जीवरत्न ग्रन्थमाला - ५

# बौद्ध जगतका स्मरणीय व्यक्तिहरू (प्रथम भाग)

- लेखक -रतन सुन्दर शाक्य "परियत्ति सद्धम्म पालक" भक्तपुर

- प्रकाशक -भिक्षु महानाम महारुथविर ग्रानन्दकुटी विहार

स्वयमभ्

- प्रबाधकाण्डम कार्य कोछन भिक्षु महानाम महारथविर प्रानन्दकुटी बिहार

Downloaded from http://dhamma.digital

स्वयमभू

# रत्न सुन्दर शाक्य "परियत्ति सद्धम्म पालक" भक्तपुर

### - लेखक - अवश्वर : .हि .ही - लेखक - अवश्वर : .हि .ही

States States

ייש מא **א, א**רידאוויילי

Exert Ing

# बौद्ध जगतका स्मरणीय व्यक्तिहरू

(प्रथम भाग)

जीवरत्न ग्रम्थमाला - ५

. .

### मुद्रकः **ज्योति मसलन्द मुद्रणः उन्नोम** लोकेश्वद्र स्थान, तापालाछि, भक्तपुर

मूल्य रू. २४।-

बु. सं. ः २५३६ ने. सं. ः १११२ वि. सं. ः २०४९ ई. सं. ः १९६२

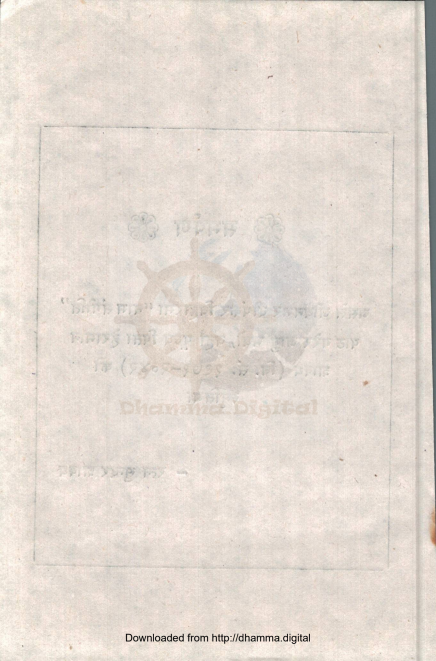
प्रथम संस्करण क्रि.००० इति (सर्वाधिकार लेखकमा सुरक्षित)

<sub>प्रकाशक</sub>ः भिक्षु महानाम महास्थविर ग्रानन्दकुटी विहार स्वयम्भू, काठमाण्डौँ



जसले जीवनभर दीपंकर विहारमा "नाम संगीति" पाठ गरेर जानु भयो, वहाँ पूज्य पिता हेरामान शाक्य (वि. सं. १९७१–२०४२) को स्मृतिमा

रत्न सुन्दर शाक्य



## दुई शब्द

बुद्ध र धर्म संगै संघको पनि शरण जाने परम्परा बुद्ध-धर्म र बौद्ध संस्कृतिको एक आफ्नै प्रकारको अतुल्य विशेषता हो । धर्मको संस्थापकको शरण जाने जुनसुकै धर्ममा हुन्छ, साथै धर्म-संस्था-पकको उपदेश वा संदेशको चितन र मनन गर्ने पनि हुन्छ । तर ती उपदेश वा सन्देशलाई प्रवाहित गर्ने समूहको धर्म संस्थापक र धर्म संगै नै शरण जाने प्रावधान भन्ने मात्र बुद्ध-धर्ममा छ । यसै कारण-बाट बुद्ध-धर्ममा संघ ब्यवस्था आज सम्म सशक्त र सक्षम भइ धर्म संरक्षणमा समपित हुन सकेको हो । अनि यसै कारण धर्ममा आफ्नो ब्यक्तित्व समस्तिगत गहनतामा त्यसरी विलीन हुन सकेको हो, जसरी सागरमा चारै दिशाबाट बगेर आउने नदी नालाका पानी विलयन हन्छ ।

बौद्ध भिक्षु संघका भिक्षुहरूको लक्ष आपनो ब्यक्तित्व संघको समस्तिगत महत्वमा बिलोन हुनु हो। त्यसै समपित उत्सर्गले गर्दा भिक्षु संघका भिक्षुहरूको व्वक्तिगत आलेखन बौद्ध वाडमयमा अपेक्षाकृत कम हुने गरेको पनि देखिन्छ । तर पनि समर्पण – कर्म र उत्सर्ग-आदर्श्वमा व्यक्तित्वको केही झलक हामी पाउँछौं। प्रस्तुत पुस्तकमा ईशाको दशौं शताब्दी देखि बिसौं शतब्दीको पूर्वोद्धसम्ममा बुद्ध-धर्म

(क)

र बौद्ध संस्कृतिका चिंतक, साधक, अन्वेषक र सहयोगी दात।हरू गरी चौध व्यक्तित्वको अलेखन गरिएको छ ।

तिब्बतमा बुद्ध-धर्म प्रचार कार्यमा अहम भूमिका निभाउने मध्येको एक व्यक्तित्व आचार्य दीपंकर श्रीज्ञानले राजा जयक।मदेवको आग्नहबाट एक वर्ष (सन् १०४१) नेपालमा बस्नु भएको श्रोत सूचना प्रस्तुत पुस्तकमा प्रकाशित भएको छ । यस तथ्यबाट स्पष्ट हुन्छ, नेपॉलमा अन्धकार युग भनिने मध्ययुग पनि वास्तवमा बुद्ध-धर्म र बौद्ध-संस्कृतिको लागि प्रकाशमय युग हो ।

बुद्धको पञ्चवर्गीय भिक्षुसंग पहिलो भेट भएको स्थान र प्रथम धर्मचक प्रवर्तन स्थल धम्मेकस्तूप पत्ता लगाउने अनेकबारको अथक प्रयास पछि बुद्धगयाको पुरातात्त्विक महत्वमा ब्रिटिश सरकार र पुरातत्वविदहरूको ध्यान आकर्षित गर्ने, कुशौनगरको महापरि-निर्वाण स्तूपको भग्नावशेष पत्ता लगाउने, बँशालीको कूटागार शालाको भग्नावशेष, सांचीको स्तूप न. २ र ३ बाट अग्नश्रावकहरूका अस्थि अवशेष पत्तालगाउने जनरल कनिधमको वर्णन संगै बौद्ध तीर्थ-स्थलहरूको पुरातात्त्विक उत्खननको संक्षिप्तसारको उल्लेख दौस्रो रचनामा गरिएको छ ।

यस पुस्तकको तेस्रो रचना The sacred books of the East को सम्पादक, संस्कृत भाषाको विशिष्ट विद्वान, धम्मपदको अनुवादसंगै अनेकौं पालि पुस्तकको सम्पादन र प्रकाशन गर्ने फोडरिक मायुक्स मूलर बारेको छ ।

चौथो रचनामा The Light of Asia का लेखक प्रतिष्ठित कवि सर इडविन आर्नेल्डको जीवनी चित्रण गरिएको छ । धर्म शास्त्रार्थ भएको देखेर बुद्ध-धर्ममा प्रभावित भएको र न्यूयोर्कमा १८७५ मा The Theosophical Society र १८८० मा The Buddhist Theosophical Society स्थापना गर्ने, श्रीलंकामा ईशाई धर्मको प्रभावमा सरकारी स्तरबाट बौद्धहरूमा हुने अन्याय रोक्न लगाएर बैशाख-पूर्णिमाको दिन सार्वजनिक छुट्टी घोषणा गराउने, बौद्ध धर्मको कुशल व्याख्याता र बुद्धधर्मका लागि जीवन उत्सर्ग गर्ने कर्नल हेनरी स्टील अल्कोटको विवरण पढ्दा हामीलाई ठूलो प्रेरणा र उत्साह प्रदान गर्दछ ।

प्रस्तुत पुस्तकको छैठौं रचना भिक्षु महावीर महास्थविर बारेमा छ । नेपाली भिक्षु श्रामणेरहरूको पहिलो पुस्तामा नेपालका प्राय: भिक्षु श्रामणेरहरूका गुरू ऊ. चन्द्रमणि महास्थविरलाई कुशीनगरमा बसाउने वहाँ भारतीय भिक्षु हुन् । आफु रोगी हुँदा एक बौद्ध भिक्षु-ढारा गरेको सेवावाट श्रीलंकामा बौद्धधर्ममा दोषीत भएका वीरयोढा बाबू कुंवर सिंह (सन् १७७७-१८४८) को भतिजा भिक्षु महावीर महा-स्थविरको जीवनमा घटेका अनेक रोचक घटना यहाँ चित्रित भएको छ ।

१८७५ मा नेपाल आईकन ''नेपाल भाषाको इात्दकोष'' तयार गर्ने, आफ्ना बौद्ध तीर्थयात्राको वर्णन प्रसंगमा नेपाल बारेमा लेख्ने, सुत्तनिपात र महावग्ग जस्ता ग्रन्थको अनुवादक इभान पाभ्लोभिच भिनायेक बारेमा सातौं रचनामा चित्रण गरेको छ ।

आफ्नो समस्त जीवन नै अंग्नेजी भाषामा बौद्ध साहित्य सृजना गर्मु र पालि त्रिपिटकको अनुवाद गर्नुमा विताउने पालि टेक्स्ट सोसाइटी लण्डनको संस्थापक डा. टी. डब्ल्यू. रीस डाय्विडस र २२ वर्ष-सम्म सोसाइटीको अध्यक्षा रहनु भएको मिस आई.बी. हर्नरको बारेमा पनि यस पुस्तकको आठौं रचनामा लेखेको छ। आफ्नो कोधमाथी बुद्धधर्मको

प्रभावबाट नियन्त्रण गर्ने र भारतमा बुद्धधर्मको पुनरुद्धारक अनागारिक धर्मपाललाई खुल्ला दिलले आर्थिक सहयोग गर्ने महाबोधि सोसाइटी भारतको आर्थिक मेरूदण्द त्यागमूर्ति मेरी एलिजावेथ फोस्टर बारेमा पढ्दा हाम्रो कजुसी मनमा पनि धर्मका लागि केही दिनु पर्छ भन्ने प्रेरणा अभिसखार हुन्छ ।

यस पुस्तकको दशौँ रचना नेपालको एक धार्मिक एवं महान उदार चिल्लको दाता धर्ममान साहुमा छ । सात्विक प्रवृत्तिको प्रतीक धनी भएर धनमा मोह नराख्ने, महापण्डित राहुल जस्ता धर्ममा समर्पित अक्तिहरूलाई सहयोग गर्ने धर्ममान साहुवारेको यस रचनामा नेपालको बुद्धधर्मको सानो इतिहास नै गांसिएको छ ।

नेपालको इतिहास लेखनमा स्तुत्य योगदान गर्ने फ्रान्सका आचार्य सिलवेन लेभी यस पुस्तकको एघारौँ रचना विषय हो। बागची, बिधुबेखर शास्त्री र महापण्डित राहुल साइत्यायनलाई शिक्षा र प्रेरणा दिने सिलभेन लेभीको प्रसंगमा Le Nepal को महत्व वारेमा पनि केही पक्ति भए हुन्थ्यो जस्तो मलाई लागेको छ।

बाह्रों रचनामा भारतमा बुद्धधर्मको पुनरूढारक, महाबोधि सोसाइटीका संस्थापक श्रीलंकामा जन्मनु भएका तर भारतमा बुद्धधर्म प्रचार र प्रसारका लागि २४ पटक सम्म भारतमा जन्म हुन पावोस् भन्ने कामना गर्ने अनागारिक धर्मपाललाई संगालेको छ ।

श्रीलका र बर्मामा बुद्ध-धर्मको अघ्ययन गर्ने जर्मनको पाल ढाल्के जर्मन भाषामा कुद्ध-धर्म वारेमा लेख्ने प्रसिद्ध लेखक दीघनिकाय मज्झिम निकाय, धम्मपद आदिको जर्मन अनुवाद मात्र होइन आफ्नो घरलाइ नै बौद्ध बिहार (Buddhistiches House) बनाउने जर्मनको पहिलो बौद्ध साधक पनि हो।

पुस्तकको चौधौं बौद्ध ब्यक्तित्व लु० धम्मानन्द महास्थविर हो । २० औ शताव्दीको बुद्धधर्मको पुनर्जागरणका लागि अतीतको नालंदा र विक्रमशीला महाविद्यालय जस्तै शिक्षाकेन्द्र रहेको विद्यालंकार परिवेणका प्रिंसिपल लु० धर्मानन्द महास्थविरबाट के कस्ता शिष्य-हरू बने पठनीय छ ।

वस्तुत: यो पुस्तक बौद्ध विद्वान, साधक, अन्वेषक र दाताहरूको एउटा उल्लेखनींय संगालो हो । नेपाली वाडमयका लागि बुद्ध धर्म र संस्कृति पक्षका बौद्ध साधकहरूको ज्ञान दिने ठूलो श्रोत हो । आर्थिक भारबाट प्रकाशि हुन नसकेका अझ १२ साधक-हरूको चिनारीको संगालो प्रकाशनार्थ सहयोग गर्न म श्रद्धालु दाताहरू र साहित्य प्रेमीहरू अथवा साहित्यिक र धार्मिक संस्थाहरूमा हार्दिक अपील गर्दे पुस्तकका लेखकको प्रयासमा हार्दिक सराहना सहित साश्रुवाद दिन्छु ।

Wat Bovoranivest Vihar Bangkok 10200, Thailand 20 April 1992

#### प्राक्कथन

''बौद्ध जगतका स्मरणीय व्यक्तिहरू प्रथम भाग''को रूपमा बौद्ध जगतका १४ जना विशिष्ट प्रतिभा सम्पन्न व्यक्तिहरूको परिचय वा जीवनी यहाँको समक्ष प्रस्तुत गर्न पाउँदा म निकै हर्षित छु।

मैले वहाँहरूको जीवनीलाई ज्येष्ठता (जन्मको हिसाबले) को कममा राखिएको छु। दशौं शताब्दीका ''आचार्य दीपंकर श्रीज्ञान पश्चात दोस्रो व्यक्तित्वको रूपमा महान पुरातत्वविद् जनरल अलेक्जेण्डर कर्निघमलाई प्रस्तुत गरेको छु। वहाँ सन् १८३४–३५ मा तथागतको धर्मचक प्रवर्तनस्थल सारनाथमा खुदाई गर्न आउनु भएको र अन्तमा सन् १८८० सम्म (बैशाली विवरण प्रस्तुत गर्नु भएको) पनि देखिन आएको कारण मैले वहाँको जन्म १६ सौं शताब्दिको पहिलो दशकमा मानेको छु।

तेस्रो रचना (जीवनी) फ्रेडरिक मायक्स मूलरदेखि लु. धर्मानन्द महास्थविर सम्मत पूर्ण मिति (जन्म र मृत्यु भएको साल) का साथ प्रस्तुत गरेको छु ।

यहाँको समक्ष यी जीवनीहरू प्रस्तुत हुन आउनुको श्रेय मैले नेपालभाषाका सुप्रसिद्ध भाषासेवी (विशेषत: लोकगीत संङ्कलक) ( च ) वौद्धोपासक, महापण्डित राहुल साँकृत्यायनका एक हितैषी मित्र मानदास तुलाधर (ने. सं. १०२०-१०६५) का सुपुत्र सुगतदास तुलाधरलाई दिन चाहन्छु, किनकि वहाँसित सम्पर्क भएदेखिन मात्र मैंने सन्तोषजनक रूपमा राहुल साहित्य र अन्य बौद्ध साहित्यहरू अध्ययन गर्न पाएको छृ । वहाँ (सुगतदास तुलाधर) ले मेरो निमित्त आफ्नो निजी पुस्तकालय जहिले पनि स्वतन्त्र छोडि दिनु हुन्छ, साथै मलाई आवश्यक भएको जुनसुकै किताब पनि निश्तंकोच दिएर पठाउनु हुन्छ । अत: म वहाँ प्रति विशेष रूपमा ऋणी छु ।

वहाँको अलावा मलाई बरोवर किताबहरू दिई सहयोग गर्नेहरूमा भिक्षु अश्वघोष महास्थविर (हाल राष्ट्रिय सभा सांसद) र भिक्षु धम्मशोभन स्थविर (सहोदर दाजु-धर्म सुन्दर शाक्य) पनि हनुहुन्छ, वहाहरूप्रति पनि म ऋणी छु।

ऋणी छु ! सुदर्शन महास्थविर प्रति पनि । वास्तवमा वहाँ नै यस पुस्तकको जन्मदाता हुनुहुन्छ । वहाँले नै महान पुरातत्त्ववेत्ता कर्निघम, बौद्ध वाङमयमा सुविख्यात अंग्नेजी अनुवादक डा. टी. डब्ल्यू. रीस डाय्विडस्, त्यागर्शालतामा सुविख्यात महिला मेरी एलिजावेथ फोस्टर आदि ५, ६ जना विशिष्ट व्यक्तिहरूको जीवनी लेख्न प्रोत्साहन एवं आदेश दिनु भएको थियो । त्यसैंमा आफूले पनि फेन्च विद्वान आचार्य सिलवेन लेवी, बौद्ध झण्डाका आविष्कारक हेनरी स्टील अल्कोट, महान दाता धर्ममान साहु आदिका साथ पूर्व प्रकाशित (''आनन्द भूभि' र ''धर्मकीर्ति'' पत्रिकामा) केही व्यक्तिहरूको जीवनी पनि ऋमिक रूपमा सङ्कलन गरी यस पहिलो भागमा १४ जना बौद्ध व्यक्तित्त्वहरू मात्र समावेश गरेको छु । पूर्व प्रकाशित जीवनीहरूमा आवश्यकतानुसार केही धप घट पनि गरेको ठु । एउटा अफशोचको कुरा ! जनरल अलेक्जेण्डर कनिघम र डा. टी. डब्यू. रीस डायविड्सको फोटो निकै ठाउँमा खोजविन गर्दा पनि ल्याउन नसकेको कारण राख्न असमर्थ भएँ।

मेरो पूर्व प्रकाशित रचना (विशेषतः जीवनी) सङ्कलन गरी पुस्तक रूपमा ल्याउनु पर्ने आवश्यकता महशुस गरी दिनु भएका व्यक्तिहरूमा ''वौद्ध संघ भक्तपुर'' का अध्यक्ष, (२०३५ सालदेखि) सानो ठिमी क्याम्पसका सह-प्राध्यापक त्रिरत्न शाक्य पनि एक हुनु हुन्छ । वहाँले मलाई निरन्तर लेख्ने प्रोत्साहन पनि दिनु हुन्छ । अत: वहाँ प्रति पनि म ऋणी छु ।

मेरो, विशेषतः बुद्ध-धर्म र बौद्ध संस्कृतिका महान प्रचारकहरूको जीवनी प्रस्तुत गर्दै जानुको प्रमुख लक्ष्य थियो-- बुद्ध धर्मको साथसाथै वहाँहरूको जीवनीलाई अध्ययन मनन गरी आ-आफ्नो जीवनलाई पनि वहाँहरूको मापदण्डमा पुऱ्याउने लक्ष्य एवं कोशिश गराउनु वास्तवमा सच्चा मार्ग दर्शक वा दर्शन त महापुरुषहरूको जीवन चरित्र नै हुन आउँछ, होइन त ?

यस पुस्तकमा आएका बौद्ध विभूतिहरूको जीवनी पढी कुनै एक जनाले मात्र भए पनि वहाँहरूबाट केही न केही प्रेरणा लिई धर्मको निमित्त केही गर्नु पर्छ भन्ने आभासका साथ बुद्ध र बुद्धको धर्मलाई कुनै पौराणिक कथा कहानीको रूपमा नभएको तथा प्रागैति-हासिक रूपमा पनि नसम्झी पूरा ऐतिहासिक रूपमा रहेको तथ्यलाई अवगत गर्नु भएको खण्डमा मेरो प्रयास सफल भएको सम्झन्छु ।

अन्तमा ''दुई शब्द'' लेखी दिनु भएका भिक्षु सुदर्शन महास्थविरलाई पुन: एक पटक गुणास्मरण गर्दै पुस्तक प्रकाशनको भार बहन गरी दिनु भएका ''ज़ीवरत्न ग्रन्थमाला'' का प्रणेता भिक्षु महानाम महास्थविरलाई पनि कृतज्ञता एवं प्रसन्नता भाव व्यक्त गर्दै, यहाँलाई ''परिशिष्ट'' एक पटक विशेष रूपमा अध्ययन गर्ने अनुरोधका साथ गर्दै विदा माग्दछु ।

धन्यबाद !

३ जेष्ठ २०४९ बैशाख-पूर्णिमा

3588

रतन सुन्दर शाक्य थालाछे टोल, भक्तपुर

### प्रकाशकीय

श्री रत्न सुन्दर शाक्य ''परियत्ति सढम्मपालक'' ले लेस्नु भएको ''बौढ जगतका स्मरणीय व्यक्तिहरू'' पुस्तकलाई ''जीवरत्न ग्रन्थ–माला–५ू'' को रूपमा प्रकाशित गर्न पाउँदा मलाई साह्र खुशी लागेको छ ।

यस पुतकका लेखकले बौद्ध जगतका सुपरिचित-अपरिचित १४ जना विशिष्ट बौद्ध व्यक्तित्त्वहरूको जीवनी प्रस्तुत गर्नु भएको छ।

यसं प्रकाशनको सन्दर्भमा ''जीव रत्न ग्रन्थ माला''को बारेमा केही भन्नु आवश्यक ठान्दछु । म मेरो स्वर्गीय काका जीवरत्न कंसाकारको स्मृतिमा यस प्रकाशनलाई अगाडि बढाउने प्रयत्न गर्दैछु ।

सन् १९३० को डिसेन्वर महीनामां मश्रीलंकाका केलनिया-स्थित विद्यालंकार परिवेणका प्रधानाचार्यं लु. धम्मानन्द महास्थविर (यस<sup>-</sup> पुस्तकका चोधौं व्यक्तित्व) को आचार्यत्वमा श्रामणेर भएका थिए । विद्यालंकार परिवेणमा ३ वर्षं जति रही सिंहली संस्कृत, पालि एवं अन्य बौद्ध साहित्य अघ्ययन गरिसके पछि मातर

(दक्षिणो श्रीलंका) को महामन्तिन्द परिवेणमा गएको थिएँ। महा-मन्तिन्द परिवेणका प्रधानाचार्य धर्मकीर्ति श्री धम्मावास नायक महास्थविरको छत्रछायाँमा ६ वर्ष जति रही पालि साहित्य अध्ययन गरिसके पछि सन् १९४० मा भारत फर्केको थिएँ।

त्यसवेला, ''महबोधि सभा, सारनाथ'' बाट ''धर्मदूत'' मासिक पत्रिका प्रकाशन हुँदै आइरहेको थियो, जसमा सहायक सम्पादकको रूपमा मैंले पनि केही वर्ष काम गरेको थिएँ। त्यसवेला (अप्रिल, १९४१, वर्ष - ६ अङ्क - १) देखि ''धर्म-दूत'' पत्रिकामा एउटा-एउटा लेख नेपालभाषाबाट पनि प्रकाशित गर्नमा मद्दत गरेको थिएँ।

१७ अक्टोवर १९४३ का दिन श्रामणेर प्रज्ञारश्मिका साथ सारनाथमा मेरो उपसम्पदा कार्य सम्पन्न भएको थियो। उपसम्पदा परचात सन् १९४४ को शुरूमा ''महाबोधि सभा'' बाट केही दिनको विदा लिई काठमाडौं आएको थिएँ। त्यसँबेला मेरो काका जीवन रत्न-ले मेरो भिक्षु-जीवन माथि अगाढ श्रद्धा राखेर दुई हजार रूपैंया दान दिएर जानु भएको थियो। म निस्वार्थ भिक्षु-जीवन विताई सकेको व्यक्तिलाई त्यो रूपैंयाको कुनै आवश्यकता थिएन। अत: त्यसै रकमलाई प्रयोगमा ल्याइकन बुद्ध-धर्मको अनुष्ठानको लागि पुस्तक प्रकाशन गर्ने लक्ष्य राखी काकाकँ नामबाट ''जीव रत्न ग्रन्थ-माला'' शुभारम्भ गरेको थिएँ।

यसको पहिलो पुष्प, भदन्त आनन्द कौझल्यायनले संस्कृतबाट हिन्दीमा अनुवाद गर्नु भएको ''बुद्ध-शतकम्'' थियो भन्ने दोस्रो पुष्प सन् १९४४ मै भिक्षु धर्मरत्नबाट अनुबाद भएको (पालिबाट हिन्दी) ''सुत्त निपात (प्रथम भाग)'' थियो। तेस्रो पुष्प डा. भरतसिंह उपाध्यायले पालिबाट हिन्दी अनुबाद गर्नु भएको ''थेरी गाथाएँ''

<sup>(</sup> ट )

लाई अनागारिका चन्द्रशीलाले नेपाल भाषामा अनुवाद गरी सन् १९५७ मा प्रकाशित गरेको ''थेरी-गाथा'' हुन अएको थियो भने चौथो पुष्प सन् १९८६९ मा प्रकाशित व.आ. कनकद्वीप 'साहित्यरत्न' को ''बुद्ध धर्मको सार संक्षेप'' थियो।

यो पाँचों पुष्प ''बोद्ध जगतका स्मरणीय व्यक्तिहरू'' बाट पनि त्यस्तै बौद्ध साहित्यमा अमूल्य योगदान पुऱ्याउँदै जानेछ भन्ने आशाका साथ लेखकको प्रयास अझ सुसंगठित हुँदै जायोस् भन्ने कामना गर्दछु।

### भिक्षु महानाम ''कोविद'' आनन्दकुटी विहार

२६ बैशाख २०४९

# विषय सूची

| सि. नं.    | विवरण                         | पेर | न नं. |
|------------|-------------------------------|-----|-------|
| <b>१</b> . | दुई शब्द                      | -   | क     |
| २.         | प्राक्कथन                     | -   | च     |
| ३.         | प्रकाशकीय                     | -   | झ     |
| ۶.         | आचार्य दीपंकर श्रीज्ञान       | -   | 8     |
| κ          | जनरल अलेक्जेण्डर कर्निघम      | -   | 20    |
| ६.         | फ्रेडरिक माय्क्स मूलर         | -   | २न    |
| 6.         | सर इडविन आर्नल्ड              | -   | ३३    |
| ς.         | कर्नल हेनरी स्टील अल्कोट      | -   | ४१    |
| .3         | भिक्षु महावीर महास्थविर       | -   | *5    |
| 20.        | इभान पाभ्लोभिच मिनायफ         | -   | ६०    |
| ११.        | डा. टी. डब्ल्लू. रीस डायविडस् | -   | ६६    |
| १२.        | मेरी एलिजावेथ फोस्तर          | -   | ७२    |
| १३.        | धर्ममान साहु                  | -   | 30    |
| १४.        | आचार्य सिलवेन लेवी            | -   | 55    |
| १४.        | अनागारिक धर्मपाल              | -   | 03    |
| १६.        | डा. पाँल ढाल्के               | -   | ११३   |
| १७.        | लु. धर्मानन्द महास्थविर       | -   | ११५   |
| 25.        | परिशिष्ट                      | -   | 358   |

Downloaded from http://dhamma.digital

प्राणी के लिए कि दिन



### ग्राचार्य दीपंकर श्री ज्ञान

( सन् १८८२ - १०४४ )

## १. आचार्य दीपंकर श्रीज्ञान

तिब्बतमा बुद्धर्म प्रचार गर्नमा विशेष योगदान दिने महापुरूष हरूमध्ये आचायं शान्तरक्षित (इ. सं. ६५० – ७५०) र आचार्य कमलशील (इ. सं. ७९३ – ७८६) पछि आचार्य दीपंकर श्रीज्ञानको नाम प्रमुख हुन आउँछ । संस्कृतका अमूल्य ग्रन्थहरूलाई तिब्बती भाषामा सुलभ (अनुवाद) गर्नुभएकोमा वहाँ उपर्युक्त दुबैजना आचार्यहरूमध्ये "अगाडि थिए । तिब्बतीहरू वहाँलाई "अतिशा" (धर्मस्वामी भी अतिशय) को नामले पनि पुकार्दछन ।

वहाँको जन्म सन् ९८२ मा, पूर्वी भारतको सहोर भन्ने स्थानमा भएको थियो । वहाँ राजा कल्याणश्री र रानी प्रभावतीको तर्फबाट दोश्रो पुत्र चन्द्रगर्भको रूपमा जन्मनुभएको थियो । बहाँको दाजु पद्मगर्भ र भाइ श्रीगर्भ थिए ।

राजा कल्याणश्रीको विक्रमशीला विहारसित घनिष्ठ सम्बन्ध थियो, जून विहार त्यसबेला एक विश्वविख्यात बौद्ध शिक्षणालय

Downloaded from http://dhamma.digital

(9)

थियो, जुन शिक्षणालय राजधानी भंगलपुर (वर्तमान – भागलपुर) मा नै अवस्थित थियो ।

रांजा कल्याणश्रीले राजकुवार चन्द्रगर्भलाई ३ वर्षको अव-स्थामा नै पढ्नको निमित्त पठाउनुभयो । १९ वर्षको उमेग्मा त वहाँले लेखपढ गर्नुको साथै गणित र व्याकरणमा पनि असाधारण ज्ञान प्राप्त गरिसक्नु भएको थियो ।

यसरी प्रारम्भिक शिक्षा प्राप्त गरिसक्तु भएपछि राजकुमार चन्द्रगभेले भिक्षु भई निषिवन्ततापूर्वक अध्ययन गर्ने सकल्प वनुभएको थियो ।

एकदिन अनायास वहाँ महापण्डितको साथै महावैय्याकरण (व्याकरणमा उच्च ज्ञान मएका) भिक्षु जितारिकहाँ पुग्नुभयो । राजकुमारले आफ्नो इच्छा जाहेर गरे, जसको प्रत्युत्तरको रूपमा भिक्षु जितारिले नालन्दामा गई प्रवजित हुने परामर्श दिए । वहाँको विचार थियो कि यदि राजकुमार विक्रमशीलामे प्रवृजित महरह्यो भने "राजाको पुत्र हुँ" भन्ने अभिमान सदा आइरहन सक्छ ।

महापण्डित जितारिको सुठाव अनुसार राजकुमार चन्द्रगर्भ मातापिताको आज्ञा लिई नालन्दा जामृभयो । नालन्दा पुग्नासाथ नालन्दाका राजाले आश्चर्य प्रकट गरी सोधे - ''आफ्नै देशमा विक्रम-होसा महाविहार छँदाछँदै यहाँ किन पढन आएको ?''

यसको प्रत्युत्तरमा कुमार चन्द्रगर्भले नालन्दाको प्राचीनना र विशेषताको वयान गरे । हो पनि, त्यसताका रहेको ४ प्रमुख बौद-शिक्षणालयहरू मध्ये नालन्दाको महत्व निकै अगाडि बढेको थियो ।

अन्य ३ थिए – १. विक्रमशोला २. ओदन्तपुरी (विहारशरीफ) र ३. वजूासन (बुद्धगया) ।

चीनिया यात्री हुयन साङ्ग (७ औं शताब्दी) को समयमा नालन्दा महाबिहारमा १४०० अध्यापक र १०,००० विद्यार्थी थिए । हुयन साङ्गले नालन्दामा प्रविष्ट हुन पाउनु नै उच्च योग्यताको परिचायक मानिने कुराको पुष्टचाई यहाँसम्न गरेका थिएकि कुनै कुनैले त छूठ बोलेर भएपनि नालन्दाको स्नातकवाला भनी धेरैजसो स्थान-इरूमा विशेष सम्मान प्राप्त गर्दथे ।

राजकुमार चन्द्रगर्भले नालन्दाका राजाबाट सिफारिश प्राप्त गरी नालन्दा विश्वविद्यालयमा प्रविष्ट हुनुको साथै आफूलाई यथा-योग्य स्थानको प्रवन्ध पनि पाएको थियो। वहाँ नालन्दा विश्वविद्या-लयका कुलपति (प्रधानाचायं) भिक्षु बोधिभद्रको हातबाट श्रामणेर हुनु भयो र नाम पनि वहाँबाट "दीपकर श्रीज्ञान" राखियो।

यसरी राजकुमार चन्द्रगर्भ १२ वर्षको उमेरमा श्रामणेर हुनु-भयो र भिक्षु (डपसम्पदा) हुन २० वर्षको उमेरमा हुनुपर्ने हुनाले ६, ९ वर्षको निमित्त आचार्य बोधिभद्रले वहाँलाई आफ्नो गुरू अव-धूतिपाद (मैत्रौपा) कहाँ (राजगृहमा) लिएर गए, जहाँ दीपंकर श्रीज्ञानले १८ वर्षको उमेरसम्म (६ वर्ष) प्रशस्त धार्मिक (शास्त्र) हरूको अध्ययन गरे।

यसपछि दीपंकर श्रीज्ञान १= वर्षकै उमेरमा मन्त्र-शास्त्रको विशेष अध्ययन गर्न त्यस समयको प्रसिद्ध तान्त्रिक, ५४ सिद्धहरू-मध्ये एक, विक्रमशीला महाबिहारको उत्तरद्वारका द्वारपण्डित ''नारोपा'' (नरोत्तमपाद) कहाँ गए, पहाँ दीपंकरले २९ वर्षको

(3)

उमेरसम्म (१९ वर्ष) नारोपाका शिष्य भई विक्रमशीलामा आफ्नो अध्ययन समाप्त गरे, तर पनि वहाँको ज्ञान - पिपासा झान्त भएको थिएन । वहाँ त्यहाँवाट बोध-गयाको वज्ञासन महाविहारका प्रधान भिक्षु दोर्जेदन पा (वज्ञासनी-पाद) कहाँ गए, त्यहाँबाट वज्ञासनकै ''मति-बिहार'' मा.जानु भयो र वहाँ, त्यहाँको महाविनयधर (विन यपिटकका महाविद्वान) भिक्षु शीलरक्षितको तर्फबाट उपसम्पन्न हुनु-भयो ।

दीपंकर श्रीज्ञानले भिक्षु शौलरबित कहाँ दुई वर्ष रही सारा विनयपिटकको अध्ययन गनुँभंगो ।

्र्यसरी ३१ वर्षको उमेरमा दीपंकर श्रीज्ञान विभिन्न, शास्त्र, त्रिपिटकको साथै तन्त्रशास्त्रको पनि महापण्डित हुनुभयो ।

यति भएर पनि, वहाँको ज्ञानपिपासा अछे ज्ञान्त भएको थिएन वहाँले सुवणंढीप (वर्तमान सुमात्रा) का आचायं धर्मपालको प्रसिद्धि सुनिराख्नु भएको थियो । अतः वहाँकहाँ गई अध्ययन गर्ने निश्चय गरे । तद्नुसार बुध्दगयाबाट बिदा लिई दौपंकर श्रीज्ञान ताम्नलिप्ति (तमलुक, जिल्ला मेदिनीपुर) को बाटोबाट समुद्रतटमा पुग्नुभयो र त्यहाँबाट जहाजमा चढी अनेक विघ्नवाधाहरू सह्रन गर्दे १४ महिना बिताई सूवर्णदीप पुग्नुभयो ।

अ1चायं सुवर्णद्वीपीय धर्मपालकहाँ दीपंकर श्रीझानले अनेक दर्शन सम्बन्धी प्रशस्त गून्थहरूको अध्ययन गनु भएको थियो । जसमा पेशावरका प्रसिद्ध बौद्ध दाशनिक असंग (सन् २८० - ३६०) का 'अभिसमयालकार'' र आचार्य शान्तिदेव (सन् ६९१ - ७४३ का ''वोधिवर्याबतार'' पनि समाविष्ट थिए । आचार्यं दीपंकर श्रीज्ञान सुवर्णद्वीपमा १२ वर्षं सम्म अध्ययन गरिसकेपछि पूरा ४४ वर्षको उमेरमा विक्रमशीला महाबिहारमा फर्क नुभयो र आफ्नो असाधारण योग्यताको कारण ४१ जना पण्डित-हरूको अग्रजको साथै १० वटा विहार तथा देवालयहरूको नायक हुनु भयो। त्यसबखत विक्रमशीला महाविहार (महाविद्यालय) का प्रधान भिक्षु रत्नाकर शान्ति (शान्तिपा) थिए, वहाँ पनि आचार्य सुवर्णद्वीपीय धर्मपालका शिष्य भइसकेका थिए।

यसरी १९ औं शताब्दीको शुरूमा (सन् १०२६ - २७) दीपंकर श्रीज्ञान विक्रमशीलाका आठ (८) जना महापण्डितहरूमा एक हुनुभएनो थियो ।

तिब्बतमा सातौं शताब्दीको मध्यमा सम्राट् श्रोज्ज-चन-गम्प ले बुद्धधर्म भित्र्याएको थियो। तिब्वतमा यो धर्म सम्राट् श्रोज्ज-चन-गम्पोको दिग्विजयको कारणले सन् ६४० मा नेपालका सम्राट अशु-वर्माकी छोरी भुकुटी (रिङ-चुन्) ले दाइजो को रूपमा ल्याएकी थिइन। यमको वर्ष दिनपछि फेरि चीन नरेशकी राजकन्या बेचिन (कोङजो) ले पनि दःइजोको रूपमा एक भव्य ऐतिहासिक बुद्धपूर्ति तिब्बत ल्याएकी थिइन। यी चीनी राजकन्या कोङ-जोले आफूले ल्याएको बुद्धप्रतिमा स्थापित गर्न ल्हासा नगरको उत्तरी भागमा ''रमोछीका मन्दिर'' बनाएकी थिईन्। तर नेपालकी राजकुमारी भूकुटीसित आफूले ल्याएका अक्षोभ्य, मैत्रेय तथा ताराको मूर्ति स्थापित गर्न त्यसरी मन्दिर बनाई स्थापित (प्रतिष्ठित) गर्न त्यति सम्पत्ति थिएन। बो कुरा सम्राट् ले थाहा पाइ ल्हासा शहरको मध्यमे ''खू ल-सनड'' नामक एक सुन्दर मन्दिर बनाई ती मूर्तिहरू प्रतिष्ठित गरेको थियो। चीनी राजकन्याले बनाएको मन्दिरको सार्थ नेपानी राजकुमारीको

(X)

TRANK WIN TETIN

निमित्त बनाइदिएका तो मन्दिरहरू अहिलेसम्म पनि विद्यमान रहेको कुरा महापण्डित राहुल सांकृत्यायनने उल्लेख गरेका छन् ।

यसरी शुरूवात भएको बुद्धर्मले तिब्बतमा उन्नति-अबनति गर्दे ११ औं शताब्दीको पहिलो दशक देखि फेरि बिकार पैदा भएको कारणने राजभिक्षु येशेओ (ज्ञानप्रभ) से धमंको सुधार गर्न २१ जना होनहार तिब्बती वालकहरूलाई दश वर्षसम्म तिब्बतमें राम्रो शिक्षा दिइसके-पछि उच्च शिक्षा हासिल गराउन काश्मिर पठाएको थियो । तर मान-सरोवर जस्तो ठण्डा ठाउँमा रहने तो नौजवानहरूलाई काश्मिर पनि धेरै गर्भी ठाउँ हुन गयो, यहाँसम्मन कि २१ जना युवाहरूमा सिर्फ २ जना मात्र (रत्नभद्र र सुप्रज्ञ) तिब्बत फर्कन पाइयो । रत्नभद्र (सन ९ ९ - १०९४) पछि आएर तिब्बतका एक प्रमुख (सुप्रसिद्ध) अनु-बादक बन्न गएको थियो ।

तान्त्रिक बौद्ध धमंको सुधार गर्न सिर्फ एक जना विद्वान् (रत्नमद्र) को सहायताले मात्र सम्भव नहुनु, सार्थं पढाउनको निमित्त वाहिर (भारत) पनि पठाडन नहुनु आदि कारणले राजा भिक्षु येशेओले यही निश्चय गरे कि भारतवार्ट कुनै एक पण्डितलाई तिब्बत बोलाई धार्मिक सुधार गराउनु वेश हुनेख । त्यसवेला विकम-शिलामा पश्चिमी तिब्बतका विद्यार्थीहरू पनि पढ्न आउने बदंथे । उनेहरूको तर्फवाट राजा ज्ञानमभ (येशेओ) ले आबार्य दीपंकर श्री ज्ञानको प्रसिद्धि सुनेका बिए । बहाँलाई तिब्बत भित्र्याउने आश्वम्ले केही मानिसहरूलाई विक्रमशीला भारतमा पठाए । तर दीपंकर श्री ज्ञानले भोट जान स्वीकार गरेन । तैपनि राजा येशेओले हरेश खाए-नन् । फेरि एक दल विक्रमशीला पठाउन तयार गरे । तर धनको अलि कमी भएको कारणले राजा येशे–ओ-सुन एकत्र गर्न सीमान्त प्रदेश (गर्लोग) गएको बियो । त्यही राजा येशे–ओलाई गर्लोग्का

(६)

राजाले पकाउ गरी जेलमा राखिदिए । आफ्नो पितालाई छुटाउन उत्त-राधिकारी बोक्षिप्रभले प्रशस्त सुन (धन) जम्मा गरिलगेका थिए ।

तर राजा येशे-आंले आफूलाई छुटाउनुको सट्टा भारतबाट कुनै एक पण्डितलाई बोलाउन ती रकम खर्च गर्न आज्ञा दिए । यो कुरा थाहा पाउनासाथ पहिले नाईँनास्ति (अस्वीकार) गरिराख्नुभएका दीपंकर श्रीज्ञानले तिब्बत आउन स्वीकार गरे ।

यसप्रकार सन् १०४० मा, १८ वर्षको उनेरमा निर्कं कठिन-ताका साथ विक्रमशीला महाविहारका सँबस्थविर (मुख्यनायक) रत्ताकर णान्तिसित अनुमति प्राप्त गरी वा=ह (१२) जनाको एक दल वताई दीपकर श्रीज्ञानले आफ्नो स्वदेश छोड्नु अगाडि त्यस पवित्र ठाउँकोदर्शन गर्न जानुभयो, जहाँ सिद्धार्थ गौतम 'बुद्ध' हनुभएको थियो।

वहाँहरू नेपालको बाटोबाट तिब्बत जान लागेको थियो । त्यस-कारण नेपालराज्यमा प्रविष्ट हुनासाथ विस्तार-विस्तारै नेपालको राजधानीमा पनि पुग्नु भयो र नेपाल नरेश जयकामदेव (ठक्रुरीवंश) सँग पनि भेट गर्नभएको थियो ।

राजा जयकामदेवने दीपंकर श्रीज्ञानलाई बहुत सम्मान गरेको थियो, साथै यहीँ रहन अनुरोध पनि गरेको थियो, जुन अनुरोधलाई अस्वीकार गर्न नसकी आचार्य दीपंकर श्रीज्ञान एक वर्ष (सन् १०४१) नेपालमे रहनूभएको थियो ।

नेपालबाट वहाँहरू सन् १०४२ मा पश्चिम तिब्बतको ऊर्ग प्रदेशमा पुग्नुभयो । त्यहाँबाट वहाँहरू मानसरोवरको पश्चित्रपा अव स्थित ''थो–लिङ'' भन्ने विहारमा पुग्नुभयो, जुन विहार राजा येथे– ओले बनाएको थियो । यस विहारमा ९ महिनासम्म रही आणायं दीपंकर श्रीज्ञानले धर्भोग्देज बाहेक कतिप्य प्रन्थहरूको अनुवादको साथै आफ्नो प्रसिद्ध ग्रन्थ '' बोधिपथ - प्रदीष'' को पनि रचना गर्नु-क्रएको थियो ।

यहाँबाट दीपंकर श्रीज्ञान सन् १०४४ मा ''पुरङ'' भन्ने ठःउँमा आइपुग्नुभयो, जहाँ वहाँले आफ्ना प्रिय शिष्य डोम् - तोन् - पा (सन् १००३ १०६४) संग भेटघाट गर्नुभएको थियो, जसले आफ्नो गुरूलाई तबदेखिन मृत्युर्यन्त छाया जस्तै रही सेवाटहल गरेका थिए। आचार्यको निधनपछि ''गुरू-गुणधर्माकर'' नामले प्रिय शिष्य डोम् - तोन् पाले दीपंकर श्रीज्ञानको जीवनी लेखेका बिए।

आजार्य दीपंकर श्रीज्ञानको धर्मोपदेश सुन्नको निमित्त टाढा टाढाबाट नै मानिसहरू आउने गर्दथे, साथै आ-आफ्नो ठाउँमा धर्मो-पदेश दिलाउन निमन्त्रणा पनि गर्दथे । जुन निमन्त्रणालाई सहर्ष स्वी कार गर्दै आचार्य दीपंकर बेला बेलामा ठाउँ-ठाउँमा जारिका गर्दथे ।

पुरङको प्रवासपछि आचार्य सन् १०४७ मा मध्य तिब्बतको सम-ये विहारमा पुग्नुभयो, जुन विहार तिब्बतमा सर्वप्रथम आचार्य ज्ञान्तरक्षितले सम्राट्ख्रि – स्रोङ - ल्दे वचनको सहायत्मके ब्रम्द्रपुत्र नदीको किनारामा १२ वर्षं लगाएर तयार गरिएको थियो ।

सम-ये विहारपछि सन् १०४० देखि आचार्य 'येर-पा' नामक विहारमा निवास गर्नुभयो । यहाँपछि वहाँको अन्तिम निवासस्थान ल्हासाको दाक्षणतर्फ रहेको "सये-थङ्ग" भन्ने विहार हुन गयो । जहाँ ७३ वर्षको उमेरमा, सन् १०४४ मा यस महापुरूषले सदाको निमिक्त

(ਙ)

आफ्नो जीवन-लीला समाप्त गरे।

आचार्य दीपंकर श्रीज्ञानले धमंर दशंन सम्वन्धी ३४ वटा ग्रन्थ र तन्त्र सम्वन्धी सानो ठूलो गरि ७० वटा भन्दा वढि ग्रन्थहरू लेख्नु भएको थियो । यसको अलावा कयौं संस्कृत ग्रन्थहरू पनि द्वंभाषिक (लोचवा) हरूको मदत लिईं वहाँले अनुवाद गर्नु भएको थियो । यी सन्पूर्ग ग्रन्थहरू क जूर-त जूर (तिब्बतको बुद्धवचनामृत त्रिपिटक) मा रहेको कुरा तौनै यान (महायान, बज्जयान, स्थविरवाद) का पण्डित राहल सांक्त्यायन वताउनू हन्छ ।

वहाँको स्मृति स्वरूप अहिलेसम्म पनि सये - थङ्गको त्यस तारा देवालयमा दीपंकर श्रीज्ञानको भिक्षापात्र, दण्ड, धमंकरक (लोटा) को सायै डोम, – तोन, – पाको वस्त्र समेत राखिएको कुरा, महापण्डित, महान्पर्बटक बहुभाषिक, साहित्यवाचस्पति, पुरातत्व-वेत्ता राहुल सांकृत्यायन बताउनुहुन्छ - वहाँ त्यस ठाउँमा पहिलो पटक २५ अप्रिल १९३० को दिन पुग्नुभएको थियो ।

वहाँको स्मृति स्वरूप २० सौँ शताब्दीमा, बङ्गलादेशको राज-धानी ढाकामा आचार्य दौपंकर श्रीज्ञानको १००० औं जन्मजयन्ती सन् १९८३ को फरवरी २६ देखि ४ मार्चसम्म विभिन्न कायंकप्तहरू राखी सुसम्पन्न गरेको थियो। जसमा नेपालको तफंबाट आचार्य भिक्षु अमृतानन्दले पनि भाग लिनु भएको थियो।

- सन्दर्भ -

१) तिब्वत मे सवा बरस – महापण्डित राहुल सांकृत्यायन शारदा मन्दिर, नई दिल्ली, वि. सं. १९९०

२) अतीत से वर्तमान – महापण्डित राहुल सांकृत्यायन
 – विद्यामन्दिर प्रेस, (प्रा.) लिमिटेड वाराणसी - १९४६

३) बौद्ध धर्म दर्शन – महा पण्डित राहुल सांकृत्यायन अनुवादिका (नेपालीमा) डा. कमला सांकृत्यायन – भिक्षु मैत्री, सारनाथ, वाराणसी – १९८४ '(आनन्द भूमि' वर्ष १८, अंक - ७)

### २, जनरल अलेक्जेण्डर कनिंघम

१ = औं गताब्दीको उत्तराद मा भारतमा बृटिश शासनकालको प्रादुर्भाव भएको थियो, जसमध्ये वंगालमा सन् १७७४ मा अंग्रोज-हरूको शासन – सूत्र दृढ भईसकेको थियो। सत्ता दृढ भई सकेपछि अंग्रे जहरूले पुरातत्व प्रति विशेष छुकाव हुनाको कारण तिमीइरूको ध्वान भारतीय - संस्कृतिको तर्फ आकर्षित भएको थियो।

भारतको प्राचीनता तर्फ जव बहांहरूको ध्यान केदित भयो, तव वहाँहरूले भारतको धार्मिक तथा एतिहासिक स्मारकहरूको उद्वार तथा संरक्षण नर्ने संकल्प लिनु भयो।

अंग्रेजहरू ईशाई - धर्मका पक्षपाती रहेता वनि प्राचीन स्मा-रकहरूको (अन्य धर्मावलम्वीहरूको भएपनि) डढार एवं संरक्षण कार्यमा केट्टि बेईमानी गरेको थिएन । अंग्रेजहरूले आफ्नो जिज्ञासा अनुरूप मात्र पुरातत्व सम्वन्धि दिलचस्पी लिनु भएको थियो न कि भारतीय एव धर्म प्रेमको कारण ।

अंग्रेजहरूले पुरातत्व सम्वन्धि जुन कार्यहरू शुभारम्भ गनु भयो, त्यसले गर्दा अन्य भारतीय धर्महरूको साथै बौद्ध धर्मको

(90)

महत्ताको पनि निकै बृध्दि हुन गएको थियो, जसको कारण भारतको बैभव पून: एकचोटी संसारमा फैलियो ।

'भारतमा अंग्रेजहरूले राजनीतिक, सामाजिक एवं आधिक क्षेत्रमा जति णोषण गरेको भएता पनि पुरातत्त्वको इतिहासम। तिनी-हरूको देनलाई सारा भारतवासीहरू एवं सम्पूर्ण बौढ जगतले कदापि विसंन सर्किदैन ।

भारतमा ग्रिटिश राज्यको संस्थापक गभर्नर जनरल क्लाइव पछि 'वारेन हेस्टिङ्गस' हुनु भएको थियो । वहाँको पालामा वहाँकै परेणावाट सर्वप्रथम 'सर विलियम जोन्स' (सन् १७४६ – १७९४) नामक एक अंग्रेज पुरातत्त्वविद्ले १६ जनवरी १७६४ को दिन कलकतामा ' एशियाटिक सोसाइटी'' नामक एक संस्थाको स्थापना गरेको थियो । त्यस संस्थाको मुख्य कार्य एसिया खण्डको इतिहास स हित्य, धम, समाज, विज्ञान आदिको विषयमा खोज (छानविन) गर्नु थियो ।

यही संस्थाले भारतमा सर्वप्रथम ऐतिहासिक अनुसन्धान र पुरातत्व ज्ञानको विजारोपण गरेको थियो, जसको कारण विशेषत भारतको विहार प्रदेशमा बौद्ध - धर्म प्रति अभिरूची बढन गएको थियो।

यस 'एशियाटिक रिसर्चेंज' नामक एक पुस्तकमालाको पनि प्रकाशन शुरू गरेको थियो । सन् १७९७ सम्ममा यस पुस्तकमासा ४ भाग सम्मन प्रकाशित अएको थियो । त्यसवेलाका विद्वानहरू इति-हास सम्बन्धी अन्वेषण कार्य गरी रिपोर्ट (विवरण) हरू तयार गरि-न्थे, त्यो त्यस पुस्तकमालामा प्रकाशित गर्दथे । त्यस पुस्तकमालाले ईङ्गलैण्डमा निकै सम्मान प्राप्त गन्यो र एशियाको सांस्कृतिक विष-

(99)

यमा अंग्रेजहरूको अभिरूची रुन – रुन वढन् थाल्यो। त्यस पुस्तकमाला सन् १८३९ सम्म नियमित रूपमा प्रकाशित भएको थियो।

सर विलियम जोन्सको निधन पछि सन् १७९४ मा 'यामस हेनरी कोलबूक' नामक अन्य अंग्रेज पुरातत्वविद् ले जोन्सले आरम्भ गरेको कार्यलाई पूरा गर्न अधि सनु'भयो। वहाँले भारतीय पुरा-तत्त्व विषयमा अनेकों अन्वेषण कार्य गर्नु भएको थियो र त्यस विषयमा निरन्तर रूपना सयौं लेखहरू लेखनुभएको थियो। वहाँ सन् १८०७ मा 'एशियाटिक सोसाइटी' का अध्यक्ष नियुक्त हुनु भएको थियो। इङ्गलण्ड फर्कनु भएपछि वहाँले सन् १८२३ मा लण्डनमा 'रोयल एशियाटिक सोसाइटी' नामक संस्थाको स्थापना गर्नु भयो। यही संस्थाको मार्फतवाट इङ्गलण्डवासीइरूने पर्याप्त रूपमा भारत्तीय पुरातत्त्व तथा संस्कृत भाषाको महत्व वारे अवगत वर्न मफल भएको थियो।

षामस हेनरी कोलब कको समयमा, अंग्रेज सरकारले सन् १८०७ मा प्रसिद्ध पुरातत्त्वविद् बुकाननलाई भारतमा अन्वेषण कार्यं गराउनको निमित्त एक विशिष्ट पदमा प्रतिष्ठित गरेको थियो। जसको फलस्वरूप डा. बुकानन्ले विहार, बंगाल र आसाम प्रदेशमा काफी घुमकिर गरी पुरातत्त्व विषयगत कार्यं गरि प्रत्येक प्रान्तको कयौं जिल्लाहरूको विस्तृत वर्णन (विवरण) प्रस्तुत गर्नु भएको वियो।

विहार प्रदेश सम्बन्धि विवरण डा. बुकाननले सन् १८५१-१३ मा नै तयार गर्नु भयको थियो, जसको प्रकाशन कयौँ वर्षवाद बिहार उडिसा – रिसर्च – सोसाईटी' (पटना) वाट अनेक खण्ड (भाग) मा भएको थियो।

(97)

तर वास्तवमा अंग्रे जहरूको शामन कालमा भारतीय संस्कृतिको उद्धार एव संरक्षण कार्य जति ''जनरल अलेक्जेण्डर कनिंघम'' ले गर्नु भएको थियो, त्यति कसैले गरेको थिएन । वहाँको अथक परिश्रम र अतूत उत्साह वेजोडको थियो, जसको कारण प्रत्येक भारतबासी एव बौढ वहाँप्रति विशेष आभारी हुनु पर्दछ ।

वहाँले सवंप्रथम सन् १८३४ – ३५ र सन् १८५१ – ५२ मा मेजर मारहम किट्टोका साथ बुढ़को धर्मचक प्रवर्तन-भूमि सारनाथमा खुदाईको कार्य गर्नु भएको थियो । त्यसवेला जनरज कनिषम उत्तर-प्रदेशको मुख्य इजीनियरको रूपमा रहनु भएका थिए । सारनायको खुदाई कनिषमको आफ्नै ब्यक्तिगत उत्साहको कारण गर्नु भएको थियो, जसको शम्पूर्ण ब्यय वहाँ आफ्नैले नै ब्यहोर्नु भएको थियो ।

तर पनि भारतमा ऐतिहासिक स्थानहरूको उत्खनन् कार्यको श्रीगणेश संघवद्धको रूपमा ''लार्ड केनिङ्ग्'' ले शुरू गरेको थियो । अतः वहाँलाई भारतीय पुरातत्वका जन्मदाता भने पनि हुन्छ । वहाँले सन् १९६० मा भारतीय-पुरातत्व-सर्वेक्षण विभाग (Archaeological Survey of India) नामक संस्थाको स्थापना गर्नु भए-को थियो, जुन संस्थामा सन् १९६२ देखि जनरल कर्निघम निर्देशक पदमा रहनु भएको थियो । वहाँ निर्देशक पदमा रहनासाथ घोर परि-श्रमका साथ कार्थ सुभारम्भ गर्नु भयो । जसको परिणामस्वरूप वहाँ: ले सन् १९६२ देखि सन् १९९४ सम्मनमा भारतीय-पुरातत्व-अन्व-पगको विस्तृत विवरण २३ खण्डमा प्रकाशित गर्नु भयो । त्यमवेला वहाँको साथै अन्य केही पुरातत्व-जिज्ञासु विद्वानहरूले पनि विभिन्न प्रान्तहरूमा अवस्थित पुरातात्विक बस्तु एवं ठाउँहरूको विवरण प्रस-तुत गर्नु भएको थियो ।

### बोधगयाको सन्दर्भमाः-

सन् १९४६ मा जनरल कनिषमका एक सहकर्मी मेजर मार-हम किट्टो बोधगया जानु भएको थिको । वहांने नै सवंप्रथम भारत सरकार समक्ष वोधगयाको विवरण प्रस्तुत गर्नु भएको थियो । तर अन्ने जी सरकारले त्यस तर्फ कुनै ध्यान दिएन । सन् १९६९ मा जन-रन कनिषम पनि बोधगया पुग्नुभयो । वहांले पनि बोधगयाको विव-रण सरकार समक्ष प्रस्तुत गर्नुभयो । वहांले पनि बोधगयाको विव-रण सरकार समक्ष प्रस्तुत गर्नुभयो । यस पटेक पनि सरकारले केही वास्ता गरेन । तर कनिषमको व्यक्तित्व पुरातत्वविदहरूको बीचमा अति नै प्रतिष्ठित थियो । जव वहाँ सन् १९६२ मा 'भरतीय-पुरान् तत्व-सर्वेक्षण-विभाग?' का निर्देशक (डाईरेक्टर) भई बोधगया आउनु भयो, तव वहांले पुन: एक पटक विवरणका साथ सरकार समक्ष चेनावनी पनि दिनु भयो कि यदि भारत सरकारले यस विष-यमा केट्टी दिलचस्पी नलिए फान्सोसी र पुर्तगालीहरूले अवश्य गर्ने छन ।

यस पटक मात्र अंग्रेज सरकारको आँखा खुल्यो र सरकारले डा० राजेन्द्रपाल मित्र (सन् १८२४ – १८९१) लाई बोधगयाको निरीक्षण परिक्षणको रूपमा निपूक्त गरि बोधगया पठायो । डा० राजे-न्द्रपाल मित्र पनि बोधगयामा वर्षदिन रही बडो परिश्रमका साथ आपने तर्फबाट विवरण तयारी गरी सरकार समक्ष प्रस्तूत गन्यो ।

(9¥)

साथै जनरल कर्निघमको रेख-देखमा बुद्रगयामा खुदाई कार्घ गराएको थियो ।

सन् १८७८ मा वर्माका राजा मिण्डोनको निधन पछि वहाँको उत्तराधिकारी 'थीबो' वर्मा राज्यको गद्दीमा रहनु भयो । वास्तवमा वहाँले पनि बोधगयामा आपनो पिताले संचालित गरेको उद्धार कार्य-लाई जारी गर्नु भएको थियो । तर केही समयवाद राजा थिवोको अंग्रे जहरूसित केही अनवन (गडबड) हुन गएको थियो । अंग्रे जहरूले वर्मामा आकमण गरी राजा थिबोलाई कैद गरि बम्बईको ''रत्नगिर'' नामक स्थानमा ल्याइएको थियो । यसरी वर्मामा अंग्रे ज शासन शुरू भयो र सन् १८८६ को जनवरी महिनादेखिन बर्मा अंग्रे जहरूको अधिनमा रहन गयो । जसको परिणामस्वरूप बोधगयामा पनि अंग्रे-जहरूको पूर्ण अधिकार हुन गयो । अंग्रे ज सरकारलेने बोधगयामा बौद्धपूजारीलाई हटाई वोधगयाको सन्यासी मठका महन्तको अधिका– रमा गरिदिएको थियो । त्यसंवेला देखिन बोधगया मन्दिर महन्तको पूर्ण अधिकारमा रहन गयो ।

तीनै महन्तको अधिकारमा परि बोधगया मन्दिर अस्तब्यस्त भईरहेको बेला अनागारिक धर्मपाल २२ जनवरी १८९१ को दिन वोधगया पुग्नु भएको थियो । त्यहाँ शैव (हिन्दू) सन्यासीको हातमा सम्पूर्ण अधिकार परिरहेको देखि वहाँको हृदयमा अत्यधिक चोट पऱ्यो । वहाँले शैव महन्तको अधिकार हटाउने शंकल्प गर्नु भयो जसको निमित वहाँले केही महिनाबाद ३१ मई १८९१ को दिन कोलम्बो (श्रीलंका)मा हिन्कडुबे सुमंगल स्यविरको अध्यक्षतामा, हेनरी स्टील अल्कोटको निर्देकत्वमा र आफ्नो सचिवत्वमा "महाबोधि सोसाइटी" को स्थापना गर्नु भएको थियो ।

तर बुद्धगया सम्बन्धि मुकदमा वहाँको जीवन पर्यन्त सम्मन्

(9%)

पनि नटुंगी बल्ल दहाँको निधन (सन् १९३३) को २० वर्षबाद भारतको स्वतन्त्रता पछि सन् १९५३ को वैशाख पूर्णिमाको दिन (२८ मई) राष्ट्रपति डा० राजेन्द्र प्रसादले बुद्धगया मन्दिरको ब्यव-स्था केही बौद्ध र अबौद्ध मिश्रित एक संयुक्त समितिलाई हस्तान्तरण गरि दिनू भयो।

#### सारनाथको सन्दर्भमा :-

आधुतिक संसारमा सासाथको परिषय सर्वप्रथम तब शुरू भयो, जव काशीका बाबू जगतसिंहले सन् १७९४ मा आफ्नो भवन बना— उनको निभित धमराजिक स्तूपका ठूल्ठूला ईटाहरू प्रयोगमा ल्याउन भत्काउँदै लगे, जुन स्तूपभित्त पत्थारको गोल पेटीमा पत्थारको एक मंजूषा (बक्स) प्राप्त भएको थियो जस्मा बुद्धको अस्थिधातु राखिए-को थियो, जुन धातुनाई तिनीहरूले गंगाजीमा अपंग गरि दिएको थियो। पत्थारको बक्समात्र कलकत्ता संगुद्दालयमा पुऱ्याको ।

यसपछि त्यहाँ (सारनाधमा) केही खुदाई भएको बर्णन सन् १७९८ मा कबीका तत्कालीन अधिकारी श्रीडंकन महोदयसे गर्नु भए-को शियो । त्यसबेला देखिन केही जिज्ञासुहरूको घ्यान त्यस घ्वंसाव-शेष तर्फ गएको शियो ।

तर ब्रितिश अधिकारीहरूले सन् १८१५ सम्मन पोने त्यहांको विषयमा केही दृष्टि दिएको थिएन । सन् १८१५ मा आएर कनेल मैकंजीले विशेषः रूपमा वधिक रूची लिनु भई खुदाईको काम पुनः शुरू गर्नु भएको थियो । खुदाईबाट प्राप्त केही मूर्तिहरू वहाँले पनि कतकता संगुहालयमा पुच्याउनु भएको थियो ।

कन ल मेकेंजी पछि सन् ९८३६ मा जनरल अलेक्जेण्डर कर्नि-धमले सारनाथमा खुदाईको कार्य शुरू गर्नु भयो । वहाले **चौब**ण्डी स्तुपको साथे धम्मेक स्तूपलाई पनि प्रकट गराउनु भयो । वहाँले धम्मेक स्तूपमा ''ये धम्मा हेतुप्पभवा ... '' आदि ग्रब्द उल्लेखिन एक ग्रिलापत्र (अभिलेख) पनि पत्ता लगाउनु भएको थियो । धर्म– शजिक स्तुपको अगाडि एहटा बिहार पनि उत्खनन् गरि पत्ता लगा– उनु भयो । खुदाईमा प्राप्न कयौं चौजवीज एवं मूर्तिहरू बहांले ''बंगाल एणियाटिक मोसाइटी'' लाई दिएको थियो, जुन वस्तुहरू पछि कलकत्ता संग्रहालयमा प्रदर्शित गरायो । स्मरणिय छ, सार– नाथको यस खुदाईमा सम्पूर्ण व्यय वहाँ आफैले गर्नु भएको थियो ।

जनरल कनिंघम पछि सारनाथमा पुन: सन् १०४१–४२ मा मेजर मारहम किट्टोको तर्फंबाट धम्मेक स्तूप आसपासको कयौं स्थान-हरूको पनि सफाई भएको थियो, जैन मन्दिर अगाडि विहार संख्या ६ को पनि उत्खनन बाट प्राप्त गर्नु भएको थियो ।

वहाँ पछि केही अन्य व्यक्तिहरूको तर्फवाट पनि सन् १८७७ सम्मनमा केही न केही भइ नै रहेको थियो । सन् १८७७ देखि २०सौं शताब्दीको शुरू सम्मनमा पुन: सारनाथ अज्ञात एवं उजाड जनसून्य स्थान भएको कारण उद्वार कार्य शिथिल हन्दै गईरहेको थियो ।

वास्तवमा, त्यस अवधि भित्र एक पटक आधुनिक युगका प्रथम उत्तर–भारतीय भिक्षु महावीर (सन् १८३३ – १९१९) ले उद्धार कार्य गर्नु भएको थियो ।

वहाँ सन् १८८४ मा बर्मामा उपसम्पन्न भई भारत फकनु भएको थियो । भारतमा बहाँ विभिन्न बौध्द तीर्थस्थलहरूको अव– लोकन गर्दै सारनाथमा पनि पुग्नु भयो । सारनाथमा वहाँले त्यहाँका अवशेषहरूको ठूल्ठूला इटाहरू बा-आफ्नो भवन वनाउन बैलगाडामा राख्दै लगिरहेको देख्नु भएको थियो । त्यो दृष्य देख्नासार्थ बहाँ तुरन्तै

(90)

तिनीहरूको सामू जानु भई बोर विरोध गर्नुभयो । मामला चर्का चर्की भयो । अन्तमा काशीका तत्कालीन अंग्रेज जिल्लाधिशको उप-स्थिति पछि, वहाँवाट सारनाथका ती प्राचौन अवशेषहरूको एक टुका ईटा पनि कसैले लैजान नसकिने गरि चौकिदारको व्यवस्था गराउनु भएको थियो । यस बन्दोवस्त पछि मात्र भिक्षु महाबीर सारनाश-बाट कुशीनगर प्रस्थान गर्नु भएको थियो ।

भिक्षु महावीर महास्थाविरको देन पछि २० सौ गताब्दी को शुरू देखिन श्रील काका अनागारिका धर्भपाल आउनु भई एक छाप्रोको बन्दोवस्त गरि रहमु भएको थियो। जसको उल्लेख सन् १९०४ मा बहाँलाई सारनाधमा दर्शन गर्न आउनु भएका पंजाव (कांगडा) का एक शिख तरूण श्री सन्त निहाससिंह (भारतका प्रथम पत्रकार) ले उल्लेख गर्नु भएको छ।

अतः २<mark>० सौं शताब्दीको शुरू देखिन</mark> अनागारिक धर्मपालको रे**खदेख**मा खुदाई एवं अन्य कार्यहरू प्रज्वलित हन्दै आएको थियो ।

### कुशीनगरको सन्दर्भमाः-

बृटिग राज्यको स्थापना पछि विभिन्न ऐतिहासिक स्थलहरूको अनुसन्धान अन्तर्गत कुशीनगरमा पनि राजकिय अधिकारीहरू सर्वे कार्यमा खटिएका थियो ।

जसमध्ये, सवभन्दा पहिले सन् १८३० को आसपाडमा कुश-नन नामक एक अंग्रेज पुरातत्वविद् कुशीनगर (कुशीनारा, कसिया) आएको थियो । बहां कसिया (वस्ती भएको ठाउँ) मा रहनु भएको थियो । वहांले यस स्थानलाई Mata Kumar (माता कुम्पर) उल्लेख गर्नु भएको थियो । यस बारेमा बहांले सन् १८३० मा "Topography and statistics of easterny India"

(99)

शिर्षकमा एक लेख लन्डनको एउटा पत्निकामा प्रकाशित गर्नु भएको थियो ।

वहाँ पछि सन् १९५४ मा एच. एच. विल्सन (H. H. Wilson) नामक पुरातत्त्वविद् कुशीनगर आउनु भयो । वहाँले पनि तथ्य रूपमा केही घन्न नसके पनि सुठावको रूपमा कसिया नै प्राचीन कुशीनारा (बुद्धको महापरिनिर्वाण स्थल) हुन सक्छ घन्ने अठोट गर्नु भएको थियो ।

वहाँ पछि अलेक्जेण्डर जनरल कनिवम सन् १९६२ मा कुशी-नगर आउनु भयो । वहाँलाई विशेषरूपमा भारतीय पुरातत्त्व वारेमा ज्ञान थियो ।

वहाँले सदियों देखि नामाकरण गर्दै आएको कुशीनगरको नाम "माथाकु वर" लाई "मृत कुमार" को अप्रभंशको रूपमा रहन्दै आए-को हुनुपछं भन्ने अनुमान गर्नु भयों। कुशीनगरमा देखिएको ती उजाड ठाउँलाई 'Fort of dead prince' (मृत कुमारको किल्ला) पनि उल्लेख गर्नु भयो।

त्यसकारण वहाँले त्यस स्यानलाई मृत शाक्य कुमार (बुद्र)सित सम्बन्धित रहेको निर्णय लिनु भयो, जसबाट त्यस स्थान अवश्यपनि तथागतको महापरिनिर्वांण स्थल कुशीनारा हो भन्ने अठोट लिनु भयो ।

यसको ९५ वर्ष वाद सन् ९८७६ मा जनरल कर्निघमकै एक सहायक ए. सी. कार्लाइल नामक पुरातत्त्वविद् कुशीनगर आउनु-भयो । वहाँले विस्तृतरूपमा कुशीनगरमा रहेको ती भग्नावशेषहरूमा उत्खनन् कार्य शुरू गर्नु भयो, जसको फलस्वरूप परिनिर्वाण स्तूप एवं परिनिर्वाण मन्दिरको भग्नावशेष पत्ता लगाउनु भयो । मांटो एवं अन्य विभिन्त ची ज बी ज इरूले पुरिएको त्यस परिनिर्वाण मन्दिरको

(93)

भग्नावशेषको उत्खनन् गर्दे जान्दा बुद्धको पनिनिर्वाण मूर्ति आसन बाहेक अनेक टुकामा यत्रतत्र परिरहेको देख्नुभयो । त्यहाँको सम्पूर्ण सफाई गरिसकेपछि ज्ञात भयो कि परिनिर्वाण मन्दिर र परिनिर्वाण स्तूप अग।डि पछाडि वनिएको थियो ।

पुरातत्त्वबिद् ए. सी. कार्लाइलमे पूर्ण निरीक्षण गरिसके पछि निर्वाणमूर्ति एकं पत्थरबाट बनिएको थाहा पाउनु भयो । वहाँमे मूर्ति धेरै पटक पलास्तर र पालिग पनि राखिएको कुरा पनि पता लगाउन भवो । कयौँ टुकामा छुट्टिसकेको ती ग्रम्पूर्ण टुकाहरू एकत्रित गरि त्यसको पुनैनिर्माण गर्नु भयो र मूर्ति पूर्व अवस्था (सदियों देखिकै) मै राख्नू भयो ।

ठण्डै २० फीट लम्बाई भएको त्यस निर्वाण-मूर्तिको आसन (बवूतर) मुनी एक शिला लेख पनि षियो जस्मा यी शब्दहरू उल्लेख थियो-

"देय धमोंगं महाविहार स्वामीनो हरिवलस्य । प्रतिमा चेयं घटिता दिनेन माथुरेण ॥"" अर्थ :-- Diction Distinct

यो महाविहार स्वामी हरिवलको धर्मदान हो।

यो प्रतिमा (मूर्ति) मथुरानिवासी 'दिन' (शिल्पकारको नाम) द्वारा निर्मित भएको हो ।

पांचों जताब्दीमा निर्मित यद्य निर्वाण मूर्ति कुशीनाराकै एक धनाध्य मल्लयुवक हरिवलले आफ्नो स्वर्गवासी पत्नी "पद्माबाना"को इच्छा अनुरूप बनाई दिएको थियो, साथै आफ्नो श्रद्धा अनुरूप हरिब-लले परिनिर्वाण-स्तूप पनि बनाउनु गएको थियो। यसरी बुद्धको परिनिर्वाण स्थल कुशौनगर निर्विवाद रूपमा प्रमाणित हुन आयो। यसको प्रमुख श्रेय ए० सी० कार्लाइलाई नै दिन सकिन्छ । वहांले यहां २ वर्ष सम्मन रही उत्खनन कार्य गर्नु भएको थियो। वहांले परिनिर्वाण-मूर्तिको रक्षार्थ हाल ( सन् १९४६ मा निर्मित) को भन्दा अगाडिको निर्वाण मन्दिर सन् १९७७ मा तयाग गर्नु भएको थियो। यस मन्दिरमा परिक्रमा गर्न असुविधा हुनाको कारण पनि प० जवाहरलाल नेहरूको सरकार (स्वतन्त्रता पछि) ले २५०० सौं बुद्ध जयन्ति (सन् १९४६) को समयमा हालको नयाँ परिनिर्वाण मन्दिर तयार गरि दिएको थियो।

कुणीनगर खुदाईको द्वितीय चरण सन् १९०४ देखि १९०७ सम्मन भारतीय पुरातत्त्व विभागको रेखदेखमा जे० पौएच० वोगल (J Ph. Vogal) ले गरेको उत्खनन्लाई मान्न सकिन्छ ।

वहाँ पछि तेश्रो चरणको रूपमा सन् १९१०-१९१२ सम्मनमा श्री हीरानन्द णास्त्रीको तर्फबाट भएको गहन खुदाईलाई लिन सकिन्छ । श्री हीरानन्द णास्त्रीले दाहसंस्कार स्तूप (गमाभार) को पनि उत्खनन कार्य गर्नु भएको थियो, जहाँ सन् १८६२ मा जनरल कर्मिधमले पनि केही उत्खनन् कार्य गर्ने प्रयाश मात्र गर्नु भएको थियो ।

२० सौं जताब्दीको जुरूमा कुणोनगरमा भएको यस दोश्रो र तेश्रो चरणको खुदाई भिक्षु महावीर महास्थविग्को सन्मुख हुनाको कारण पनि निक प्रगति भएको थियोे ।

भिक्षु महावीर महास्थविर पछि वहाँको बर्मी शिष्य ऊ० चन्द्र-मणी महास्थविर (सन् १८७६-१९७२) ज्यूले पनि कुशीनगरमा ७ दशक सम्मन रहनु भई कुशीनगरका ग्रामीण जनताहरूलाई शिक्षाको

(29)

सार्थ अद्धानु महानुभावहरूलाई दीक्षा पनि अतून रूपमा दिन्दै जानु भएको थियो ।

### लुम्बिनोको सम्दर्भमाः--

लुम्बिनीको अन्वेषण कार्यमा अलेक्जेण्डर कर्निषमको यथाथं रूपमा केही देन देखिन नआए पनि बृतिशकाकीन भारत सरकारले नै अःफ्नो एक पुरातत्त्व अधिकृत जमनका डा० एलोइज एन्टोन फुहरर (Dr Alois Anton Fuhrer) लाई सन् १९९५ मा नेपालगंज नजिकैको उ बाढ भूभागमा एउटा अशोक-स्तम्भ फेला पारेको खबर (सन् १९९३ को मार्च महिनामा बलरामपुरका मेजर श्री जसकरण सिहद्वारा दिएको) प्राप्त हुनाको कारण, त्यसको खोजखबर गर्न पठाएका सिहद्वारा दिएको) प्राप्त हुनाको कारण, त्यसको खोजखबर गर्न पठाएका पिए। त्यसै वर्ष (मार्च, १९९४मा) डा० फुहररले लुम्बिनीको पश्चिम (कपिलवस्तु जिल्ला) निग्लीहवा भन्ने स्थानमा पनि अर्को एक ब्राम्ही लिपि कुदिएको अशोक-स्तम्भ फेला पानु भएको थियो, जुन हाल– सम्मन पनि दुई टुकाको रूपमा जमिनमा परिरहेको छ ।

त्यसबेला खड्ग शम्शेर (जो रणोद्विपसिंहको हत्याकाण्ड (४२ साल पर्य) मा शामिल थिए) पाल्पाका वडा हाकिमको रूपमा प्रधा-नमन्त्री वीर शम्शेर (मन्त्रीकाल, सन् १८८५–१९०१) द्वाना खटि-एका थिए। वहाँ (खड्ग शम्शेर) को पुरातत्त्व विषयमा दिलपस्पी (अभिरूची) हुनाको कारण, रूम्मिनदेई (त्यस ताका लुम्बिनीको नाम) को जङ्गलमा एउटा ढुंगे खम्बा जस्तो चीज जमिनमुनि गाडि-एको कुरा बाहा पाउनासाथ वहाँले त्यस ठाउँमा गई त्यो खम्बा वरिपरि माटो खनि खम्बा निकाल्ने प्रयास गनु भएको थियो।

त्यसैबेला भारतीय पुरातात्त्विक सर्वेक्षण विभागबाट खटिएका डा० फुहरर १ दिसम्बर १न९६ को दिन खड्ग शम्शेरलाई भेटन

(२२)

उपर्यु क खोदाई भएको स्थानमा पुग्नु भएका थिए । वहाँले जमिनमुनि गाडि-एको त्यस खम्बामा ब्राम्हीलिपिको अभिलेख पता लागेपछि त्यसको अर्थ ब्राह्मीलिपि विशेपज्ञबाट ठम्याइए पछि भगवान बुद्धको जन्मस्थल लुस्विनो ष्ठपवनमा सम्रात अशोकले ठडाएको खम्बा त्यही हो भन्ने प्रमाणित भयो, जुन १९ सौं शताब्दीको एक महान जाविक्कारको रूपमा मानियो ।

खड्ग शम्शेर र डा॰ फुहररद्वारा अशोक स्तम्भ पत्ता लागे पछि लगतै भारतका प्रसिद्ध पुरातत्त्वविद्श्री पूर्णचन्द्र मुकर्जी (P॰ C॰ Mukherji) ले सन् १९९८-९९ मा वैज्ञानिक तबरबाट उत्खनन गरि लुम्बिनीको पश्चिम तफंका धेरै ऐतिहासिक स्थलहरूको पत्ता लगाउनुको साथै अस्पण्ट भुईरहेको मायादेवीको मूर्तिलाई पनि सहि रूपमा पहिचान गरि सकेपछि आपनेरे शम्पूर्ण रिपोर्ट (बिवरण) सन् १९०१ मा प्रकासित गर्नुभयो ।

वहाँ पछि नेपालका सुप्रसिध्द पुरातत्त्व, साहित्य एवं संस्कृति प्रेमी फिल्डमार्शल जनरल केशर कम्शेरशे सन् १९३३ देखि सन् १९३९ सम्मन लुम्विनीको उत्खनन कार्यं गराउनु भएको थियो। वहाँको त्यस उत्खनन कार्यबाट अनेक पुरातात्त्विक वस्तुहरू प्राप्त भएको थियो साथ मायादेवी मन्दिरको पनि जिर्णोद्वार गरि श्रध्दालु व्यक्तिहरूलाई सजिलसित मायादेवीको मूर्ति दर्शन गर्न सक्ने गरि बनाई दिए। वहाँले मन्दिर अगाडिको कुण्ड (सिध्दार्थ जन्माउनु अगाडी मायादेवीले नुहाएको पोखरी) लाई पनि विस्तृत गरि बनाई दिए।

जनरल केशर शम्शेरको उत्खनन् कार्य पछि सन् १९४४ को ३१ नवम्वरको दिन सारनाथमा स्थापित ''धर्मोदय-सभा'' को तर्फ-चाट निरन्तर रूपमा लुम्विनीको रेख-देख हुन्दै आएको थियो ।

(२३)

यसरी लुम्विनीको सन्दर्भमा जनरल अलेक्लेण्डर कर्निषमको केहि देन देखिन नआएपनि तथागतको अन्य ३ तीर्थस्थलको साथै नालन्दा, वैशाली र साँचीमा वहाँले गर्नुभएको खुदाईलाई पनि कहिल्ये विसंन सक्दैन । ती ठाउँहरूमा गरिएको खुदाईको संक्षिप्त वर्षन यस प्रकार छन्:-

### १) नालन्वाः-

चिनीयां यात्री हुयन सांज्ज्ज (सातों शताब्दीको यात्रा बिवरण) र लामा तारानाथ (।६ ओं शताब्दी) को ईतिहास (भारतमा बौध्द धर्मको ईतिहास) को अध्ययन पछि जनरल कर्निधमले नालन्दामा आधुनिक अन्वेषणको कार्य शुरू गर्नुभयो। बहलि सन् १९६२ मा पत्ता लगाउनु जबो कि हुयन् सांज्ज द्वारा वणित नालन्दा, पटना जिल्लाको "वडगांव" को आसपासमे हुनुपदछ। बहांबाट तयार गरिएको "नालन्दा-विवरण" प्रकाशित हुनासार्थ चोन, जापान, श्याम (याइलण्ड), सिंहल, (श्रीलंका) वर्मा, तिव्वत आदि देशका बौध्द यात्रुहरूको आगमन नालन्दामा शुरू भयो।

जसको फलस्वरूप सन् १९१४ देखि नालन्दामा खुदाईको काम मुरू भयो। त्यस कार्यको निमित "Royal Society of Great Britain and Ireland" नामक संस्थाको मदतवाट भारतीय पुरातत्त्व विभागका डाइरेक्टर (निर्देकक) सर जॉन मार्शल र स्पूनर साहेवको रेखदेखमा शुरू भएको थियो। जुन कार्य पछि "भारतीय पुरातत्त्व-सर्वेक्षण विभाग" ले लिएको थियो। यस विभागले वैज्ञानिक तवरवाट खुदाई गर्नको निमित्त डा. ईीरानन्द शास्त्रीलाई नालन्दा पठाउनु भएको थियो।

यसरी लगतार रूपमा खुदाईको परिणाम स्वरूप नालन्दाको गौरव पुनः एक पल्ट संसारमा प्रकट भयो । आज आएर प्रतिवर्ष (२४) लाकोंको संख्यामा देश - विदेशका यात्रुहरू नालन्दाको खण्डहर (प्राचीन विश्वविद्यालयको भग्नावशेष) दर्शन गरि भारतको साँस्कृ-तिक महत्ताको अनूभव गरि फर्कन्थे ।

### २) वैशालीः-

वैशालीको बारेमा पनि जनरल कर्निघमले बौद्ध र जैनग्रन्थको अध्ययनको साथै हुयन साँङ्गकै यात्रा विवरणवाट बैशालीको स्थान-वारे पत्तालागे पछि वहाँ सन् 1८६२ मै वैशाली पुग्नुभएको थियो । वैशालीको अाधुनिक नाम 'बसाढ' को रूपमा रहेको छ त जैनग्रन्थमा उल्लेखित 'वणिक - ग्राम' अनुरुष 'बनिया' पनि रहन गएको छ, आज आएर ती दुवै संयूक्त रूपमा 'बनिया - बसाढ' नामबाट सुबि-ख्यात खन्, जुन उत्तर विहारको मुजफ्फरपुर जिल्लामा अवस्थित रहेको छ ।

जनरल कनिंघमको वैशाली - बिवरण सन् १८८० मा प्रका-शित भएको थियो । बहाँको वैशाली – विवरण हेरेर नै सन् १९०३ - ४ मा, त्यहाँको खुदाई गर्न ''भारतीय – पुरातत्त्व - सर्वे-क्षण - विभाग'' ले ''डा. ब्लास्' लाई नियुक्त गरिएको थियो ।

जनरल कनिवमले आफ्नो खुदाईमा बौद्ध – साहित्यमा उल्ले-खिन 'कूटागारशाला' को भग्नावशेष पनि पत्ता लगाउनु भएको थियो ।

डा॰ ब्लाझले गर्नु भएको खुदाई पछि डा॰ स्पूनरले पनि सन् १९१३ - १४ मा वसाढको खुदाई गराउनु भएको थियो, जुन खुदा-ईमा वहाँलाई मौर्यकाल सम्मनको सामाग्री (चीज – बौज) प्राप्त भएको थियो।

### ३) साँची :-

त्र मन् १८१३ मा सर्वप्रथम जनरज टेलरले सुप्रसिद्ध स्थान् साँची पत्ता लगाउनू भएको थियो ।

सन् १८४१ मा अलेक्जेण्डर कर्तिघम र बहुको साथी केपटन एफ. सी. मेतीले स्तूप न २ र ३ भित्र विस्तार उत्खनन गर्नु भएको थियो, जहाँबाट बहाँहरूले ४ फीट लामो एक पत्थर मुनि दुईवटा वाकस भेटाउनु भएको थियो, जुन वाकसमित्र सारिपुत्र र महामौद-गल्पायन (बुढका अग्रधावक) को अस्थिधातु राखिएको थियो । वहाँहरूले ती पवित्र अबधेव (अस्थि – धातु) लण्डनमा पठाउनु भयो, जहाँको केसिइइटन स्यूजियम" मा ती धातु सन् १९४७ को जनवरी सम्मन् राखिएको थियो। बरुल, तौ धातु ' महाबोधि सोवाइटी'' को तर्फबाट भारतमा फर्काउन पाइएको थियो।

जनरल कनिंघन र मेसीको देन पछि सन् १८८१ मा तत्का-लिन संग्रहालयहरूको संचालक मेजर कोलले साँचीको पहाडी क्षेत्र-लाई साफ गर्नु भएको थियो । वहाँ ३ वर्ष सम्मन रही वडी कुग-लताका साथ पाचीन स्नारकहरूको सुरक्षा गर्नु भएको थियो ।

वहाँ पछि पुनः वर्तमान रूप प्रदोन गर्नमा सफल हुनु भएका भारतीय पुरातक्ष्व विभागका अध्यक्ष सर जॉन मार्शलको कठिन परिश्रमलाई पनि कम ले विस व सर्किदन । वहाँको कार्यमा जंगलको क्यापक सफाई, उत्वनन र स्मारकहरूको संरक्षण प्रमुख हुन आउन्छ ।

यसरी १९ मौँ जताब्दीमा, भारतमा बृटिश शासनकाल अन्त-गेत नै महान-पुरातत्त्वविद् जनरल अलेक्जेण्डर कॉनघमले विभिन्न बौद्ध-तीर्थ स्थलहरूको अन्वेषण एवं उःखनन कार्य गर्नु भई क्रुद्ध

(२६)

धमंमा परिरहेको आवरणहरूलाई हटाई बुद्ध धर्मलाई विश्वको सामुग्ने ऐतिहासिक प्रामाणिकताका साथ सुपरिचित गराउन निकै सफल हमू भएको थियो ।

- सन्दर्भ -

१) बौद्ध धर्म और विहार - श्री हवलदार त्रिपाठी 'सह्नदय'
 - विहार राष्ट्रभाषा - परिषद

पटना - १९६०

२) नेपालमा पुरातत्व - साफल्य अमात्य, साठा प्रकाशन, २०३६

३) नेपालमा बौद्ध धर्म — भूवनलाल प्रधान -- नेपाल राजकीय प्रजा प्रतिष्ठान -- २०४४

४) लुम्बिनी, छगू ऐतिहासिक विवेचना – भिक्षु सुदर्शं न – तिथंमुनी शाक्य, नानी शाक्य केलटोल, कान्तिपूर – लुम्बिनी वर्ष 9९७९

३) कुशी गगर दिग्द ग्रंत – भागवत सिंह एम. ए. – श्रोमतौ साबित्री सिंह , कुशौनगर **१९**८६

६) सारनाथ — व.सुद्देव णरण अग्रवाल भारतीय पुरातत्त्व विभाग, दिल्ली १९४

७) ग्राँची - श्रोमतो देवला मित्र भारतीय पुरातत्त्व विभाग, दिल्ली - १९६≍ इ.) अग्रश्रावक सारिपुत्र-मौद्गल्यायन तथा साँची -

अानन्द कौशल्यायन
 धर्मोदय सभा, कालिम्पोङ्ग – १९४१

(20)

# ३. फ्रेडरिक माय्क्स मूलर

आधुनिक युगमा पूर्वीयभाषा, धर्म र साहित्यमा विशेष योगदान दिने केही यूरोपीय विद्वानदृ्रुवा माय्क्स मूलर पनि एक प्रमुख व्यक्ति हूनुहुन्छ ।

वहाँको जन्म ६ डिसेम्बर १८२३ को दिन जर्मनीको देसाउमा भएको थियो। बहाँका पिता 'विल्हेम मूलर' एक विख्यात कवि हुनुहुन्छ ।

वाल्यावस्थामा माय्क्स मूलरले संगीतमा खूव रूची लिनु भएको थियो । तर पछि गएर (युवावस्थामा) आफ्नो बाल्यकालको लक्ष्य (संगीत नै आफ्नो व्यवसाय गर्ने) लाई छोड्नु भएको थियो ।

आपनो अध्ययनकालमा बहाँले प्राचीन भाषाप्रति विशेष पक्ष-पात हुन गएको कारणले सन् १८४१ मा लिपजिंग विश्वविद्यालयमा प्रतेग गरी सस्कृतभाषाको अध्कयन शुरू गनु भएको थियो । यसैमा बहाँले सन् १८४३ मा पी. एव. डी. गर्नु भएको थियो ।

असको फलस्वरूप सर्वप्रथम बहलि विख्यात संस्कृत नीति-कथा संग्रह "हितोपदेश" को अंग्रेजी अनुवाद गरी सन् १६४४ मा प्रका-गित गन् भएको थियो ।

(२इ)



# फ्रेंडरिक मायक्समूलर (सन् १८२३-१८००)

यसपछि वहाँ बलिन जानुभयो र वहाँले त्यहाँ नियवित रूपले बौंप र शोलिंगको व्याख्यान सुन्नु भयो । यसैबेला देखि वहाँले भाषा विज्ञानका साथै दर्शनशास्त्रलाई पनि आफ्नो अध्ययनमा सामेल गमुभवो ।

वलितवाट सन् १६४६ मा वहां पेरिस जानु भयो र त्यहाँ यूजीन वनी ते (सन् १६०१ – १६५२) देखि वहाँ निकै प्रभावित हुनुभयो । वहाँकै परामर्शवाट मायक्स मूलरले ऋग्वेदको काम (सम्-प दनको साथै अनुवाद) ग्रुरू गर्नुभएको थियो ।

पेग्सिवाट वहां सन् १८८६ मा ईङ्गलैण्ड जानुभयो । त्यहाँ "ईस्ट ईण्डिया कम्पनी"को वोर्ड अफ डाईरेक्टर्सब्दारा पनि ऋग्बेदको काममा सहायता लिन केही समय रहनु भयो ।

ऋग्वेदको पाण्डुलिपि यकत्रित गर्न वहाँ फेरि पेरिस जानुभयो । लर यसवेना (सन् १८४८) फ्रान्समा कान्ति हुन गयो । त्यसकारण बहाँ तुरून्ते लण्डन फर्कनुभयो ।

माय्क्स सूलर लण्डन कर्कनु भए देखि नै अक्सफोर्ड यूनिर्भासटी प्रेसले बर्हांको पाण्डुलिपिको (ऋग्वेद) प्रथम अंकको प्रकाशन शुरू गभ्गो । अतः बह्रांते अक्सफोर्डमै सदाको निमित्त रहने विचार गरी त्यह्रोंनै रहनुभयो । सन् १९४० देखि वहाँले अक्सफोर्डमा पढाउने काम पनि शुरू गर्नुभयो ।

प्रोफेसर माय्क्स मूलरले सन् १०५९ मा एक यस्तो ग्रन्थ लेखि प्रकाशन गर्नुंभयो, जस्मा समस्त प्राचीन संस्कृत साहित्वको विवरणले पूर्णं भएको थियो त्यो पनि कालानुकमानुसार थियो। ग्रन्थको नाम थियो – ''History of Ancient literature''।

बहाँको जीवनमा एक यस्तो पनि अप्रिय घटना घटेको थियो , जसबाट बहाँलाई निकै चित्त दूखेको थियो। घटना यस प्रकार थियो -

(२९)

सन् १९४० मा अक्सफोर्ड विष्वविद्यालयमा संस्कृतमा प्रोफे-सर हुनुभएका एच एच. विल्सनको मृत्यु भएको यियो। वहाँको उक्त रिक्त स्यानमा योग्यता तथा प्रकाशित ग्रन्थको आधारमा सब-भन्दा वढी र उचित अधिकार माय्क्स मूलरको थियो, वहाँलाई यसमा नियूक्तिनो आशा पनि थियो। तर वहाँ एक विदेशी हुनुको साथै र धार्मिक प्रश्नप्रति वहाँको विस्तृत दृष्टिकोणबाट सब परिचित थिएं । उक्त पदको निमित्त चुनावको उत्तरदायित्व धर्माधिकारोहरू-लाई छोडिदिएको थियो। अक्सफोड क्षेत्रको पादगीले माय्क्स मूल-रको विपक्षमा मत दियो। माय्क्स मूलरले यसमा आपनो योग्यताको अपमा नगरेको सम्छे।

अक्सकोर्डको यस्तो पक्षपातपूर्ण वातावरणमा वहाँ रहन चाहेन । आफ्नो सारा योग्यता एवं पूर्ण परिश्रमका साथ वहाँ एक अन्य संस्थामा नियुक्ति प्राप्त गर्मतर्फ लागे । सन् १८६९ र १८६३ मा वहलि राँयल इन्ष्टीटयूजनमा "भाषागत विज्ञान" (Science of Language) को बारेमा व्याख्यान दिनाले वहाँको प्रसिद्धि देणभर फैलियो । फेरि वहाँले सन् १८६७ मा विचार विज्ञान (Science of thonght) को वारेमा पनि व्याख्यान दिनु भयो ।

सन् १८६८ देखि वहाँ फेरि तुलनात्मक भाषाविज्ञानको प्रोफेसर हुनुभयो । वहाँले तुलनात्मक रूपले पौराणिक कथा. वहासी (Mythology) को पनि विस्तृत एवं गम्भीररूपले लेख लेख्दै जानुभयो ।

सन् १९७५ मा, माय क्स मूलरले ''धर्मको उत्रक्ति एव' प्रगति (Origin and growth of religion) को बारेमा पनि अनेक व्या**ब्यान दिनुभएको थियो ।** 

(30)

सन् १८७९ देखि माय्क्स मूलरले आफ्नो जीवनको महानतम एवं सर्वाधिक महत्वपूर्ण कायंमा हात लगाउनु भयो। त्यो हो योजना-बद्ध रूपले '' पूर्वीय पवित्र ग्रन्थ '' (The sacred books of the East) को सम्पादन एवं प्रकाशन ।

यस संग्रहमा जम्मा ५१ वटा पूर्वीय देशका पवित्र ग्रन्थहरू संग्रहित छन् । जुन विभिन्न पूर्वी देशीय बिद्वान (पूर्वीय भाषा, धर्म र साहित्यमा दिलचस्पी लिने विद्धान)हरूवाट अनूदित ग्रन्थहरूको संकजन मायक्स मूलरले गरी प्रकाशन गरेको थियो ।

वहाँको यस ''पूर्वीय पवित्र ग्रन्थ'' मा परेका केही बुद्ध -धर्म सम्बन्धी कितावहरू निम्न हन -

१) धम्मपद - माय्वस मूलर

२) सूत्त निपात्त - फीसबल

३) बुद्धिष्ट सुत्तज् - टी. डब्ल्यू रीस डाय् बिड्स

 ४) विनयपिटक - टी. डब्ल्यू रीस डाय्बिड्स, हरमन ओल्डेन वर्ग - ३ खप्डमा

THE LEE THEFT

१) दि क्वेशन अफ किङ्ग मिलिन्द - टी. डब्लू रीस डायविडस – २ खण्डमा, आदि ।

माय्क्स मूलरको अर्को एक उल्लेखनिय व्याख्यान हो – सन् १८८२ मा केम्ब्रिजमा दिनु भएको भाषण- ''India what can it teach us''। यो व्याख्यान सन् १८८३ मा नै पुस्तकको रूपमा प्रकाशन भएको थियो।

वहाँले अक्सफोर्डमा पढ्न आउने संस्कृतका विद्यार्थीहरूलाई जे जस्तो, सक्दो सहायता गर्नु पर्ने हो गर्नु हुन्थ्यो साथै यथासमय उचित परामर्श पनि दिनुहुन्थ्यो । दश्वरी फुंडरिक माय क्स मूलरले आफ्नो जीवनको शुरू देखि जुन उदेश्य लिएको थियो, त्यस अनुसार प्राचीन पूर्वीय भाषा, धन र साहित्य सम्बन्धी विभिन्न विषयमा अध्ययन, अध्यापन गरी गराई उदेश्वपूर्ण जीवन विताई २८ अक्टोवर १९०० ई० का दिन यस संसारबाट बदाको निमित्त प्रस्वान गर्नु भवो। वहाँको प्रकाशित बुद्धधर्मका पुस्तकले पश्चिमी जगतलाई बुद्धधर्मको ज्ञान दिनमा ठूलो सघाड पुऱ्याएको छ।

#### – सन्दर्भ –

) विश्वय् बुद्ध-धर्म (भाग ४) – भिक्षु सुदर्शन – चन्द्रवीर सिंह कंसाकार, पुतली बडक काठमाण्डी - वृ. सं. २५१८

२) हम भारत से क्या सीखे ? – फ्रेडरिक मायक्स मूलर अनुवादकः कमझाकर तिवारी एवं

रमेश तिवारी

- आदर्श हिन्दी पुस्तकालय, इलाहाबाट, १९६७

(32)



### ४. सर इडविन आर्नल्ड

आधुनिक युगमा विश्वमा बुद्ध - धर्मको प्रचार प्रसार गर्नमा प्रमुख भूमिका निभाएको एक सुप्रसिद्ध काब्यको नाम हो - The light of Asia '''।

यस काव्यको रचयिता हुनुहुन्छ – सर इडविन आन रूड (Sir Edwin Arnold) ।

बहाँको जन्म १० जुलाई १८३२ को दिन, पिता रवर्ट कोल्स आर्नल्ड (Robert Coləs Arnold) र माता सराह पिजे आर्नल्ड (Mrs. Sarah Pizzey Arnold) को दोश्रो सुपुत्रको रूपमा इङ्गलण्डको केण्ट (Kent) नगरमा भएको थियो।

बहाँ सानै उमेरदेखि विलक्षण बुद्धिका थिए र पढ्न लेख्नमा खुबै तेजी थिए । ९२ वर्षको कलिलो उमेरमा नै बहाँले आफ्नो साहित्यिक प्रतिभा देखाउन सफल हुनु भएको थियो । बहाँले रचना गर्नु भएको कविता देखि सबै छक्क पर्थे ।

रवट कोल्स आर्नल्डले आफ्नो सुपुत्रको विशेषता देखी प्रसन्न भइ वहाँलाइ अक्सकोडं विश्व विद्यालयमा भर्ना गरिदिएको थियो । केही समय भित्रै सन् १८४२ मा '' The feast of the

### (\$\$)

Belshazzar '' नामक कविता लेखि अक्सफोर्डमा '' न्यूडिंग`ट पुरस्कार '' (Newdigate Prize) पाउनु भएको थियो ।

वहाँको पहिलो कविता संग्रह "Poems Narrative and Lyrical '' सन् १०४३ मा प्रकाशन भएको थियो ।

सन् १८५५ मा (२३ वर्षको उमेरमा) वहाँले क्याथेराइन विडल्फ (Catherine Biddulph) नामक महिलासग विवाह गर्नु भएको थियो । विवाह गरेको ३ वर्ष वाद वहाँको जीवनमा बिशेज मोड आयो, त्यो हो भारतको पूणास्थित डेक्कन कलेज (Deccan College) मा जिन्सिपल नियूक्त हुनु ।

अत: वहाँ सन् १९५७ को नवेम्बर महिनामा आफ्नो परिवार .(पत्नी र सुपुत्र लेस्तर Lester) साथ लिई भारत आडनु भयो ।

आफ्नो देशको भन्दा भिन्दै वातावरण, प्राकृतिक विविधता मानिसहरूको विभिन्न रहन सहन, विभिन्न शैलीका प्राचीन मन्दिर– हरूको देश भारतको दृश्याबलोकनले अग्न रह साहेव निकै प्रफुल्जित हुनु भयो। अतः वहाँलाई पूर्वीय धर्म दर्शनका साथ पश्चिमी विज्ञानको समन्वय गर्न अवसर मिलेको थियो।

सन् १२६१ मा इडबिन अलं ल्ड, आफ्नी पत्नीकी अस्वस्थ-ताको कारण ४ वषवाद इङ्गलैण्ड फकंनुभयो । वहाँ इङ्गलैण्ड फकंनु मए देखिन '' The Daily Telegraph '' नामक समाचार पत्रको काममा लाग्नु भयो । पछि आएर वहाँ यस समाचार पत्रको सम्पादक पनि हुनु भएको थियो । यस समाचार पत्रिकामा बहाँलै ४० वर्ष सम्मन काम गर्नु भएको थियो । अतः बहाँको लेखन शक्ति प्रखर भई सकेको थियो। भारत सम्बन्धी लेखने वहाँको लेखन शक्ति प्रखर भई सकेको थियो। भारत सम्बन्धी लेखने बहाँको जुनसुकै रचना हेर्दा प्रायःलाई विश्वास लाग्दन कि यसको रचयिता बिदेशी महानु-भाव हुनुहुन्छ ।

(38)

पूनाको डेक्कन कलेज, स स्कृत कलेज पनि थियो । अत: संस्कृ-तमा पनि वहाँ को पूर्ग तान थि गो । त्यस ले संस्कृतका कतिपय प्रन्थहरू वहाँ ले अंग्रेजीमा अनुवाद गर्नु भएको वियो । जस्मा १२ औँ शताब्दौका काव्यकार जयदेवको 'गीत गोविन्द '' गिति – काव्य पनि थिए, साथै वहाँ ले ''हितोपदेश'' का केही भागहरू पनि अनुवाद गर्नु भएको थियो ।

त्यसवेला संस्कृत भाषाको प्रचार प्रसार निकै भएतापनि पालि भाषाको ज्ञान प्रायः सूत्य नै हुनाको कारण बहाँ ४ वर्ष सम्मन भारतमा रहेर पनि पालि भाषा एवं साहित्यको अध्ययन गर्ने मौका प्राप्त गर्न सकेको थिएन । त्यसवेला इङ्गलैण्डमा पनि व्यवस्थित रूपमा पालि भाषाको अध्ययन सूलभ थिएन ।

यद्यपि त्यहाँ रवर्ट सोजर चिल्डसं (Robert Caesar childers) नामक बौध्द विद्वानले श्री लंकाबाट फकंनु भए पछि सन् १८७२ र १८७४ मा गरि दूई भागमा "पालि–शब्दकोष" (The Dictionery of the Pali Language) प्रकाशित गनु भएको थियो। "खुद्क पाठ" त चिल्डस ज्यूले सन् १८७० मै अनुवाद गरि प्रकाशन गनु भएको थियो।

त्यस्तै सन् १८७८ मा डा. टी. डब्ल्यू रीस डायविडस् (Dr. T. W. Rhys Davids) ले पनि "A mannual of Bnddhism" नामक ब्रन्थ तयार गरि प्रकाशन गरि सक्नु भएको थियो ।

संस्कृत ग्रन्थहरू एवं पानि साहित्यमा आधारित माथि उल्ले-खित केहि ग्रन्थहरूको आधारवाट अध्ययन मनन गरि सर इडविन आन ल्डले सन् १८७९ मा " The light of Asia" नामक काव्यात्मक बुद्ध जीबनी तयार गरि प्रकाशन गर्नु भएको थियो ।

(3%)

यस गून्थ मूल रूपमा थेरवाद (स्थविरवाद) मा आधारित देखिएतापनि यसको कथावस्तुमा महायानी दृष्टिकोण पनि समावेश भएको थियो , जसको उदाहरणको रूपमा यो महा काव्य ''ओम् मणि पद्मे हुँ'' को उल्लेख सहित अन्त गरिएको थियो।

यतको अलावा त्यस ग्रन्थमा एक दुई ठाउँमा मूल बौद्ध ग्रन्थ-हरूको परम्परासंग नमिलेका केही कुराहरू पनि उल्लेखित थियो । तैपनि त्यस वेला (परिस्थिति) मा अंग्रेजी पाठकहरूको निमित यो पुस्तक एक महान धर्म संस्थापक सिघ्दार्थ गौतम बुध्द सम्वन्धी तथ्य हासिल गर्ने प्रमुख श्रोत हुन गएको थियो ।

अत: यसको लोकप्रियता दिन दिनों बढदे गयो, जसको फल-स्वरूप ४ वर्ष वित्दा नवित्दे ईङ्गलैण्डमा मात्र यसको ३० औं संस्क-रण निस्किएको थियो । सन् १९७० सम्मनमा ईङ्गलैण्डमा यसको ६० औं संस्करण र अमेरिकामा ५० औं संस्करण निस्किएको थियो ।

यस पुस्तकको प्रथम प्रकाशन (सन् १८७९) को दवर्षवाद डा. आर्थर फुंगस्ट (Dr. Arthur Pfungst) ले जर्मनभाषामा अनुवाद गरि सन् १८८७ मा प्रकाशित गर्नु भएको थियो । जर्मनी पाठकहरूले यसको उत्साह बर्धक रुपमा स्वागत गरेकोले पुनः यसको जर्मनी अनुवाद सन् १८९१ मा कोनराड बेनिक (Konrad-wernicke) ले पनि गर्नु भयो त तेश्रोपटक सन् १९२३ मा अल्ब्रेच्त शाय्फर (Albrecht Schaeffer) के अनुवाद पूर्ण गरि प्रकाशन गर्नु भएको थियो ।

यसरी '' The light of Asia'' को प्रकाश फैलिन्दै गयो यूरोपका अन्य भाषाहरूमा पनि यसको अनुवाद हुन्दै गयो, जसअनुसार सन् १८९५ मा-डच सन् १८९९ वा फ्रान्सेली, सन् १९०६ मा चेकोस्लोवियायी, सन् १९०९ मा इटाली भाषामा वनि अनुवाद

(35)

### एवं प्रकाशन हुन्दें गयो।

यो काव्य ग्रन्थ द्वारा भेरणा पाएर कयौं युवाहरू एवं साहित्य कारहरूले अनुकरणात्मक ढंगले बुद्धको विषयमा लेखन प्रयास गरेको थियो, जस्मा वहाँहरू सफल पनि हन्दै गएको थियो ।

सन् १८२४-८५ सम्मनमा 'The light of Asia को प्रसिदि घरम सिमामा पुगिसकेको थियो । विश्वका असंख्य बौद्ध समुदायको लागि 'इडविन आर्नल्ड' उनीहरूको धर्मका सुविज्ञ महावि-ढान भइमकेका थिए । सुदूर-पूर्वका स्थविरवादी बौद्ध राष्ट्रहरूले वहाँलाई आ-आफ्नो देशमा ब्याख्यानको निमित निमन्त्रणा पठायो ।

अत: वहाँ सबभन्दा पहिले भारतमा आउनु भयो। धेरै समय-देखि वहाँलाई बुढागया सहित बौद्धहरूका अन्य तीर्थस्थलहरू हेर्ने उच्च अभिलाषा रहेको थियो। पहिले वहाँ ४ वर्ष सम्मन भारतमा रहेर पनि ती स्थानहरूमा जाने मौका पाएको थिएन।

वहाँ विशेषतः ऋषिपतन भृगदावन (सारनाथ) र बुद्धगया प्रति आकर्षित थिए। किनकि ती ठांडँ हरू संसारभरका बौद्धहरूको निमित्त अति पवित्र थियो। बुद्धगयामा बुद्धत्त्व प्राप्ति पछि तथागत सम्यक सबुद्धले सवभन्दा पहिले ऋषिपतन - मृगदावनमं पञ्चवर्गीय भिक्षुहरूलाई सर्व प्रथम धर्मचक- प्रवर्तन (धर्मोपदेश) गनुं भएको थियो। अतः वहाँ सबभन्दा पहिले सारनाध पुग्नु भएको बियो। सारनाथको दिग्दशंन पछि कबि आनं ल्ड गहिरो श्रद्धा लिई बुद्धगया प्रस्थान गनुं भयो। त्यो वेना. त्यो स्थान एक झैन पुजारी (हिन्दू) महन्तको अधिनमा रहेरो थियो र एकदम गोचनिय अवस्थामा वेहाल थियो। बुद्धगयामा जस्तो कदर एव मइत्व हुनु पर्ने थियो, त्यो केटी बिएन। त्यहाँको त्यस वातावरण देखि बहाँको मनमा निक्तै आधात पन्थो र केही गर्नु न पर्छ भन्ने मनमा लाग्यो। तर त्यति वे गा वहाँले त्यस विषय कस<sup>®</sup>लाई केही नभनी त्यो शैव महन्त सिन बोधिक्षुझका केही पातहरू लिई श्री ल का जानुभयो ।

श्रीलकामा बहाँ सबभन्दा पहिले 'पान्दुरा' भग्ने स्थानमा जानु-भयो, जहाँ सन् १८७३ मा श्रामणेर मिगेत्तु बते गुणानन्दले इशाईहरू संग शास्त्रार्थ गरि जिती श्रीलंकामा बुद्ध धमंको 'पुनरूरथान गरेको थियो । त्यहाँको ऐतिहासिक 'रन्कोथ विहार' (Rankoth Vihar) मा विशेषत: सुप्रसिद्ध विद्धान वेलिंगम श्री सुमंगल महा-नायक थेर र अन्यू हजारों भिक्षु एवं उपासक उपासिकाहरूले बहाँलि बुद्ध धर्मको निमित्त गरेको कार्यको प्रतिकलस्वरूप 'अभिनन्दन-पत्र' चढाएको थियो ।

वहाँले महानावक देलिगम सुमंगल थेरसित दुइ घण्टा सम्मन् वुद्धगयःको दुवंशा सम्बन्धि कुराकानी गनुको साथै त्यो पवित्र स्यानको छद्वार गनंको निमित्त आनं ल्डले तत्कालै श्रीलकाको गर्भ – नर. मद्रासका गभनंर एव भारतका राज्यमन्त्री लगायत वाइसराक कहाँ सम्पन पनि बुद्धगयाको उध्दार कार्य गर्ने सम्बन्धी उपयूक्त कुरा जनःई पठाएको थियो ।

मर इडविन आन लड पान्दुरावाट कोलम्बो जानुभयो । त्यहाँ पनि विद्योदय परिवेगना वहाँको भव्य स्वागत गरियो । त्यहाँ बौध्द ठण्डाका आविष्कारक हेनरी स्टील अल्कोट (Henry Steel Olcot) पनि उपस्थित थिएः । कोलम्बोबाट इडविन आर्नल्ड केण्डी (Kandy) जानुभयो, जहाँ बुध्दको दन्त धातु मन्दिर (The Dalda Maligawa) अवस्थित थियो ।

श्रील क को भूमणमा सर इडविन आन रेडले बुद्धगया सम्बन्धी प्रशस्त चर्चा मात्र गरेको थिएन, वहाँले आफ्न सम्पादनमा निस्कने

(15)

14

"The Daity Telegraph" पत्रिकामा पनि बुद्धगयाको पवित्रता र त्यहाँको दुर्दशा वारे रचना (लेख) लेख्नु भई सबैको ध्यान आक-र्थित गर्नु भएको थियो ।

त्यस "बुद्धगया" सम्बन्धि रचना पढेर नै श्री लंकाका एक प्रतिष्ठित हेवावितारण परिवारका एक नवयुवक डोन डेविड (पछि अनागारिक धर्मपाल) बुद्धगयाको दुदशालाई सुधार्न घरवार त्यागेर भारत आउनू भएको थियो ।

त्यस्तै स्मरणिय छ, सर इडविन आनंत्ड्को ''The light of Asia'' काब्यात्मक बुद्ध जीवनी पढेर आलोन वेनेट (Allan Bennett) नामक एक अंग्रेज युवक पनि घरवार त्यागी बुद्ध-धर्म प्रचार प्रसारको निमित श्रीलंका सम्मन् आउनु भई बौद्ध-धर्ममा दौक्षित (श्रामणेर एवं उपसम्पन्न) हनु भएको थियो ।

सन् ९८५९ मा इडविन आनंल्डले जापान र अमेरिकाको पनि भ्रमण गर्नु भएको थियो । जापानमा वहाँले 'बुद्धगया' सम्बन्धी दिनु भएको ब्याख्यानबाट प्रभावित भई एक जापानी बौद्ध संस्थाले बुद्ध-गयामा केही जग्गा किनी जापानी भिक्षुहरू राख्ने प्रबन्ध समेत मिलाएको थियो ।

वहाँलाई अमेरिकामा हावंड विश्वविद्यालय (Harvard University) का प्रमुख चार्ल्ज विलियम इलियत (Coarles William Eliot) ले निमन्त्रण दिनु भएको थियो। इलियतज्यू हेनरी कलार्क वारेन (Henry Clake Warren) को सदिच्छा र बौद्ध-साहित्य अनुवाद गर्दै Harvard Orienral Series को रूगमा प्रकाशित गर्दे लैजानु)लाई साकार गर्दे आइरहनु भएका ब्यक्ति थिए, यो प्रकाशन कार्य सन् १८९६ देखि ग्रुरू भएको थियो। सर इडबिन आर्नल्डका कयों बैज्ञानिक मित्रहरू पनि थिए, जस्मा चार्ल्स डाबिन, हर्वतस्पेगर, जोन स्टेवार्ट, जोनवाल आदि थिए। अतः वहाँसे बौध्द साहित्यको अध्ययन आधुनिक विज्ञानसित नुलना गर्दे जानु भएका थिए। निष्कर्धमा वहाँ भन्नु हुन्छ –

"I have often said and I shall say again and again, that between Buddhism and modern science there exists a colse intellectual bond"

### अयंति

"मैले बारम्बार भनिसके र फ़ेरि फेरि पनि भन्छु, बौध्द धर्म र आधूनिक विज्ञानको धीचमा एउटा घनिष्ठ सम्बन्ध छ ।"

यसरी आफ्नो जीवनमा सर इडविन आतंल्डले बुध्द र बुध्द धर्मको महानतालाई संसारको सामुने प्रस्तुत गर्नुको साथ यो धर्म आधुनिक विज्ञानसित पनि मेल खाएको अवगत गराउँदै, सारा बौध्द जगतमा आफ्नो अमित छाप छोडी २४ मार्च १९०४ को दिन ७३ वर्षको उमेरमा यस संसारबाट प्रस्थान गर्नु भएको वियो ।

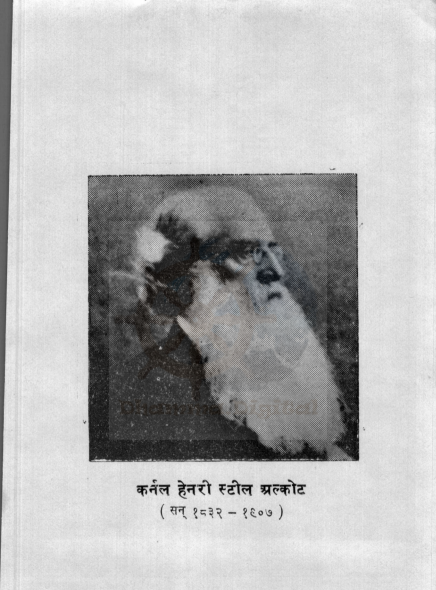
#### सन्दर्भ

9) कवि सम्रात श्री इडविन आनंल्ड – श्री योगी - 'धमंदूत', वर्ष-४, अंक – २

२) 'द लाइट अफ एशिया' अनि कवि इडविन आर्नल्ड – 'ज्योति' शाक्य, कालिम्पोङ्ग — आनन्दभूमि, वर्ष - १३, अंक - ४,६

Edwin Arnold – William Peiris
 Buddhisl Pudlication Socits 1970

(\*•)



## ५. कर्नल हेनरी स्टील अल्कोट

৭९ सौं शताब्दीमा बुद्ध-धर्म प्रचार्ग्य आफ्नो जीवन विताउनु भएका व्यक्तिहरूमा कर्नल हेनरी स्टील अल्कोट (Colonel Henry Steel olcott) पनि एक प्रमुख ब्यक्ति हुनुहुन्छ ।

वहाँको जन्म २ अगब्ट १६३२ को टिन अमेरिकाको न्यू जर्से (New Jersey) भन्ने नगरमा भएको थियो । बहाँले न्यूजर्समा प्रारम्भिक र माध्यमिक शिक्षा प्राध्त गरि सकेनखि उच्चशिक्षाको निमित्त कोनम्विया विश्वविद्यालय (Columbia University) मा पढन जानू भएको थियो ।

एक किसान परिवारमा जन्मनु भएको कारण, विशेषतः बहाँको ध्यान व ज्ञानिक कृषि कर्म तर्फ थियो । त्यस विषयमा विशेष अध्य-यन गर्नाको कारण वहाँको ग्रुरूको जीवन एक सफल कृषकको रूपमा विताउनु भएको थियो । बहाँले किसानहरूको हितको निमिन "New York Tribune" नामक पत्रिकामा कृषि विषयको लेखहरू प्रकाशित गर्दै जानु भएको थियो । सन् १८६८ देखि वहाँ त्यस पत्रिकाको सह - सम्पादकको रूपमा कार्य गर्दै आउनु भएको थियो । जब सन् १८६१ मा अमेरिकामा गृह् – यूद्ध शुरू भयो, तव बहाँ अखबारको काय छोडी सेनामा सकिय हुनु भयो । यसबाट ने बहाँ रुर्नल (colonel) हुनु भएको थियो । यूद्ध पछि वहाँ फेरि न्यू-योर्क को बौर स्तर (वकिल) हरूको समुदायमा सामेल हुनु भयो । यम समुदाय अन्तर्गत वहाँ एक वरिष्ठ न्यायाधिवक्ता पनि हुनु भयो ।

सन् १८७४ देखिन वहाँको जीबनमा नयां मोड आउनयाल्यो । त्यसवर्ष वहाँको निमित अति गौरवको वर्ष मान्न सकिन्छ, किनकि यस वर्षमा वहाँको सम्पर्क एच. पी. ब्लावरस्की (H. P. Blawatsky) नामक एक रसियन महिलासित सम्पर्क हुन आएको थियो । तीन महिला (मैंडम ब्लावरस्की) सित वहाँले जीवनभर (ब्लावर्स्की निधन – सन् १८९१) साथसाथ काम गर्नु प्रएको थियो । स्यस वेला कर्नल अल्कोट मंडन ब्लावरस्कीको निर्देशनमा पूर्वीय धर्म– यन्महरूमा दिल चस्पी लिन्द आडनु भएको थियो । बहाँको बिशेष दिलचस्पी बुद - धर्ममा हुन आयो । तैपनि सम्पूर्ण धर्महरूको व्यापक समन्वयको आधारमा मारुवठाँको विकास गर्न 'The Theoso– phical Society'' नामक एक स स्था सन् १८७५ मा हैन्यूयोक मा कर्नत्र हेनरी स्टील अल्कोट र मंडम ब्लावरस्की मिली स्थापना गर्नु भयो । यसको व्यापक प्रचार - प्रसार गर्न बहाँहरू दुवै जना सन् १८७६ मा भारत आउनु भयो।

कतु ल अस्कोट र मैडम ब्लावत्स्कीलाई बुद्ध धर्मको प्रभाव "पान्दुराको मास्त्रार्थ" बाट भएको थियो, जुन शास्त्रार्थ सन् १८७३ को अगस्त महिनामा श्रीलंकाको पान्दुरा भन्ने स्थानमा ईसाई र बौद्धहरूको बीच भएको थियो। त्यस शास्त्रार्थमा इशाईहरूको तर्फ वाट डेविद दे सिल्वा (Rev David de silva) प्रमुख रहुनु भएको थियो भने बौद्धहरूको तर्फवाट मिगेत्तु वत्ते गुणानन्द (Ven. Migettuwatte Gunananda) नामक श्रामणेर प्रमुख टुनु मएको

(¥?)

थियो। त्यस शास्त्रार्थमा आमणेर मिगेत्तुवत्ते गुणानन्द निसन्देह रूपमा विजय हुनु भएको थियो। यसको निमित वहाँले आमणेर हुनु भन्दा अगाडि यथेस्त मात्रामा, वडो गम्भीर रूपमा इशाई धर्म-शास्त्र अध्ययन गर्नु भएको थियो, त्यसपछिमात्र कोटहेनाको विहारमा आई आमणेर हुनु भएको थियो।

त्यसबेला भएको णास्त्रार्थको णम्पूर्ण रिपोटं डा० पीवल्स (Dr. Peebles) नामक एक अमेरिकन विद्धानले अमेरिका पुग्ना साथ किनाबको रूपमा प्रकाणन गर्नु भएको थियो । त्यसणास्त्रार्थको वेत्रावहां श्रीलंका भ्रमणमा आइरहनु भएको थियो । वहाँको यस किताब कर्नल अल्कोटले एक सार्वजनिक पुस्तकालयमा पढनु भएको थियो ।

त्यस णास्त्रार्थको रिपोर्टको प्रभावचाट पनि कनंल अल्कोटनाई ''बियोमोफिकल सोसाइटी'' स्थापना गर्ने अभिलाषामा टेवा मिलेको बियो । अतः वहाँ श्रीलका भ्रमण गर्ने आश्रमले पनि भारतमा आउन भएको थियो ।

सन् १८७८ मा. कतंल अल्होट र मैडम ब्लावरस्की भारत पुग्नु भई सिर्फ थियोसोफिकल सोसाइटीको मात्र प्रचार-प्रसार गर्नु भएको थिएन, बहाँहरूले भारतको बम्बई शहरमा २९ नवेम्बर १८७९ को दिन म्वदेशी बस्तुहरूको सकलन गरि एक प्रदर्शन गर्नु भएको थियो। जब कि त्यसवेला भारतमा स्वदेशी वस्तुको माँग गर्नेहरून दुर्लम हुन्दै गइरहेको थियो। माँगर्ने नभएपछि शिल्पीहरूले आ-आपनो ब्यबसाय पनि विस्तारै धोडदै जाने त स्वाभाविक भयो। जसको कारण शिल्गीहरूले आपनो शिल्पलाईनै विसंन्दै गएको थियो।

बस्तो वेलामा कर्नल अल्कोट र मैडम ब्लावरस्की भारत आउनु

(83)

भई भारतीय शिल्पीहरूलाई संगठित गरि तिनीहरूलाई निकै प्रोत्सा-हन दिनू भएको थियो ।

वहाँहरूले यो कार्य स्वदेगी धन्दाका महान प्रचारक महात्मा गान्धी (सन् १६६९–१९४६) को भारत आगमन (सन् १९१४) हुनु भन्दा ३६ वर्ष अगाडिने भारतीय जनताहरूलाई प्रेरणा दिई स्वदेशी बस्तूहरूको उत्पादन गराउन जोड दिनु भएको थियो।

भारतको निमित वहाँईरूको देन यतिमा मात्र सीमित रहेन, वहाँहरूले भारतको स्वतन्त्रता संग्रामको निमित प्रमुख भूमिका निभाएको भारतीय राष्ट्रिय कांग्रेस' को स्थापनार्थंपनि निकै योगदान दिनुभएको थियो ।

यसरी भारतमा आउनु भई कर्नन अल्कोट र मैडम ब्लाबस्स्को ले थियोसोफिकल सोसाइटीको प्रमुख केन्द्र अड्यार (मद्रास) मा राख्नु भएको थियो । सोसाइटीको मार्फत मानवको आध्यात्मिक विकास गर्न विभिन्न क्रियाकलापहरू गरि सकेपछि पुनः बुद्ध-धर्मको ब्यापक प्रचार प्रसारको निमित बहाँहरू दुवै जना श्रीलंका प्रस्थान गर्नुभयो ।

बहाँहरू १७ मई १८८० को दिन श्रीलंकाको गाल्ल (Galle) भन्ने शहरमा पुग्नु भएको थियो, जुन शहर कोलम्बोबाट ७४ माइल दक्षिण तक थियो ।

वहाँहरू श्रीलंका पुग्नु भएको २ दिन पछिनै गोल्लको बिजया-नन्द विहारमा अकमेमना धम्माराम थेरको तफंबाट पहिलोपटक 'प बगीन' ग्रहण गरेको कुरा अल्कोट स्वयम् ले विद्दारको पर्चालमा यसरी उल्लेख गरेर जानु भएको थियो - "This is to certify that on the 19 May 1880 the founders of the

(YY)

Theosophical Society Madame H. P. Blawatsky and myself took the Panchasila for the first time at Vijaya Nanda Vihar from Akmemna Dhammaram Thera:

गाल्लबाट वहाँहरू केही दिनबाद कोलम्बो जानु भयो र ४० सदस्यहरू सम्मिलित गराई थियोभोफिकल सोसाइटीको गाखा स्वरू-प १७ जून १८८० को दिन ''The Buddhist Theosophi– cal society'' को स्थापना गर्न भयो।

यस सोताइटीले श्रीलंकामा वेजोड रूपमा शिक्षाको प्रचार-प्रसार गर्नु भएको थियो । वहाँहरूको श्रीलंका आगमनको बेला बुद्ध-धर्मको शिक्षा दिने स्कूलहरू नगण्य रूपमा थिए, जव वहाँहरू आउनु भए पछि ''बुद्धिस्त थियोपोफिकल सोसाइटी'' को स्थापना भयो तब स्कूलहरूको बुद्धि (उत्तरोलर) हुन्दे गयो । सन् १८९७ सम्मनमा यस सोप्ताइटीको मार्फन २५ वटा केटाहरूको स्कूल केटीहरूको ११ वटा स्कूल स्थापना भइसकेको थियो साथै सयुक्त रूपमा पठने स्कूलहरू पनि १० वटा भइसकेको थियो ।

सन् १८८३ को मार्च महिनामा श्रीलंकाको एक उपनगर मानि-एको कोटहे गमा बौद्धहरूको जुलूस माथि एक सेन्ट लुसिया नामक चर्च आगडि त्यहाँका कै योजिक इशाईहरूले निदंयतापूर्वक आक्रमण गरेको थियो। यमको वदना जिन बौद्धहरूले कनंल अल्कोटलाई मध्यस्थ-तामा राखी श्रीलंकाको गवनंर संग कुरा गर्न श्रीलंका (मद्रासबाट) निम्त्यायो।

इशाईहरूको यस अन्यायको बिरोधमा धेरैजसो बौढधर्मा– वलम्बीहरूले आ-आफ्नो सन्तानहरूलाई मिश्नरी स्कुलमा पढाउन बन्द गरिदिएको थियोे । जस्मा डोन डेबिद (पछि अनागारिक धर्मपाल) पनि एक थिए, वहाँलाई बुद्ध - धर्ममा अटल श्रद्धा भएका वहाँका माता पिताले त्यस खबर पाउनासाथ आफ्नो सुपुत्रलाई मिश्नरी स्कूलवाट छुटाउनु भएको थियो ।

यस अवधि भित्रमा डोन डेबिदले पनि 'थियोसोफिकल सोसा-ईटी'' र त्यसको संस्थापकहरूको बारेमा केही जानकारी पाईसकेको थियो। आफू पनि 'थियोसोफिस्त'' हुने इच्छाले कर्नल अल्कोट र ब्लावत्स्कीको दोश्रो श्री लंका गमन (सन १८८४ को शुरू) हुनु भन्दा अगाडि नै अड़यारमा पत्र व्यवहार गर्नु भएको थियो।

जब वहाँहरू गत वर्ष (१९८२३ को मार्च महिना) मा इशाई-हरूले बौध्दहरूको जुलूसमाथि गरेको उपद्रवको विरोधमा कानूनी कारवाही गर्न कोलम्बो आउनु अया, तब डोन डेविदले वहाँहरूलाई भेटनु भई आफ्नो मनसाय व्यक्त गर्नुभयो। बहाहरूले पनि डोन डेविद लाई कोलम्बो क "The Buddhist Theosophical society '' मा सदस्यता प्रदान गनु भयो।

कन ल अल्कोट पनि आपनो श्रीलका गमनको लक्ष्य अनुरूप तत्कालिन श्री ल काका गवन र लड स्तानमोर (Lord Stanmore) सित बौध्दहरूलाई गरेको अत्याचारको विरूध्दमा व तीं गर्न १० फरवरी १८८४ को दिन वहां समक्ष पुग्नु भयो। गवर्नर लड स्तानमोर पनि इगाई धमंको साथै अन्य धमैहरूमा पनि विशेष अध्ययन भएका व्यक्ति हुनाको कारण कर्नल अल्कोटको परामर्श (सुद्धाव) लाई सहषं स्वीकार गर्नु भएको थियो। गवर्नरज्यूले कर्नल अल्कोटको सुठाव अनुसार बौध्दहरूको पवित्र दिन " वैगाख पूर्णिमा" लाई सार्गजनिक रूपमा छुट्टिको घोषणा गनु भयो, जब कि त्यस मन्दा अगाढी सम्मन सिर्फ किाश्चयनहरूको पवित्र दिनलाई मात्र छुट्टी दिन्द आईरहेको थियो।

(४६)

यस कार्थं पछि कर्तल अल्कोट र मैंडम ब्लावत्स्की मद्रास फर्कनु भयो । वहाँहरूले त्यति वेला सम्मनमा पूर्ण परिचित भई– सकेका डोन डेविदलाई पनि मद्रासमा लिएर आउनु भएको थियो ।

मैडम व्लावत्स्की बुद्ध धर्ममा यति प्रभावित हुनु भएको थियो कि वहाँले एक दिन आफ्ना नयाँ शिष्य डोन डेविदलाई भन्नेकी थिइन् --

"The only refuge for him who aspires to true Perfection is the Buddha alone."

#### अर्थात

"यदि कसैलाई साँच्चिकै रूपमा निपूणता (सिढि) प्रात्त गर्ने उत्क्रप्ट इच्छा छ बन्ने त्यसले सिर्फ बुढ एक जनाको मात्र शरण जानु पदंछ।"

वहाँले डोनडेविदलाई यति मात्र भनेको थिइन, वहाँलाई एक सुयोग्य बुद्ध धर्म प्रचारक वनाउन अनेक कुराको पनि जानकारी दिनु भएको थियो, जस्मा पालि भाषाको गहन अध्ययन गर्ने विषय पनि थियो।

यसरी अंग्रेजहरूको अधिनमा रहेको राष्ट्रहरू (लंका एवं भारत) मा इशाई धर्मको सत्ता बुद्ध धर्ममा प्रगाढ आस्था राखी "थियोसोफिकल सोसाइटी" को प्रचार - प्रसार गर्दे रहेको कारण में डम ब्लावरस्की तुरून्तै यूरोप फर्कनु परेको थियो।

1- 10

डोन डेविदले पनि बुद्धको शिक्षाद्वारा मानव समाजको कल्याण गर्ने मैडन ब्वावरस्कीको आहवानलाई शिरोधार्यं गरि त्यसैको निमित्त आकूले सम्पूर्ण जीवन विताउने प्रण लिइ सक्नु भएको थियो । सन् १८८६ मा कर्नल अस्कोट पुनः आफ्ना एक ब्रिटिश सह-योगी मित्र सी. डब्लू लेडवितर (C. W. Leadbeater) लाई साथ लिई बुद्ध – धर्मको प्रवार प्रसार गर्न प्रशस्त स्कूलहरूको स्था-पना गर्ने अभिद्रायले चन्दा संकलन गर्न कोलम्बो आउनु भएको थियो ।

सी. डब्लू. लेडबितरले श्रीलंकामा विद्यार्थीहरूलाई बुद्धधर्मको शिक्षा दिलाउन प्रश्नोत्तरी रूपमा बुद्ध धर्मको किताव लेखी प्रकाशन गर्नु भएको थियो । जसको लोकप्रियता इति बढ्न गयो कि सन् १९१४ सम्मनमा पहिलो भागको २१ पटक संस्करण र दोभो भाग को १८ पटक संस्करण भएको बियो । यो सिर्फ सिंहली भाषाको प्रकाशनको कुरा थियो । पालि भाषामा पहिलो पटक लेखिएको त्यस कितावको हिन्दी अनुवाद त्रिपिटकावार्य भिक्षु धर्म रक्षित एवं सीता राम वर्मा बी. ए. द्वारा' बोद्ध शिखु वोध' को इपमा धेरै पटक प्रकाशन भइसकेको थियो।

नेपाल भाषामा बनि यसको अनुवाद पूज्य भिक्षु बुद्धघोष महास्थ-बिरले बु. सं. २५२४ मा गर्नु भई प्रकाशन गराउनु भएको थियो । वहांले अनुवाद गर्नु भएको ३० वर्ष अवाढि नै भिक्षु विवेकानन्द महास्थविर (वि. सं. १९७३-२०४२) ले त्यस ''बौद्ध शिशु बोध'' कितावको अनुवाद नेपाल भाषामा गरि सक्नुभएको थियो । त्यसको प्रकाशनार्थ ४००/- भा. रू. लिई रेलमा गमन गर्दे रहनु भएको बैला एक मधेणियाको तर्फबाट आफ्नो सम्पूर्ण रकम गुम् भइ दिएको कारण वह्यांको प्रकाशन कार्य तितर--वितर (फासफुस) हुन गएको थियो ।

त्यसको स्मरण मरि पुनः वहाँसे पश्चि"बाल बौद शिक्षा" को रुपमा लेखि बु. सं. २५०९ मा प्रकाशन गनु भएको थियो ।

(×=)

सो. डल्लू, लेगविटरज्यूलाई साथ लिई कन ल अल्कोट कोलम्वो पुग्नु भयो। बहाँहरूलाई सारा लंकामा घुमफिर गन एक द्वेभाषियाको जरूरत हुन गएको थियो। यसको निमित सिंहली र अंग्रेजी दुबै भाषामा निपूग हुनु भएका डोन डेविदनाई नै बहाँहरूले नियुक्त गर्नु भयो।

वहाँहरू दुइजना पाण्चात्य विद्वानहरूको बिचार, वाकपटुता, मानिसहरूलाई आफूमा केन्द्रित गर्न सक्ष्मे चातुर्य विज्ञान आदिको अनुभव डोन डेबिदले पनि वहाँहरूको भाषानुबाद गर्दे जान्दा प्राप्त गर्नुभयो ।

वहाँहरूको यस धर्म प्रचारको चर्चा देशबिदेशमा पनि फैलिएको थियो। यसैको फलस्वरूप जापानका एक बौढ समुदायले कर्नल हेनरी स्टील अल्कोटलाई बुद्ध-धर्म सम्बन्धि व्याख्यान दिलाउन सन् १८८८ को अन्ततिर निमन्त्रण पठाएको थियो। त्यस निमन्त्रणालाई सहप स्वीकार गरि डोन डेविदवाट अनागारिक धर्मपाल बनिसकेका आपना शिष्य एव हितैषीलाई पनि साथ लिई जनवरौ १८८९ मा कर्नल अल्कोट जापान पूग्नू भयो।

यस पहिलो पटकको जापान यात्रामा कर्नन अल्कोटने ७० वटा व्याख्यान दिनु भएको थियो। जापानको विभिन्न ठाउँ इरूमा दिनु भएकी त्यस प्रवचन पछि वहाँहरू सुदूर पूर्वको अन्य केही राष्ट्रहरूको पनि भ्रमण गरि कोनम्वो फर्कनु भएको थियो।

यस्तै सन् १६९० मा पनि कर्ने ज अल्कोटलाई जापान र वर्मा-को निमन्त्रणा प्राप्त भएको थियो, यसपटक बहाँ एक्लै बर्मा हुन्दै जापान पूग्नू भएको थियो ।

यसैवेला अनागारिक धर्मपालले पनि आक्नो पहिने देखिको ईच्छा

(89)

अनुरूप भारतको विभिन्न बौद्ध तीथंस्थलहरूको अवलोकन गर्ने योजना वनाउनु भएको थियो । जुन योजना अनुसार सन् १⊏९१ को जन− वरी महिनामा वहाँ वाराणसी, सारनाथ हुन्दै बुढ़गया पुग्नु भएको थियो ।

उता जापान पुग्नु भएका कन ल हेनरी स्टील अल्कोटले जापान कोरिया, चीन, भियतनाम, मंगोलिया आदि महायानी बौध्द राष्ट्र-हरूका साथ लंका, बर्मा थाइलैण्ड, लाओस, कम्बोडिया आदि थेर--बादी राष्ट्रहरूको सिध्दान्तमा मौलिक रुपले सवैले मान्य हुन सक्ने त्यस्तो १४ वटा मौलिक सिद्धान्तहरूको प्रतिपादन गर्नु भयो, जुन सिध्दान्तलाई महायानी र थेरवादी बौध्दहरूले एउटा निकै स्भरणिय साहित्यिक कायंको रूपमा लिन्द आएको छ, यसलाई अहिले सम्मन पनि " Colonel Olcott's Fourteen Fundamental Buddhistic Beliefs" को रूपमा प्रचार प्रसार गर्द आईरहेको छ ।

बौद्ध जगतको निमित कर्नल हेनरी स्टील अल्कोटको अन्य प्रमुख कार्यथियो- बौद्ध ठण्डाको आविष्कार । वहाँले त्यस रुण्डाको आविष्कार सन् १८८५ मा गर्नुभएको थियो । बौद्धहरूको एक – रूपता एवं विशेष चिन्ह स्वरूप दर्शाउने वहाँले त्यस रुण्डामा ५ रङ्गको समिश्रण गरि आविष्कार गर्नुभएको थियो ।

ती विभिन्न रुङ्ग्लो अर्थ यसप्रकार छन् -

- १) निलो बुद्धको केश एवं न्यायको प्रतिक ।
- २) पहेलो बूढको वस्त्र (चीवर) एवं करूणाको प्रतिक।
- ३) रातो बुद्धको रगत एव दार्शनिक र वैचारिक क्रान्तिको प्रतिक
- ४) सेतो बूढको अस्थि एव पटि कताको प्रति ।
- १) कलेजी बुद्धको हदय एवं अनुशाशनको प्रतिक ।

(20)

६) संयूक्त - ५ वर्ट रङ्ग एक कोष्ठ (धर्कों) मा रहनु बुढको धर्म काय (शरिर) को प्रतिक ।

यसरी दक्षिण-पूर्व एशियामा, विशेषत: भारत र श्री लंकामा बुद्ध धर्भको पुनरूत्यान गर्नमा टेवा दिनु भएका कर्नल हेनरी स्टील अल्-कोटले आफ्नो जीवन १७ फरवरी १९०७ को दिन अडचार (मद्रास) स्थित आफ्नै घरमा जीवनकाल समाप्त गर्नुभयो।

बहाँको निधन पछि वहाँको शवलाई अमेरिकाको छण्डा र तौद्ध ऊण्डाले मात्र ढाकिएको (छोपिएको) थियो । विशेषतः बौध्द ऊण्डाको फरकराहत प्रशस्त मात्रामा भएको थियो । अन्तना बहाँको एउटा स्मरणिय शन्देश –

DEER STRETT

"There is no religion higher than truth"

अर्थात सत्यता भन्दा ठूलो धर्म केही छैन ।

1) Colonel Olcott – His service to Buddhism.
 – B. P. Kirthisinghe and M. P. Amarsuriya.
 – Buddhist Publication Society, 1981.

- सन्दर्भ -

२) नेपालय स्थबिरवाद गुकथं व गुख:- लाकौल वैकुण्ठ प्रसाद - मालती लाकौल, महाबुध्द, ने. सं. ११०४

३) स्वर्गीय देवभित्र धर्मपाल - बनारसीदास चतुर्वेदी
 - धर्मदूत, वर्ष - ७, अंक ६

(24)

### ६. भिक्षु महावीर महास्थविर

नेपालमा प्राय: गरी राणाकालमा जो श्रद्धालु बौद उपासको-पासिका प्रवृतित हुने चाहना गर्छन, बहाहरू घेरैजसो स्वयम वा प्ररेकद्वारा बुद्धको परिनिर्वाण स्थल कुशीनगरमा गई पूज्य चन्द्र-मणि महास्थविर (सन् १८७६ - १९७२) को हातबाट प्रवृज्या लाभ गर्नुभएकाहरू प्रशस्त छन्, जममा प्रमुखत: वतंमान संच-नायक भिक्षु प्रज्ञानन्द महास्थविर, भिक्षु घर्मालोक (सन् १८९० -१९६७), भिक्षु शाक्यानम्द, मिक्षु अमृतानम्द (१९७४ - २०४७) मुवोधानम्द, महापम्ध (वि. सं. १९६७ - २०४३), चूलपन्थ (वि.सं. १९६० - २०१४) बुद्धघोष, अक्ष्वघोष,कुमार काक्ष्यप, चुन्द, विवेकानन्द. (वि. सं. १९७३ - २०४७), सुदर्शन आदि हुन् । अतः नेपालमा स्थविरवाद बुद्ध धर्म प्रचार प्रमार वा पुनरूद्वार गर्नमा जुन देश कुगीनगर र ऊ चन्द्रमणि महास्यविरको रहेको छ, त्यो अग्र-गण्यको रूपमा रहेको कुरा सवैलाई अवगतं भएक कुरा हो ।

तर शायद, हामी मध्ये कतिपयले कुशौनगरको यात्रा अल्याख गरे होतान् , तैपनि गतः शताब्दीका त्यस प्रथम उत्तर भारतीय बौद्ध भिक्षुको बारेमा केही पनि परिचय प्राप्त गरेको छैन होला जो कुशीनगर जस्तो उजाड एवं जन सून्य खण्डहर (भग्नावशेष) मा

( 22)



## भिक्षु महावीर महास्थविर (सन् १८३३-१९१९)

सन् १८९० देखि (पहिलो पटक) एउटा छोपडी बनाई बसोवास गरी कुशीनगरको सुरक्षा गर्दै आए। बहाँले सन् १८९५ मा, ऊ चन्द्रमणि महास्यविरलाई सम्पर्क भए देखिन हरतरहले शिक्षा दीक्षा दिई एक प्रखर धर्म प्रचारक बन्न मदत दिए। ऊ. चन्द्रमणिलाई संस्कृत, पालि, वंगला र हिन्दी आदि भाषाको ज्ञान राम्ररी दिलाउन त्यस भारतीय भिक्षुले कलकत्ताको कलेज स्क्वायरमा जीवानन्द विद्या सागर र संस्कृत कालेजका प्रमुख श्री गोविन्द शास्त्री कहाँ पनि पढाईको प्रवन्ध गरि दिनु भएको थियो। त्यहाँपछि गाजीपुरमा पं० जानकीराम कहाँ पनि पढाउन ल्याऊनुमएको थियो। यसरी ऊ० चन्द्रवणिलाई शुरूको भारत प्रवासकालमा त्यस भारतीय भिक्षुले हरतरहले मदत गर्नु भएको थियों। बहाँ हुनुहुन्छ भिक्षु महावीर महा-स्थविर ।

भिक्षु महावीरको जन्म महाबीरसिंहको रूपमा सन् १८३३ मा, विहार प्रान्तको रूपपुर नामक एक गाउँमा भएको थियो। वहाँ त्यम वीर योढा बाबू कुँवर सिंहका भतिजा थिए, जसले अंग्रेजको विरूढ सन् १८५७ मा स्वतन्त्रताको निमित्त संग्राम गरेको थियो। जनको अन्तमा बाबू कुँवरसिंहले बीरगति प्राप्त गरे। त्यस संग्रा– ममा महावीरसिंहले पनि कुँवरसिंहलाई साथ दिएका थिए, त्यसवेला नै वहाँ 'जैसा नाम वैसा काम' को भईसकेको थियों। वहाँ शारीरिक बलले सम्पन्न २५ वर्षका जवान थिए। वहाँ त्यसवेला सम्मन मा एक हट्टा कट्टा पहलमानको रूपमा प्रसिद्धि समेत पाइसकेको थियो। बहाँ लट्टी. तलवार र भाला आदि चलाउनमा पनि त्यतिकै निपूण भइसकेका थिए। त्यसकारण वहाँको गाउँमा कहिल्ये थोर, डाँकुले आक्रमण गर्ने साहस गर्न सकेको थिएन।

अंग्रेज सेनासित भएको त्यस १९४७ को यूद्धमा कुँवरसिंहले वीरगति प्राप्त गर्नाले उनका सगी भाइ अमर सिंहले पनि देश छोडी भागेको थियो । अतः महावीरसिंह एकली हुन गयो, जसको कारण के गदी बहाँ लपति आपनो केही पहलवान सा ीहरूको एक गुट बनाई उत्तर प्रान्त छोडी दक्षिणतर्फ लाग्नुभयो । वहाँ हरूको जीविका कुश्ती लडी, इनाम प्राप्त गरी, खाई पिई बचाई छन् छन् दक्षिण तर्फ जानु थियो । यसरी वहाँ हरू एक ठाउँ बाट अर्को डाउँमा घुम्दै मद्रास सम्मन् पुग्नुभयो ।

वहाँहरू इन्दौर (मध्यप्रदेश) को बाटोवाट मद्रास पुग्नु भएको थियो । मढ़ास सम्मन् पुगेको बेला वहाँको एकमात्र मित्र वाकी रही अन्य सबैले एक एक गरी छोडेर गइसकेका थिए ।

महावीरसिंहले मदासमा एक प्रसिद्ध मुसलमान पहलवानसित आखिरो कुवनी लडेको थियो । जुन कुव्ती हेर्ग कतिपय यूरोपियनहरू पनि उपस्थित थिए । यस कुव्ती जिते वापत महावीरसिंहलाई एक हजार रूपैयाँ इनाम प्राप्त भएको थियो, जस्मा आधा (पाँच सय) साथीहरूचाई खुणियालीमा खान पानको निमित्त खर्च गर्नुभएको थियो ।

मद्रासबाट वहाँ फ़ेरि र मेश्वरम् पुग्नुभयो, यसवेला सम्मनमा वहाँ को एक मित्रले पति छोडिमकेको थियो । यसरी महाबीरसिंह एक्त समुद्रवार श्रीलङ्का पुग्नुभयो । श्रीलङ्कामा वहाँले आपनै प्रान्त (जगदीगपुर) का एक परिचित व्यापारीलाई भेटेको थियो, जसले महाधीर निहलाई सदा उनैकहाँ रहन आग्रह गरे । जसअनुमार महा-बीरमिंह पनि पाँच वयं सम्मन् उसैकहाँ रही जीवन निर्वाह गरे ।

श्रील क्लामा महावीरसिंह एक ठाउँवाट अकों ठाउँमा घुम्दै हिर्दै रहेको वेला एक दिन अचानक पेटको रोगले ग्रसित भई सडकमै छटपटिरहन्भयो । त्यस सडकको नजिकै एउटा विहार रहेछ ।

त्यस विहारको एक प्रमुख भिन्तु इन्द्रासभ महास्थविरले वहाँलाई देखि विहारमा लैजानु भयो। त्यस विद्धान महास्थविरले त्यस अपरिचित रांगीलाई सेवा सुश्रुवामात्र गरेको होईन वहाँको हिन्दू विचारधारा (जातपात आदिको सिथ्या विश्वास) लाई विस्तारै विस्तारै परिवर्तन गर्वे लानु भएको थियो। अतः महावीरसिंह विस्तारै विस्तारै बौद्ध शिष्टाचार एवं धर्म प्रति प्रभाव पर्न गएको कारण इन्द्रासभ महास्यविरकै हातवाट ''श्रामणेर महावीर'' ' हनुभयो।

वहाँले आफ आमणेर भएदेखि जीवनमा एक किसिमको अद्-भूत सुख र शान्ति प्राप्त भएको महग्र गर्नुभयो। बहाँल विस्तारं चित्तको एकाग्रता र संयमतर्फ पनि ध्यान दिनूभयो । पालिभाषामा पनि बहाँले असाधारण ज्ञान हासिल गर्नभयो । वहाँको पालि जुद्ध उच्चारणबाट प्रसन्न (सन्तूष्ट) भई श्रीलङ्घाको एक (धनी) दाताले वहाँलाई नरिवलको एउटा बगैंचा समेत प्रदान गरेको थियो। जून बगैंचा वहाँले आफ्नो गुरूलाइ समपर्णं गर्नभयो । त्यस्तै वहाँले प्रव-जित भएदेखि रूपैयां पैसा नछने नियम (अपरिग्रह) पनि पालन गर्नु-भएको थियो। जून नियमको पालनले 'देवरिया स्टेशन'मा एक कुल्ली को लागि चार आना दिन १४००। - रूपैयाँ भएको वाकस खोली चार आना दिन १५००।- देखाउनू परे को थियो। यो दश्य त्यहाँ दुई तीन जनाले देखेका थिए । पछि जव राती बैलगाडामा वसी वहाँ कु जीनगर आइरहनू भएको थियो, तब ५-६ जना डाँक हरू आई बहाँ निदाई आईरहेको वैलगाडालाई ने पल्टाई सबै रूपेयाँ लिई भागेको थियो । यो वहाँ निदाएर आएकोले मात्र लूट गनं सकेको थियो । नत्र ४-६ जना आएर वहाँमाथि केही गर्न सक्ने थिएन । बहाँलाई आफ्नो शक्तिमाथि पुरा बिश्वास थियो ।

वहाँ आमणेर भएको केही महिनापछि आफू वर्मामा गई उप-

( 2 2)

सम्पन्न हुने मनसाय भएको कुरा आफ्नो गुरूलाई ब्यक्त गर्नुभयो । अत: गुरू इन्द्रासभ महास्थघिर र कोलम्बो, बिद्योदय परिवेणका प्रधानाचायं एवं संघनायक हिक्कडुवे श्री सुमंगल महास्थविरको सिफारिस-पत्र (परिचयात्मक-पत्र) सिई श्रामणेर महावीर सन् १८८४ मा बर्मा पुग्नुभयो त्यही वर्ष उपखम्पन्न हुनुभयो । तर त्यस-बेला बर्मामा अशान्ति मण्डिपहेको कारणले डपसम्पदा दिनुभएका गुरूले भिक्षु महाबीरलाई तुरून्तै श्रीलंका फर्कने सल्लाह दिनुभयो ।

भिक्ष् महावीर **बर्मा**बाट श्रीलंका फकंन कलकत्ता आई पुग्नुभयो । वहां कलकत्ता पुग्नासाथ बौद्ध तीर्थस्थ**लह**रू एक पटक घुम्ने अभिलाषा हुन आयो । अतः वहां बुद्धगया, राजगृह, नालन्दा आदि ठाउँड़रूमा घुम्दै फिर्दै सारनाथ पुग्नुभयो । सारनाथमा त्यसबेला न त विहार थियो न न धर्मगालाने । भिक्षु महावीरले सारनाथको प्राचीन भग्नावशेषका ठुल्ठूला ई टाहरू आसपासको गाउँमा मात्र होइन बनारसमा समेत आ-आफ्नो घर बनाइन (प्रयोग गर्न) वैलगाडामा राख्द अगिरहेको देक्नुभयो। त्यो दृष्य देख्नासाथ वहाँ सरासर गाडावानको अगाडि गई बलपूर्वक गाडा रोकिदियो, मामला (उगडा) बढ्यो । मामला कुनै यूरोपियन अफि-सर सम्म पुग्यो, वहाँले बताडनु भयो ि सारनाय वौद्धहरूको पवित्र तीर्थस्थल हो, त्यसैने हामीलाई यो सहा हुन सक्दैन कि यहांका प्राचीन अवशेषहरू नष्ट होउन्। त्यस यूरोवियन अफिसरले जिक्षु महावीरको मर्मबुळेप**छि स्यइां एउटा चो**किदार (रखवाला) को बन्दोबस्त गर्नुभयो । तबदेखि कसैले पनि एउटा ईट सम्म उठाउन साहस गरेनन् ।

यसैको सिलसिलामा भदन्त आनन्द कौशल्यायन (सन् १९०५-८८) ले भन्तु भएको वियो-

"सारनाथ के इतिहास के मूलमें दो नाम हैं-- एक उस युगके (५६)

प्रथम भारते य बौद्ध भिक्षु महाधीर स्वामीका और दूमरा अनगारिक धर्मपालका। यह दो विभूतियाँ न होती, तो आजका सारनाथ महोत .''

हो पनि, जुन बेला भिक्षु महावीरले त्यो कदम चाल्नुभएको थियो, त्यमबेला भारतमा पुरातत्त्व विभाग नै जन्मेको थिएन, न त स्पहाँको भग्नावशेष प्रति कसैको वास्ता थियो।' सन् १९०४ देखि १९१२ सम्म भएको खुदाई पनि पछिकै थियो। अठ पुरातत्त्व बिभागको तर्फवाट र त्यो भन्दी जगाडि सन जान मार्शल गरेको डढारनै पछिको देन थियो।

निक्षु महावीर सारनाथबाट कुशीनगर जानुभयो । त्यसवेला सम्मन्मा (सन् १८७६ मा) गुप्तकालीन तथागतको परिनिर्वाण मूर्ति उत्खननबाट प्राप्त भइसकेको थियो । भिक्षु महावोरल ई अन्य तीर्थस्थलहरू भन्दा कुझीनगरमा विशेष प्रभाव पर्न गयो । जसव कः ज एक साल बाद वहां फेरि एक बर्मी दायकका साथ २०० उप सकोप सिका साथलिई तीर्थ यात्रा गर्न अए र कुशीनगर पुग्नुभयो । यस पटक बहाँले जति सक्यो त्यति चाँडो आई कुणोनगरमा स्थाई वसोबास गन आउने निधो गरी फर्कनुभयो । त्यस कारण कलकत्ताब ट आखिरमा सन् १८९० मा कुणीनगर आउनुभई एउटा ठोग्डीबाट वसोवास शुरू गर्नु भयो । त्यसवेला कुणीतगर आसपासका किसानहरूनै वहाँको अन्तदाता थिए। विस्तारै विस्तारै वहाँले यात्रीहरूको निन्ति रहन एउटा विहार बनाउने पनि विचार गर्नुभयो । वहाँको यस इच्छालाई एक बर्भीदाता र विशेष गरी कलकत्ताका प्रसिद्ध दायक सेठ श्री खेजारी बाबूले अर्धिक सहायता प्रदान गरेवापत महावीर स्वामी आफंले रेखदेख गरी १४,०००/- को लागतमा सन् १९०२ सम्मनमा एउटा विहार तयार गर्नुभयो । यो नै वर्तम न शताब्दीको पहिलो भारतीय बिहार बौद्ध थियो।

भिञ्च महाती रको समयम नै प्रायः गरी कुशीनगरको खुदाई भएको थियो, वहाँकै अगाडि परि निर्वाण स्तूपको पनि उत्खनन भए-को थियो र परिनिर्वाण स्थलको लिखित प्रमाण समेत भेटेको थियो । वहाँले परिनिर्वाण स्तूपको पुननिर्माण गर्ने विचार पनि गर्नुभएको थियो तर पुरातरत विभागले अनुमति दिन बिलम्ब गरेको कारण वहाँको जीवनकालमा परिनिर्वाण स्तूपको पुननिर्माण हुन सकेन ।

भिक्षु महावीरले कुझीनगरमा मात्र होइन सारमाथमा पनि एउटः धर्मग्राला बनाइएको थियो । स्यस्तै बुद्धगयाको केही पुनरूद्धार एवं जीर्णोद्धारको निमित्त पनि प्रबल्त गरेर जानुभएको थियो । विशेषत: वहाँकोबंगाली भिक्षु कृपाशरण महास्थबिर (सन् १८६५ १९२६) लाई प्रेरणा दिई लखनउ, कलकत्ता आदि ठाउँमा पनि विहार बनाउन लगाउनुभएको थियो । भिक्षु कृपाशरण महास्थविरले "जगउयोति" नामक मासिक पत्र पनि प्रकाशन गर्नु भएको थियो ।

भिक्षु महाहीर प्रवजित भएदेखि कहिल्यै कोठा भित्र शयन गर्नु भएको धिएन, रुदा विद्वारको बरण्डामा सुत्ने गदवे । मृत्युको एक हप्ता अगाडि देखिमात्र बहाँ कोठाभित्र शयन गर्नु भएको थियो । मृत्यु नजिकको तीब्र वेदनामा पनि वहाँ शान्त रहनु भएको थियो ।

अन्तमा, आपनो बाकी काम सर्व ऊ. चन्द्रमणि महास्थबिरलाई छोडी वि. सं. १९७६ (सन् १९१९) को चैत्र महिनामा गत: शता-ब्दीका यम प्रथन उत्तर भारतीय भिञ्चुमहावीरले आफ्नो सम्पूर्ण कायं बुद्ध गासनको सुरक्षाको निमित्त पहरदारको रूपमा रही भिक्खुत्रयी (मिक्षु राहुल सांक्रत्यायन, आनन्द कौ शल्यायन र जगदीश काश्यप) ले दर्शन पाउनु अगाडि नै तथागतको परिनिर्वाण भूमि कुशीनगर मै आफ्नो ८६ वर्षको दीर्ध-यात्रा समाप्त गनुभयो ।

(1=)

सन्दर्भ:-

**१) बुद्ध और उनके अनुचर** – भदन्त आत्म्द कौजल्यायन
 – छात्रहितकारी पुस्तकमाला प्रयाग बु. सं. २४८०

२) बौढ विभूतियाँ - भिक्षु धर्मरक्षित - मनोरञ्जन पुस्तकालय, बनारस १९१४

३) स्व. भिक्षु चन्द्रमणि महास्थविरका जीबन परिचय

- भिक्ष ज्ञानेश्वर - कूणीनगर

('आनन्द-भूमि' वर्ष १८, अंक-९)

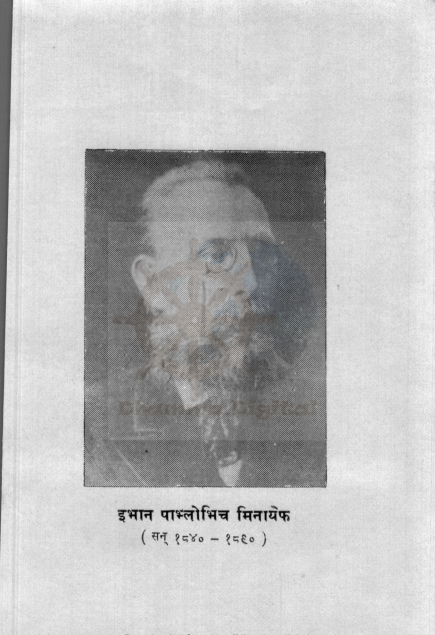
### ७. इमान पाश्लोभिच मिनायेफ

रूसमा प्राचीन पूर्वीय भाषा, माहित्य र संस्कृतिको विषयमा विद्वान (प्रःच्यविद्) हुनु भएका व्यक्तिहरूमा इभान पाश्लोभिच निनाये क गति एक प्रमुख व्यक्ति हुनुहन्छ ।

वहाँको जन्म सन् १८४० को अक्टोवर महिनामा रूसको एक शहरमा भएको थियो । वहाँले प्राच्यविद्या सम्बन्धी जिल्ला रूसको सेग्ग्रिनसबर्ग (लेनिनग्राद) विश्वविद्यालयमा पाउनु भएकोथियो । जहाँको वहाँ मात्री प्रोफेसर थिए ।

वहाँको अध्ययनकालमा पिटर्सवगं विश्व विद्यालयमा सुविख्यःत संस्कृतविद प्रो. कोसोभिच, इज्माइन स्नेजनेभ्रस्कीको साथै प्रो. बसी-ली वासिलय्म जस्ता सुविख्यात प्राच्यविद् पनि थिए, जस्ले सन् १८५७ देखि १८६९ सम्ममा तीन खण्डको रूपमा "बौद्ध धनं, त्यसको सिद्धान्त, इतिहास र साहित्य" नामक ग्रन्थको रचना वर्नु भएको थियो ।

मिनायेफज्यूने वहाँहरूसंग मात्र शिक्षा हासिल गर्नु भएको बिएन, यूरोपको अन्य देशहरूमा जर्मन, इङ्गलैण्ड र फ्रान्समा पनि गएर पूर्वीय भाषा तथा साहित्यका विद्वानहरू भेट्टी गहन अध्ययन गर्नु भएको (६०,



Downloaded from http://dhamma.digital

And Louis and

थि गे । जसको फलस्वरूप वहाँ पनि पालि तथा संस्कृत भाषाका प्रकाण्ड पण्डित बन्न पुग्यो ।

वहाँले एम. ए. को डिग्री प्राप्त गर्नको निमित्त 'विनयषिटक' को प्रमुव भागको रूपना रहेको ''प्रातिमोक्ष सूत्र'' लाई विश्लेषण, अनुवादको साथै सन् १८६९ मा प्रकाशन समेत गर्नु भएको थियो ।

रयस्तै डाक्टरेट विद्यावारिधि (पि.एच.डी.) को निमित'' पालि भाषाको व्याकरण'' को साथै ''पालि भाषाको स्वनविचार र रूप– विचारको रूपरेखा'' नामक शोग्रग्रन्थ पनि सन् १९७२ मा प्रकाशित गर्नु भएको थियो ।

बुद्ध धर्मको अध्ययनाथं यस्तो गहकिलो ग्रन्थ तयार गरिसकेपछि वहाँले स्वयम् ती देशहरूको अध्ययन भ्रमण गर्ने तर्फ लाग्नु भयो, जुन बुद्ध धर्मको प्रमुख स्थान मानिएको छ । वहाँले बुद्ध धर्मको प्रमुख स्थलको रूपमा रहेको भारतमा तीन पल्ट सम्मन यात्रा गरेको थियो । जस्मा, पहिलो यात्रा (१) सन् १८७४ को जून महिनामा शुरू गरी १८७४ को डिसम्बर महिनामा अन्त गर्नु भएको थियो । यस यात्राकालमा वहाँ से भारतको साथै नेपाल र श्रीलङ्काको पनि स्रमण गर्नु भएको थियो ।

#### नेपालको सन्दर्भमा

नेपालको सन्दर्भमा— सन् १८७४ मा इभान मिनायफज्यू नेपाल आउनु भएको थियो । बहाँनै नेपालको यात्रा गर्नु हुने पहिलो रूसी हुनु हुन्छ । अतः वहाँलाई हामी ''नेपाल विद्याका प्रवर्तक'' पनि मान्न सकिन्छ ।

वहाँ नेपालमा रहँदा नेपालका तत्कालिन पण्डित श्री गुणानन्द बन्द्यज्यू को सहायता लिई बौद्ध धर्म अम्बन्धी नेपात्र भाषामा लिखित

#### ( 89)

प्रशस्त ग्रन्थहरू, जस्मा हन्तलिखित ग्रन्थहरू नै प्रमुख थिए, साथमा लगेका थिए । बहाँने बन्दाज्यूसंग रहेको हजार वटा जति नेपाल भाषाका शब्दहरू पनि लिएर जानु भएको थियो । त्यसँको आधारमा बहाँले 'नेपाल–भाषाको शब्दकोश'' तथार गर्नु भएको थियो ।

ř.

नेपाल यात्रा बारे वहाँको विस्तृत बणंन सन् १८७८ मा पिटसँबगंबाट प्रकाशित तहाँकै श्रीलद्धा र भारतको शब्दबित्र । एक रूसीको यात्रा संस्मरण'' (लद्धा र भारत वर्णन) भन्ने ग्रन्थको अन्तिम अध्यायमा ''नेपाल'' भन्ने छुट्टै शिर्षक राखी लेडिएको/ थियो ।

- (२) वहांको दोस्रो भारत यात्रा सन् १८८० को जनवरी देखि मई सम्म र
- (३) तेस्रो पल्टको यात्रा सन् १८८४ को दिसम्वर देखि १८८६ को अप्रिल सम्म गरेको थियो ।

बहाँको दोस्रो र तेस्रो पल्ट यात्राको मुख्य लक्ष्य (ध्येय) पाचीन संस्कृति र बौद्ध धर्म सम्बन्धित प्राचीन स्थान, स्मारकको साथै पाची-न पाण्ड्लिपिहरूको ध्धायन र सङ्कलन गर्नुधियो । यसमा व**हांसाई** पुरा सकलता पनि मिलेको थियो ।

बडाँले अजन्ता, एलौराको साथै नासिक स्थित कार्ले र कन्हेरी, उज्जैनवो समिपमा रहेको भवृंहरि गुफाको पनि अवलोकल गर्नु भएको थियो।

सन् १८७५ को फरवरी महिनामा वहांले विहार स्थित प्राचीत बौद्ध, जैन तथा हिन्दू स्मारकहरूको अवलोकन गर्नुको साथै विभिन्न स्थानहरूमा रहेको विभिन्न शिलालेखहरूको पनि अध्ययन गर्नु भएको थियो । जस्को आधारमा वहाँले भारतको प्राचीन इतिहासमा मगध साआज्यको अद्विनीय भूमिका रहेको कुरा स्पष्ट पार्नु भयो ।

(६२)

मिनायफज्यूले त्यसवेला तो प्राचीन स्मारकहरूको दुदंशा हेरी जिन्ता पनि लिनु भएको थियो किनकि त्यसवेला ती स्मारकहरू लःपरवाही अवस्थामा घाम–पानीले नष्ट हुँदै गइ रहेको थियो । ती पुरातात्त्विक सामाग्रीहरूको कुनै बचाबटको ब्यवस्था थिएन ।

वहाँ विभिन्न बौद्ध तीर्थस्थलहरूको साथै राजगृह, नालन्दामा पनि पुग्नु भएको थियो । राजगृहना वहाँले प्राचीन युगको एक अत्य-न्त रोचक अवशेषको रूपमा रहेको "सोनभण्डार गुफा" (पनि अवनोकन गर्नु भएको थियो ।

आफ्नो यात्राकालमा वहाँले भारतका विभिन्न लब्धप्रतिष्ठ विद्वानहरूलाई पनि भेटी विचार आदान-प्रदान गर्नु भएको थियो । विजञ्जण भारतीय इतिहासबिद् रामकृष्णगोपाल भण्डारकर तथा भगवाननाल इन्द्र जीलाई बम्बईमा, सुविख्यात बज्जमीमांगक, संस्ट्र-तविद् बज्जाली साहित्यका एक प्रमुखतम जानकार महेनचन्द्र, लेखक इतिहासकार र बौद्ध-धमंका अध्यापक इर प्रसाद शास्त्री, पालि साहित्यका अध्यापक हरिदास शार्श्वी, प्रसिद्ध तिब्बत यात्रु शारतचन्द्र दासलाई पनि कलकत्तामा भेट्नु भएको थियो । वहाँको यात्रा कल-कत्ता सम्मन मात्र सीमित रहेन । रायबहादुर शरतचन्द्रदासको सुछाव अनुसार तिब्बती संस्कृतिको प्राचीन परम्परालाई राम्ररी अवगत गनंकोनिमित्त वहाँ दार्जिलिङ्ग पनि पुग्नु भएको थियो ।

वहाँको अन्तिम यात्रा (१८८५-८६ इस्वौ) को अन्तिम समय बर्मामा बिताउनु भयो । वहाँ बर्मामा सिर्फ ४० दिन मात्र रहनु भएको थियो । त्यति अल्प समयमा नै उहाँले बर्भी विद्वान भिक्षुहरूको सहायताले प्रगस्त हस्तलिखित बौद्ध प्रन्थको उद्धार गर्नु भएको थियो ।

यी नै विभिन्न ग्रन्थहरूको अध्ययनको साथै आफ्नो यात्राकालमा

अकणेच यस ग्रन्थ पूर्ण रूपमा (सम्पूर्णभाग) प्रकाशन गर्न नपाउँदे वहाँ सन् १८९० को जून महिनामा परलोक हुनु भयो। ''बौँद धर्म-विवेचना र सामाग्री'' भन्ने ग्रन्थको ध्थम खण्ड मात्र पूर्काणित गर्न प.एको थियो – बहाँको जीवनकालमा।

वहाँको लागि सौभाग्यको कुरा हो वहाँका शिष्यहरूमा सेगेंड ओल्देनवर्ग (सन् १८६३ – १९३४) र आचार्य पयोदोर प्रचेवत्स्की (सन् १८६६ – १९४२) जस्ता सुयोग्य ब्यक्तिहरू पनि थिए।

सेर्गेइ ओल्डेनवगंले भिनायफज्यूले अनुवाद गरी राख्नु भएको 'पेतवत्थु', 'सुत्तनिपात' र 'महाबग्ग' ऑदि ग्रन्थ प्रकाशित गनु' भयो । साथै सन् १९१० – ११ मा ''महाब्युत्पति'' को पनि प्रकाशित गनु' भयो ।

सातौँ सताब्दीका आचार्य शान्तिदेवले रचना गुनुं भएको क.ब्य ''बाधिचर्यावतार'' को अनुवाद त भिनायफज्यूले आफ्नो जीवन को अन्तिम समय (सन् १८८९)मा नै प्रकाशन गनुं भएको थियो ।

"श्रीलङ्का र भारतको शब्दचित्र" जस्तै वहांको दोस्रो र तेस्रो यात्राको बर्णन वा डायरी पनि सेन्टपिटसंबर्ग विश्वविद्यालयकै एक सस्कृतज्ञ प्राच्यविद आचार्य अमेक्सेई बरानिकोव (सन् १८९०-१९-५२) को प्रस्तावबाट मिनायफको मृत्युको ६५ वर्ष वाद सन्

( 58)

९९४५ सम्मनमा **'भा**रत तथा **बर्मा यात्रााको डयरी'' नामले** प्रकाशन गरेको थियो ।

अन्तमा, फुन्सको इ. वर्गक (E. Burnouf), जर्मनको हर-मन ओल्डेनवर्ग (Hermann Oldenberg), इज्जलण्डको डा० टी॰ डव्ल्यू, रीस डाय्विड्स (Dr. T. W. Rhys Davids) डेनमार्कको फुबोल (Fouboll) सरह १९ सौं शताब्दीको विश्वपू-भिद्ध बौध्द िद्धानहरूमा रूप्तको प्रतिनिधित्व इवान पाम्लोविच भिनायकले गरेको मानिन्छ ।

#### सन्दर्भ:-

 भारत की छवि – ग० बोंगाई लेविन र अ० बिगासिन अनुवःदकः – योगेग्द्र नागपाल, प्रगति पूकाशन मास्को -१९६४
 २) रूसी भाषामा बौद्ध-साहित्य – कृष्ण पूकाश श्रेष्ठ ''आनन्द भूमि'' – वर्ष १३, अङ्ग १

 २) "यूरोपय् नेपाल गापा" – स्वमम्भु लाल श्रेष्ठ नेपाल भाषा निबन्ध पुषः- सम्पादक इन्द्रमाली-पासामुना
 - १९०३

andre f andre diaa 11 meer 22 anter 11 meer (fedare finge en grunne, streike andre) interne unfog af derivat sjoretter 16 side anter 25 anter

### प. डा० टी० डब्ल्यू रीस डाय्विडस्

यूरोपमा सबभन्दा बढि पालि साहित्य एवं अन्व बौद साहित्यको प्रचार-प्रसार भएको देश जर्मन पछि ईङ्गलैण्डलाई मानिन्छ । यसको प्रमुख श्रेय डा० टी० डब्लू० रीस डायबिडस (Dr. T W. Rhys Davids) चाई दिईएको छ ।

सन् १६४३ मा जन्मनु भएका वहाँ सन् १९६४ मा, २१ वर्षको उमेरमा इङ्गलेण्डबाट श्री लंकामा एक सिविल कर्मचारीको रूपमा पुग्नु भएका थिए । वहाँ जस्तै अन्य एक विद्वान रबट सीजर चिल्डसं (Robert Caesur Childers) पनि सन् १६६४ नै सिविल कर्मचारीको रूपमा ईङ्गलेण्डबाट श्रीलंका पूग्नु भएको थियो ।

वहाँहरू दुवै जना श्रीलंकामा भएको बुद्ध धर्मको पुनकत्थान (विशेषतः भिगेत्तुवत्ते गुणानन्द श्रामणेरको तर्फबाट) को सहरबाट प्रभावित भई पराधिन श्रीलंकामा इशाई धर्मको सत्ता बुद्ध--धर्ममा दिलचस्पी राख्दै आउनु भएका थिए।

प्रो० रीस डायविडसले श्रीलंकामा 'विद्योदय परिवेण'का संस्थापक, प्रधानाचार्यं हिक्कडुवे सुमंगल स्वविरसित पालि एवं बौद्ध साहित्यको अध्ययन शुरू गर्नं भयो । बह्राको पहिलो यस श्रीलंका

#### ( 99)

प्रवास काल आठ वर्षको थियो, यस अवधि भित्रमा वहाँले पूणे रूपमापालि भाषामा असाधारण अधिकार प्राप्त गर्नु भएको थियो ।

सन् १८७२ मा वहाँ श्रीलंकाबाट इज्ज़लैण्ड फर्कनु भयो। त्यस अवधि भित्रमें पालि भाषाको शब्दकोग (Dictionary of the Pali language) तयार गर्नु भई सन् १८७२ में पहिलो भाग प्रकाशित गर्नु भएका रवर्ट सीजर चिल्डसंलाई साथ दिनु भयो। वहाँको साथै रीस डायविडलले विक्टर फोसवल (Victor Fausboll) र हरमन ओल्डेन बर्ग (Hermann Oldenburg) लाई णनि प्राच्यविद्या (oriental studies) को अध्ययन, मननमा टेवा दिनू भएको थियो।

आर॰ सी॰ चिल्डसंले त्यसबेला निर्वाण सम्बन्धि एक लेख प्रकाशित गनु भएको वियो. जस्को बारेमा त्यसवेला निकै विवा-द उठेको थियो, त्यसको स्पष्टिकरणको रूपमा प्रो॰ रीस डायविड्सले आफ्नो परिषक्व ज्ञान (बुद्ध-धर्ममा) द्वारा राम्नरौ विवेचना गरि वहाँकै किताव बुद्ध-धर्म (Buddhism, 1878) मा प्रकाशित गर्नु भएको थियो।

त्यस्तै रीस डायविडसले सन् १८७९ मा 'निदान-कथा' को अंग्रेजीना अनुवाद गर्नु भएको थियो । सन् १८७९ मै प्रकाशित भएको त्यस ग्रन्थमा वहाँले पुनर्जन्मको डारेमा पनि स्पष्ट रूपमा विवेचना गर्नु भएको थियो ।

वहाँने हरपन बल्डेनवर्गका साथ सम्मिलित भई पालि विनय पिटकलाई ३ खण्ड (भाग) को रूपमा अनुवाद गनुं भई सन् १८८१ मा पहिलो भाग प्रकाशन गराउनु भयो।

वहाँहरूको यस विनय-पिटक अनुबादको प्रकाशन 'पूर्वीय पवित्र

( 19)

ग्रन्थ' (The sacred books of the East) को १३, १७ र २० औँ ग्रन्थ माला (Volume) को रूपमा प्रकाशन भएको थियो । यस ग्रन्थमालाको संस्थापक फ्रेडरिक मायक्स मूलर (सन् १८२३ - १९००) हुनु हुन्छ ।

यसरी सन् १८८१ सम्मनमा वहांले बुद्ध-धर्म सम्बन्धि हुने अनेकों विवादलाई सख्ट रूपमा निर्णय दिन सामर्थ हुनु भएको कारण वहाँदेखि सम्पूर्ण वौध्दहरू प्रभावित हुन्दै आएको थियो । बहाँको तर्फबाटबुद्ध-धर्मको प्रवचन (व्याख्यान) कुन्न सन् १८८१ में बहाँनाई अमेरिकामा निमन्त्रित गरियो ।

निमन्त्रणानुसार बहाँ अमेरिका जानु भई बिभिन्न ठाउँमा बुद्ध-धर्म सम्बन्धि प्रवचन दिनु भएको थिया साथै वहाँ लिण्डनमा 'पालि टेक्स्ट सोसाइटी' ( Pali Text Society ) को स्थापना भएको कुरा पनि ठाउँ-ठाउँमा अवगत गराउँदै जानु भएको थियो । वहाँले सन् १ ज्ञ मै (अमेरिका जानु अगाडि) आफ्नै अध्यक्षतामा ४ सदस्य सहितको त्यस संस्था स्थापना गरेर जानु भएको थियो ।

पालि टेक्स्ट सोसाइटीको स्थापना पद्धि वहाँले आफ्नो यावजी-वन (जीवन भर)पालि साहित्य एवं अन्य बौद्ध साहित्यको निमित अप ण गनु भएको थियो । जस्को ४१ वर्ष पछि सन् १९२२ मा वहाँको निधन भयो । यस लामो अवधिभित्रमा वहाँले मूत्र – पालि त्रिपिटक र अट्ठकथाको सम्पादन, एक दर्जन जनि मूल पालि त्रिपिटक मध्येको अनुबाद, दर्जनौ बुद्ध-धमं सम्बन्धि मौलिक ग्रन्थहरू लेख्नु भएको थियो । वहाँको कृतिहरूमा, वहाँले सम्पादन गर्नु भएको दीर्घनिकाय (सन् १८६९, १९०३, १९१०), अभिधम्मन्ह सङ्ग्रहो (सन् १८६४), दाठाबंश (सन् १८६४) को सम्पादन एवं पालि 'मिलिन्दपन्ह' लाई "The questions of King Milinda" को रूपमा पूर्वीय पवित्र ग्रन्थमालाको ३४–३६ औं ग्रन्थको रूपमा

(६९)

सन् १८९० र १८९४ मः गरि प्रकाशित गराउनु अएवो थियो।

वहाँको अन्य प्रमुख एवं प्रसिद्धि प्राप्त ग्रन्थहरूमा Buddhism: Its History And Literature (in 1896) र Buddhist India (in 1903) पनि हुन् ।

यसको अलावा वहाँको अन्य एक महत्वपूर्ण कार्य डा० विलि– यम स्टेड (Dr. William Stede) सित सहयोग लिई तयार गरिएको पानि-अग्रेजी णब्दकोष (Pali-English Dictionary) थियो, जस्को पहिलो भाग मात्र रीस डायविडसले प्रकाणन गन पाइएको थियो। यस्को पूर्ण रूप सन् ५९२५ सम्मनमा डा० विलियम स्टेडज्यूलेने गर्नु भएको थियो।

सन् १९२२ मा, डा० रीस डायविडसको निधनपछि सोसाइटी को सम्पूर्ण अभिभारा वहाँकै धमंपत्नी करोलिन फोली रोस डायविडस (Mrs. Caroline Foly Rhys Davids) ले लिईन् । वहाँले आफ्नो पतिको साहित्यिक कार्यमा मात्र साथ दिनु भएकी थिइन, वहाँ आफैले पनि प्रशस्त मात्रामा पालि साहित्यको सम्पादन एवं अनुवाद पनि गनु भएकी थिइन् । जस्मा प्रमुख विभंग (सन् १९०४) यमक (सन् १९१२), विशुद्धि मग्ग (सन् १९२०-२१), पद्रान (सन् १९२१) आदि सम्बादन गर्नु भएकी थिइन् ।

त्यस्तै अंग्रेजी अनुवादको रूपमा सबभन्दा पहिले वहांले (सन् १९०९ मा थेरी गाथा, सन १९१३ मा थेरगाथा, – सन् १९१० मा अभिधम्मत्थ संगहो, ( सन् (१९१४) कथावत्थु, सन् १९१७ मा संयुक्त निकायको सगाथा वग्गलाई अनुवाद गर्नु भएकी थिइन् ।

वहाँको अन्य कृत्तिहरूमा सन् १९२३ मा अनुबादित धम्मसं– गिगी (Buddhist Manual of Psychological Ethics)

( 5 3)

को साथै Gauttam the man (1928), Shakya or Buddhist Origins (1928), Buddhism (1934), What was the orginal Buddhism (1938) आदि वहाँकी मौलिक कृत्तिहरू हुन्।

बहाँले आफ्नो बहुमुखी प्रतिभा अनुसार रचना गनुं भएको लेखहरू पनि प्रशस्तै थिबो, जुन लेखहरू सन् १९४३ मा बहाँको निधन पछि ३ ग्रन्व (Volume) को रूपमा प्रकाशन गरेको थियो ।

सन् १९४३ वा मिसेत्र रीस डायविडसको निधन पछि "पानि टेक्स्ट मोसाइटीको अध्यक्ष पदमा डा॰ डब्स्यू॰ एव॰ डि॰ रांडस (Dr. W. H. D. Rouse) नियुक्त हुनु क्वो । वहाँ सन् १९४० सम्म (जीवन पप'न्त) अध्यक्ष पदमा रहनु भएपछि सन् १९४० देखि देखि १९४९ सम्मन डा॰ रीस डायविडतके सहकर्भी डा॰ विलियम स्टेड (Dr. William Stede) पालि टेक्स्ट तोखाइटीको अध्यक्ष पदमा रहनु भएको थियो ।

सन् १९६९ देखिन पालि टेक्स्ट बोसाइटीको अध्यक्ष पदमा मिस्• आइ० बी• इनंर (Miss I. B. Horner) हुनु भएको थिइन् । बहाँ पूर्ण रूपमा त्यागी एवं उद्यमी हुनु भएको कारण केही वर्षमानै बहां अन्तराष्ट्रिव ख्याती प्राप्त बौढ-पण्डिता हुनु भएकी थिइन् ।

बहाँले लामो अवधि (२२ वर्ष) सम्मन अनवरत रूपमा पालि टेक्स्ट सोसाइटीको अध्यक्षा पदमा रही प्रशस्त मात्रामा पालि एव अन्य बौद्ध साहित्यको पुननिर्माण मात्र गर्नु भइकी थिइन, कयों यूरो-पियनहरूलाई बुद्ध-धर्ममा दीक्षित गराउन सफल हुनु भइकी थिइन । वहाँले पालि टेक्स्ट सोसाइटीको प्रशासनिक कार्यमा पनि निकै वृद्धि

(00]

गराउनु भई, साँच्चिक रूपमा पश्चिममा पालि साहित्वको रक्षक, प्रवतंक एवं मार्ग दर्शकको रूपमा रहनु भइकी थिइन ।

सन् १८८१ को शुरूमा बहाँने निकै भव्यताका साथ पालि-टेझ्स्ट सोसाइटी (Pali Text Society) को शतवार्षिक समारोह (Centenary Celebration) मनाउन सफल हुनु भएकी थिइ न्। तर अफशोष ! त्यस्को केही महिनाबाद २५ अप्रिल १९८१ को दिन मिम् आइ० बी० हर्नरले पनि यस संसारलाई बदाको निमित छोडेर गईन् ।

यसरी सन् १८८१ मा त्रो॰ रीस डायविडसले स्थापना गर्नु भएको Pali Text Society, सन् १९८१ मा मिस आइ॰ वो॰ हर्नरको समयमा एक शताब्दी पूर्ण भई पालि साहित्यको आधुनिक इतिहासमा एक युगको वेजोड ईतिहान निर्माण हुन गएको थियो ।

#### - सन्दर्भ -

१) विश्वय बुद्ध धर्म- भाग-४ – भिक्षु सुदर्शन
 – चन्द्र बीर सिंह कंसाकार १८२५

 R) Buddhism In the western world- - Ven Piyadassi Thera - Lincoln Forum Series-2

 2500 years of Buddhism- Prof P. V. Bapat - Ministry of Information and Broadcasting (Government of India)

## ९. मेरी एलिजावेथ फॉस्टर

**१९ सौँ शताब्दीको अन्तमा (जनवरी १६९१) बुढगया दर्शन** गर्न आउनु भएका सिंहल पुत्र अनागारिक धर्मपालले सारनाथको जस्तै बुढगयाको पनि करूण दृष्य देख्नु भई बुढगयाको उढार गन दृढ–शंकलग लिनु भएको थियो ।

वहाँको यस शंकल्पनाई साकार गरि दिएको श्रेय मेरी ऐलिजा बेंग फोस्तरलाई रहेको छ, जस्ले धर्म पाललाई आफ्नो जीवन पर्यन्त, जुनबेला जति रकमको आवश्यकता भएको हो - त्यति रक्तम खुगीका साथ (निस्वार्थ रूपमा) प्रदान गर्दै आउनु भएकी थिइन् ।

यस किसिमले त्यागशीलतामा नामी हुनु भएकी मेरी ऐ. फोस्तरको जन्म २१ सितम्बर १६४४ को दिन हवाई द्वीपको राज--धानी होनोलुलुमा भएकी थिइन् । बहाँको पिता जेम्स रेवेका रोबि-त्सन् हवाई द्वीपका एक सम्पन्नशाली [धनि] ब्यक्ति थिए ।

वहाँले मेरीको विवाह उत्तर अमेरिकाको एक शम्पन्न परिवार का श्री टी. आर. फोस्तर सित गरी दिए । अतः मेरी फोस्टरलाई सम्पत्तिको केही खाँची विएन । सिर्फ खाँचो थियो–उपदेशकको । किनकी बहौसित एउटा नराम्रो वानी थियो । त्यो हो माइतमा रहेका

(92]



# मेरी ऐलिजावेथ फोस्तर (१८४४-१९३०)

Downloaded from http://dhamma.digital

the state i state of the

सेवक-सेविकाहरूसित सान्सानो कुरामा पनि क्रोध आउनाका कारण तिनीहरूलाई गालि-गलौच गर्नु। फोरि एक छिनपछि त्यसबाट आफू लाई पश्चाताप हुनु। यो क्रम बराबर (बारम्बार) भइरहनाको कारण मेरी फोस्तर क्रोधी स्वभाव हताउन सक्ने उपायको खोजीमा थिए-जसबाट आफू बारम्बार पश्चाताप गर्न नपरोस् ।

बल्ल. वहाँको सम्पर्क ४० वर्षको उमेरमा ती महान ब्यक्तिसित भयो, जसले कोध लगायत लोभ, द्वेष, मोहलाई समेत निर्मूल गरी सकेका तथागत (सम्मक सम्बद्ध) को सद्धर्म लाई बिश्वमा समेत प्रचाररूपसार गर्ने दढ-शंकल्प लिइसकेका थिए। ती महान ब्यक्ति हुनुहुन्छ - अनागारिक धर्मपाल । त्यसवेला (सन् १८९३ को सितम्बर महिनामा) वहाँ शिकागो मा भएको विश्वधर्म सम्मेलनको समाप्ति पछि स्वदेश गमनको निमित जहाँजबाट फक'न्द थिए। होनोलूलुमा केही समय रोकिएको बेला, जहाजम मेरी ऐलिजाबेव फोस्टर र अनागारिक धर्मपालको मिलन भएको थियो। त्यसको खास कारण साधारण बस्त्र लगाई आउनू भएका एक तेजस्वी (२९ यर्षका) यूवक सम्मेलनको विषयलाई लिई एक अन्य व्यक्तिसित कुराकानी गर्दे आइरहेका थिए । वहाँको प्रतिभावाट न प्रभावित भई मेरीले होनोलूलूमा प्रनासाथ धर्म पालनाई आफ्नो चिड चिड स्वभाव इताउने केही उपाय छ कि भनी सोधनु भएकी थिइन् । जसको प्रत्यूतरमा धर्म वालले मैत्री भावनाको अभ्यास गर्नुको साथ आनापान स्मृति भावनाको बारेमा विशेष कुरा बताउनु भयो ।

मेरी फोस्तरले वहाँले बताउनु भए अनुसार मैत्री भावनाबाट सफलता प्राप्त गर्नु भयो र केही बर्षबाद त्रि –शरण (बुद्ध, धर्म रसंघ) पनि ग्रहण गरी हालिन् ।

(93)

यस किसिनले मेरी फोस्तर अनागारिक धर्मपाल प्रति विशेष ऋगी भएकी थिईन् । अतः वडॉने प्रसन्तता साथ धर्मपाललाई भाई समात सम्छी पत्र-ब्यवहार गर्नु भएकी थिइन् ।

सन् १८९१ मा, "महाबोधि सभा" को स्थापना कालदेखिन धम पालनाई हग्तरहने मदन गर्दै अ उनु भएका बहाँ [धमंपाल] को पिता डान् करोलिस् हेवा – वितारणको सन् १९०६ मा मृत्यु हुन गयो। जसको खवर धर्मपालले मेरी फोस्तरलाई पनि पठाएको थियो।

जसको प्रत्युतरमा मेरी फोस्तरले पिताको अभाव महणुस हुन नदिन आफूले नै पिताको अभिभारा लिइ दिने कुरा उल्लेख गर्नु भएकी थिइन ।

अनागारिक धर्म पालले बोधगया मन्दिरको बिबादमा मात्र नअल्फि सारनाथमा पनि दृष्टि राख्नू भएको थियो ।

जसअनुसार सन् **१९०१ मा वहाँले आफ्नो माता मल्लिका** देगी हेगवितारणले दिनु भएको ६००/- रूपैयाँले सारनाथमा एउटा जग्गा किन्नु भएको थियो ।

यसैवेला (सन् १९०२) सर्वप्रथम मेरी फोस्तरले ५०० डलर सारनाथ (ऋषिपतन मृगदावन) को पुनरूद्धार गर्ने हेतुले पठाइन । जसवाट धर्म पालले त्यही जग्गाना सन् १९०४ मा एउटा कोठा तयार पारि त्यही रहनु भयो ।

केही वर्षबाद मेरी फोस्तरले पुनः २ हजार (२०००) डलर धर्मगल कहाँ पुऱ्यायो । त्यस रकमबाट सुंगूर लगायत विभिन्न जान-वरहरूको खोर सम्मान भइरहेको सारनाथको ती भूभागहरूमा प्राचीन अवशेषहरू पता लगाउनु भयो, जहाँ सम्रात अक्षोकले ''मूलगन्धकुटी विहार' बनाउनु भएको थियो साथे काशीका बौद्ध महारानी कुमार देवी

(98)

(१२ औं जनाव्दी) ले बनाउनु भएकी 'धर्म'चक जिन विहार' एव परिवेण, स्तूप आदि पनि देखिन आयो ।

यस्ते अनागारिक धर्नेपाललाई निनगाका राजा उदय प्रताप सिंहले पनि सारनाथमा एउटा बिहाद निर्माणार्थ रू. २०००/ प्रदान गरेको थियो, जुन रकमबाट धर्ष पालले सारनाथमा दग वीघा जमिन किन्तु भएको थियो। त्यही जग्गामा धर्म पालले 'मूनगन्धकुटी-विहार' निर्माण गर्नु भएको थियो।

अनागारिक धम पाल जव-जव कलकता जानु हुन्थ्यो, तव-तक वहाँ बंगाल थियोकोफ्रिकल सोसाइटीका मंत्री नीलकमल मुकर्जी कहाँ रहनु हुन्थ्यो । अतः वहाँले कन कत्तामा एउटा स्थायी कार्याल-यको आवश्यकता भएको महशुस गर्नु भयो । यसको निभित अनागा-रिक धर्म पालले सन् १९०५ मा मेरी फोस्तरले पठाएको १२०००/-रूपैयाँले कलकत्तामा एउटा घर किनू भयो ।

यसरी आफ्नो लक्ष्य अनुरूप धर्मकाय मा आफूलाई निश्चिन्त वनाई (गराई) आधिक सहयोग दिन्द आउनु भएको मेरी ऐलिजा-वेथ फोस्तरलाई कृतज्ञताज्ञापन गर्ने हेतु लिई अनागारिक धर्म पाल सन १९९३ मा हवाई द्वीप प्रस्थान गर्नु भयो। मेरीले पनि आफू-लाई पूर्ग रूपमा मानसिक ज्ञान्ति दिनु भएका धर्म बन्धू लाई सश्चद्ध का साथ स्वागत गर्नु भए की विइन् ।

यसैवेला मेरी फोस्तरले आफ्तो पिता रोविन्सनको नाममा एउटा ''तिः शुल्क अस्पताल'' खोलि दिने मनसायले धर्म पाललाइ रू. ६०,०००/- को हिताबले डलर दान दिनु भएकी थिइन । अनागारिक धर्म पालले मेरीको इच्छानुसार कोलम्बोमा ''फोस्तर रोविन्सन अस्पताल' स्थापना गर्नु भएको थियो । जस्मा आफ्नो पित्ताज्यूको घर पनि यसैको निमित अप ण गर्नु भएको थियो ।

(102]

सन् १०१६ मा कलकत्तामा ''महाबोधि सोसाइटी'' ले आफ्नो कार्यालय (कलेज स्क्वायर) में एउटा बिहार बनाउने लक्ष्य लिई एउटा समिति गठन गऱ्यो । जुन समितिले विहार निर्माणार्थ १६ डिसम्बर १९१५ को दिन सर आणुतोष मुकर्जीको तर्फ बाट बिहारको शिलान्यास सम्पन्न गरायो ।

विहार निर्माणको कार्य दुई वर्ष पछि पूर्ण भयो र २० नवेम्बर १९२० को दिन बंगालका गमर्नर लर्ड रोनाल्डे को हातबाट विहारको समुदघाटन भयो । यस विहारलाई तक्षणिला (पाकिस्तान) को 'धर्मराजिक स्तूप' को स्मरण स्वरूप ''धर्मराजिक चंत्य बिहार'' नामाकरण गरियो ।

पछि यीनै विहारलाई सुप्रसिद्ध ''महाबोधि सोसाइटी'' को प्रमुख कार्यालय बनाईएको थियो ।

यस विहारको निर्माण गर्न सबभन्दा पहिले मेरी ऐलिजावेथ फोस्तरले नै रू. १५,५५१/- बन्दा पठाउनु भएकी थिईन । पछि पटक पटक गरि पठाएको रकम गरि जम्मा ६३,६०६/- रूपैयाँ बहाँ एक्लैले प्रदान गनु भएकी थिइन ।

यस विहारको निर्भाणार्थ बडौदाका महाराजले १०,०००/-, सेठ घनध्यामदास विडलाले ४,०००/- र धर्म पालका भाई डाक्टर चाल्सं अलविस हेवा वितारणले ४,०००/- रूपैयाँ प्रदान गर्नु भएको थियो । and and the galactic for

1

अनागारिक धर्म पालको अन्य एक प्रमुख इच्छा इङ्गलैण्डमा बुघ्द–धर्म प्रचारार्थ एक बौध्द मिशनको स्थापना गनु को साथै एउटा बिहार पनि बनाउनु थियो ।

यस उदेक्यलाई लिएर वहाँ सन् १९२४ को अगस्त महिनामा इङ्गलैण्ड जानु मएको थियो । तर रकम अलि नपुग्नाको कारण वहाँ (७६) लत्काले अमेरिका प्रस्थान गनुंभयो । अमेरिकामा शिकागो, क्यालि-फोर्निया, सान-फ़ान्सिस्को आदि ठ उंहरूमा रुव्चन दिनु भएको थियो । सान-फ़ान्सिस्कोमा वहांले मेरी फोस्तरलाई भेटनु भयो र इङ्गलैण्डमा धर्म प्रचारको विषय छल्कल पनि गर्नुभयो । परिणाम स्वरूप मेरी फोस्तरले प्रतिमासको बन्दोबस्त आफ ले गरिदिने वचन पनि दिईन् ।

जसअनुसार केही वर्षबाद देखिने श्रीलकाबाट इङ्गलैण्डमा चौद-भिशन पठाउने बन्दोवस्तको ऋम शुरू भयो।

सन १९२४ में, पुन: मेरी फोस्तरले पठाउनु भएको ३४,५००/ रकमले श्रीलंकाको कैण्डीमा 'Foster Buddhist Seminary' (फोस्तर श्रामणेर विद्यालय) को स्थापना कार्य पनि भयो। अनागारिक धर्मपालले सन् १९२७ देखिन सारनायमा 'मूलगन्धकुटीविहार' को निर्माण कार्य शुरू गर्नु भएको थियो, जसको 'निमित मेरी फोस्तरले पुन: रू. ३०,०००/- पठाउनु भएकी थिइन् ।

यसरी २० सौं गताब्दी (आधुनिक युग) मा विश्वमा बुध्द-धर्मको पुनर्जागरण गर्नु भएका विश्वका बौध्द विभूति अनागारिक धर्म पाल-लाई बुध्दधर्म प्रचार प्रदारको निमित यथेष्ट रकम प्रदान गर्नु भएकी मेरी ऐलिजावेथ फोस्तरलाई पान विश्वका बौध्द जगतले कहिल्य विसंन सक्तेन । वहाँले यस युगमा बुध्दकालीन महाउपासिका विशा-खा, जस्ले बुध्द लगायत भिक्षु संघलाई विहार, बस्त्र, भोजन भेष-ज्यं आदिको प्रवन्ध सुब्यवस्थित रूपमा गरि दिएको थिइन को भूमिका निभाउनू भएको थिइन ।

तर अफणोच ! " मूल गन्धकुटी विहार" तयार [ सन् १९३१ को नवम्बर महिनामा उद्घाटन] हुनु एक वर्ष जगाडि नै २२ "दिसम्बर १९३० को दिन मेरी फोस्तरखे, ८६ वर्षको उमेरमा अना-

(00)

गारिक धर्मनाल एवं सम्पूर्ण बौध्द जगतलाई अभावको दुःखद महणुम दिलाई यस संसारबाट प्रस्थान गरी सकेकी थिइन् ।

वहाँ र अनागारिक धर्मपालबाट अन्य शंकलित रकम, जुन श्रीलंकाको बैंद्धमा राखिएको थियो । त्यसको ब्याजबाट अहिलेसम्मन पनि महाबोधि सोसाइटीको प्रत्येक कार्यमा ठूनो योगदान हुन्दै आइरहेको छ ।

#### - सन्दर्भ -

श) आदर्श-बौध्द महिलायें -- कुमारी विद्यावती 'नाततिका'
 नेपाल भाषामा अनुवादिका -- अ ागारिका माधवी
 य गोधरा वौध्द विद्यालय -

बु. सं. २४०९

२) नेपा**लग् स्थविरवाद गुकथं वःगु खः** ? — लाकौल बैंकुण्ठ प्रसाद

- मालती लाकोल, ने.सं. ५१०५

३) स्वर्गीय देवमित्र धर्मपाल

- 'धर्मदूत', वर्ष ७, अंक ६ (सितम्बर, १९४२)

- बनारसीदास चत्वदी

STATISTICS PROPERTY

### १०. धर्ममान साह

9२ औं गताब्दीको अन्तमा, भारतमा विशेषतः विक्रमशिला विश्वविद्यालय (भागलपुर) र नालन्दा विश्वविद्यालयमा तुर्क सम्रात महम्मद-विन-विद्यियार-खिलजीका सैन्यहरूले वडो भयानक रूपमा आक्रमण गरेको थियो। ती सैन्यहरूले विक्रमशिला एवं नालन्दाका हजारौं वौद्व भिञ्चहरू (विद्यार्थीहरू) लाई तहन्ननहस (हत्या) गरिएको थियो।

तुर्क सैन्ग्हरूले हत्याकाण्ड मात्र गरेको थिएन, बौद्ध धर्मका अतख्य देवी-देवताहरूको भूति पनि तोड-फोड गरेका थिए साथ नालन्दाका विशाल पुस्तकालयहरूमा ताडपत्र र भोजपत्र आदिमा लिखित अन्दाजि दुई लाख जति ग्रन्थहरूको पनि स्वाहा गरि दिएको थियो। त्यसबेना नालन्दामा 'रत्नसागर', 'रत्नोदधि' र 'रत्नरञ्जक' नामक ३ वटा विशाल पुस्तकालयहरू रहेको थियो। जुन पुस्तकाल-यहरू ९ तल्ले, ७ तल्ले र ४ तल्लाका थिए। यसको अलावा नाल-न्दामा कथौं स-साना पुस्तकालयहरू पनि थिए, अतः त्यस इलाकाको नाम नै 'धर्मग ज' राखिएको थियो।

आकमणकारी ती तुकंहरूले विक्रमशिला एवं नालन्दाका विद्यार्थीहरूलाई रङ्गीन बर्दी लगाएका (भिक्षु-वस्त्र) शैनिकहरू

(93)

मम्ळी काटमार गरेको थियों। विक्रमणिला महाविहार एक नालन्दा विश्वविद्यालयलाई शिक्षा केन्द्रको रूपमा नसम्प्रेझी सैशिक किल्लाको रूपमा सम्र्ऊको कारण यस्तो विध्वण गरेको थियोः। जसलाई पछि उद्धार गर्न असंभव हुन गयो।

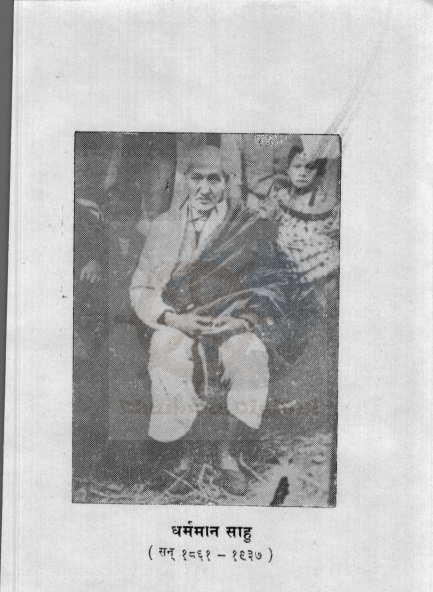
त्यसबेला ती भिषण रक्तपातवाट बच्नु भएका केही जिक्षुहरू नेपाल, तिब्बत, चीन आदि देशहरूमा पुग्न सफल हुनु भएको थियो । ती भिक्षुहरूमा शाक्य श्री भद्र स्थविर (सन् १९२७–१२२१) पनि एक प्रमुख हुनुहुन्छ । वहां विक्रमशिला महाकिहार (महाविद्यालय) का अन्तिम प्रधान आच यं (कूलपति) हुनु हुन्छ ।

त्यसवेला (अजनगको देला) भारतमा बुद्ध-धर्म विक्रुत रूपमा रहेको बज्जयानको स्थितिमा थियो। अतः त्यहाँबाट बचेर आउनु भएका ती वज्जयानी भिक्षुहरू नेपालमा पनि प्रवास गर्द जानाको कारण भारतमा बुद्ध-धर्मको नामोनिशान मेटेर गएता पनि नेपालमा प्रचार प्रसार भइ ने रहेको थियो।

तर यहाँ पनि १५ औँ शताब्दीमा राजा जयस्थिति मल्ल ।वि. सं. १४३९ - ५२) ले शासन गरेपछि मनुस्मृति (हिन्दू-ग्रन्थ) को अधारमा सामाजिक तथा अधिक सुधारको बहाना गरि भए भरका बौद्धहरूलाई जवदस्तीका साथ भिक्षु एवं बौद्ध चारित्रिक जीवनयापन गनुमा रोक लगाई हिन्दू संस्कृति अनुमारको जीवन बिताउन बाध्य गराई दिएको थियो ।

सुनिन्छ, त्यसबेला जयस्थिति मल्तले बौद्धहरूलाई विजयादश-सीको दिन अनिवायं रूपमा बलि दिनु पर्ने नियम लागू गरेको थियो-जुन प्राणीकाई बलि दिएको हो, त्यसको टाउको (गीर) आ–आफ्नो बरमा सबैले देखिने गरि ठुण्डयाउनु पर्दथ्यो अन्यथा देक निष्कासमको दण्ड विधान लागु गरेको थियो ।

(5.)



यसप्रकार बौद्धहरूलाई कठोरता (निर्मम) पूर्वक धर्म-परिवर्तन गनं विवश गराएको कारण केही शताब्दीबाद नै नेपालमा पनि बुद्ध– धर्मको ,गास हुन्दै गएको थियो ।

भारतमा जस्तै नेपालमा पनि ६, ७ सय वर्षवाद २० सौं शताब्दीको शुरूमा संस्कृत साहित्य, केही निब्बती लामाहरूको नेपाल आगमण र केही नवपुतकहरू विदेशमा गई विद्याध्ययन गर्न पाएको कारण बुद्ध–धर्मको पुतरूत्यान हुन आएको थियो ।

संस्कृत साहित्य माफंत पं. निष्ठानन्द वज्राचार्य (ने. सं. ९७६-१०११) ज्यूले गद्य ज्ञैलीमा बुद्धको जीवनी लेखि ''ललित बिस्तर'' को रूपमा प्रस्तूत (प्रकाशन) गर्नु भयो ।

तिब्बती लामाहरूमा विशेषतः क्यान्छा लामा (निधान २२ कार्तिक १९९९) को आगमनले नेपालमा बहाको धार्मोपदेशवाट धेरै जसो श्रद्धावान ब्यक्तिहरू बुद्ध-धर्ममा आकर्षित भएको थियो।

क्यान्छा लामा नेपाल पुग्नु भएको (फागुण १९६१ साल) केही चर्ष अगाडि नै जगतमान बैच (धर्मा-दिस्य धर्माचार्य) अध्ययनको निमित्त कलकत्ता पुग्नु भएको थियो । कजकतामा, सन् १९२१ में वहाँने सुपसिद्ध बौद्ध धर्मदूत अनागारिक धर्न पालसित सम्पर्क भई सकेको थियो । अत: विदाको नमय लिई सन् १९२३ (ने. सं. १०४४) मा नेपालमा आउनु भएको बेला जगतमान वैद्यले (क्यान्छालामा आउनु भन्दा ६ महिना अगाडि) "बुद्ध-धर्म उद्धार संघ" नामक संस्था खोलि सक्नू भएको थियो ।

यसरी बिभिन्न प्रतिभाबान महानुभावहरूको तफवाट नेपालमा बुद्ध-धर्मको पुनहृत्यानको इतिहास गुरू भएको थियो।

(59)

ती प्रतिभावान महानुभावहरूमा असन तेँलाछिका साह धर्ममानको देन पनि एक अविस्मरणिय रूपमा रहन आउन्छ ।

क्यान्छालामा एवं जगतमान बैद्यलाई बुद्ध-धर्म प्रचार-प्रधार गराउन विशेष योगदान दिनु भएका व्यक्तिहरूमा धर्ममान साहु प्रमुख हुनु हुन्छ ।

वि. सं १९१८ (ने. सं ९८१) तिर जन्मनु भएका साहु धर्ममान एक मध्यम वर्गीय परिवारमा हुक नु भएको थियो ।

वहाँलाई बाल्पावस्था मैं वहाँको पिताले छोडेर (निधन) जानु भएको थियो । त्यसमाथि पनि वहाँको पिताले निकै रकम उधार (कर्जा) लिएर जानु भएको कारण त्यसको बोठ्ठ पनि बहाँ माथि नै पर्न आयो ।

तर बहांले युवावस्थामै तिब्बतको व्यापार सम्हाल्नु भयो, जस्मा वहांले निकै प्रगति गर्नु भयो । वहांले पछि आफ्नो पिताले लिइराखेको ऋण मात्र चुक्ता गर्नु भएको थिएन, स्वयम् वहां स्यसबेला तिब्बतमा रहेका नेपाली सौदागरहरूको बीचमा एक प्रतिष्ठित ब्यक्ति (अधिक धनी) हुन आएको थियो ।

नाम अनुसार बहाँको काम पनि थियो । वहाँ आफ्नो धार्मिक विश्वास अनुसार पूजापाठ, सत्सग र अतिथि सेवामा पनि त्यतिकै समय दिनु हुन्थ्यो । तिब्बतमा, रहन्दावहोले।निकै दान-पुण्य गर्नु भएको थियो । वहाँ लामाहरू सरह पूजापाठमा यति तलिन हुनु हुन्थ्यो कि मानिसहरू बहाँलाई पनि लामा नैसम्ठिन्थे ।

साहु धर्ममान, धर्ममा खूब श्रध्दा रहेको कारण वहाँले पनि दिनको एक छाक मात्र खाने गदंधे। गम्भीर रूपमा बुढ--धर्मको शिक्षा हुनाको कारण मानसिक अवस्था बहाँको यस्त्रो थियो

• (57)

कि जीवन मृत्युको बारेमा बहाँलाई केही चिन्ता थिएन, घतवान भएर पनि वहाँमा धनको मोह थिएन ।

आफू बृद्धावस्थामा पुग्नासाथ वहाँले तिव्वतको कारवार आफ्ना तिने जना सुपुत्रहरूलाई सम्हाल्न लगाए, बहाँहरू हुनु हुन्छ । त्रिरत्न मान, ज्ञान मान र पूर्ण मान तूलाधर ।

सन् १९२९ मा रामोदर साधु (महापंडित राहुल सांकृत्यापन) बौढ-धमंको अध्ययन र अनुसन्धानको निमित तिब्बत जान मेपाल आडनुभएको थियो। वहाँगो लक्ष्यलाई थाहा पाउनामाथ धर्ममान माहुले रामोदर साधुलाई घरपा बोलाउन पठाएको थियो। रामोदर साधु पनि निज्जनका एक पनिष्ठित ब्यक्ति एवं निब्बलका जाता धर्म मान बाहुलाई भेटन तत्र्याले धर्मपान साहको घरमा जानुभएको थियो। धर्ममान साहले वहाँ नाई निब्बनको बारेपा अनेकौं कुरा बता-उन् भयो। जिब्बनमा बहाँ लाई सम्पूर्ण प्रबन्धा मिलाई दिन आपना (तिब्बनमा रहे हा) पुत्रहरूनाई पत्र पनि लेखि दिएको थियो।

त्यमबेक देखिन रामोदर माधु वा राहुल सांकृत्यायन र धर्ममान माहको सम्पर्क धर्ममान साहुको जीवनकाल सम्मन मात्र सीमिन रहेको थिएन राहुल सांकृत्यायन नेपाल (काठमाण्डौ) मा जहिने आए पनि एकचोटी जरूग वहाँको परिवारसित भेटघाट गर्न तलाँछि (त्यौड) जानु हुन्थ्यो । धर्ममान साहका परिवारका प्रत्येक व्यक्तिहरू राहुनजीलाई स्वागत गर्न सदा तत्पर थिए ।

राहुल सांकृत्यायनले आफ्नो प्रत्येक तिब्बत यात्रामा धर्ममान साहु एवं वहाँका पुत्रहरूले गरेको उपकार वारे भन्नू हन्छ-

"धर्मा (धर्मनान) साहुकि चिट्ठि पाकर उनके दोनो पुत्रो (प३)

(पहुनी तिब्बत यात्रामें अवस्थित) ने मेरे रहनेका ऐसा निश्चिन्त प्रवस्त्र कर दिया कि मेरे लिये अगर जिन्ता हो सकती थी तो यही कि नै डनकी उदारताके भार से दवने लगा। दो वार ल्हासा मे मैं महिनौँ रहा पहली बार तो प्रावः एक वर्ष तक। इस समय सारा खाने पिनेका भार 'छु शिङ्ग्या'' (धर्ममान साहुको तिव्वतमा रहेको कोठीको नाम) ने उठाया।''

"तिब्बत की यः बासे मुरुे जब—जव नेपालमे जाना पडा, साहका घर मेरा घ बना।"

राहुन सांकृत्वायनलाई मात्र होइन, अन्य जो कोही पनि विशिष्ट लामाहरू तिब्बतवाट नेपाल आउन चाहे धर्ममान साहुकै आश्रय लिन्थे, त्यस्तै नेपालबाट वनि कोही विशिष्ट व्यक्ति तिब्बत जान चाहे वहाँ के कोठी "छू सिङ–श्या" को बाश्रय लिने गर्दथे ।

स्मरीणय छ, कलकत्ताबाट सन् १९२३ मा (विदाको समय) फर्कनु भएका जगतनान बैद्यले वि. सं. १९८९ साल आवण २ गते (ते म. १०४४, दिल्ला पुन्हि) •ो दिन वुद्ध-धर्म उद्धार संध" वा "तेपाल बुद्धोपासक सघ" को स्थापना धर्ममान साहुकै पूजाकोठीमा गर्नु भएको थियो। त्यस संस्थामा धर्ममान साहुको जेष्ठपुत्र त्रिरन मान तुलाघर (वि. सं. १९६१-२०४३) पनि एक संस्थापक सदस्य घिए।

अन्य स्मरणीय कुरामा अधुनिक नेपालको पहिलो स्थविरवादी भिक्षु महाप्रज्ञाको विषयमा पनि लिन सकिन्छ । वहाँ त्यसवेला (वि. स. १९८१) प्रेमवहादुर श्रोष्ठ थिए । वहाँले दाल्त्विनी मानन्धर नामका एक भित्रको तर्फवाट पं. निष्ठानस्द बज्राचायंको (ने. सं. ९७८ – १०११) "ललित विस्तर" ग्रन्थ अध्ययन गर्न पाइएको थियो । त्यही ग्रन्थको आधारमा बहाँले "सर्वार्थसिद्ध"

(54)

नामक एक नाटक वनाई प्रदर्शन गर्ने विचारले केहि सहायता माग्न व रोवर धर्ममान साहुकहाँ जाने गदंथे । एक दिन बहाँले धर्ममान साहुको घरमा स्वयस्भू दर्शन गर्न आउनु भएका तिब्वतका एक लामा ''कुश्योगिम्पोछे'' लाई पनि दर्शन गर्न पाईएको थियो । वहाँ लामाज्यू, क्यान्छालामा आउनु भएको केही महिना पछि आउनु भएका थिए ।

भेमबहाबुर श्रोष्ट, क्यान्छा लामा आउनु भएको वेलामानै बहाँको उपदेण सुनी विरक्त भई घरवार त्याग्न तत्पर भईसकेका थिए । तर लामाज्यूले वाटोघाटो एवं खानपीनको कठिनाई वताई बहाँलाई तिब्बत लान इन्कार गर्नु भएको थियो ।

तसर्थं क्यान्खालःमा पछि दर्शन गर्नं पाइएका कुण्योरिम्पोछेलाई देख्नासाथ प्रेमवहादुरले धर्ममान डाहुको तर्फवाट (द्वेभाषिक वनाई) आफ्नो विरक्ति भाव लामाज्यू समक्ष व्यक्त गर्नु भएको थियो । वहाँ लामाज्यूले पनि क्यान्छालामा जस्तै प्रेमवहादुर श्रोष्ठको यौवना– बस्था (२२, २३ वर्ष) देखि विण्वास नभई तिब्बतमा लैजान ईन्कार गर्नु भएवो थियो ।

लामा कुश्योरिम्पोछे नेपाल दर्शन गरिसकेवछि प्रेमवहादुर श्रेष्ठलाई बाहै नदिईकन तिब्बत तर्फंप्रस्थान गर्नु भयो । विहान प्रेमवहादुर धर्ममान साहुकहाँ जानु भएको वेला लामाज्यू सवेरे प्रस्थान गरिसकेको कुरा थाहा हुनासाथ कसैलाई केहि नभनी दुखित भई घर फर्केको थियो ।

त्यसको भोलिपल्ट विहान सवेरै अप्रको श्रीमतीलाई 'स्वयम्भू' चैत्य एकचोटी दर्शन गरेर आउने निहुँराखि वरवार (गृहत्याग) त्याग्न सफल हुनु भएको थियो । आफ्ना एक साथी बीरवल र जितकार कहाँ पुगी आफ्नो लक्ष्य बताए । त्यस मित्रले खान पिनको वन्दोवस्त गर्ने केहि सामान प्रबन्ध गरि दियो । त्यहाँबाट पुन: अन्य एक मित्र हिरारत्न णावयको घरमा भोजन गरिसके पछि धर्ममान साहुको घरमा पुग्नु भयो । वहाँवाट आशिषको साथै डवल २० वटा पनि सहयोग पाउनु भयो ।

. धर्ममान साहसित विदा लिई वहां एक्ले वालाजु, धमाथुली, न्यागमणी, रानीपीबा हुन्दै तारी नदिको किनारमा लामाज्यूको दुई दिनको वाटोमा बहां एक दिनमा नै पुगी त्यहि वास वसेको ठाउँमा पुग्नु भयो । लामा कुक्ष्योरिम्पोछे वहांलाई देवी आक्ष्यय हुनुभयो ।

त्यहाँदेखिन साथै गई केरूङ्ग पुग्नासाथ त्यहाँको 'फाक्पा गुम्वा मा वहाँको साथै अन्य २ जनालाई पनि कुश्योरिम्पोछेले महायानी ढंगवाट प्रवज्या दिनु भयो। नाम वहाँको ''पल्धेन श्यरव'' राखियो। यसरौँ साहु धर्ममानले नेपालमा बुद्ध धर्मा पुनरूत्थान वर्न अग्रज: हुनु भएका महानुमावहरूलाई सक्दी योगदान वनु भई वि. स. १९९४ (ने. सं. १०१७) तिर ७६ वर्षको उमेरमा यस संसारवाट बिदा हन् भयो।

वहाँको अन्तिम दशा न महापण्डित राहुल साँकृत्यावनले सन् १९३६ मा गनु भएको थियो । वहाँ त्यसवेला तृतीय तिब्बत यात्रा को निमित्त (भिक्षु भेषमा) नेपाल आउनु भएको थियो । त्यसवेला धार्ममान साहुको उमेर ७४ वर्ष पुगी सकेको थियो । अतः वह् निक वृद्व देखिनुको साथै दमको रोगले पिडित थिए । शरिरमा केवल हाड मात्र वाकी रहन गएको थियो । वहाँलाई पुनः दशन गर्न पाईने संकेत राहुल सांकृत्यायनले देख्नु भएको थिएन ।

(58)

अः श्**चयं** ! वहाँको मात्र नभई वहाँको माहिलो पुत्र ज्ञानमानको दश<sup>°</sup>न पनि राहुलजीको निमित्त अन्तिम हुन गएको थियो ।

सन्दर्भः-

१) जिनका मै कृतज्ञ — राहुल साँकृत्यायन किताव महल, ईलाहावाद - १९४७

२) पुरातत्त्व निवन्धावली - राहुल साँकृत्यायन
 किताव महल, ईलाहावाद -१९४५

३) क्यान्छालामा व डोन्दु लुमन्ति मुना — सत्यमोहन जोशी
 – वोधा प्रकाशन केन्द्र, यल - ने. सं. १९१०

भ) नेपालय स्थविरवाद गुरुथं बःगु खः - लाकौल बैकुण्ठप्रसाद
 – मालती लाकौल, महाबुद्ध – ने. सं. १९०५

१) बौद्ध न्युषि महापज्ञामा आत्म कथा - दरणा नेवामि - सकलोपासक, ऋषि आश्रम डिल्लीवजार, ने. सं. १ १०३

## ११. आचार्य सिलवेन लेबी

१९ सौ शताब्दीका विश्व प्रसिद्ध बौद्ध विद्वानहरूमा फ्रान्सका आचार्य सिलवेन लेवी (Sylvain Levi) पनि एक प्रमुख ब्यक्ति हुनु हुन्छ ।

मन् १५६३ मा जन्मनु भएका वहाँ कम उमेर मैं प्रतिभावान भई पेरिस विश्वविद्यालयमा प्रोकेसर नियुक्त हुनु भएको थियो ।

वहाँ महान प्राख्यविंद् हुनू हुन्छ । सस्कृतको अलावा चिनियौ, निब्बती र कूच भाषाविद् हुनाको कारण पनि वहाँले बुद्ध−धर्म को अध्ययनलाई बिस्तृत र ब्यापक रूपमा अध्ययन र अध्यापन गराउन सफल हुनु भएको थियो ।

पूर्वीय भाषाहरूको अलावा यूरोपका कयों भाषाहरूका पनि बहौ आचार्य हुनु हुन्छ । अठ मध्य एशियाका कतिपद लुग्त भाषा--हरूमा रचित बौद्ध साहित्यका पनि वहाँ सवंतोमुखी पंडित हुनु हुन्छ । प्राचीन भारतको इतिहासको कतिपय गताब्दीयौं देखि बिस्मृत अश--लाई पनि वहांले संसारको सामुने ल्याई दिनु भएको थियो ।

आचःय सिलवेन लेवीले विभिन्न क्षेत्रबाट बौढ साहित्यको मात्र पुनरुद्वार गर्नु भएको थिएन, भारतीय इतिहास एव

(44)



# ग्राचार्य सिलवेन लेवी (१८६३-१९३४)

संस्कृतिका सर्वश्वेष्ठ विद्वान हुनाको कारण यहाँ (पूर्व एशिया) को आध्यात्मिक शिक्षा अनुरूप नै वहाँले आफ्नो शिष्य—शिष्याहरू प्रति प्राचीन भारत एवं नेपालका आचार्यहरूकै सरह अध्ययन—अध्यापन गराउनु भएका थिए।

वहाँका प्रमुख शिष्यहरूमा यूरोपियनहरू मात्र सीमित रहेनन् पूर्व मा पनि वहाँका कयों शिष्यहरू थिए, जस्मा डा. प्रवोधचन्द्र बागची, महामहोपाध्याय विधुशेखर ज्ञास्त्री, सहाप डित राहुस सांकृत्यायन आदि प्रमुख हुन् ।

### डा० प्रबोधचन्द्र वागची

आचार्य सिलवेन लेवीका वडो योग्य र प्रिय शिष्य हुनु हुन्छ । बहाँ दुउनो-पातलो एवं णान्त स्वभावका व्यक्ति हुनाको कारण बहाँको प्रतिभालाई अन्य विद्वानहरूले थाहापाउन निक वेर लागेको थियो । वहाँ एकान्त प्रिय स्वभावको हुनाको कारण पनि अन्य महानुभावहरू वहाँ प्रति त्यति चाँडो आकर्षित नभएको देखिन्छ । वहाँको मानूभाषा बंगाली थियो ।

बौद्ध साहित्य र संस्कृतिका वहाँ महाविद्वान हुनु हुन्छ । आचार्य लेवी जस्त वहाँ पनि चीनी र अन्य भाषाहरूका बिज्ञ हुनु हुन्छ ।

आठौँ शताब्दीका सिद्ध सरहवादका "दोहा कोश" महामहोपा-ध्याय हर प्रसाद शास्त्री पछि वहाँने ने शुद्ध रूपमा पुन: सम्पादन एवं प्रकाशन गर्नु भएको थियो । जसको विस्तृत रूपमा महापंडित राहुल साँक्तत्यायनले हिन्दी छायानुबाद सहित "विहार राष्ट्रभाषा— परिषद", पटनाबाट सन् १९४६ मा प्रकाशन गर्नु भएको थियो, जसको पुफ मात्र डा॰ बागचीले देख्न पाइएको थियो ।

(53)

## महोमहोपाध्याय विधुशेखर शास्त्री :

महावार्य सिलवेन लेवीसित निकटम रहि विनिया र तिब्बती भाषा अध्ययन गर्नेहरूमा डा. वागवी पछि विधुझेखर झास्त्री प्रमुख हुनुहुन्छ । वहाँ स स्कृत साहित्यमा पनि प्रकाण्ड पण्डित हुनुहुन्छ ।

सन् १९०६ मा विधुक्षेबर गास्त्री काकी (बनारस) वाट शान्ति निकेतन आश्रम (सन् १९०१ मा विश्व प्रसिद्ध कवि रविन्द्र नाथ टैगोरद्वारा स्थापित) मा आडनु भएको थियो । रविन्द्रनाथ टैगोर (सन् १८६१ - १९४१) को प्रेरणाबाट पालि भाषा र बौद्ध शास्त्रमा पनि वह्रौं निपूण हुनुभयो र खान्ति निकेतनमा पालि भाषाको शिक्षक पनि हुनु भएको थियो ।

१९ सौँ गताब्दीको अन्ततिर कबिवर रविन्द्र नाथ टैगोरले ''साधना' नामक मासिक पत्रिकाको सम्पादन ग्रुरू गर्नु भएको थियो। त्यस पत्रिकाको निमित टैगोरले 'महाबोधि सभा'' का संस्वापक अनागारिक धर्मपालसित बुद्ध - धर्म सम्वन्धि लेख माग्नु भएको यियो। अत: त्यसवेला देखि वहाँहरू दुईको बोच प्रगाढ मैत्री स्थापना हुन्दै आएको थिसो।

े त्यसमाथि पनि जव बंगालमा सन् १९९७-९५ तिर अनिकाल पऱ्यो , तब बहाँहरू दुबै मिलि अक्तिकाल पीडितहरूलाई ययासक्य सहयोग गर्नु भएको थियो ।

्यसरी रविन्द्रनाथ र धर्मपालको एक आपसमा भित्रता वढद गएको फलस्वरूप रविन्द्रनाथ टैगोरको बौद्ध धर्म र भगवान बुद्ध प्रति अटल श्रद्धा बढदै गएको थियो ।

अनागारिक धर्म पालले पनि रविन्द्रनाथ टैगोरसित बुढ र बुढ़ धर्म सम्बन्धि केहि लेख्न अनुरोध गर्नु भएको थियो ।

(90)

जस अनुसार बौद्ध विचारधाराबाट प्रभावित भई "नटीर पूजा", "अभिसार'', ''पुजारिनी'' आदि ग्रन्थहरू रचना गर्नु भएको थियो ।

विश्वकवि रावेन्द्रनाथ टैगोरले "धम्भपद" लाई कण्ठस्थ गनुं भएको थियो । अत: वहाँले श्री चारू चन्द्र वासुले वंगाली अनुवाद गर्नुं भएको ''धम्मपद'' प्रकाशित हुनासाथ केहि सुरुावका साथ समालोचना गर्नुं भएको थियो । जुन समालोचना ''प्राचीन साहित्य'' अन्तर्गत ''वंगला निवन्धावली'' को रूपमा सन् १९२३ मा प्रकाशित भएको थियो ।

यसको अतिरिक्त बहाँले ''धम्मपद'' लाई पनि बंगला पद्यानु– बादको रूपमा लेख्नु भएको बियो, तर पूण हुन सकेन, जति भएको हो, त्यो ''विश्व भारती'' पत्रिकामा प्रकाशित भएको थियो ।

बहाँको सन्मुख महामहोपाध्याय विश्वुशेखर शास्त्रीको अरगमन पछि बहुाँको जिज्ञासामा रुन टेवा मिल्यो, वहाँक तत्वावधानमा रबिन्द्रनाथ टेगोरले ईसाको प्रथम शताब्दीका महाकवि अश्वघोषको ''बुद्रचरित्र'' लाई सन् १९०६ मा वंगालीमा अनुवाद गनुं भएको थियो। जसको फूंग्च अनुवाद आचार्य सिलबेन लेवीले सन् १८९२ में गनुं भएको थियो।

यसरी शान्ति निकेतनमा बिधुशेखर शास्त्रीको अल्पमन पछि बिभिन्न तवरवाट बौद्धशास्त्र चर्चाको शुभारम्भ भएको थियो, जस्को निमित पछि सम्म देश विदेशका कयौं बौद्ध शास्त्रज्ञ एव पण्डितहरूको आगमन शान्तिनिकेटन पछि विश्व भारतीमा भएको थियो।

### महापण्डित राहुल सांकृत्यायन :-

महामहोपाध्याय विधुशेखर शास्त्री पछि आबार्य सिलवेन

(91)

लेबीका अन्य, भारतीय शिष्य महाव डित राहुन सांकृत्यायनलाई मान्न संकिन्छ । यद्यपि वहाँ ले रीको सन्मुख रही गुरू शिष्यको रूपमा रहेको नभएता पनि वहाँको प्रसस्त किताबहरू राहुल सांकृ-त्यायनले अध्ययन गर्नु भएको थियो, जसको कारण वहाँको अध्ययन र अनुशीलनमां टेबा मिल्न गएको बियो । यो भाव वहाँले १६ नवम्बर १९३२ को दिन भदन्त आनन्द कौ शल्यायन (सन् १९०४-१९८८) मित यूरोप ऋमणमा जानु भएको विषा फान्समा आचार्य सिलबेन लेवीको सन्मुख ने प्रकट गर्नु भएको विषा । सिर्फ पत्र व्यबहारको आधारमा मंत्री सम्बन्ध स्थापित गर्दे रहनु भएका वहाँहरू त्यस दिन (१६ नवम्बर) ४ घण्टा सम्मन एक आपत्रमा अतृप्त भई बार्तालाप गर्नु भएको थियो । जसको बारेमा राहुल सांकृत्यायन भन्नुहन्छ –

1. 1. S. S. L. 1.

月 したて、

इन ज्ञान वयोवृद्ध महापुरूषके दर्झन फिर होंगे, नहीं कह सकता किन्तु पेरिसमे उनकी मुलाकात की स्मृति आजन्म न भूलेगी । "

हो पनि, त्यसपछि वहाँहरूको भेटपाट हुन सकेन, त्यही एक आपसमा अन्तिम दर्शन थियो । त्यसवेला आचार्य सिलवेन लेवीले राहुल साँक्वत्यायनलाई विशेषतः दुई कुरामा जोड दिनु भएको थियो ।

( 97)

- भ) प्रवोध चन्द्र वागची बडो विद्वान हुनु हुन्छै, वहाँको साथ सम्पर्क वढाउनु।
- २) मदन मोहन मालवियजीले केही समयको लागि काशी हिन्दु विश्व विद्यालय मदन मोहन मानविय (मन् १९६१ - १९४६) संस्थापकमा आउनको निमित आग्रह गरेको थियो, त्यसको याद गराउनु।

यसरी आचार्ब सिलवेन लेवी ७० वर्षको उमेरमा पनि आपनो अनुसन्धानको निमित ससारको जुनसुकै क्षेत्रमा पनि जान तबार थिए ।

राहुल साँकृत्यायन यूरोपवाट फर्कनु भएकडि आचार्य लेवीले दिनु भएको मालवियजीको पत्र वहाँले पोस्त (Post) गरि दिनु भएको थियो । राहुल साँकृत्यायन भन्नू हन्छ –

''नेताओंकी याद दाश्त तो बहुत कमजोर होती है।''

जस्तो वहाँको कथन, मदन मोहन मालवियजीको तर्फबाट भारतको पुनः एकपटक यात्रा गर्ने आचार्य सिलवेन लेवीको इच्छा पूर्ण हुनसकेन । एक पटक पुनः वाराणमीमा आई, यहाँका विद्वानहरू संग सम्पर्क राखी केही अनुसन्धान एवं अन्वेषण गर्ने प्रवल इच्छा राख्नु भएको थियो ।

वास्तयमा, वहाँले भारतको यात्रा पहिले दुइ-तीन पटक गरि सकेको थियो । त्यतमा विशेषतः सन् १९२१ को यात्रालाई याद गरौ

मवम्बर, १९९३ मा साहित्यको तर्फबाट तोवेल पुरस्कार बिजेता हुनु भएका गुरूदेव रविन्द्रताथ टैगोर विश्व भ्रमणको सिलसिलामा फुग्स पुग्नु भएको थियो ।

१३ अगस्त १९२० को दिन पेरिस पुग्नु भएका गुरूदेवनाई

( 93)

भाषायं सिलवेन सेवृीले सश्रद्धाका साथ स्वागत गर्नु भएको थियो । जसबाट प्रभावित भई रविन्द्रनाथ टैगोरले पनि वहाँलाई शान्तिनिके-टन (बंगाल) मा आमन्त्रित गर्नु भएको थियो । जसअनुसार सन् १९२१ मा आचार्य सिलवेन लेवी आक्ना धर्मपत्नीका साथ शान्ति— निकेटन आउनु भएको थियो । वहाँ नै शान्तिनिकेटन, विश्व भारती (फरवरी १९२२ देखिन) का प्रथम अतिथि अध्यापक थिए ।

यसवेला पनि बहाँले एक पटक नेपालको यात्रा गनुं भएको थियो । यसबेला वहाँको विशेष सम्मान राजगुरू प० हेमराज शर्मा (सन् १८७८-१९६३) ले नर्नुं भएको थियो साथै केशर शम्शेरले पनि ।

यसभन्दा अघि वहांको पहिलो नेपाल आगमन सन् १८९७ मा भएको थियो, जुनवेला यहांको प्रधानमन्त्री वीर मम्शेर (सन् १८९७ मा --१९०१ राज्यकाल) थिए । फ्रेन्च विद्वानको यस आगमनलाई वृति-शहरूने त्यसबेला मन पराएको विएन ।

त्यसपछि वहाँ सन् १९०४ मा, श्री ३ चन्द्रशम्शेर (सन् १९०१ - २९ राज्यकालको पालामा नेपाल आगनन गर्नुं भयो। यसबेला बहाले कयों प्राचीन ग्रन्थहरू बोजी अध्ययन गर्नुं भई नेपाल बम्बन्धी एउटा अलग्ग ग्रन्थ तयार गर्नुं भएको थियो, त्यस ग्रन्थको नाम थियो-"Le Nepal" ।

यसरी पूर्वीय भाषा र साहित्यको अध्ययन अनुसन्धानमा आपनो जीवन विताउनु भएका आचार्य सिलवेन लेवीले प्रगस्त बौद्ध प्रन्वहरू-को छद्धार, अनुसन्धान र प्रकाशन गर्नु भएको वियो । जस्मा सन् १९१२ मा धम्मपदको फुन्च अनुवाद, सन् १९१२ मा 'सतपञ्च -

( 98).

सतिका स्तोत्र' को प्रकाशन एवं टोखारी भाषामा लेखिएको 'करूण--पुन्दरिक' ग्रन्थ पनि पत्ता लगाउनु भएको थियो ।

त्यम्तै सन् १९३२ मा वहाँले संस्कृतबाट लेखिएको मज्ऊिम निकायको ''चू तकन्नविभंग सूत्र ''लाई महाकम्मविभंग सूत्र (कर्मफल-को विवरण) को रूपमा ल्याई चिनीयाँ भाषा सहित राखी प्रकाशन गनुं भएको थियो ।

सन् १९३५ मा निधन हुनु भएका आजार्य सिलवेन लेवीले सन् १९३४ सम्म पनि एस॰ यात्रागुची (S. yamaguchi) का साथ मध्यान्त विभग टीकाको सम्पादन एवं प्रकाशन गरेर जानु भएको थियो।

वहाँको अन्य विशेष कायंग रूसका महान प्राच्यविद (भारती-य दर्शन र संस्कृत भाषाका पण्डित) आचर्य थियोडर घचेर्वात्स्की (सन् १९६६ - १९४२) को, पेशावरका महान बौद्ध दार्शनिक आचार्य बसुबन्धु (द्वितीय बुद्ध सम्मान प्राप्त) को 'अभिघमंकोश' लाई अन्तराष्ट्रिय स्तरमा अध्ययन-अध्वापन गराउने विचारलाई पूर्ण सह-मत जनाई वहाँलाई यथायोग्य मदत दिएकोलाई एक प्रमुख कायंको. रूपमा लिन सकिन्छ ।

यसरी रूसका आचायं श्चेर्वात्स्कीद्वारा प्रारम्भित "अभिधमं-कोश" को अध्यवन - अध्यापन गराउने अन्तर्राष्ट्रिय परियोजनामा फूान्सको तर्फवाट सिलवेन लेबी, ईङ्गलैण्डको तर्फवाट डा. ईडवडं डेनिसन राँस, (Dr. Edward denison Ross) वेल्जियमको तर्फवाट आचार्यं लेविका शिष्य प्रो. लुईस डे ला भ्याली पुसेन (Prof. Louis de la Vallee Poussin) र जापानको तर्फबाट प्रो. वोगिहारा (Prof, Wogihara) रहनु भएको थियो ।

( 3 % )

अन्तना आवार्य सिलवेन लेवीको ठुकाव नेपालको प्राचीन भाषा "नेपाल भाषा" प्रति पनि रहेको कुरा स्पष्ट पार्न ती पत्राग-लाई उद्त गर्दछ, जुन वत्र वहाँने नेपालका प्रथम पत्रकार (बुद्ध-धर्म र नेपाल भाषाका) धर्मादित्य धर्मावार्य (सन् १९०२ -१९६३) लाई पठाउनु भएको थियो। पत्रांश यस प्रकार छा -Being an old lover of your old language, I suffer on seing it so ill treated in your hands as an old mother dealt with too roughly by her son " अर्थात

"तदाईहरूको प्राचीन भाषा (नेपाल माषा) प्रेमीको हैसि-यतमा तपाईहरूको तकवाट आपनो मातृ-भाषाको अवहेलना गरेको देखी म दुखी छु, त्यो त त्यस्तै हुन गयो, जस्तो बृध्द मातालाई आपने सन्तानले अवहेलना गरि अमद ब्यवहार गर्दछ ।

#### सन्दभ

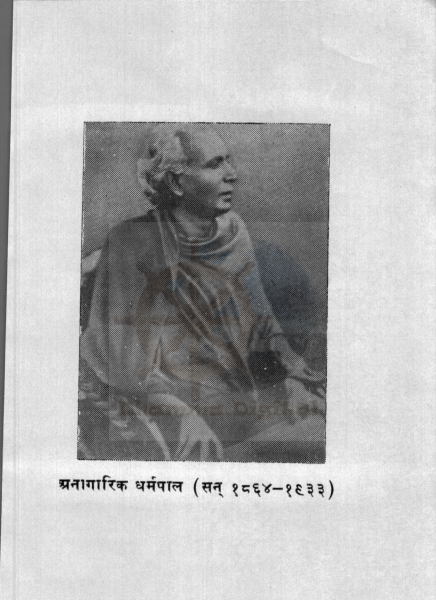
१) विरवस हुद्व धर्म (भःगः४) — निक्षु स्ट्रदर्शन - पहुंद्वीर सिंह करेंसाकार, बु. सं. २४१द

२) जिनका मैं कृतज्ञ – राहुल सांकृत्यायन – किताब महस, ईलाहाबाद, सन् १९४७

३) मेरी यूरोप यात्रा — राहुल सॉकृत्याबन किताब महल, ईनाह्रावाद, सन् १९३२ ४) 2500 Years of Buddhism – Prof. P. V. Bapat – Publications Division - Ministry of Information and

Broadcasting, Government of India.

### (९६)



# १२. अनागारिक धर्मपाल

निहनद्वीप (श्रीलंका), २ माचं १८९५ देखि डषहरूको हात बाट अंग्रेजहरूको हातमा (सन् १९४८ सम्म) पनं गएको थियो, जसको कारण देग को सम्पूर्ण भूभागमा अत्रेजहरूको णासन सूत्र कायम हुन गई सम्पूर्ग अधिकार अग्रेजहरूको हातमा पनं गयो। तब तिनी-हरू ग्रेङ्मा (पारस्भिक दिनहरूना) त निहनवाभीहरूको धर्म (बौढ) तया आचार-विचारमा केही सहानुभूनि राखेको थियो। तर इशाई धर्मको प्रचार-पसारको निमित जुन करता र बर्गरता पोतुंगीज एवं केही मात्रामा डघहरूले बरेको थियो, त्यसलाई अग्रेजहरूले छोडन चाहेनन् । अतः तिनीहरूले बिस्तार मिश्रनरी स्कूलहरू (इशाई धर्म अध्वयन-अध्यापन गराउने) खोल्द लगे।

त्यसकारण सिंहलीहरू बाह्य भई ती स्कूलहरूमा पढ्न विवग हुन्द गए, जसवाट स्थिती यस्तो हुन्द गयो कि सिंहलीहरू जव ती मिश्तरी स्कूलहरूबाट अध्ययन समाप्त गरी फर्कन्थे, तव उनीहरुले न त आफ्नो मातृभाषा राम्नरी बोल्न संक्थे, नत आफ्नो देशको संस्कृति बारे केही अवगत नै हुन्थे ।

स्कूलमा मात्र नभई अग्रेजहरूले सिंहलीहरूलाई राजनीति देखि निएर रहत-सहन, खानपान, वेशभूषा, आघार विचार, धर्म-दर्शन,

( 99)

भाषा-साहित्य सबैना पाण्चत्य पद्धति (ढज्ज्ञ) अपनाउन वाहच गराउँदै लगेको थियो ।

सरकारी पदहरूमा पनि इजाई नभईकन पद हासिल गर्न नसकिने गरिदिएको कारण बाध्यभई निहलीहरूले आफ्नी पुखौली धमं (बुद-धमं) छोडी इजाई-धमं स्वीकार गर्दे लानु परेको थियो । नर प्रायः जसो सिंहलीहरूले सिर्फ नौकरी (पद) प्राप्त गर्नको निमित मात्र डजाई-धर्म अपनाई मित्री तवरबाट आक्नै धर्म अनुरूप जीवन (बौद्ध-जीवन) ब्यतीत गर्दे रहेका थिए ।

यस ैजीवन व्यतीत गरिरहेको (देखावती) एक 'हेवावितारण' नामक परिवारमा १७ सितम्बर १९६४ को दिन पिता डोन करोलिस हेवावितारण र माता मल्जिकादेशीको तर्फबाट एक बालकको जन्म भयो, जसको नामाकरण कोलम्बोको एक ठूलो चर्ष मा एक षादरीको तर्फबाट ''डोन डेविड'' राखियो ।

बालक डोन डेविडलाई ४ वर्षको उमेरमा एक मिश्नरी स्कूलमा भर्ना गरियो, जहांको अध्ययन पछि अंग्रेजी शिक्षाको निमित एक कैयोलिक स्कूलमा भर्ना गरियो । डोन डेविडले स्कूलको शिक्षाको साथसार्थ आफ्नो घरमा माता-पिताको तफ बाट विहान र बेलुका बुद्ध मूर्ति अगाडि रही बुद्धानुस्मरणको साथै पालिभाषाका सूत्रहरू नित्यरूपमा पठ गदंथे । यसरी माता-पिताको प्रेरणाबाट डोन डेवि-डले घरमा बुद्ध-धर्मको अध्ययन, स्कूलमा वाइविलको अध्ययन एक साथ गर्द रहन भएको थियो ।

वहाँ बालककालदेखिन तीक्ष्ण एवं कुशागृ बुद्धिका विद्यार्थी हुनाको कारण प्रत्येक स्कूलमा शिक्षकहरू वहाँदेखि प्रसन्न थिए । वहाँ अनुगासित एवं अध्ययनगील हुनाको कारण पनि शिक्षकहरू बहाँलाई मन पराउँथे ।

( 95)

डोन डेविड १५ वर्षको उमेरमा सन् १६७६ मा कोवम्वोको "से ट थोमस कलेगियत स्कूल" मा भर्ता हुनु भयो। त्यस स्कूलमा "व र्डन मिलर' नामका एक कट्टर इशाई शिक्षक थिए। एक दिन डोन डेविडले आपनी धर्म संस्थ पकको जन्म, बुद्धत्व प्राप्ति र परितिवणिको "दिन (बैशाख-पूर्णिमा) को निमित विदा माग्नु भएको थियो, तर त्यस शिक्षक महोदयले इन्कार गरिदिए, तैपनि डोम डेविडले विदाको नामन्जुरी भएषनि ब शाख पूर्णिमा मनाउन आपनो बाटो लागेको थियो। त्यसको भोनिपल्ट गयल र गानि मात्र सहनु परेको थिएन, लट्ठिको मार (चोट) पनि सहनू परेको थियो।

यो कम बहाँले पछिलो वर्षमा पनि गर्नु र सहनु परेको थियो । य उवाट वहाँको हृदामा कान्तिकारी विचार उत्पन्न भएको थियो ।

रगमबेना श्रीलकामा बुद्ध-धर्म प्रचार-प्रमारको निमित आन्दो-लन णुरू भईरहेको थियो । जप्तको प्रतिनिधित्व मिगेनुवत्ते गुणानन्द हिक्क डुवे सुमंगल महास्थविरले गर्दे आडनु भएको थियो । श्रामेणर पिगेत्तुवत्ते मुणानन्दले सन् १८७३ मा "पानटुरे" भन्ने स्थानमा खुले आत ननगहरूको बीव ईगाइहरूसग णास्त्रार्थ गरि पादरीहरूलाई पराजित गर्न सकल भएको थियो , जुन णास्त्रार्थ्व गरि पादरीहरूलाई पराजित गर्न सकल भएको थियो , जुन णास्त्रार्थ्वको बेना वहाँको सहा-यकको रूपमा हिक्कडुवे सुमंगल महास्थविर न्दनु भएको थियो । श्रतः वहाँहरू दुवै मिली बुद्ध-धर्म पुनरूत्यानको निनित सन् १८७४ मा " विद्योदय परिवेग" र सन् १८७५ मा "विद्यालकार परिवेग" नामक दुई वटा बौद्ध विद्यालय स्थापना गर्नु भएको थियो ।

''पानदुरे'' को शास्त्रार्थ पछि श्रामणेर गुणान्दले बौद्ध-धमंको प्रचारार्थ 'सर्वज्ञ-गामनाभिवृद्धि प्रेस' को स्थापना रोमन कैथोलिकह-रूको गढ ''कोःहैगा'' मा नै स्थाति गर्नु भयो । वहाँले सर्वप्रथम वि-रोध-पक्षको खण्डन एवं बुद्ध-धर्म सही पक्षको स्थापनाको निमित सब श्रेष्ठ मानिएको 'मिनिन्दपञ्ह' प्रन्थलाई जिहली अनुवादको रूपमा सन १८७७-७६ मा सम्पादन गरि प्रकाशन गर्नु भएको थियो ।

( 99)

सन् १८७३ को अगस्त महिनामा, श्रामणेर गुणातन्द र ईंशाइ हरूको बीच भएको शास्त्रायंको सम्पूर्ण रिपोर्ट (विवरण) अमेरिकामा पनि पुगेको थियो । जुन रिपोर्टवाट थियोसोफिकल सोसाइटी (Theosophical Society) का संस्थापक कर्नल हेनरी स्टीन अल्कोट (Colonel Henry Steele Olcott) र रसियन महिला मैडम ब्लेवेरस्की (Madame Blavatsky) को घ्यान पनि त्यस तर्फ आकर्षित भयो र वहांहरू दुवे जना बुद्ध-धममा आक-षित हुनू भयो ।

बढ़ाँहरू दुबै जना मिल्री सम्पूर्ण धर्मइरूको ब्यापक समन्वयको निमित सन् १८७६ मा न्यूयोर्क (New York) मा "Thesophical Society" नामक संस्था स्थापना गर्नु भएको थियो ।

मानवको आध्यात्मिक विकासमा बुद्धोपदेशको महत्व अनुभव गर्दे वहाँहरू दुबै जना सन् १८८० को मई महिनामा बौद्ध--साहित्य अध्ययनार्थ श्रीलंकाको गाल्ल (दक्षिण श्रीलंका) वा पूग्नू भयो।

१७ मई को दिन गाल्लमा पुग्नु भएका वहांहरू १९ मई १८६० को दिन गाल्नक विजयानन्द विहारमा विगाल समारोहका साथ बौद्ध दीक्षा लिनु भएको थियो । त्यहांबाट बहांहरू कोलम्बो जानु भई १७ जून १८६० को दिन' Budhhist Theosophical Society'' को स्थापना गर्नु भयो । यस संस्थामा डोन डेबिड पनि सम्मिलित हुनु भएको थियो ।

कर्नल अल्कोट र मैडन ब्लेवेत्स्कीका साथ डोन डेविडको घनि-ष्ठता विस्तार – विस्तार यहाँ सम्मन वढ्द गयो कि कर्नल अल्कोट (मन् १८३२–१९०७) ज्यूको सारा लका गमन एवं ब्याख्यानमा देभ थिक रूपमा डोन डेविडलेन साथ दिनु भएको वियो ।

त्यसैताका, सन् १८८३ को म.ची महिलामा बौद्धहलको एक (१००)

जुतूस (यात्रा) लाई कोटहेनाको "सेन्ट लुसिया" नामक चर्च अगाडि त्यहाँका कैयोलिका गुण्डाहरूले ढुंगा-मुंडा एवं कुट-पिट गरी जुलुस-लाई तितर-वितर पारि दिएको थियो । त्यबको विरूद्ध कायंबाही गर्न अडयार (मदास) मा रहनु भएका कर्नल अल्कोट पुनः कोलम्बो आउनु भयो । डांन डेविडले पनि त्यस घटनाबाट असहझ भई अगाडी आएको परीक्षालाई नै छोडी कर्नल अल्कोटका साथ पुनः एकपटक श्रील काको गाउँ-गाउँमा, नगर-नगरमा गई सिंहलीहरूको गौरव, ईगाईहरूको असत्य, अनै तिक-आडम्बर भन्दा कयौं गुणा श्रेष्ठ भएको क्ररा सारा जनताहरूलाई बोध गराउँदे जानु भएको थियो ।

सन् १८८६ देखि डोत डेविडले माता-पितासंग आजा माँगी 'ब्रन्हवारी' जीवन विताउनु भएको थियो । सन् १८८६ मा बहाँले आफ्नो बिदेशी ढंगको नामलाई त्याग्नु भई ''अनागारिक धर्मापाल'' हुनू भयो ।

कर्मन अल्कोट र धर्मापालको बुद्ध-धर्म सम्बन्धी सम्पूर्ण कार्य-को रिपोर्ट बिभिन्न पत्र पत्रिकाद्वारा देश-बिदेश सम्मन वर्चित भएको थियो, जसको फलस्वरूप सन् १८८८ मा अल्कोटलाई बुद्ध-धर्मको प्रवचन गराउन जापानबाट निमन्त्रणा पठायो। कर्नल अल्को-टले अनागारिक धर्मपाललाई पनि साथ लिइ सन् १८८९ को जनवरी महिनामा जापान पूग्नू भयो।

जापानमा वहाँहरूले धेरै ठाउँमा घुम-फिरको साथै स्थविरवाद बुद्ध – धर्मको प्रचार-प्रसारको निमित निकै व्याख्यानहरू दिनु भएको थियो । जापानबाट वहाँहरू दक्षिण-पूर्व-एशियाको अन्य केही मुलुकहरूको भ्रमण गरि श्रील का फर्कनु भएको थियो ।

त्यसबेजा सम्ममा अनागारिक धर्मापालले सर इडविन अर्नाल्ड ( The light of Asia'' नामक काब्यात्नक बुद्ध-जीवनीको

(9.9)

लेखक) ले लेखनु भएको बुढाया (म्बन्धि रणना 'The Telegraph' पतिकामा अव तोकन गरिसकेको थियो, जसवाट प्रभावित भई वहाल सारनाभ र बुढ्रगया दर्शन गाँ अभिलाषा राख्नु भयो। त्यसलाई अभि-लाषामा मात्र मीनित नराखि सन् १८९१ को शुरुमा सारनाथ र बुद्धगया पुरनु भएको थियो, जसको वर्णन वहाले आफ्नो दौनन्दि ो (Diary)मा यसरी लेख्नु भएको थियो-

"15९० मे मुळे पता लगा कि गुणरतन कोजेन जापानी भिक्षु कोलम्बो से बोधिमण्डप की पूजा के लिए बुद्धगया जा रहा हैं। मरी भी इच्छा हुई कि उनका साथी बन जाउँ। धार्मिक माता-पिताके खर्चे से उस जापानी भिक्षुके साथ मद्रास आया और वहाँ श्री अल्कोट के इच्छानुसार कई दिन अडयारमे रहकर १८९१ के जनवरी महिने की २० तारिखको इसापतन (बनारस)पहूँचा। वहाँ ध्वस्त-बिध्वस्त चैत्पकी पूजा कर २२ जनवरीको बुद्धगया पहूँचा ... ।" (अनुवादक-भदन्त आनन्द को बल्यायन)

यमरी वहाँ बुद्धको प**वित्र तौर्यस्थल बुद्धगया र सारनाशमा एक** दर्शनार्थीको रूपमा मात्र आउनु भएको थियो । ती स्थलहरूमा पुगी केही गर्ने लक्ष्य, त्यसबेला वहाँको थिएन । तर जब सारनाथमा जस्तै बुद्धगयामा पनि लापर्वाहीका साथ बुद्ध-सूनि एव अन्य प्राचीन अवशे-षहरू यत्र-तत्र छरिएको देख्नु भयो, तब वहाँको जिस निकै विव्हन भयो, जसको बारेमा वहाँले स्वयाँ भन्नुभएको छ--

"जब मैंने बोधिबृक्षके दर्शन किये, मेरी मनको वही अद्भूत शान्ति मिली, जो बन्हदेश के निर्धन से निर्धन यात्रीको मिलती हूँ, लेकिन चारों ओर टूटी--फूटी बौद्ध-सूर्तियों को पडे देखकर हृदयको वडा दु:ख हुआ कि ऐसे महत्वपूर्ण स्थान की, जो पवित्रता मे संसार के किसी स्थान से कम नहीं हूँ, कैसी दुर्दशा की जा रही हूँ।" (अनुवादक-आत्रानर गौगल्यायन)

(902)

अनागारिक धर्म पाल केही दिनको नागि मात्र यो नी थंस्थलहरू मा अमण गर्न अ उनु भएका थिए । तर बुद्धगयाको दुर्द शा देख्ना-साथ वहाँन अ.पनो अ.राम र तहनिफको केही वास्ता (पर्वाह) नगरि आन्दोलन प्रारम्भ गर्ने (बुद्धगया मन्दिर बौद्धहरूको हातमा लिने) शांकल्ग लिनु भयो । धर्म पालजे यस शांकल्प गरे देखिन भारतमा बुद्ध-प्रम पुनरूत्यानको इतिहास प्रारम्भ भएको मानिन्छ ।

वहाँ हो त्यस शंकल्पलाई अभियानको रूपमा चलाउनको निमित एक संस्था कायम गर्नु पर्ने कुरा महशुस गर्नु भयो । अतः वहाँ बुद्ध-गयाबाट श्रीलंका फर्कनु भई कोलम्बोमा ३१ मई १९९१ को दिन विद्योदय परिवेणका प्रधानाचाप हिक्कड वे सुमंगल महास्थविरको अध्यक्षतामा, कर्न हेनरी स्टील अल्कोटको निर्दे शन (सल्लाहकार) मा र आपनो महासचित्वमा " मह बोधि सभा " को स्थापना गर्नु भयो । शुरूमा यस संस्थाको निमित सम्पूर्ण खर्च धर्मपालको माता-पिताले व्यहोर्नु भएको थियो । यसको प्रमुख केन्द्र 'गया'मा स्थापित गन्यो । यसको प्रधान कार्यालय सन् १९९२ देखि बङ्गालको सदर मुकाम एवं त्यमताका भारत साम्राज्यको राजधानी कलकत्तामा राखियो, जहाँबाट सन् १९९२ को मई महिना, (ब शाख पूर्णिमाको दिन) देखिन "The Maha Bodhi" नामक अग्रे जी पत्रिकाको प्रकाशन शुरू गर्नु भएको थियो, जुन पत्रिका अनागारिक धर्म'पाल स्तय'ले सम्पादन गरि सारा विश्वमा प्रचार-प्रसार गरिरहेको थियो ।

त्यसबेला अमेरिकाको शिकागोमा विश्वधर्म सम्मेलन हुन लागि रहेको थियो । त्यस "महाबोधी" पत्रिकामा प्रकाशित धर्मपालको लेखबाट प्रभावित भई सर्व-धर्म-सम्मेलनका अध्यक्ष डा॰ बरोजले वहाँलाई त्यस सम्मेलनमा सहभागी हुन आमन्त्रण गरियो । जस अनु-सार सन् १८९३ को जुनाई महिनामा अनागारिक धर्मपाल एक सा-धारण बौद्धको ह सियतले सम्मेलनमा भाग लिन अमेरिकाको निमित प्रस्थान गर्नु गयो । वहां लण्डन हुन्द अमेरिका जानु भएको थियो। लण्डनमा वहां लाई सुप्रसिद्ध कवि सर इडविन अर्नाल्ड (बन् १८३२-१९०४) र पालि भाषाका प्रकाण्ड पण्डित प्रो० रीम डायविड् स (१८३२-१९२२) ले विशेष रूपमास्वागत गर्नु भएको थियो। त्यस्त वहां गुरूमा थियो-सोफिकल सोसाइटीका एक स्तम्भ हुनु भएको कारण, त्यस तर्फ बाट पनि त्यसबेलाका सोसाइटीका अन्तराष्ट्रिय अध्यक्षा ऐनीवेसेन्ट (सन् --१८४७-१९३३) ले स्वागत गर्नु भएकी थिइन् । ऐनी वेसेन्टलाई सन १८९१-९२ विर देहावसान हुनु भएकी मंडन ब्लेवेरस्कीले धर्मापालको प्रतिभा बारे पहिले न परिषित गराई राखेका थिए । अतः लण्डनमा दुव को संयोगले अवार आनन्द प्राप्न भयो र दुब हर्गोडल्लासका साथ सम्मेलनमा भाग लिन २ सितम्बर १८९३ को दिरा अमेरिका पुग्नु भयो। १९ सितम्बर १८९३ को दिन गुरू भएको त्यस विश्व-धमं सम्मेलनमा सिर्फ २ जनाको माषण वडो ओजस्वीपूर्ण भएको थियो । वहाँहरू हुनुहुन्छ जनागारिक धमंपाल र बहाँकै भारतीय मित्र स्वामी विवेकानन्द (१८६३ - १९०२), स्वामी विवेकानन्द हिन्दू धमंको प्रतिनिधित्व गरेर आउनु भएको थियो ।

अनागारिक धर्मपालको बारेवा St. Lauis observer ज्यूले २९ सिनम्बर १८९३ को दिं। सण्मेननको रिपोर्टमा लेख्नु भएको वियो —

"With his black curly locks thrown back from his broad brow, his clear dear eyes fixed upon the audience, his long brown fingers emphasising the utterances of his vibrant voice, he looked the very image of a propagandist, and one trembled to know that such a figue

(705)

stood at the head of the movement to consolidate all the "Light of Asia throughout the civilized world". "

(वहाँको कालो घुँघुँरिएको केश (कपाल) पछाडितिर मोडेको गियो । वहाँको आँखा पूर्ण रूपमा श्रोताहरूतिर केन्द्रित थियो । वहां-को आवाज हलमा गुञ्जायमान भएको थियो । जसबाट यो स्पष्ट रूपमा प्रतीत हुन्छ कि बहाँ एक महान धर्मगचारक हुनुहुन्छ, जस्ले सभ्य संसारमा सर्वत्र दुढको सन्देग प्रचार गर्न चाहनू हन्छ ।)

सस्मेलनको समाप्ति पछि अनागारिक धर्मवाल निमन्त्रणानुसार अमेरिकाको अन्य विभिन्न ठाउँहरूमा पनि जानु भई व्याख्यानहरू दिनु भएको थियो । अमेरिकाबाट वहाँ स्वदेश गमनको निमित जापान आउनु भएको थियो । जापान पुग्नु अघि केही मित्रहरूको अनुरोधमा वहाँ हवाईद्वीप (होनोलुलु) मा पनि एक पटक नजरगर्नु भएको थियो ।

त्यसैबेला वहाँको सम्पर्क संयोगवश हवाईई. पको पुरानो राज-परिवारमा जन्मनु भएकी एक महिला मेरी एलिजावेथ फोस्तर (सन् ९८४४-१९३०) सित भयो, जसले पछि आएर बुद्ध-धमं प्रचारार्थ अनागारिक धर्मपाललाई अल्याच सम्पति प्रदान गर्नुभएकी थिइन् । वहाँहरूको सम्बन्ध एक आपसमा दिदी र भाईको रूपमा मात्र सिमित नभई माता र पुत्र सम्म पनि हन गएको थियो ।

अनागारिक धर्मपाल भारत पुग्नु भएपछि पुनः बोधग्या मन्दिर बौद्धहरूको हातमा लिने प्रयासमा लाग्नु भयो । वहाँको त्यस कार्यले बङ्गालमा नयाँ जागरण आएको थियो, जसबाट प्रभावित भई बङ्गाल का एक स्वतन्त्रता सेनानी विपितचन्द्रपाल (सन् १८६८-१९३२) ले

(90%)

सिटी कालेजमा भएको सभामा घोषणा गर्नु भएको थियो - ''भारत लाई बचाउने कुनै एउटा मात्र धर्म ख भन्ने त्यो हा बूढ-धम । ''

आधुनिक युगमा अनागारिक धर्मपालकै प्रयाशबाट भारतमा सर्वप्रथम २६ मई १८९६ को दिन बैशाख-पूर्णिमा कलकत्तामा मनाउनु भएको थियो ।

यसको १३ दिन पश्चि ९ जुन १८९६ को दिन धर्मपाललाई लण्डनबाट स्वामी विवेकानन्दज्युको एक पत्र प्राप्त भएको थियो, जुन पत्रमा वहाँले धर्मपाललाई अमेरिका ना बुद्ध-धर्म प्रचार-प्रसार गर्न जःनु जरूरी भएको कुरा महणुस गरी लेखी पठाएको थियो, वहाँको साथै "The Gospel of the Buddha" नामक प्रत्यका सुप्रसिद्ध ग्रन्थकार पाल करूस (एक इणाई बिद्वान) को निमन्त्रणा पनि वहाँ नाई प्राप्त भएको थियो। बहाँसित धर्मपालसे शिकागोमा भएको सम्मेजनमा परिषित हुने मौका प्राप्त भएको थियो।

यसरी स्वामी विवेकानन्द र पालकैरूसको निमन्त्रणा पाई अनागारिक धर्मपाल दोश्रो पटक अमेरिका यात्रा गर्न सन् १८९६ मा लण्डन पुग्नु भयो । लण्डनमा वहाँले सर इडविन अर्नाल्ड र डा० रीस डायविड् ससग घनिष्ठता बढाउनुको साथै अन्य एक महान प्राच्यविद एवं महान संस्कृतज्ञ प्रो० मैकसमूलर. (सन् १८२३ १९००) संग पनि अक्सफोर्ड विश्वविद्यालयमा भेटगर्नु भएको थियो ।

लण्डनबाट अनावारिक धर्मपाल अमेरिका जानु भई पूरा एक वर्ष रइनु भएको थियो । वहाँले अमेरिकाका कयौँ स्थानहरूमा बुढ--धर्मको विषयमा प्रवचन दिनु भएको थियो । यस अवधि भित्र बहाले अमेरिकामा सर्वप्रथम सन् १८९७ मा वैणाख पूर्णिमा मनाउनु भएको थियो ।

रयस वेला भारतमा दुर्भिक्ष (वकाल) भएको थियो, जसको (१०६)

खवर पाउनासाथ बहाँ तुरून्ते प्रचार-कार्य स्थगित गरी भारत फकंनु भएको थियो । यस वैतादेखि बहाँको सम्पर्क विश्वकवि रविन्द्रनाथ टैगोर (सन् १८६१–१९४१) खित हुन्दे गएको बियो । रविन्द्रनाथ टैगोर र अनागारिक धर्मपाल एवं वहाँले प्रचार–प्रसार गर्दे आउनु भएको बुध्द धर्मबाट प्रभावित भई "झान्ति निकेटन" को स्थापना काल (सन् १९०१) देखिने पालि भाषाको अध्ययनको प्रबन्ध गर्दे आउनु भएको थियो ।

अनागारिक धर्मपालले पनि टैगोरले सम्पादन गर्नु भएको ''साधना'' पत्रिकाको निनित बरोबर बुद्ध-धर्म सम्बन्धि लेख दिने गर्दथे ।

यसरी वहाँहरू एक आपसमा मित्रता बढदै जानुको कारण फरवरी १९२२ देखिन 'बिश्व-भारती' को रूप लिईसकेको त्यस विश्व विद्यालय (शान्ति निकेटन) मा नोवेल पुरस्कार विजेता (नवम्वर-१९१३मा प्राप्त) रविन्द्र नाथ टैगोरले बुद्धदेव तथा बौद्ध-संस्कृतिको प्रचार-प्रसार गर्न देश-विदेशका कयों बौद्ध विद्वानहरूलाई बौद्ध-शास्त्रको चर्वा (प्रवचन) गराउन 'विश्व-भारती' मा निमन्त्रित गर्दै आउनु भएको थियो।

बङ्गालमा भएको त्यस दुभिक्षलाई धर्मपाल, टैगोर र अन्य विशिष्ट व्यक्तिहरू मिली विभिन्न किसिमबाट सहायता प्रदान गर्नु भएको थियो । यसको साथ अनागारिक धर्मपालले १९ सौं शताब्दी-को अन्तमा (सन् १८९८-९९) श्रील का र भारतको बङ्गाल देखि पेशावर सम्म साधारण तबरमा मामूली खाना खाई गरिवहरूको सरहन रात बिताई भारतीयहरूको गरिवी जीवनलाई प्रत्यक्ष अनुभव गर्नु भएको थियो । धर्मपाल जहाँ गए पनि स्थानिय जनताहरूलाई भगवान बुद्धको शिक्षाबाटप्रेरणा लिई जाँत-पाँत, छुवा-छुत र

(909)

साम्प्रदायिकतांबाट मुक्त भई भौतिक र आध्यात्मिक उन्नति गर्ने . सल्लाह दिन्थे ।

श्रीलकामा पनि वहाँले ६ महिना सम्म गाउँ गाउँमा, नगर-नगरमा गई बिहली हरूको अतीतलाई याद गराउँद देशको भविष्य यूरोपियनहरूको अन्धानुकरणले विनष्ट हुन्द गएको कुरालाई महशुम गराउँद बारिका गर्नु भएका थिए, जसमा सबभन्दा पहिले भेषभूषामा नारी जगनतमा साढी नग।ई धर्मपालका पूज्य माता मल्निका हे गवितारण (सन् १८४६-१९३६) ले कान्ति गर्नु भएकी िइन् ।

बोधग्या वन्दिरको विवाद, यथावत रहेता पनि अनागारिक धर्मपालले नारनाथवा पनि दृष्टि राख्नु भएको थियो । अतः बहाँले माता मल्लिकादेवीले दिनु भएको ६००/- रूपैयांवाट सारेनाथमा एउटाजग्गा किन्नु भया, जुन जग्गामा सन् १९०४ मा वहाँले एउटा कोठातयार गर्नु भई, त्यही रहनू भयो ।

यसवेना देखि सन् १९१३ सम्मको अवधिमा धर्मपाललाई हरकायं गनं होनोलुलुकाती माहना मेी कोस्तरले लाधों रूपैया बन्दास्वरूप पठाइसकेको थियो । विशेषतः मेरीले सन् १९०६ मा धर्मपालज्यू का पिता डोन करोलिस हेवाबितारणको निधन पद्धि देखि अन्न रूपमा रकम पठाउने गरेकी थिइन् ।

. . . . . . . .

यसैको कृतज्ञता स्वरूप मेरी फोस्तरलाई धन्यवाद दिन अना--गारिक धमगाल सन् १९१३ मा होनोलुलु (हवाई ढीपको राजधानी) प्रस्थान गर्नु भएको थियो । मेरी ऐलिजाबेथ फोस्तर पनि आपनो मार्गदातापुत्र सम्बान धर्मब धुत इ स्वागत गर्न लालायित थिए ।

वहाँ होनोलुलुबाट जापान, कोरिया, घीन, सिंगापुर, जावा हुन्दे सन् १९१४ को गुरूमा कलकत्ता फर्कनु भयो । बहाँ कलकत्ता (१०६)

पुग्नु भएको केही महिनापछिन (सन् १९१४ मा) प्रथम विश्वयुद्ध शुरू भएको थियो । जसको कारण श्रीलंका सरकारले भारत सरकारल ई पत्र पठाई १ वर्षको निमित धर्मपाललाई कलकत्तामा नजरवन्द गराई दियो, १ वर्ष सम्म अनागारिक धर्मपाल कलकत्ता शहरबाट व।हिरजान नपाउने भयो ।

यसबाट धर्मगालको मानसिक र शारिरीक स्थितीमा केही धक्का पर्न गएता पान यो नजरबन्दीकाल वहाँको निमित्त वरदान स्वरूप भएको मान्न सकिन्छ, यसै अवधिभित्र कलकत्ताको ''धर्म राजिक बिहार'' तयारभई उद्घाटन समेत सम्पन्न भएको थियो।

यस अवधिभित्र सन् १९१४ मा श्रीलंकामा बौद्ध-मुस्लिम दंगा भएको थियो । जुन दंगामा धर्मपालका भाई श्री एडमण्डलाई राज– द्रोहको मुकदमा लगाई आजीबन कारावासको सजाय दिएको थियो । एक सालभित्र जेलेमा श्री एडमण्डको निधन हन गयो ।

सन् १९२२ मा मात्र, बल्ल नजरबन्दीकाल समाप्त गरी अनागारिक धर्नपाललाई श्रीलका जाने अनुमती दियो। वहाँ श्रीलंका पुनास,थ दंगाको समय देखि बन्द भएको 'सिंहल-बौद्धया'' नामक पत्रिका पुन: प्रकाशन गर्नु भयो साथै अन्य विघटित कयौं संघ संस्थाहरूलाई ५नि पुनस्थापित गरि दिएको थियो।

अनागारिक धर्मपालको शुरूदेखिन इङ्गल ण्डमा "ब्रितिश महा-बोधि सोसाइटी" एउटा स्थापना गरी बुद्ध-धर्म प्रचार गर्नचाहेका थियो। अतः वहाँ सन् १९२५ को अगस्त महिनामा लण्डन पुग्नु भयो र २७ सितम्बर १९२५ को दिन "ब्रितिश महाबोधि स्रोसाइटी" को स्थापना गर्नु भयो।

इङ्गलैण्डबाट वहाँ पुनः अमेरिका प्रस्थान गर्नु भयो । अमेरिका

(9.3)

को शिकागो, क्यालिफोर्निया, सैन-फ्राक्सिस्को आदि ठाउँमा बुद्ध-धर्म धर्मः सम्बन्धी प्रवचन दिई सन् १९२६ को शुरूमा भारत फर्कनु भवो ।

सन् १९२६ को जून महिनादेखि अनागारिक धर्मपालले महाबोधि सोसाइटी कलकत्तामा पालि भाषाको शिक्षा दिलाउने प्रव-न्ध गनुं भयो । अध्ययन गर्नेहरूमा १० जवानको लिष्ट भएता पनि नियमानुसार आउने सिफंट - १० जना मात्र थिए । अतः वहाँले न्यायाधीण सर बाणुनोष मुकर्जीसित अनुरोध गरि कलकता विश्व-विद्यालयम पालिको अध्ययन-अध्यापन गराउने कार्य शुरू गरायो, जमको निमित बहाँले छात्रबृतिको पनि प्रबन्ध गरि दिनु भएको थियो ।

यसपश्चि वहाँ भी लंका जानु भयो । जहाँ ३ वर्ष सम्म ब्याधि दुःखमा रही सकेपछि मात्र बल्त वहाँ कुणसल हुनु भयो साथै ऱ्हदय रोग पनि भान्त भयो । तर पुनः केही महिनापछि वहाँ को कान्छा भाइ डाक्टर चार्ल्स अलविस हेवाविनारण टेन दुष नामा परि स्वगं-बास हुन गयो, जसले सन् १९२६ मा मारनाथको मूलगन्ध-कुटी विहारको विषयमा पुरातत्त्व विभागनित भएको विवादलाई, पुरातत्त्व विभागका निर्देशक सर जानमार्थललाई लक्षशिला सम्म गई भेट गरि विवाद साम्य गरि दिनु भएको थियो । वहाँको निधनले धर्मपाललाई पुनः हुदयमा चोट पऱ्यो ।

तैपनि अनागारिक धर्मपालले मानसिक र शारीरिक दुःख सहन्द सारनाथको मूलगन्धकुटी बिहारको निर्माण कार्य सन् १९२७ देखि प्रारम्भ गर्दे जानु भयो । सन् १९३१ मा यसको निर्माण कार्य पूर्ण भयो । ११ – १३ नवम्बर १९३१ सम्म देगविदेशका हजार्शे महानुभावहरूको उपस्थितिमा ''मूलगन्धकुटी विद्वार''को समुद्धाटन भएको थियो ।

तर एउटा अफशोशको कुरा ! यस उद्घाटन कार्यमा यस (१९०) विहारको प्रमुख दाता सेरी ऐलिजाबेथ फ'स्तरले आफ ते कीर्ति हेनं पाएन, वहाँ वर्ष दिन अगाडि नै २२ दिसम्बर १९३० को दिन ८६ चर्षको उमेरमा बस लोकबाट परलोक प्रस्थान गरि सकेकी थिइन् ।

अनागारिक धर्मपालले पनि आफ्नो जीबनको अन्तिम इच्छा अनुरूप १३ जुनाई १९३१ को दिन रेवत महास्वविरको आचार्यत्वमा श्रामणेर हुनु भएको थियो । यसको १८ महिनापछि ।६ जनवरी १९३३ को दिन वहाँ उपसम्पन्न हुनु भई ''भिक्षु देवमित्र धर्मपाल'' हुनु भएको थियो ।

यसको केही महिनापछि अप्रिलको दोश्रो हप्ता देखि वहाँ अत्य-धिक रूपमा बिरामी हुनु भयो । वहाँले दवादारूको पनि इन्कार (अस्बीकार) गर्नु भएको थियो । २९ अप्रिलको दिन विहान वहाँले केही बोल्नु भएको थियो । जुन बोलाईमा यी बाक्य पनि थिए-

"Let me die soon, let me be reborn twenty-five times to spread Lord Buddha's Dhamma'' अर्थ

''मलाई चाँडै मर्न देड, म बुद्धको धर्म प्रचःर-प्रसार गर्न २५ पटक जन्म लिन आ डने छ ।''

यो उद्गार ब्यक्त गर्नु भएको केही घण्टा पछि मध्यान्हको २ जजे आफ्नो नि भी सचिव एवं महाबोधि सोसाइटीका आजीवन प्रधान मन्त्री ब्रम्हचारी देवप्रिय वॉलिसिन्हा (सन् १९०४–१९६६) एवं भिक्षु संघ मन्मुख विश्व ना बुद्ध-धर्म पुनरूढारक हुनु भएका अनागा– रिक धर्मपाल वा देवमित्र धर्मपालले बोधिसत्त्व सरहको जीवन परित्याग गर्नु भयो । वहाँको अन्य एक अन्तिम इच्छा अनुरूप वहाँको दाइ संस्कार तथागतको पावन भूमि सारनायमा १ मईको दिन सम्पन्न भयो र वहाँको केही भष्म (अस्थि) अहिले सम्म पनि मूलगन्धकुटौ विहार को एक सानो स्तूपमा सुरक्षित गर्दे आइरहेका छन ।

### -सन्दर्भ-

स्वर्गीय देवमित्र धर्मगःल - बनारसीदास चतुर्वेदी
 'वर्मदूत', वर्ष ७, अङ्क ६

(सितम्बर १९४२)

२) अनागारिक धर्मपाल और वोट धर्मका पुनरूद्वार

- श्री श्यामाप्रसाद प्रदीप

- धर्मद्त', वर्ष २९, असू ७-द

(नवम्बर-दिसम्बर, १९६४)

३) जो न भूल सका -- भदन्स आनन्द कौशल्पायन -- हिन्दुस्तानी पब्लिकेशन्स शाहगज, इलाहाबाद-१९४८

भेपाल स्थविरबाद गुकथं व:गुख: - लाकौल बैकुण्ठ प्रसाद
 मालती लाकौत, महाबुढ, कान्तिपुर
 ने. स. १९०४ (1व. सं. २०४२)



# डा. पाँल ढाल्के (सन् १८६४-१९२८)

# १३. पाँला ढालके

APP. The service and a state of the

AND TO THE REPORT OF THE STREET FORMER (1991

यूरोपमा सबभन्दा बढी बुद्धधर्मको प्रवार प्रसार भए हो देश जमनलाई मानिन्छ । यसको खानकारण जर्मनवाट महान विचा-रक वा दार्शनिक णोपनहार (Schopenhauer) पछि लगत्त डा॰ ढाल्केको आगमनले बुद्धधर्मको प्रवार प्रसार तीन्नरूपमा हुन गएको हो । २० औं णताब्दीको णुरूमा न जर्मनमा बौद्ध साहित्य-द्वारा मात्र नभई बौद्ध जीवन (विनय पालन) द्वारा पनि जर्मन निवासीहरूलाई बुद्धधर्मको प्रश्नंसा गराउनेहरूमा डा॰ पौल ढाल्के न प्रमुख हुन आउँछ।

डा• ढाल्केको जन्म पाँलको रूपमा २५ जनवरी १८६५ को दिन पूर्ती जर्मन (प्रसिया) को "ओस्तेड रोड"नामक शहरमा भएको थियो।

वहांको विद्यार्थी जीवन सिर्फ देखावटीमात्र थियो, भनाइको अथ सिर्फ वहाँ शिक्षकहरूलाई सन्तुष्ट पान मात्र कक्षामा रहन्थे। त्यसपछि त वहाँ जहिले पनि आफ्नै निजी काममा लागिरहन्थे, त्यो काप हो – विभिन्त हिसिनका पत्थर, सिन्का, पंक्षी, फुल र भ्या– गुताहरू संकलन गर्नु। समोतसो गरी वहाँले १६ वर्षको उमेरमा स्कूल शिक्षा समा– प्त गरी डाक्टरी शिक्षाको अध्ययन शुरू गर्नुभयो । डाक्टरी शिक्षा-को अध्ययनमात अन्य शिक्षाधींहरू भन्दा बढ्दाँ निकैपरिश्रमी हुनु भयो।

डाक्टरी शिक्षा समाप्त गरिसके पछि वहां होमोप्याथिक चिकि त्यातफं लाग्नु भयो र थोरे समयमा नै वहांको प्रयोगहरू (Practice) अति नै मकल भयो । अनः ३३ वर्बको उमेरमा डा• डाल्के-ले आप गे डाक्ट ने कामले प्रशस्त धन - सम्पत्ति कमाउनु भयो । त्वमको उपयोग गर्ने चाहना लिई वहां विश्व - भ्रमण गर्ने आशयले जम'नबाट प्रस्वान गर्नुभयो । बहां मारत, जापान, इवाई, अमेरिका मात्र पुगेका थिए, अकस्मात आमाको अस्वस्थताको खवर पुग्नासाथ तुरून्त जम'न फर्कनु भयो । त्यसवेला सम्म डा॰ पांल ढाल्केलाई बुद्धधर्मको विषयमा केही पनि जानकारी भएको थिएन ।

No. and the

1 4. 9

आमाको पूर्ण स्वस्थतापछि अवकाग प्राप्त वरी फेरी डा॰ पांल ढाल्केले भ्रमणको निमित्त गुमारम्ज गर्नुभयो । यस पटकको यात्रामा वहाँ श्रील कामा पनि पुग्नुभयो । श्रील कामा वहांको सत्सङ्ग बौद्ध भिक्ष हरूस ग हुन गएको कारणले बहांले बुद्ध र बौद्ध साहित्य सम्त्रन्धी पगस्त ज्ञानआर्ज गर्नुभयो । त्रिभेषतः वहांले विद्योदय पश्विगका प्रधानावायं हिक्कडुबे सुमङ्गल महानायक महास्थविग्मित बुद्धम को णिक्षा हासिल गर्नुभएको बियो । त्यस्त वलाने धर्मा-नन्द नायक थेर भित पनि पालि - साहित्यको शिक्षा हासिल गर्नु-भएको बियो । वहांले स्थविरवाद बुद्धम मा बति दिल चस्पी राख्नु भयो कि वहां बौद्ध उपासकमात्र नभई बौद्ध भिक्षु न बल्ने चाहना गर्नुभयो, तर स्वास्थ्यको कारणले गर्दा प्रवजित (भिक्षु) हुने इच्छा पूर्ण हुन सकेन । नत्र जम नको पहिलो भिक्षु जानातिलोक (सन् १८७६-१९१७) नभइकन बहांन हुने थियो ।

(11¥)

वहाँले बर्मामा पनि इतमण गर्नु भएको थियो । त्यहाँ पनि त्रहाँको अपनो अध्ययन नारी थियो । वहाँले बुद्ध र बौद्ध स हित्य सम्बन्धी जनि पनि ज्ञान हासिल गर्नु भएको थियो, आफ्नो स्वतन्त्र अध्ययन तथा मनन गरी त्यसमा आफ्नो मौलिक छाप लगाई दर्जनौ प्रत्यहरू लेख्नु भयो । जमनभाषामा लेखिएका बहाँका ती अनेभौ प्रत्यहरू को अंग्रेजी अनुबाद भिक्षु णोलाचार (सन् १८७१-१९४१) ले गर्नु भएको थियो ।

पाँज ढाल्केले ग्रन्थहरूमात्र लेखनुभएन, अनेकौं पत्र-पतिका-इरूको पनि प्रकाशन गर्नुभएको थियो । वहाँले पाति बौद्ध साहित्यको अध्यनार्थ आठ पटक सम्न श्रील काको यात्रा गर्नु भएको थियो ।

अन्तमा, श्रील न बाट ए केंनु भइ बहोले सन् १९२४ मा वर्लिनको "' होनह उ'' (Fonhau) भन्ते स्थानमा एक बौढ़ गृह (Buddhistiches House) को निमाण गनु भयो। तात गृह हो मूल-ढारदेखि लिएर सिढी समेन अठ तल्ले र बाव्ह तल्ते गरी आर्यअष्टौ-गिहनागं र प्रतीत्रसमुत्याद (ढ द गांग = कार्यकारण मिद्धान्तको १२ अङ्ग) को अर्थमा बनाउनु भएको थियो।

बौद्ध - गृहको मूलद्ध र साँची (भोगाल प्रान्त. भारत) को क नात्मक पायाणद्वारको एक सानो नमूनाको रूपमा नै थियो। त्थमबौद्ध गृहमा रहनको साथे ध्यान गनको निभिन्न पनि १६, १७ वटा स-मामा कोठाहरूको पनि श्वन्ध थियो। जसको बीच मा एउटा हन (Hall) विहारको रूगना थियो, जहाँ महिनाको दुई पटक जर्भन तिवासीहरू बुद्ध धर्मको व.रेमा खलकल गदंथे।

देश विदेशवट अ एका बौद्ध इरूको निमित्त यस गृह अाथि-गृह वा धर्मशालावो रूपमा पनि उपयोग हुँदै आएको थियो । उदा--हरणको रूपमा सर् १९३२ मा भदल्ल आनन्द कौ गल्प यन धर्म

(19%)

प्रचाराथं इक्कलण्ड ज नुभएको वेला केही समयको निभिक्त जव नको पनि भ्रमण गनुं भएको थियो । जम नमा वहाँले त्यस बौढ गृहना एक वर्षावास (मन् १९३३) वित उनुभएको थियो । भदन्द्र आन-न्द कौ कल्यायनको जर्मन आगमन डा॰ ढाल्केको निधनको १ वर्ष पछि भएको थियो । वहाँको आतिथ्य पूर्ण रूपमा ढाल्के थरिवार (माता सहित डा॰ ढाल्केका तोने जना बहिनी इरू) से नै गनुं भएको थियो ।

यस्त भिक्षु राहुल सांकृत्वायन पनि इज्जूलैण्डमा केह्री महिना रहनु भएपछि पेग्सि (फून्स) जानुभएको थियो। पेरिसबाट वर्लिन पुगी त्यही फ्रोनहाउको ''बौढ गृह'' मा सन् १९३२ को डिसेम्बर महिनामा २ हप्ता ढाल्को परिवारको सम्मानित अतिथिको रूपमा रहनु भएको थियो। त्यसवेला त्यस ''बौढ गृह'' मा एक अन्य जापानी भिक्षु गनि बौड उर्म र संस्कृत साहित्य अध्ययत्को निमित्त आइरहनु भएको थियो, जसको नाम ''जुञ्जी सकाकीवारा'' गियो। जो पछि राहुल सांकृत्यायनको एक घनिष्ठ नित्र बन्न पुनेको थियो।

डा॰ पाँल ढाल्केले बनाउनु भएको त्यस बौढ गृह वा बौढ़-बिहारलाई पश्चिम (यूरोप) को निमित्त एक प्रमुख बौढ़ शिक्षणा-लयको रूप दिने डा॰ ढाल्केको चाहना थियो, अतः आफ्नो डाक्टरी कामदाट प्राप्त सबै रकम त्यस ''बौढ़ गृह''को निमित्त खच गनुं-हुन्थ्यो ।

बहौले उत्तरी सागर (डेनमार्क र इङ्गल ण्डको विचमा) को एउटा द्वीपमा पनि एउटा गृह निर्माण गनुं भएको थियो । त्यसलाई पनि ''बौढ - गृह''को रूपमा ल्याउने ब्रहौंको चाहना पूर्ण हुन नपा-उँदै २९ फ बरी १९२५ का दिन वहाँले सदाको निमित्त क्वास-प्रश्वासको कमनाई त्याग्नु भएको थियो ।

्र वहाँको अनेकौं ग्रन्थहरूमा '' बौद्ध प्रबन्ध **स**ंग्रह'', ''बौद्ध (१९६) धर्म र दिज्ञान'' एवं ''बौद्ध धर्म र मानवताको मानसिक जीवन**वा** त्यसको स्थान'' नामक ग्रन्थ वहाँको अन्तिम र अद्भूत ग्रन्थ मानि-एको छ ।

त्यस्त दींधनिकाव, मज्जििमनिकाव, धम्मपद, जातक, सुल– पिटकको माराँश र बुढाजीदनी आदिको पनि अनुवाद गरी जम नी -हरूको बौढिक क्षेत्रमा पनि हलचल ल्याइदिनु भएको थियो ।

यमप्रकार डा॰ पाँल ढाल्के चिन्तन र मननमा जोपनहार र कार्यक्षेत्रमा जम'नको अनागारिक धर्मपाल हन्हन्छ ।

#### सन्दर्भ

| ٩) | विश्वय् बुद्धधमं ( +ाग - ४) - भिक्षु सुदर्शन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | - जन्द्रवीरसिंह कंसाकार, बु. सं. २४१०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| २) | जो न भूल सका - भदन्त आनन्द कौ शल्यायन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|    | - हिन्दुस्तानी पल्लिकेशन्स, शाहगंज,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|    | इलाहाबाद, सन् १९४८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ३) | मेरी यूरोप यात्रा - राहुल साँकृत्यायन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|    | - किताब महल, इलाहाबाद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|    | सन् १९४५ (व्दितीय संस्करण)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|    | आनन्द भूमि - वर्ष १८, अंक १९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|    | The second s |

## १४. लु० धर्मानन्द महास्यविर

नेपालमा बुद्ध-धर्म पुनरूत्थान गर्नमा जति वोगदान कुर्णानगर-स्थित ऊ. बन्द्रमणि महास्थविर (सन् १८७६--१९७२) को छ, त्यति नै योगदान मारतमा बुद्ध-धर्म पुनरूत्थान गर्नेता श्री लकाका एक नायकपाद खु. धम्मानन्द महास्थविरको रहेको छ ।

वहाँको जन्म १३ सेप्टेम्बर १८६९ को दिन श्रीलङ्काको 'लुणु-पोकुने' नामक एक गाड**ँमा भएको हो । वहाँ**को प्रारम्भिक शिक्षा इगाई स्कूलमा भएको बियो । मौभाग्यको कुरा हो, अनागारिक धर्म पाल (सन् १८६४-१९३३) जस्त बहाँ पनि ईगाई मतमा रहनु भएन ।

त्यसवेला श्रीलङ्कामा मोहिस्तुवत्ते गुणानग्द' नामका एक विद्वान भिक्षु यिए । बहाँबाट एक दिन बुढको धर्म सेनापति सारिपुत्र महास्थावरको प्रवज्या बारेमा डपदेश दिनु भएको वियो । जुन डपदेश सुनी लु० धम्मानन्द हुने त्यस बालकले जसरी भए पनि माता पिताको अनुमति लिइ प्रब्रजित हुने विचार गरे ।

वहाँको इच्छानुसार वहाँलाई माबङ गुणरतन महास्थविरले प्रबज्या गर्नु भयो र बहाँलाई नयाँ नाम '' लुणुगोकुने रतनपास'' र स्नु भयो ।

#### (19=)

प्रव्रजित भएपछि वहाँको शिक्षा त्यहि विद्यालङ्कार परिवेणमा भयो, जहाँको वहाँ भावी प्रिन्सिपल (प्रधानाचार्य) थिए । वहाँको शिक्षा धर्म कीर्ति श्री धर्मारामबाट भएको शियो । लु० रतनपाललाई धाम कीर्ति श्री धर्मारामका गुरू रतमलाने धम्मालोक महास्थ्विरले फेरी प्रव्रज्या दिई आफ्नो तर्फबाट 'लु० धम्मानन्द' नाम राख्नु भयो ।

य ही रतमलाने धम्मालोक महास्थविर नै विद्यालङ्कार परिवे-णका संस्थापक थिए। त्यस परिवेण सन् १८७१ मा स्थापना गरेको थियो। यस परिवेणले सन् १९१९ मा विश्वविद्यालयको रूप लियो, जसको उद्घाटन १७ जून १९१९ को दिन भारतका तत्कालिन राष्ट्रपति डा० राजेन्द्र प्रसादले गर्नुभएको थियो।

सन् १९१८ मा धर्म कीर्ति श्री धर्मारामको देहावसात भएको कारणले त्यही वर्ग देखि नै लु• धर्मानन्द नै विद्यालङ्कार परिवेणका प्रिन्सिपल हुनु भनो । त्यमको ठिक १० वर्ष पछि, १० फरवरी १९२८ का दिन 'भदन्त आनन्द कौ गल्यायन' नै वहाँको हातवाट प्रब्रजित हुने पहिलो भारनीय व्यक्ति थियो ।

वास्तवमा सबभन्दा पहिले लु. धम्मानन्दको स्नेह तथा आश्रय पाउने भारतीय व्यक्ति 'रामोदर साधु' थिए। रामोदर साधु सँस्कृत प्रोफे सरको रूपमा १६ मे १९२७ को दिन श्रीलङ्का पुग्नु भएको थियो त ४ जनवरी १९२५ को दिन रामोदर साधुको निम्तोबाट भदन्त आनन्द कौगल्यायन हने 'विश्वनाथ साधु' पनि श्रीलङ्का पुग्नु भएको थियो।

रामोदर साधुले श्रीलङ्कामा डेढ वर्ष रही सारा त्रिपिटक अध्य-या गर्नु भयो र वहाँले ३ सेप्टेम्बर १९२५ को दिन ''त्रिपिटकाघाय'' उगःधि प्राप्त गर्नु भयो । बौद्ध ग्रन्थको छद्धार गर्न वहाँ तिब्दन जःने लक्ष्यमा थिए । त्यसकारण बहाँले पछि मात्र प्रबृजित हुन बिचार गरे । १ दिसम्बर १९२५ को दिन बहाँबे तिब्बतको निमित्त श्री-

(993)

लङ्काबाट भारत आउनु भयो । नेपालको बाटो गरी वहाँ तिब्बत पुग्नु भई ''सवा वर्ष'' बिताउनु भयो । तिब्बतवाट फर्क्नेस्ता वहाँले त्यहाँको त्रिपिटकको रूपमा मानिएको कंजूर तॅजूरका साथ अवेकौं ग्रन्थ, चित्रपटहरू ल्याएका थिए । वहाँ २० जून १९३० को दिन श्रीलङ्का पुग्नु भयो र २२ जूनको दिन गुरूबर लु. घर्मानन्दको हातवाट प्रब्रजित हुनु भयो र २२ जूनको दिन गुरूबर लु. घर्मानन्दको हातवाट प्रब्रजित हुनु भयो । नाम वहाँले नै रामोदरको – राहुल, साधुको – सांकुत्यायन चुन्नुभयो । २० जुलाई १९३० को दिन उपसम्पन्न भई बहाँ ''भिञ्चु राहुल सांकुत्यायन'' हुनु भयो ।

ų,

Section of the sectio

बहाँहरू पछि भिक्छुत्रयीका तेश्रो प्रतिभाशाली व्यक्ति हुनुहुन्छ -भिक्षु जगदीश काश्यव ।

वहाँको जन्म सन् १९०८ मा बिहार प्रान्तको रांचीमा भएको थियो । बहाँले माता – पिताको तर्फबाट पाएको नाम हो – जगदीश नारायण । जगदीश नारायणले मेंट्रिक सम्मको शिक्षा रांचीमा न प्राप्त गरेको थियो । रांचीको पढाइ समाप्त गरि वहाँ पटना आउनु भयो र त्यहाँ वौ• ए॰ उत्तिर्ण गर्नु भयो । पटनाको शिक्षा पछि बहाँ बाराणसीको काशी हिन्दू विश्वविद्यालयमा आई सन् १९३१ मा दर्शन शास्त्रमा एम॰ ए॰ गर्नु भयो । त्यसपछि वहाँ बैद्यनावधामको गुरू कुलमा जानु भयो, बहाँ गुरू कुलको प्रिन्सिपल हुनु भयो । जग– दीश नारायणले गुरू कुलमा रहि हिन्दू-धर्मको अध्ययन तीव्र गर्दे लगे । अध्यापन कार्यको साधसार्थ बहाँने संस्कृतमा थनि एम० ए॰ गर्नु भयो ।

एक दिनको कुरा हो, गुरूकुलकै एक ब्राह्मण शिक्षकने एउटा कुकूरलाई सम्बोधन गर्दे बोलाएको थियो--आउनुस् ! पण्डित कुकूरजी आउनुस् !

यो सबज त्यस ब्राह्मण शिक्षकने प्रधानाचायं जगदीश नाराय-णको अगाडि बोलेको थियो । यसचारः बहाँको मनमा बडो ठेस .

(93.)



### **लु० धर्मानन्द महास्थविर** ( सन् १८६९ - १९४४ )

लाग्यो । किनकि समाज सुधारको दृष्टिकोणबाट आयं समाजवाट प्रभावित भई स्वाप्तना गरेको त्यस गुरू कुल थियो । त्यहाँ जुनसुकै शिक्षित ब्वक्तित्व ई पनि समानताको आधारमा ''पण्डित'' भनी एक आपसमा सम्बोधन गर्दथे- यो कुरा त्यस ब्रह्मण जिक्षकलाई वित्त नबुळेको रहेछ ।

अब जगदी ग नारायणलाई पनि गुरू कूल हो हिन्दू गिक्षाबाट चित्तबुळेत । बहाँलाई अनावास बुद्धको त्यस वचनलाई बाद दिलायो, जुत वचन ''बसल सूत्र'' अर्न्तगत पदंछ-त्यो वचन हो- ''न जच्चा बसलो होति, न जच्चा होति ब्राह्मणो'' अर्थ-जन्मले न चण्डाल हुन्छ न ब्राह्मण नै ।

जातिबादको बिरूद चलेको धमं सिर्फ बुढ धमं मात्र छ भने जस्नो वहाँलाई लाग्यो तसयं वहाले बुढ धर्मको अध्ययन गर्ने ीत्र इच्छा प्रकट गरी संस्कृतबाट एक पत्र विद्यालङ्कार परिवेगका प्रधान-चार्यलाई पठाउनु भयो । काणी हिन्दू बिश्वविद्यालयमा पढिरहेनो वेला विद्यालङ्कार परिवेगको परिचयको साथै ठेगाना बहाँलाई राम्ररी याद थियो ।

बहाँको पत्र विद्यालङ्कार पश्विंगमा त्यस दिन पुगेको थियो, जुन दिन भारतकै दुईजना विद्वान भिक्षु (राहुल साँकृत्यायन र आनन्द कौ गल्यायन) लण्डनमा धर्म प्रचार गनंको निमित बन्दरगाहमा जान कारमा बसिसकेको थियो। त्यसंवेला प्रधानावार्य लु० धम्मानन्दने त्यो पत्र आनन्द कौ शल्यायनलाई देखाउनु भयो। बहाँने तत्काल छोटो प्रत्युतर पनि लेखनु भयो कि हामी दुईजना भारतीय भिक्षु लण्डन जाँदेखों। त्यहाँ पुगेपछि पत्रव्यब्हार गर्नेछों। त्यो दिन थियो - ५ जुलाई १९३२।

आफ्नो पत्रको जवाफ एक भारतीय भिक्षुबाट न प्राप्त भएको

(171)

कारणले जगदीश नारायण बेहद खुशी हुनु भयो । उहाँने अपनो तिज्ञासा पत्र ब्यवहारद्वारा बढाउँदै लगे ।

यसै बीच भिक्षु राहुल मॉक्टरयायन यूरोप-यात्रा पूरा गर्नु भई श्रील काबाट ३० जनवरी १९३३ को दिन मारत आउनु भयो । वहां पटनामा आउनु भई पुरातत्त्व तथा इतिहास विशेषज्ञ काणी प्रसाद जायसवाल कहां रहनु भएको थियो । वहां आउनु भएको षाहा पाउ-नासाथ जगदीश नारायण वहांनाई भेट्न जानु भयो र बुद्ध धर्म सम्बन्धी अनेक कुराको ज्ञान प्राप्त गर्नु भयो । यसबाट पनि सन्तुष्ट नभएर वहां स्वयं सन् १९३४ वा श्रील का पुग्नुभयो ।

भील काको विद्याल क्यार परिवेगका प्रिन्मिपल लु० धम्मानन्द महास्वविर के हातबाट सम् १९३४ मा बहाः अजित हुनुभयो । नाम वहाँको जगदीग काश्यप् रहन गयो ।

भिक्षु जगदीझ काश्यप पश्चि गुरूवर लुझ् धम्मानन्दको शिष्य हुने मौका श्री बैद्यनाथ मिश्रले पाए, वहाँ पखि आएर हिन्दीका प्रसिद्ध जनवादी कवि हुन गए ।

बहाँको जन्म भारतको विहार प्रान्तको दरभङ्गामा मन् १९११ को जून महिनामा भएको हो। बहाँको प्रारम्भिक शिक्षा मस्कृत पाठवालामा भएको थियो। पछि फेरि संस्कृत वाङ्यय के नागि बार बर्ष काशीमा र एवा बर्ष केलकत्तामा अध्ययन गर्नु भयो। वहाँ "साहित्व शास्त्राचार्य" सम्मन पनि हुनु भयो।

वहाँ बाल्यकालदेखिनै जातपातको बास्ता गर्दैनथे त्वसैले होला - वहाँले बुद्ध-धर्ममा दिलपस्पी लिनु मएको । दिनपस्पी मात्र होइन, बौद्ध - साहित्यको अध्ययन गर्न वहाँ पनि श्रीलङ्का जानु भयो – १९३६ मा । त्यही सालमा बहाँसे पनि विद्यालङ्कार

(122)

परिवेगबाटै लु० धन्मातन्दको तर्फबाट 'नागार्जुन' नाम ग्रहण गरी प्रवनित हुनु भयो । मन् १९३६ मा वहाँ श्रीलक्ट्रावाट भारत आउनु भयो । यही सालमा विद्वार सरकारको तर्फबाट तिब्बतमा बौद्ध-ग्रन्थको अनुसन्धान गर्न राहुन साँकृत्यायन चौथो पटक ल्हासा जाँदै थिए । यसपटक अनुसन्धान कार्दकर्ताहरूको एक टोली नै थिए-जून टोलीना भिक्षु नागार्जुन पनि थिए ।

नागाजु'न जस्तै सुमन बात्स्यायन पनि भारतका विद्धान भिक्षु थिए । वहाँ पनि विद्यालङ्कार परिवेणका प्रधानाचार्यं लु० धर्मा-नन्द महास्थविरको आचार्यत्वमा प्रब्रजित भई वहाँकै छत्रछायाँमा रही पालि – साहित्य अध्ययन गर्नु भएको थियो ।

अध्ययन पश्वात वहाँ तारताथमा आई बुद्ध-धर्म प्रचारायं विशेष टेवाको रूपमा "धर्म-दूत" मासिक पत्रिका, जुन बु० सं• २४७२ (ई० सं० १९३४), बैंशाख पूर्णिमा देखि "महावोधि-सभा" बाट प्रकाणित हुन्दै आएको थियो, त्यस्को सम्पादक हुनु भई "धर्म-दत" को सेवा गनु भएको थियो ।

वहाँ सन् १९४१ - ४२ दुई वर्ष (वर्ष - ६, अंक १, -वर्ष ७, अंक - ४) सम्म 'धमंदूत'' को सम्पादक हुनु भएको थियो ।

भिक्षु सुमन वात्स्यायनले आफ्नो प्रव्रजित कालमा, बेपालमा राणा शासनले नेपाल भाषा र साहित्यलाई दमन गरिरहेको बेला, नेपाल भाषा प्रेमीपाठकहरूलाई हिताथं २ वटा किताब लेख्नु भइ भिक्षु पहा प्रज्ञा, कालिम्पोङ्गवाट अनुवाद गर्न लवाएको थियो। ती कितावहरू "बहाबोधि सभा, सारनाथ" बाट महाबोधि सभा – नेवारी ग्रन्थमाला पुष्प १ र २ को रूपमा प्रकाशित भएको थियो। ती किताबहरूमा पहिलो "पूजा – विधि" - बु॰ सं० २४६४, वैशाख पूर्णिमाको दिन र दोश्रो " जील वो में त्री भाषना" बु॰ सं २४६४ आषाढ पूर्णिमाको दिन प्रकाशित भएको थियो।

(973)

विद्यालङ्कार परिवेणका प्रधानाचार्य लुणुपोक्कने धम्मानन्द महास्थतिरनाई याद गर्नेहरूमा केही नेपाली मिक्षुहरू पनि थिए। जस्मा भिक्षु अनिरूद र भिक्षु महानाम प्रमुख थिए।

#### দিধু মনিহত :-

भिक्षु हुनु एक वर्ष अगाडि बन् १९२९ मा रामोदर साधु विब्वत यात्रा गर्न शिवरात्रीको समयमा नेपाल आई बौढ़ााथ र किन्दोलमा गरी एक महीना गुप्तवास (अज्ञातवास) को रूपमा रहनु भएको वियो ।

- - States

A service of the serv

1

त्यमबेला भिक्षु भम्मालोक हुने दशरत्न साहु घरबार देखि ' रक्त भई आक्नो जेठो खोरा गजरत्ननाई साथ निई सन् १९२४ 'तर देखि स्वयम्भूको अगाडि किन्दोल विद्वारमा रहन जानु भएको पियो। त्यहाँ बहाँको काम अल्ट सहश्चिका, प्रज्ञा पारमिता आदि पाठ गर्नुका साथै 'न्यूनज्ञत' मा पनि रहने गर्दथे।

यहि किन्दोल विद्वारमा पहिलो पटक साहु दणरत्नको रामोदर स्वामौसग भेट हुन गएको थियो । वहलि रामोदर स्वामीको ह्लासा ज ने लज्जनो खुनस्न जानकारी प्राप्त भएपचि वाफू ने बकेसम्मको रामोदर साधुनई बहुयोग दिरका थिए । बौद्धमा रहन असजिलो, अमिल्दो भएकोले रामोदर साधुलाई किन्दोल के एक गुप्त स्थानमा राखनु भएको थियो । दिनको सिफं दुई पटक विहान र बेलुका जाना पुन्बाउन गजरत्न जान्ये । यसरी रामोदर साधु १४ -२० दिन जति एक घरमा गुप्त रूपमा पनि रहे । त्यतिको बीचमा न गजरत्न । पछि अनिइन्द्र) लाई श्री नङ्कामा पढन जान जे जति सत्लाह दिनु पर्ने हो रामोदर साधुने दिई सकेका थिए ।

काठमाण्डीमा वसिरहन असजिलो भएको कारणले दशरत्न साहुले वहाँलाई 'हेलम्बू' सम्म छोडेर आउनु भएको थियो ।

(114)

केही महिनापछि बाबुर छोरा दुबै ब्यापारको निमित्त कल− कताज नुभगे र गतरत्तलाई कलकत्तामा आफ्नो मामा कहाँ छाडी दणरता साह मात्र आसामवा जानुभयो ।

बहाँ आसामबाट फर्क नु भएपछि केही दिन मात्र रही गजरत्त लाई श्रीलङ्का जान आवश्यक बाटो खर्च दिई नेपालमा आडनु भयो । नेपालमा वहाँ सिकिस्त विरामी हुनुभयो ।

उता कलकतामा श्रीलङ्काका घरणकर नामक एक भिक्षु सित ग जरत्नको सम्पर्क हुन गएको थियो । वहाँका साथै गजरत्त श्रीलङ्का जानु भयो । वहाँको बिहारमा ६-७ महीना जति रही श्रीलङ्काको भाषा सिक्तु भयो ।

एक दिन भदन्त आनन्द को सल्यायन भिक्षु शरणङ्कारको बिहारमा धर्नोपदेग दिन आउनु हुँदा, बहाँले गजरत्नलाई देखी सोधपुछ गरि हाले । गजरत्नको बारेमा रामोदर साधुले भदन्त आनन्द को गल्यायनलाई धेरैं पत्र पठाई सकेका थिए । त्यसकारण त्यस दिन गजरतालाई देख्नासाथ वहाँने आफू रहने स्थान बिद्यालङ्कार परिवेगमा लगे हाले ।

यसरी गजरत्न विद्याल क्यार परिवेणमा पुग्नुभयो । वहाँ पुगेको केही दिनपछि गुरूवर धम्पानन्दले वहाँलाई श्रामणेर दीक्षा दिनु भयो र नाम वहाँको ''अनिरूढ़'' राख्नु भयो । यो सन् १९२९ को कुरा हो ।

#### मिक्ष महानाम :-

भिक्षु अनिरूद्ध श्रीलड्का जामु भएको ठण्डै एक वर्ष पछि वहाँले आफ्नो भाई त्रिरत्नलाई पनि आफ्नै बाटोमा लगाउन पाए वेग

(12%)

होला भन्ने आशाले पिता दगरतल ई निक पत्र पठाएको रहेछ । साहु दगरत्नलाई पनि त्यस्तै लागेको कारणले वहांले त्रिरत्नको साथै मोहन रत्न भने एक अन्य केटोलाई पनि साथै लिएर सन् १९३० ना श्रीलङ्का पुग्नु भयो । बहांहरू तिन जनालाई जहाजमा काम गन एक सज्जन व्यक्तिले कलकत्ता देखि विद्यालङ्कार परिवेण (श्रीतंका) सम्म बडो सुविस्तासाथ पुऱ्याएका विष्ट । श्रीलङ्कामा करिव एक महिना जति घुम-फिर गरिसंकेपछि त्रिरत्न र मोहन रत्न दुखै अनिरूद्ध भन्तेलाई जिम्मा दिई साहु दशरत्न कलकत्ता पकंनू भवो ।

÷

A PART

पछि आएर, यी दुई मध्ये भिक्षु अनिरूढको भाइ नेपालम फर्कनु भयो र मोहन रत्न मात्रै सन् १९३० को दिसम्बर महिनामा दिद्यान क्रूरके नाय त्वाइ धन्नानन्दको हातवाट 'महानाम'' नामबाट प्रक्रजित हुनु अयो । बहाँ ३ वर्ष जति बिद्याल कारमा रहि फेरि सध्ययनको निम्ति ''मातर'' मा जानु भयो ।

स्मरणिय छ, पछि भिक्षु धम्मालोक हुने दशरत्न साहु श्रीलंका बाट फर्कंन लागेको वेला सिफं पूजा गनंको लागि भए पनि नेपा-लमा दुनंभ चीन भएको कारणले अध्य परिष्कार एक जोर मागी त्याएका थिए । ती अध्य परिष्कार भेट दिनु भएका व्यक्ति पनि बही पूज्य नायक गुरू धर्मानन्द महास्यविरज्यू ने हुनुहुन्छ ।

यसरी आफ्नो जीवनको उत्तराढंकाल (सन् १९२७) देखि भारत तथा नेपालका अनेक व्यक्तिहरूलाई बौद्ध साहित्य अध्ययन, अध्यापन गराउने मौका दिई सबैको कृपा पात्र बनी, बाल – बृढ, साक्षर - निरक्षर सबैको लागि समान भाव राख्नु हुने वहाँ लु० धम्मा नन्द महास्यविर सन् १९४५ मा यो ससारलाई छोडेर जानु भयो।

वहांको विद्वताको वारेमा भदन्त आनन्द कौणल्यायन भन्नुहुन्छ-' दे अपने ममयके प लि भाषा और व्याकरण के असामान्य पण्डित

(१२६)

थे । उन्हे संस्कृतका भी अच्छा ज्ञान था। अनेक प्रत्थों का उन्होने सम्पादन किया है और "मोग्गल्लायन पालि ब्याकरण" परम्परा का तो एक प्रकार से उढार ही। जिस समय भी कोई विद्यार्थी पास न होता वह तुरन्त अपने अन्दर के कमरे में खुनी हुई कितावों के वीच जा बैठते।

वें सिंहल के वडे ही लोकप्रिय उपदेशक थे । किस समय क्या बात करनी चाहिए – इस गुण में तो कोई उनका मुकावला कर ही न सकता था। "

वहाँको कोमल ह्रदयताको बारेमा महापण्डित राहुल साँकृ-त्यायन भन्नु हुन्छ - ''सत्याग्रह की खवर सुनकर मैंने लङ्कासे भारत आनेके बारे मे आज्ञाँ माँगी तो वह फूट-फूट कर रो पडे। जव तिब्बतके लिये लङ्का से प्रस्थान करने लगा, तो उनकी आँखों में छव छत आँसु वहने लगे थे। कितना वात्सल्य श्री धम्मानन्द महास्यविर नायकपादका मेरे ऊत्ररथा।''

#### सन्दर्भ

- १) जो न भूल तका भदन्त आतन्द कौ गल्यायन
   हिन्दुस्तानी पब्लिकेणन, इलाहावादे १९४६
- २) श्री लङ्खा भदन्त आनन्द कौशल्यायन

- राजपाल एण्ड सन्स, दिल्ली - १९८१

३) बौध्द विभूतियाँ - भिक्षु धर्म रक्षित

- मनोरन्जन पुस्तकालय, बनारस - १९४४

(120)

४)ः राहुन मौकृत्दायन – भदन्त आनन्द कौशल्यायन – पिपुल पब्लिसिङ्ग, दिल्ली – १९७९

४) नागाजु\*न – डा० प्रश्नाकर माववे – राजवाल एण्ड सन्स, दिल्ली – १९५२

६) महाचीन यात्रा — विक्षु धम्मालोक स्थविर - धर्मोदय सन्ना, कालिम्मोङ्ग — १९४०

अ) जिनका मै कृतज्ञ - राहुल सौकृत्यायन
 - किताब महन, इलाहाबाद - १९४७

('धमँकीति', व्ये-७, ३९९९९ २२२)

(174)

#### - परिशिष्ट -

## दोपंकर विहारको विषयमा

यद पुस्तकमा पहिलो जीवर्न को रूपमा प्रस्तुत भएको द पकर श्वी ज्ञान' को संक्षिप्त जीवनी भक्तपुरको क्वाठण्डौ टोल देवननी स्थित प्रसिद्ध दीपंकर विहारको विषयलाई केन्द्रित गरि लेखिए-को हैं।

यस बिहारलाई बुद्ध-धमंको पतनको युग (१३ औं – १९ औं गताब्दी – ७०० वर्ष सम्म) पछि आधुनिक युगमा आएर 'दोपकर श्री ज्ञान' को स्मृति स्वरूप बनाइराखेकोमा अज्ञानतावण भ्रम उत्पन्न हुन गई 'आदिबुद्ध दीपंकर तथागत' को स्मृति स्वरूप बनिएको सम्की बहाक स्मृतिना आज सम्म पूजा – सत्कार गर्दे आइरहेको दोखन्छ।

मेरो यस विचार धाराको पुष्ट्य ई यो विभिन्न प्रमाण (तर्क) हरूबाट स्पष्ट हुन आउन्छ-

1) यम बिहारको नाम 'दीनकर बिहार' राखिएको छ ।

२) यस बिहार माथि राखिए हा अब्ट मिद्धा (सरह्रपा, णवरपा, जुइपा, दारिकपा, बज्जवण्टापा, जालण्घरपा, कण्ह्रपा · शान्तिपा)

(923)

हरूको प्रतिमा आदि बुद्ध दीपंकर तथागत सित सम्बद्धित कहा-पुरूयहरू होइनन, वहाँहरू त दीपंकर श्री ज्ञानसित सम्बद्धित महापुरूषहरू हुन् ।

- ३) यहांका बुढा-पाकाहरू दीपंकर ल्हासाबाट आडनु भएको कुरा-लाई सहषं स्वीकार गर्दे (मान्दी) आएका छन्. कुरा सांचो हो तर उल्टो हुन गयो । दीषंकर (श्री ज्ञान-विबिदिए) ल्हासा-बाट आउनु भएको होइत, नेषालको वाटोगरि ल्हासा जानु भएका बिए । नेवारहरूको शब्दमा 'वह्य - वाह्य' तुराते फरक हुन्सक्ने सब्द हुन् ।
- ४) 'दौर्षकर विद्वार'- बजावार्यहरूको बिबमा अवस्थित छ । स्मर-णीय छ - 'दीर्षकर' -महान बजुयानी आ चाबूं शिए साथ अण्ट सिद्धाहरू प्रनि बजुयानी युग (सन् ५००-१२००) का धुरम्धर बजुाचार्यहरू थिए । वहाँहरूले ने बजुयानबाई वेजोड स्पमा प्रचार-प्रसार गरेका थिए ।
- ४) श्री सम्यक रत्न बजाबायं (हाल भिक्षु सम्यक ज्योति) ज्यूले लेख्नु भएको " ख्वप दे वहाबहीया सक्षिप्त परिषय " मा ने० स॰ ९८ मालमा दीपंकरको निमित्त जग्गा--जमिन राखिए-को, कुरा उल्लेख गर्नु भएको छ । त्यो माल ने॰ स॰ ९८ को रूपमा नभई वि॰ सं० १०९८ को रूपमा सेखिएको हुनु पर्छ । जस्तो आजकल प्रायः हामीहरू पनि २०४९ लाई ४९ मात्र र १९९२ लाई ९२ मात्र पनि लेख्ने गर्दछौं। वि॰ सं० १०९८ हुन्दासेरि सन् १०४१ हुन आउन्छ । सन् १०४१ ती साल थियो, जुन साल भर नेपाल नरेगको अनुरोधमा दीपंकर श्री जान नेपाल प्रवास गर्नु भएको थियो ।
- ६) दीर्पकर श्रीज्ञान भारतबाट नेपाल हुन्दै तिब्बतमा बुद्ध-धर्म पुन-रूद्धार गर्न जानु भएको थियो, अतः बहाको प्रसिद्धि तिब्बत

(930)

लगायत चदाख, सिक्किम, भूटान आदि ठाउँहरूमा पनि सुवि-खगत वियो । वहाँको स्मृति स्वरूप अनिएको यस दीपंकर गिहारमा ती देशका लामा एवं बासिन्दाहरू दीपंकर श्री ज्ञानको मूर्ति दर्शन गनं वर्धेनि अतूत रूपमा आउने कुरा सबैलाई अवगत भएकै कुरा हो ।

यी बिभिन्न तकं (प्रमाण) हरूको अलावा यो पनि स्मर णीय छ कि जसरी हामील।ई 'दीपंकर' नामबाट आदिबुद्ध दीपकर तथागतको स्मरण हुन आउंन्छ, त्यहि स्मरण स्वरूप नै नालन्दाका अ चार्य वोविभद्रले पनि राजकुमार चन्द्रगर्भलाई आमणेर गर्नुभएको बेला 'दीपकर' नाम राख्नु भएको थियो। 'श्री ज्ञान' जोडनुको मतलव श्रामणेर पछि पंडित हुने आणयले राखिएको थियो। यसरी राजकुमार चन्द्रगर्भको नाम 'दीपंकर श्रीज्ञान' हुन गएको थियो।

यसरी 'दीपंतर श्रीज्ञान' को स्मृति स्वरूप बनिएको त्यस दीपंतर विहार २० सौं गताब्दी (वतंमान युग) मा आएर सिर्फ दीपंत्तर (तथा-गत) नामले भ्रम उत्पन्त हुन गई अर्थंको अनथं हुन्दै आइरहे हो छ ।

अग्य एक अज्ञानना एव हास्यास्पद कुरा ! भक्तपुरमा वर्षको दुई पटर श्वावग क्रष्ण पञ तियोदशी र माघे सकाग्ति (पञ्च-दान)को दिन सूत्र दीपकर लगायन अन्य ४ ठाउँहरू (ठौरवही, चतुं प्रम्ह विहार, धथूवही, र कुटुवही)मा अवस्थित दीपकर का सूनिहरू वाहिर प्रदर्शन हुने गदछन् ।

त्यसवेला ५ जनाको कमलाई देखि यहाँका प्रायः जसो हिन्दू एव अबुछ बौद्धहरू समेग तिनौहरूलाई पाँच पाण्डव (युधिष्यिर, भीमसेन, अर्जुन, नहकुल र सहदेव) को रूपमा

#### (939)

सम्ळी पूजा गर्ने गर्दखन्ः। वो तिर्नेहरूको ठूनो अज्ञानता थियो ।

माथि उल्लेखित 'दीपंकर' विषयको मेरो दृष्टिकोग सिफ विचारक (दिमागले काम गर्ने) हुरूको लागि मात्र प्रस्तुत गरे--को हुँ। यस विषयना अन्य केही कुरा ऐतिहासिक तथ्य अनुरूप (किवदन्ति अनुरूप होइन) प्राप्त भएमा जो सुकैले पनि, सम्यक रत्न बज्जाचार्यज्यूले अनुरोध गर्नु भए जस्तै ('ख़वष दे बहावहीया संक्षिप्त परिचय'मा) आफुले पनि त्यस्तै प्रकाशित गरि दिनु हुन अनुरोध गर्दछु।

यस विषयमा विज्ञासा राखदै गएमा आ-आपनो प्रतिष्ठा बढ्दै जान्ने सिवाय घट्दै जाने त कुरै छैन । होइन त ?

### रत्न सुन्दर शाक्य

थालाछें, (नागपोखरी) भक्तपुर - ४

- सन्दर्भ -

भ्रेजीत से वर्तमान – महापंडित राहुल सांक्रत्यायन
 - विद्या मन्दिर प्रे न लिमिटेड, वाराणसी-- १९४६

२) पुरातत्त्व निबन्धावली – महापंडित राहुल सांक्रत्यायन – किताब महल, इलाहाबाद-१९५५

 भारतीय इतिहासका उन्मोसन – पडित जयबन्द्र विद्यालकार – हिन्दी भवन, इलाहाब द– १९४६

(932)

- ४) बौद्ध जगतका स्मरणीय व्यक्तिहरू (प्रथम भाग)
- ३) बाबा साहेव डा० म्राम्वेडकर
- २) भिक्षु धर्मालोक महास्थविर
- १) नेपालको इतिहासमा कलंकित घटना

## लेखकको प्रकाशित पुस्तकहरू

- ४) बौद्ध जगतका स्मरणीय व्यक्तिहरू (प्रथम भाग)
- ४) बुद्ध धर्मको सार संक्षेप
- ३) थेरी गाथा
- २) सूत्त निपात (प्रथम भाग)
- १) बुद्ध शत्तकम

### जीवरत्न ग्रन्थमाला