

Downloaded from http://dhamma.digital

प्रकाशक : सानुरत्न स्थापित ज्याठा, काठमाडौं

प्रथम संस्करण: ३०००

बिकम सम्बत् : २०४८ नेपाल सम्बत् : १११२ ईस्वी सम्बत् : १६६२

(सर्वाधिकार लैखकमा सुरक्षित)

मुद्रकः-नेपाल प्रेस शुक्रपथ, काठमाडौँ । फोनः २२ १० ३२

# बुद्ध र बुद्धपछि

(बुद्ध-धर्मको उत्पत्ति र विकास)

DAYS I DON DIT

#### प्रकाश बज्जाचार्य



#### श्री भीमरत्न स्थापित

जन्म : १०१० सिल्लागा १२

मृत्यु : १०७८ थिलाध्व ७

#### श्रीमती हेरामाया स्थापित

जन्म : १०१२ दिल्लाध्व ७

मृत्यु: १०८८ सिल्लागा १३

दिवंगत पिता भीमरत्न र माता हेरामाया स्थापितको पुण्य–स्मृतिमा धर्मदान ।

> सानुरत्न स्थापित ज्याठा, छुस्याबहा

### भूमिका

कुर बेखा ने. क, पा. (एमाले) से राष्ट्रिय सभाको सदस्य हुन महाई प्रतुरोध गरेको थियो, त्यसबेला छलफल गर्न मेटघाट नहीं ने. क, पा. (एमाले) का घड्यक्ष मनमोहन घांध्रकारीज्यूले भन्नू भएको फियो- भिक्षुज्य हामी तपाईलाई बौद धर्मावलम्बिहरूको प्रतिनिधिको रूपमा राष्ट्रिय समामा प्राउदिछो । तपाईले बुद्ध धर्म सम्बन्धमा मात्र कुरा चठाउनु होला, राजनीतिको कुरा नगर्नु होला ।

विश्वत काश्यमा युष्कुक्या जे-जस्ती अवस्था थियो त्यस सम्बत्समा वेद्यालीहरू अनिमा श्रेषका केप्या प्रश्वता विश्व सम्बन्ध अनिमा श्रेषका विश्व । नेपाललाई हिन्दू राज्यको क्यमा प्रश्वता विश्व सम्बन्ध सम्बन्ध स्वाप्त सम्बन्ध स्वाप्त सम्बन्ध स्वाप्त सम्बन्ध स्वाप्त सम्बन्ध स्वाप्त प्रश्वा स्वाप्त सम्बन्ध प्रक व्यवस्थाको धन्य गरी समयानुकूल काल्यको सुद्धपात सरे । तापित, आर्मिक कपमा विश्व काल्ये सम्बन्ध एक व्यवस्थाको धन्य गरी समयानुकूल काल्यको सुद्धपात सरे । तापित, आर्मिक कपमा विश्व काल्ये सम्बन्ध एक सिन्दू राज्यको सनुदार धारणकाई वर्तमान नेपालको सम्बन्ध एक स्वाप्त स्वाप्

प्रतिनिधि सभा एवं राष्ट्रिय सभाका माननीय सदस्यज्यूहरूले समय-समयमा भेटघाटका सबसरमा बुद्ध धर्म सम्बन्धमा आफ्ना जिज्ञाशाहरू प्रकट गर्नु हुन्थ्यो— बुद्धको शिक्षा सम्बन्धमा, महायान, हीनयान (थेरबाद), बज्जयान, तन्त्रयानहरूको उत्पत्ति सम्बन्धमा बुक्रन चाहने इच्छा प्रकट गर्नु हुन्थ्यो। उहाँहरूको जिज्ञासालाई मौखिक रूपमा कुराकानीद्वारा मात्र मेटाउनुको सट्टा कुनै ग्रन्थक माध्यमबाट "बुद्ध धर्म" सम्बन्धमा जानकारी प्राप्त गर्न दिने मेरो चाहनालाई प्रस्तुत पुस्तकका लेखक प्रकाश बज्जाचार्यच्यूले सहर्ष स्वीकार गर्नु भएर बुद्ध धर्म प्रति श्राफु कर्तंव्यन्तिष्ठ भएको देखाइ दिनु भएको छ।

प्रस्तुत पुस्तक 'बुद्ध र बुद्ध पिद्ध, सोहि कारणले प्रतिनिधि सभा र राष्ट्रिय सभाका माननीय सदस्य ज्यूहरूलाई निःशुल्क वितरण गर्न प्रकाशनको व्ययभार बहुन गर्ने प्रभिभार स्वीकार गर्नु हुनेहरू म. धम्मवती, साहु सानुरन्न स्थापित एवं नेपाल प्रेस प्रति पनि म ज्यादे कृतज्ञ छूं।

पुस्तक प्रकाशन के सिलसिलामा श्र. धम्मवतीसित कुराकानी हुँदा उहाँल एक हजार प्रति प्रकाशन गर्ने जिम्मा स्वीकार्नु भएको थियो। तर, धमंकीर्ति विहार मै एक हजार वितरण गर्नु पर्ने भएकोले साहु सानुरत्न स्थापितज्यूसँग प्रकाशनमा सहयोग गर्ने धनुरोध नरेको थिएँ। उहाँले सहषं एक हजार प्रति प्रकाशन गर्ने त्यसका निमित्त व्ययभार बोक्न सहमति जनाउनु भयो। साथ, नेपाल प्रेस परिवारले पिन धमंदानमा सहभागी बन्ने इच्छा प्रकट गर्नु भएर धापनो तर्णबाट पनि एक हजार प्रति छाप्ने कुरा सुनाउनु भयी। यसरी यो पुस्तक तीन

हजार प्रति प्रकाशित भएर तपाईहरूको हातसम्म पुऱ्याउँन सम्भव हुनः गएको हो।

प्रस्तुत पुस्तकका लेखक प्रकाश वज्राचार्य 'बुद्ध धर्म' सम्बेलिक प्रमुसन्धानमा लागि रहनु भएको एक जिज्ञासु व्यक्ति हुनुहुन्छ । धनुसन्धान र अन्वेषणबाट प्राप्त गरेका उपलब्धिहरू सम्बन्धमा पाठक-हरू आफैले निक्यौं ल गर्नु हुनेछ ने, मेरो हार्दिक प्रभिलाषा छ, उहाँकि आफ्नो प्रयासलाई निरन्तरता दिंदै रहुन् ।

बुद्ध धर्म सम्बन्धमा जिज्ञासा राष्ट्र हुने महानुभावहरूले प्रापनी जिज्ञासा ब्यक्त गर्नु भएर, पुस्तक प्रकाशनमा धार्थिक भार बहुन गर्नु हुने दाताहरूले धार्थिक सहयोग जुटाइ दिनु भएर र साथै मेरी अनुरोध-लाई स्वीकार गर्नु भएर पुस्तक लेखी दिनु भएकोमा उहाँहरू सबैको उन्नति-प्रगतिको कामना गर्वेछु।

संघाराम, ढल्को क्षेत्रपाटी फो. नं. २१४०२० श्रीघः बिहार, नघल फो. नं. २२७१४० भिक्षु ग्रहवघोष सदस्यः राष्ट्रिय समा

#### यस भिन्न

| <b>'बुष्</b> रभूमि                            | •            |
|-----------------------------------------------|--------------|
| विकासं जीवनी                                  | . 3          |
| नुत्र जीवनी                                   | . 5          |
| चुद्रको व्यक्तित्व र विचार श्लारा             | <b>ሂ</b> ቹ   |
| ऋतिहास                                        | Ę            |
| बुद परिनिर्वाण पश्चि                          | Şc           |
| थेरवाद र महासांधिकको भेद                      | , '99        |
| सम्राट् प्रशोक                                | 57           |
| महायानको उदय                                  | <b>£</b> 3   |
| ग्राचार <mark>्यं नागार्जुन र शून्यवाद</mark> | 905          |
| सम्राट् कनिष्क                                | 999          |
| विज्ञानवादको उदय                              | 9 <b>9</b> ७ |
| महायान र हीनयानको भेद                         | 922          |
| भाचार्यं बुद्धघोष                             | 925          |
| मन्त्रयानको उदय                               | 930          |
| तन्त्रयानको उदय                               | 939          |
| सम्राट् ह <b>र्षवर्यं</b> न                   | 983          |
| वज्रयानको विकास                               | 943          |
| मुस्लिमहरूको माऋमण                            | १७२          |
| व्यनुगानित समयकम                              | <b>9</b> ≂9  |

# पृष्ठभूमि

ईसाको ५०० वर्ष पहिले विश्व भरि नै एक प्रकारको वैचारिक कान्तिको लहर चलेको थियो। विश्वका विभिन्न सभ्य समाजहरूमा ज्ञानको खोजि गर्ने प्रवृत्ति बढेको थियो। ब्रीसमा सुकरात, चीनमा लाघोत्से र कन्क्यूशियस, भारतमा महावीर र बुढको प्रारुभीव त्यही ताका भएको थियो।

धारतमा वैदिक वर्ष (हिन्दू वर्ष) पुढ्य रूपमा मानिन्छ्यो।
तर प्रन्य मतालम्बीहरू पनि प्रशस्तै विष् । जाविकको नास्तिकवाद पनि
प्रचलित थियो। जानको खोजिमा जाक्नी घरकार र सम्पत्ति त्याके
क्रमाइन्छ्यो। जानको खोजिमा भट्कने घुमन्ते ताधुहरू परिवासक
क्रमाइन्छ्यो। नांगै घुम्ने साधुहरू खाजीच कहलाइन्छ्यो। जैन धर्म
मान्ने दिगम्बरहुरू तिन नांगै हुन्धे र अवेलक कहलाइन्छ्यो। कोही
खास्तवादी थिए, कोही नित्यवादी। जानको खोजिमा मानिसहरू
तदस्या मर्गे, जङ्गलमा बस्थे, मरूहरूले नदेकने वृत्त गर्थे, नांगै बस्थे,
म्यांख्यो सुना लगाउँथे, रांको सुवा लगाउँथे, आक्तो कथाने धार्यने
लुख्दथे, श्वास फेर्ने बन्द गर्थे, भूत प्रेतको स्थानमा बस्थे, मल हूस
खाइर बांच्ये, शरीरलाई कद्द दिन्ये र धर्म्य स्वस्तै प्रतहरू राख्ने
गरंथे। शानको खोजिमा वर्षि-यरि मानिसहरू वरि-यरिका उपाम
स्मयनाउँथे। कोही-कोही जुड्डेड जस्तै वस्थे- स्वस्तै खुन्ये, स्वस्तै खान्ये,

चार पाउमा हिंड्थे । ज्ञानको खोजिमा लाग्नु एक किसिमकोः फेशन थियो ।

समाजमा ब्राह्मण र क्षेत्रीहरू शक्तिशाली थिए। क्षेत्री श्रक्त बढी प्रभावशाली थिए। ब्राह्मण श्रादरणीय थिए। वैदिक धर्मका मात तीन वेद (ऋग्वेद, सामवेद, यजुर्वेद) बिनसकेका थिए, श्रथ्वंवेदको रचना भइसकेको थिएन। ब्रह्मा र इन्द्र प्रमुख देउताहरू थिए। रूद्र (महादेव) र विष्णु गौण थिए। उपनिषद बन्दै थियो। राम, कृष्ण, गणेश श्रादि देउताहरू श्रस्तत्वमा श्राएका थिएनन्। उत्तरी र मध्य भारत वर्षमा श्रायंहरूको बस्ति भएता पनि दक्षिणी र पूर्वोत्तर भूभागमा अनायंहरू बस्थे। अनायंहरू काला, होचा र चेप्टो नाकका थिए। तिनीहरूलाई ससूर, दैत्य वा राक्षस भन्ने गरिन्थ्यो।

कर्म काण्ड बिलयो थियो। हिंसापूर्ण यज्ञ प्रचलित थियो। जातिभेद चर्को थियो। तल्ला जातिकालाई छुन मात्र होइन, हेर्न पनि अशुभ मानिन्थ्यो। दासप्रथा पनि चलेको थियो। रक्सी छातु साधारण मानिन्थ्यो; ग्राइमाईहरू पनि रक्सी छान्यिन्। दिदी बहिनीसँग विवाह सामान्य थियो। माश्रिल्लो जातको भाषा संस्कृत थियो। साधारण बोलचालको भाषा प्रदेश मनुसार बेग्ला-बेग्ले थियो जसमा प्रसिद्ध मागिध थियो। कृषि प्रमुख व्यवसाय थियो। राजा र बाह्मणहरू पनि

कोशल र मगध शक्तिशाली राष्ट्रहरू थिए। वैशाली तेस्रो शक्ति-शाली राष्ट्र थियो । भारतका भ्रवन्ति र उज्जैन पनि विशाल राष्ट्रहरू विए। राजाले राज्य चलाउँथे। तर कतिपय ठाउँमा प्रजातान्त्रिक पढिति थियो, संसदले राज्य चलाउँध्यो । हरेक सांसदलाई "राजा" नै भनिन्थ्यो ।

तत्कालीन प्रचलित विभिन्न धर्महरू मध्ये हाल बैदिक (हिन्दू) धर्म, जैन धर्म र बुद्ध-धर्म मात्रै बौकी छन्। जैन धर्मका धर्मगुष महावीर बुद्ध भन्दा केही वर्ष मात्रै जेठा थिए र बुद्ध परिनिर्वाकको केही वर्ष अगाडि मात्रै महावीरको "परिनिर्वाण" भएको थियो। तप धापनो जीवन कालमा बुद्ध र महावीरको जम्का भेट कहिल्यै भएन। जैनहरूको ध्रागम र बौद्धहरूको तिपिटकको ध्रध्ययनबाट तत्कालीव समाजको भरभर्दो चित्रांकन गर्न सिकन्छ।

Dhamma Digital

# सिद्धार्थ जीवनी

किपलबस्तु (वर्तमान् नेपालको तराईमा) शाक्य राज्यको राजधानी थियो। शाक्य राज्य सानो थियो र कोसल राज्यको प्रधीनमा थियो। किपलबस्तुका सांसद "राजा" शुद्धोदनकी दुइटी स्वास्नी थिए। दुवै दिदी बहिनी थिइन्। कान्छी स्वास्नी प्रजापतिबाट नग्द नामकी एक्ली छोरी थिइन्। जेठी स्वास्नी मायादेवी गिंभणी थिइन्। त्यति-वेला सायद बच्चा जन्माउन माइत जाने चलन थियो। गिंभणी मायादेवी ग्राप्नो माइत कोलिय राज्यको राजधानी देवदह गइरहेकी वेला खुम्बनी (वर्तमान् सुम्बनी, नेपाल) वनमा ग्राराम लिन पुगिन्। सोही बगैंचामा उनले एउटा छोरो जन्माइन्। सो दिन ई. पू. ४८३ को वैशाख पूर्णमाको दिन थियो।

छोरो जन्मेको पाँची दिन शुद्धोदनले बालकको नाउँ सिद्धार्थ राखे। बालकको गोत्र गौतम थियो। कुल शास्य थियो। उनी सूर्यवर्गी क्षेत्री थिए। जन्मको सातौँ दिनमा ग्रामा मायादेवीको मृत्यु भयो। सिद्धार्थको लालन पालन कान्छी ग्रामा प्रजापतिले गरिन्। केही वर्ष-पछि प्रजापतिले एउटा छोरा पाइन् जसको नाम नन्दकुमार राखियो।

एक दिन, जब सिद्धार्थ एघार वर्षका थिए, राजा मुद्धोदन भारनो दलबलका साथ बेति गर्न गए। बालक सिद्धार्थ चाहि एउटा







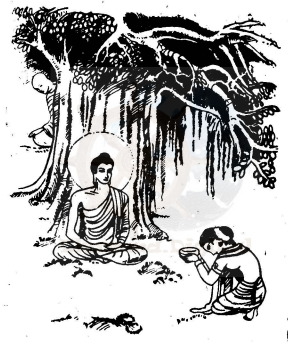
क्याको छहारीमा बसेर श्रीका चिम्ली प्रकृति र बाताबरणको जिली इत्सवेति महसुत गर्ने श्राते । बासकको त्यो ध्यानमञ्च सुद्रादेखि सबै प्रसाहित थए।

सिद्धार्श वर्णदेशिय वस्भीर शिष्ट् । जिल्लानुप्रिय थिए । दयाषु विए । ब्राह्मण सर्वमित्रको भाश्रममा उनले शिक्षा हासिल गरे । सोह्र वर्षको हुँदा सिद्धार्थको विवाह मामा सुप्रयुद्धकी छोरी ब्रशीधरासँव भयो । भनिन्छ कि यशोधरा सिद्धाई जन्मेकै दिन जन्मेकी थिइन् ।

सिद्धार्थं समाजमा ज्याप्त दुःखबेखी मान्दीलित थिए।
समाजलाई दुःखबाट मुक्त गर्ने कुनै ज्ञानको वाटो उनी खोजन चाहुन्ये।
कसरी समाजलाई, रं समाजमा बस्ने मानिसहरूलाई दुःख मुक्त गर्ने
सिकार्थले ''मामा बाबुलाई कवाई' गृहत्याग गरे। त्यतिबेला सिद्धार्थको
एक मान्न सन्तान राहुल मान्न सात दिनका थिए। प्रचलित धारणा कि
सिद्धार्थले रोगी, विरामी, मृत र साधु देखर गृहत्याग गरेका थिए भन्नेकी
भरपदों प्रमाण मूल पालि साहित्यमा पाइँ दैन । सिद्धार्थले कन्यक नामको घोडा चढी छुन्छक सारयीलाई साथ लिई गृह त्यागेर गए।
राजमुकुटलाई विसी हातमा पात्र बोकन गए। पीर र चिन्तामा बर्गिंकरहेका विवश्न मानव समाजको लागि भाषनो पत्नी, जापनी छोरो,
भाषनो परिवार, भाषनो सम्पत्ति सबै त्याग बरेर निस्के। करूणको एक
हुलँभ आदर्श थियो। त्यागको महानतम रूप थियो।

त्यो रात आफ्नो शावय राज्य, ससुरालको राज्य कोलिय र सर्को राज्य रामग्राम (वर्तमान नेपालकी तराईमा) पार गरी विहासी पद बनोमा नदी (वर्तमान् भौमी नदी) मा आइपुने। त्यहाँबाट सिद्धार्थले घोडा र सारथीलाई फर्कने प्रादेश दिए। प्रापनो केश प्रापने तलवारले काटे। प्रापनो राजकीय गहना र तलवार दिएर सारथी छन्दकलाई कपिलवस्तु फर्काए। घोडा कन्थक त्यहीं मन्यो।

त्यहाँबाट सिद्धार्थ अनुपिया नामको ग्रांपको वनमा पुरो । त्यहाँ उनले एक शिकारीसँग आपनो लुगा साटे। एक हप्तापछि उनी मगधको राजवानी राजगृह (वर्तमान राजगिर, विहार) गए। त्यहाँ सिद्धार्थले मागेर खानु पऱ्यो । त्यहीं नै उनको भेट मगध नरेश विम्बिसारसँग भयो । त्यहाँबाट सिद्धार्थले पहिले आलार कालाम र स्यसपछि उद्दक रामपुत्र नामका बाह्यणहरू कहाँ ज्ञान ग्रार्जन गर्न गए। स्यतिले चित्त नबुकी सिद्धार्थं उरूवेला प्रदेश (वर्तमान बोधगया, विहार) मा पुगे । त्यहाँको उरूवेला बनमा उनले पांच तपश्वीहरू- कोण्डम्य, बप्प, महिय, महानाम र अस्सजीत-भेटे । ती मध्ये कोण्डन्य सिद्धार्थको नामाकरण गर्ने गुरु थिए। उक्त वनमा सिद्धार्थले तत्कालीन प्रचलित प्रायः सबै किसिमका तपस्या गरे। ६ वर्ष तपस्या गर्दा पनि केही फल पाएन र उल्टो उनको शरीर जीर्ण भयो । हाड र छाला मात्रै बौकी रह्यो । अन्ततः उनले ती तपस्या व्ययं ठानी आहार ग्रहण गर्ने थाले, जसको कारण छनी तपभ्रष्ट् भयो भन्ने प्रारोप लगाई उनीसँग बस्ने पाँचै जना तपश्वीहरूले उनलाई त्याग गरेर गए। केही दिन पछि पूर्णा नामकी एक दासीले सिद्धार्थलाई रूखमुनि बसिराखेको देखिन् र देउता भन्ठानेर आफ्नी मालिक्नी सुवातालाई भन्न गइन्। सुजाताले पनि



मुजाताको खीर दान

सनमा गई सिद्धार्थलाई देउता भन्ठानेर खीर, दान दिइन् । सिद्धार्थले सो खीर निजनिको नेरञ्जना नदी (वर्तमान् नीलाजन नदी) को किनारमा बसी खाए । त्यसपछि सिद्धार्थलाई प्राफू एघार वर्षको छँदा खेतमा एक रूबमुनि बसी प्रांखा चिम्लेर प्रकृतिक प्रवलोकन गरेको याद आयो । सिद्धार्थले सोही उपाय प्रयोग गर्ने निघो गरे । सौझपख एउटा ठूलो पिपलको बोटमुनि बसे । त्यहाँ सोश्थिय नामको घाँसीले सिद्धार्थ-लाई प्राश्चनको लागि प्राठ मुठ्ठी कुश घाँस दान दिए । सोही प्राश्चनमा बसेर सिद्धार्थले रातभर आँखा चिम्ली प्रकृतिको प्रवलोकन गरे । खाफ्नो चारैतिरको प्रावाज, गन्ध, स्पर्श सबै केलाएर हेरे । विपस्सना स्थान गरे । रत्यही राति सिद्धार्थले प्रकृतिको रहस्य बुझे । दुःख कन दुन्छ बुझे । दुःख कसरी नाश गर्न सिकन्छ भनी ज्ञान लाभ गरे । बोधिः ज्ञान प्राप्त गरे । त्यो रात ई. पू. ५२६ को बैशाख पूर्णिमाको रात थियो । सिद्धार्थ बुढ भए ।

Dhemma Digital

of the second of

The state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s

#### बुद्ध जीवनी

बुद्धत्व प्राप्तिको सात हप्तासम्य बुद्ध उस्वेला इनमै रहतु. भवो । त्यो अवधिमा एकजना घमण्डी बाह्यणले बुद्धलाई भेटेका चित्र . तर आक्नो बहंकारको कारण सक्ले बुद्धलाई चिन्न सकेन र बुद्धलाई वास्ता नगरी उनले भाषनी बाटो तताए। त्यही प्रविधमा उल्बंख देश (वर्तमान् उडिता, भारत) मा व्याचार गरी ग्रहराखेका दुई दाजु भाइ-व्यापारीहरू, तपस्तु र मस्युक्तले बुद्धकाई भेटे । श्रद्धापूर्वक उनीहरूके बुद्धलाई सत्तु र मह प्रदान गरे। बिना कुनै उपदेश सुनेर नै उनीहरूले माकूलाई बुद्धको प्रनुवाकी भएको घोषणा गरे। त्यसपछि बुद्धलाई अन्तर्द्वन्य भयो। के बुद्धको शिक्षा जन साधारणले बुक्ने छन् त ?! बुद्धमा एक प्रकारको नैराश्यता जाग्यो । तर ग्राप्नो कमजोर मनलाई आफैले पराजित गरे। नीली धर्मको प्रचार गर्ने घठोट गर्नु भयो। मापना भूतपूर्व गुश्हरू मालार कालाम र उद्क रामपुत्रहरूको मृत्यु भइसकेको हुनाले तपस्याको बेलामा साथ दिएका पाँच तपश्वीहरूलाई बुद्धले सम्छनु भयो । उनीहरूलाई मेट्न ऋषिपतन (सारनाथ) तिर लागि राखनु भएको बेला बाटोमा उपक आजीवकलाई भेट्नु भयो । बुढले श्रापनो चिनारी दिंदा पनि 'बिना गुरु ज्ञान प्राप्त गर्न सिकेंदैन' भन्दै उपक श्राफ्नो बाटो लागे । बाटोमा गंगा नदी तर्न पैसा नहुँदा बुदलाई एक माझीले पारी लगिदिन प्रस्वीकार गरे।



बुद्ध सारकाथ पुष्तुभको । स्वतः बुदाना पाँच सप्यविहरूलाई
आकृत पाएको नीलो झानको प्रकाश दिनुभयो । धर्मको कक पृथियो ।
धर्मका प्रकांत्र भयो । बुद्धले अति सरस शैलीका आफूले प्राप्त गरेको ।
पर्णहिले कहिल्के नसुकेको धर्मिको क्याक्या गर्नुथयो—संसादमा हुःच्या अन्त गर्ने सिकन्छ र दुःख अन्त गर्ने मध्यम मार्ग प्रपालनु पर्दछ । मध्यम मार्ग आप अन् ठीक धारणा राखनु, ठीक सङ्कल्प लिनु, ठीक बचन बोल्नु, ठीक काम गर्नु, ठीक जीविका जिउनु ठीक प्रयत्न गर्नु, ठीक जागरूकता राखनु र ठीक एकाप्रता राखनु । उपदेश पछि ती पाँचे जना प्रथम भिक्ष बने । बुद्ध उपदेशको पहिलो प्रवर्तन भएको सो दिन ई. पू. ५२८ को आधाढ पूर्णमाको दिन थियो ।

रयसको पाँची दिनमा बुद्धले प्रकृतिको अनित्यताबारे उपदेश हिमुभयो । अनित्य-दुःख-अनात्माको प्रकर्तन भयो । संसादमा सबै कुरा अक्तिरय (परिवर्तनकोल) छन्, नित्य वस्तु (आत्मा) भन्ने केही छैन र त्यसैले दुःखको उत्पत्ति हुन्छ । बुद्धबाट अनात्म लक्षणको उपदेश सुनै-पछि पाँचे जना भिसुद्धक पहुँच भए, निर्वाणमा पुने । बुद्ध-धर्म अनुसारः विक्रिणको अवस्था जीववमे प्राप्त यनं सकिन्छ ।

वाराणसीको एक विलासी युवक यश कुमारले पनि ज्ञानको खोजिमा मह्त त्याव वरेर सापनाथ पसे। त्यहाँ उनको भेट बुउसँग भयो र अमी भिक्षु बने। त्यो समाचार सुनेर यशका ४४ जमा साथीहरू पनि भिक्षु मह। यसके भिक्षु संघमा बुद्ध बाहेक ६० जना भिक्षुहरू पर। प्रथम धर्म प्रचार पिछ वर्षायाम शुरु भयो । सो वर्षायाम बुद्धले सारनाथमे बिताउनु भयो । तीन महिनाको वर्षायाम पिछ ६० जना मिक्षुहरूलाई बुद्धले आदेश दिनु भयो, "भिक्षुहरू ! बहुजन हितको लागि, बहुजन सुखको लागि शुरुमा पिन, मध्यमा पिन र अन्त्यमा पिन कल्याण हुने यस धर्मको प्रचार गर्न जाऊ।" बुद्ध—धर्मको सुव्यव-र्मस्थत प्रसारको शुरुवात भयो ।

धर्म प्रचारको सिलसिलामा बुद्ध स्वयं उरूबेला जानु भयो।
मार्गमा कपासिया भन्ने वनमा ३० जना राजकुमारहरू आपना पत्नीहरू
साथ वनभोज मनाउन आइरहेका थिए। ती मध्ये एकजना कुमारका
पत्नी नहुनाले एउटी बेश्या ल्याएको थियो। दिउँसो सबै सुतिरहेको
मौका छोपी वेश्याले उनीहरूको गहना चोरेर भागिन्। ब्युँ छिए पिछ
सो कुराको पत्तो पाइयो र सबै ३० जना राजकुमारहरू चोरनीको
खोजीमा वनका कुना काष्चा छाम्न लागे। त्यहीं तिनीहरूको भेट एउटा
रूखमुनि बसिराञ्च भएका बुद्धसँग भयो र बुद्धको उपदेश सुनी तिनीहरू
सबै भिक्षु बने।

त्यहाँबाट बुद्ध उरूबेला पुग्नुभयो। उरूबेलाका तीन प्रसिद्ध ऋषिहरू — उरूबेला काश्यप, नवी काश्यप र गया काश्यप — हरूलाई बुद्धले उनीहरूका एकहजार अनुयायीहरू समेत भिक्षु बनाउनु भयो। ती भिक्षुहरूलाई लिएर बुद्ध मगधको राजधानी राजगृह पस्नु भयो र लट्टिवन (वर्तमान जठियांव गाउँ, राजगिर)मा बस्नु भयो। राजा बिम्बिसार आपना भारदारहरू सहित लट्टिवन पुगे। त्यहाँ बुद्धको



धर्मचक प्रवतंनः बृद्धको प्रथम धर्म उपदेश (ूट ६)

ग्रादेश सुनेर विम्बिसारले ग्राफूलाई बुद्धको उपासक घोषणा गरे। अर्को दिन विम्बिसारले वेणुवन नामको रमणीय वर्गेचा बुद्धलाई दान दिए।

राजगृहमें ज्ञानको खोजीमा भौतारिरहेका उपितस्स परिका-जकले एक दिन भिक्ष अस्सजीतलाई देखी प्रभावित भई उहाँको गुरु को हो भनी सोधन पुगे। अस्सजितले भने, ''कारणबाट उत्पन्न हुने सबैं 'विषयवस्तु र सो कारणलाई नाश गर्ने मार्ग भन्ने तथागत ने मेरो गुरु हो।'' उपितस्स प्रभावित भए। उपितस्स आफ्ना साथी कोलितलाई पनि लिएर वेणुवन पुगे र भिक्षु भए। कालान्तरमा उनीहरू बुद्धका प्रमुख शिष्यहरू कमशः सारिपुत्र र मौद्गल्यायन भनी प्रख्यात भए।

मगधको महातीर्थं नामको गाउँको मालिक पिप्पली नामको बाह्याणले आपनो सारा सम्पत्ति त्यागी, चीवर लगाई ज्ञानको खोजिमा घरबाट निस्के। उनकी स्वास्नी बद्धा पनि ज्ञानको खोजिमा निस्किन् र अर्के बाटो लागिन्। राजगृहतिर आइराख्ने पिप्पलीले एउटा स्खमुनि बसिराख्नु भएका बुद्धलाई देखेर सँगै बस्न गए। बुद्धले पिप्पलीको चीवरको तारिफ गरे। पिप्पलीले आपनो रेशमी चीवर बुद्धलाई दिएर बुद्धको खस्नो चीवर आफूले लगाए। बुद्धसँग चीवर साटेर लगाउन पाउने भाग्यकाली उही मात्रे भए। पिप्पली भिक्ष बनेर महाकाश्यपको नामले प्रख्यात भए।

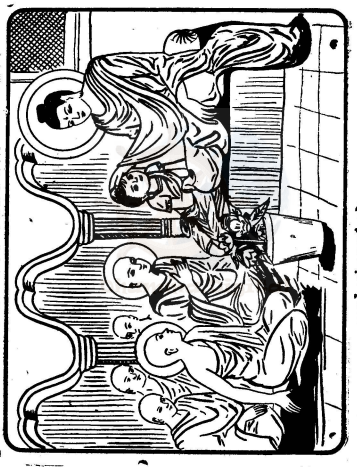
धमाधम मानिसहरू भिक्षु हुन थालेपछि राजगृहमा बुद्धलाई निन्दा गर्ने पनि निस्के । आफ्ना छोरा वा पति गुमाउनेहरूले बुद्धको कुरा काट्न थाके । तर को होइस्ला एक हप्तामा है सामखुम भयो । त्यसताका भिक्ष हुदे रहर क्लेको थियो । राध नाक्को बूढो बाह्यभने आफूलाई कसैले भिक्ष नवनाएकोले वेणुवन बाहिर धनसन वस्तु पऱ्यो । पछि बुद्धले देखी राधलाई भिक्ष बनाउन लगाए ।

भिक्षुहरूलाई प्राप्त लाभलाई देखेर लोभी र अन्सीहरू धमाधम भिक्षु हुन याले । बुद्धले याहा पाई नियम बनाउनु भयो कि भिक्षु हुने व्यक्तिले आफूलाई रूखमुनि सुरन, मागेर मान खान, झूनो कपडा माने लगाउन र गोमूनको बौषधीमा मात्र भर पर्न तैयार राख्नु पर्दछ ।

उण्जैन (वर्तमान उण्जैन, भारत) को राजा प्रद्योतले जब बुद्धको बारेमा सुने, तब उनले धापनो विद्वान पुरोहित महाकात्यायन-लाई बुद्धलाई निमन्त्रणा गर्न राजगृह पठाए। राजगृह पुगेर कात्यायन भिक्षु बने। तर उनले बुद्धलाई उज्जैन लग्न सफल भएनन्। र धाफू मान्न भिक्षु भएर फर्के।

त्यहीताका बुद्धलाई कपिलवस्तु भ्रमणको निमन्त्रण पनि बार-बार आइरहेको थियो । बुद्धको बाल्यकालका साथी कालुदायील बाई बुद्धलाई निमन्त्रणा दिन बाए । कालुदायी स्वयं भिक्षु बने । बुद्धले निमन्त्रणा स्वीकार गर्नु भयो ।

राजगृहमा दुई महिना बसिसकेपछि फाल्गुण पूर्णिमाको दिन छापना निक्षु संघ सहित बुद्ध कपिलवस्तुको लागि प्रस्थान गर्नु भयो । ६० योजनको दूरी दुई महिनाना पार गरी वैशाख पूर्णिमाको दिन बुद्ध

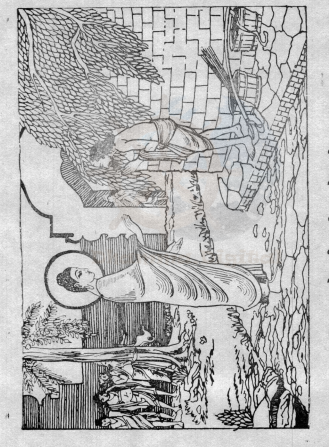


आपनो मातृभूमि कपिलवस्तु पुग्नु भयो । निक्रीधाराम कन्ने आश्रममा
बुद्ध बस्तु भयो । शुद्धीदन सिहंत बुद्धका भीफन्तहरू सब बुद्धलाई दर्शम
गर्न निग्नोधाराम पुने । आपने छोरा बुद्ध भएको खुमीले गद्गद हुने
बुद्धीदनले बुद्धलाई भोजनको लागि निमन्त्रण गर्न बिसँछन् । जोलिपल्ट
कसैको बोजन निमन्त्रणा नहुनाले बुद्ध भापना भिक्षु संघ सिहंत
कपिलबस्तु शहरमा भिक्षा माग्न जानु भयो । मुद्धोदनले सो खबर
पाउनासाथ हस्यांग फस्यांग गर्दे छोरालाई मागेर हिडेकोमा विरोध
जनाउन गए । बुद्ध र भिक्षु संघलाई भोजन गराउन आफ्नो घर लगे ।
स्यहां बुद्धलाई भेट्न सब आए तर यशोधरा भाइनन् । बुद्ध स्वयं
यशीधराको खोपिमा गएर भेट्न जानु भयो । यशीधरा गीरवान्वीत
भइन्।

भौतिपरेट बुद्धको भीड नन्बकुमारको विवाहको दिन थियी । उनको विवाह भाषते दिदी नन्बाकुमारीसँग हुन लागेको थियो । सी दिन बुद्धले भीपनी भाइलाई सँगै लिग्नु भयी र भिक्षु बनाइदिनु भयी ।

बुद्ध किपलंबस्तु पुनेकी सालौ दिनमा यशोधराले छोरा राहुसलाई बुद्धकहां अंग्रवण्डा मान्न यठाए। सालबर्षको राहुस बुद्धकहां गई अंग्रबण्डा मान्न गएँ। बुद्धले राहुसलोई आमणेर (भिक्षुको उम्मेदवार) बनाउनु सबी। सो कुरा थाहा पाई शुद्धौदन बुं:खी भए। कारण सब उमको वंश चलाउने कोही बाँकी रहेनं। खुद्धोदनको प्रार्थनामा बुद्धले दासकहरूलाई आमणेर बनाउँदा अन्या बाबुको प्रमुमति लिसु पर्ने नियम बनाउनु सबी। बुद्ध पुनः राजगृह फर्कंनु भयो। बुद्धका नाता कुटुम्ब पर्ने शान्य राजकुमारहरूले पनि भिक्षु बन्नु पन्यो भनी सल्लाह गरे। यस अनुरूप अनुरूद, महिय, आनन्द, भृगु, किम्बिल र देवदस शान्य कुमारहरू भिक्षु हुन घरबाट निस्के। अनूपिया वनमा पुगेपछि उनीहरू सँगै आउने उपालि भन्ने हजामले सबैंको मुण्डन गरिदिए। तर उपालि हजाम शान्य कुमारहरूलाई मारेर आएको होला भनेर शंका गर्छ भनी घर फर्कन डराए। परिणामतः छ शान्य कुमारहरूसँगै उपालि हजाम पनि बुद्धकहाँ गई भिक्षु हुन पुगे।

दोस्रो वर्षायाम बुद्धले राजगृहमा बिताउनु भयो। त्यो बेला एक दिन राजगृहको एक सेठले बुद्ध र भिक्षु संघलाई भोजनको लागि निमन्त्रणा दिए। बुद्धको स्वागतको लागि भव्य तैयारी गरिएको थियो। सो सेठकहाँ त्यहींबेला मगधको राजधानी आवस्ती (वर्तमान सहेत महेत, भारत) बस्ने सेठको अति धनाढ्य मित साथी अनाथ—पिण्डिक पनि धाएका थिए। प्रनाथिपिण्डिक स्वागतको तैयारीको भव्यता देखि चिकत भई कारण सोध्दा सेठले अर्को दिन भोजनको लागि बुद्धलाई निमन्त्रणा गरेको थाहा पाई उत्सुक भई बिहान सबेरे बुद्धलाई भेट्न गए। बुद्धबाट प्रभावित भई उनी बौंद्ध उपासक बने र बुद्धलाई श्रावस्ती थाउने निम्तो दिए। यनाथिपिण्डकले श्रावस्तीमा गई बुद्धको लागि एउटा रमणीय बगैंचा किने। सो उद्यान जुनलाई प्रनाथ-पिण्डकले ठूलो धनराशी खर्च गरेर किनेको थियो ("जमीनमा असर्फी बोछ्याएर"), जेतवन विहारको नामले प्रसिद्ध भयो।





वर्षायाम पिछ बुद्ध पुनः किपसवस्तु पुग्नु भयो। त्यसवेलाः बुद्धलाई बुद्धकी ग्रामा प्रजापितिले आफ्नै हात्तले बुनेको चीवर भेट चढाउन ल्याइन्। बुद्धले व्यक्तिभन्दा संघको महत्व हुन्छ र त्यसैले सो चीवर भिक्षु संघलाई दान दिने निर्देशन दिनु भयो।

धनाथपिण्डिकको निमन्त्रणा स्वरूप केही महिना पिछ बुद्ध आवस्तीतिर प्रस्थान गर्नु भयो । श्रावस्तीमा एक भव्य महोत्सवको धायोजना गरी अनाथपिण्डिकले बुद्ध र भिक्षु संघलाई जेतदन विहार प्रदान गरे।

एक दिन कोसलको नरेश प्रसेनजीत आफ्नो बहिनी सुमनासँग बुद्धको दर्शन गर्न जेतवन पुगे। त्यहां नवयुवक बुद्धलाई देखेर त्यस्तो युवावस्थामा बुद्धत्व प्राप्त गर्न सिकन्छ भन्नेमा राजालाई शंका लाग्यो। बुद्धले राजकुमार, साँप, ग्रागो र भिक्षुलाई कम वर्षको भनी हेला गर्न नहुने उपदेश दिनु भयो। राजा प्रसेनजीत बौद्ध भए।

बुद राजगृह फर्कनु भयो। त्यहाँ वर्षायामको बेला तीन महिनासम्म भिक्षुहरू एउटै स्थानमा बस्नु पर्ने नियम बनाउनु भयो। यसै मनुरूप बुद्धले तेश्रो वर्षायाम (वर्षावास) राजगृहमा विताउनु भयो।

एकदिन राजगृहमा विहान सबेर निस्केको बेला बुद्धले सुनीत नामको ज्यामेलाई देजनु भयो । ज्यामेहरू विहान सबेर घण्टी बजाएर बढान माउने गर्ये ताकि कसैले उनीहरूलाई नदेखोस् । बुद्धले माफूलाई

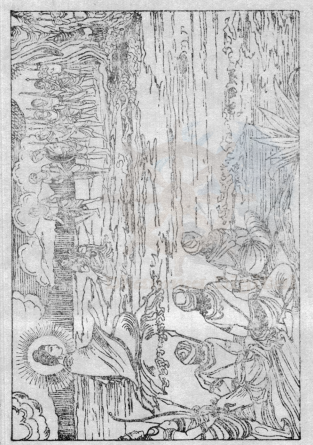
देखेकोते सुनीत थुरू गुरू काचे । तर बुद्धले उनलाई करूणापूर्वक उपदेश दिसु भयो । च्यामे सुनीत भिक्षु भए ।

वैशाली राज्यमा एक पल्ट भयक्ट्सर ग्रांनिकाल पन्यो । बुद्धकी प्रभावले सुकाल हुन सक्दछ भन्ने विचारले वैशालीका मल्ल राजाहरू (सांसदहरू)ले बुद्धलाई वैशाली ग्राउने निम्तो दिए । बुद्ध वैशाली जानु भयो । बुद्ध ग्रागमनको केहीकाल पछि दुधिक्षा हट्यो ।

बुद्ध पुनः राजगृह आएर वस्तु भयो । राजगृहमा छैदा विस्वि-सारको प्रार्थना अनुसार बुद्धले चोर, ऋणी र सिपाहीहरू भिक्षु बन्न नहुने नियम बनाउनु भयो । नव त्यतिबेला सजायबाट बच्न, ऋणबाट मुक्त हुन र युद्धबाट भाग्न मानिसहरू भिक्षु हुने गर्दथे ।

एक दिन सुप्रबुद्ध नाउँको एक जना माग्ने मान्छे भूखले चूर भई घुमिरहेको बेला वेणुवनमा भीड देखि त्यहाँ केही खान पाई छैं। कि भनी उत्तेतिर लागे। भिन्न बुद्धको धर्म देशना भइरहेको थियो। उपदेश सुनेर प्रभावित भई मगन्ते सुप्रबुद्ध भिक्षु बने।

केही दिनपछि बुद्ध अंग देशको निर्देश (वर्तमान भदित्या, भागलपुर) नामक शहरमा जानु भयो । त्यहाँका महासेठ मेण्डकले भागनी सात वर्षकी नातिनी विशाखालाई बुद्धकहाँ पठाए । उमी बौद्ध उपासिका विनिष् । त्यसपछि मेण्डक सेठ, जो पहिले नांगा साधुहरूका चेला थिए, जाके बुद्धकहाँ गए । बुद्धदेखि प्रभावित भई उनी बौद्ध वने ।



नदीको पानी बारे,कोलिय र शाक्यको विवाद। "पानी भन्दा रगत महँगो छ" भन्ने बद्धको उपदेश ।

घुम्दा घुम्दै एक दिन बुद्ध धूच नामको ब्राह्मण गाउँ (वर्तमान यानेश्वर, भारत) पुग्नु भयो । त्यहाँका बासिन्दाहरू कसैले पनि बुद्ध-लाई भिक्षा नदिने अठोट गरे । पानीका सबै मुहान बन्द गरिदिए । त्यहाँ बुद्धलाई कसैले पानीसम्म पनि खुवाएन । तर कहिबाट पानी ल्याउँदै गरेकी एउटी दासीले बुद्धलाई देखी पानी खुवाइन् । पछि घर पुनेपछि ती दासीलाई मालिकले कुटी कुटी मारिदिए ।

केही महिना पछि शुद्धोदन सिकिस्त भए। बुद्ध किपलवस्तु पुगी मरणासन्न अवस्थामा पुगेका ग्रापनो बुबालाई उपदेश दिनु भयो। केही दिन पछि शुद्धोदनको देहान्त भयो।

बुद्ध पुनः अन्य राज्यहरूमा घुम्न जानु भयो । केही महिनापछि उही पुनः किपलबस्तु फर्कनु भयो । स्यितिबेला किपलबस्तुका "राजा" महानाम शान्यले बुद्धलाई आफ्नो गुरु भरण्डु कालामको आश्रममा बास बस्न लगाए । भोलिपल्ट महानामलाई बुद्धले उपदेश दिनुभयो । महानामको धगाडि धापनो बेइज्जत भएको ठानी भरण्डु कालामले आश्रम छोडी हिंडे ।

त्यित नै बेला शास्य देश र कोलिब देशको बीचमा रोहिणी नदी (आधुनिक रोहिणी नदी) को पानीको बाँड फाँडलाई लिएर तनाब उत्पन्न भयो। दुवै देशका सैनिकहरू युद्ध गर्न नदीको दुवै किनारमा जम्मा हुन थाले। सो कुरा थाहा पाई बुद्ध त्यहाँ पुग्नु भयो र "पानी भन्दा रगत अमूल्य छ" भनी उपदेश दिई संभावित युद्धलाई दाल्नु भयो नत्र आपने गृहराज्य शाक्य र ससुराकी राज्य कोश्यिकों

बीच युद्ध हुन लागेको थियो । कृतज्ञता स्वरूप दुवै पक्षका युप्नै राजकुमार-हरू भिक्षु बन्न पुगे ।

प्राप्तो परिवारका सबै लोग्ने मानिसहरू गुमाइसकेकी बुद्धकी कान्छी मामा प्रजापतिले माफूले पनि गृहत्याग गर्ने बिचारले बुद्धकहाँ भन्न गइन् । तर बुद्धले आइमाईहरूलाई भिक्षु संघमा भित्याउन सस्वीकार गर्नु भयो ।

बुद्ध त्यहाँबाट वंशाली जानु भयो र पाँची वर्षायाम त्यहीं वर्यातत गर्नु भयो। प्रकापित गौतमी भ्रापना साथीहरूलाई लिएर वैशालीसम्म गई उनीहरूलाई पिन संघमा भिल्याउने माग राखी धर्ना क्लिं। थालिन्। भिक्षु आनन्दको हृदय पग्ल्यो। श्रानन्दले बुद्धसँग भिक्षुणी संघ पिन बनाउन श्रनुरोध गरे। बुद्धले भिक्षुणीहरूको लागि पिमस्वीकृति दिनु भयो। श्रजापित श्रथम भिक्षुणी बनिन्। कालान्त-रमायसोधरा र बुद्धकी दिदी मन्दा पिन भिक्षुणी भइन्।

लिए। पछि बुद श्रावस्ती पुग्नुभयो ।

राजगृहमा भद्रा कुण्डलकेशा नामकी एउटी धनी खुषती थिइन ।
एकदिन उनले फांसी दिन लग्दै गरेको एक नवजवान डांकालाई देखेर
प्रेमले विश्वभूत भई सोसँग विवाह गरिदिन आपनो बाबुलाई पिरोल्न
थ्यू जिन् । बाबु चाहिले सैनिकहरूलाई घूस खुबाएर सरणुक नामको
सो डांकालाई छुटघाई घर ल्याई आपनो छोरीसँग विवाह गरिदियो ।
सक्ष्यकुले आपनो पत्नीको गहुना लुट्ने विचारले पत्नीलाई देउता
स्वान जाने भनेर एउटा पहाडको टुप्पोमा लगी मार्न खोजे । भद्राले
चाल पाई आपनो अन्तिम इच्छा भन्दै लोग्नेलाई अँगालो मार्ने निहुँमा



बुद्धकी स्नामा प्रजापतिहारा भिक्षुणी संघ बनाउने प्रार्थना



उल्टो सत्युकलाई पहाडबाट धकेली मारिदिइन् । स्यहांबाट गई उनी जैन धमंकी साध्वी बिनन् र सबेसँग धास्तायं गर्दे हिंद्न बालिन् । श्रावस्तीमा पुगेपछि उनलाई भिक्ष् सारिपुत्रले बास्तायंमा पराजित गरे। उनी भिक्षणी भइन् । श्रावस्तीमा उनको धनौठो पूर्व जीवनीको वारे भिक्षहरूले कुरा गरिरहेको सुनी बुद्धले भन्नु भयो, "संग्राममा लाखौंलाई जिल्ने भन्दा आफैले आफैलाई जिल्न सक्ने नै सच्चा विजयी हुन् !"

त्यतिबेला श्रावस्तीमा व्यापार गर्ने श्राइसकेश सुनापरान्त राज्य (वर्तमान मुन्बई, भारतको वरिपरि)का पूर्ण नामक ठूनो व्यापारीले बुद्धको उपदेश सुन्ने मौका पाए। एकी श्रावस्तीमें शिक्षु भए। केही दिन पछि उनले श्रापनो देशमा गई बुद्ध धमं प्रचार गर्ने इच्छा व्यक्त गरे। बुद्धले सुनापरान्तका मानिसहरू रिसाहा र उम्र सन् भनी नेतावनी दिनु भयो। पूर्णले माफूले अस्तोसुके अवस्थामा यिष्ठ उनीहरूप्रति घृषा व्यक्त नगर्ने बृद्धता व्यक्त गरेपछि बुद्धले पूर्णकाई आफ्नो देश फर्कन मानुमति दिनुभयो। केही महिना पछि थुप्रै मानिस् हरूलाई बौद्ध बनाइसकेपछि शिक्षु पूर्णले बुद्धलाई सुनापरान्त प्रमण गर्ने माउन मनुरोध गरे। बुद्ध सुनापरान्त जानु भन्नो र स्वाहिती मंकुल पर्वसमा बस्नु भयो। बुद्धले माफ्नो छैठी वर्षाबाम सोही ठाउँमा वितादनु भयो।

त्यतिबेला श्रावस्तीमा मर्ने मान्छेको नाउँमा श्राद्ध गर्ने चलव श्रायो । श्राद्धमा पशु बॅली दिइन्ध्यो । श्रिक्षुहरूले बुद्धकहा गई त्यस्तो कार्यको ग्रीचित्य छ कि भनी सोध्न जाँदा बुद्धले उदाहरण सहित स्यस्तो कार्यको बिरोध गर्नु भयो ।

श्रावस्तीमे एकजना भिखारी ब्राह्मणले मीखमा आएको खाना आपनो ग्रामालाई खुवाउने गर्दथे। सो कुरा थाहा पाई बुद्धले ब्राह्मणको प्रशंसा गर्नु भयो। ब्राह्मण भिक्षु बने।

बुद्धको प्रति प्रशिद्धताको कारण प्रत्य धर्मावलम्बीहरूलाई ठूलो इर्ष्या लाग्न थाल्यो । उनीहरूले बुद्धलाई बदनाम गर्ने षडयन्त्र रचे । सुन्वरी परिक्राजिका भन्ने धापनी एउटी राम्री अनुयायीलाई उनीहरूले बुद्धकहाँ बरोबर पठाउने गरिन् । दुई हप्ता पिछ उनीहरूले सुन्दरीको हत्या गरी जेतवन नजिक गाडि दिए । केही दिन पिछ लासको पत्तो लगाइयो । बुद्धले सुन्दरीलाई मारिन्' भनी उनीहरू क्रयाली पिटेर हिंड्न थाले । बदनामी यित सहनु पन्यो कि बुद्धलाई एक हप्तासम्म जेतवन विहारमें बस्नु पन्यो । ग्रस्ले सुन्नाव दिदा पनि बुद्धले डराएर शहर छोडेर जान भने मान्नु भएन । सातौँ दिनमा एउटा भट्टी पसलमा एक्सी खाई मातिएका सुन्दरीका हत्याराहरूको क्रगडा भयो र एक धर्मको पोल खोलन थाले । जासुसहरूले तुरुन्ते सो कुरा राजाकहाँ जाहेर गरे । बुद्धलाई बदनाम गर्ने षडयन्त्रमा लागेका सबैलाई गिरफ्तार गरेर फांसी दिइयो ।

एकपल्ट बुद्धले अनायपिण्डिकलाई उपदेश दिनुभयो कि गृहस्थ-हरूको लागि चार विषय दुर्लंग छन् - न्यायपूर्वक कमाएको सम्पत्ति, प्रशिद्धी, दीर्घायु जीवन र राम्रो भविष्य । न्यायोचित कमाइको सम्प-त्तिले आफ्नो परिबार धाउनमा, मिलहरूको मह्त गर्नमा, आपतको बेला उपयोग गर्नमा, कर तिनैमा र प्रसल व्यक्तिहरूको मलो गर्नमा प्रयोग गर्न सिकने कुरा बुद्धले बताउनु भयो।

एकपल्ट एक बना दास भिक्षु भए र निर्वाण प्राप्त गरे। एक-दिन बुद्धसँग उनी भिक्षाटन गइरहेको बेला उनको पुरानो मालिकले उनलाई समात्न ग्राए। बुद्धले सम्झाइ दिएपछि मात्र बल्ल उनले दास-लाई मुक्त गरे। पछि बुद्धले दासहरूलाई भिक्षु बनाउन नहुने नियम बनाउनु भयो।

बुद्ध सुंसुमारिंगरी (वर्तमान चुनार, भारत) जानुभयो।
स्यहाँ प्रति बृद्ध दम्पत्ति नकुलिंपता र नकुलमाताले बुद्धलाई देलेर भापनो छोरो भन्ठाने । बुद्धको उपदेश सुनेपिछ ती बूद्धा बूदी बुद्धका अनुयायी बने । ती दयालु बृद्ध दम्पत्ति एक प्रकसिँग औद्यी माया गर्ये र बुद्ध स्वयंले उहाँहरूको प्रशंसा गर्नु भएको थियो ।

बुद्ध पुनः श्रावस्ती फर्कनु भयो। त्यहाँ बुद्धलाई बात रोग लागेछ। त्यतिबेला उपवान् नामक भिक्षुले आफ्ना गृहस्य साधी देवहितासँग भौषधी मागेर बुद्धलाई निको पारे।

वंश देशको राजधानी कौशाम्बी (वर्तमान कोसम गाउँ, इलाहाबाद) का तीन सेठहरू- घोषक, कुक्कुट र पावरिय- जेतवनमा बाई बुद्धको उपदेश सुन्न धाए। त्यसपछि उनीहरूले बुद्धलाई कौन्नाम्बी बाउने निमन्त्रणा दिए। उनीहरू कौन्नाम्बी गई एक एक भव्य विहारको निर्माण गरे। पछि बुद्ध कौशाम्बी जानु भयो।

बाटोमा कम्मासदम्म भन्ने गाउँमा (वर्तमान् मेरठ वरिपरि, भारत) मागंदिय भन्ने बाह्मणले बुद्धको रूप देखी प्रभावित भई आपनी छोरी मार्गिक्यालाई बुद्धसँग विवाह गरिदिने निधो गरे। छोरीलाई बुद्धकहाँ कन्यादान गर्ने लगे। बुद्धले उपदेश दिएपछि मार्ग-विय बौद्ध बने, तर मार्गिदयाले बुद्धप्रति ठूलो द्वेष राखिन्। केही दिन पछि मार्गिदयाको विवाह कौशाम्बी नरेश उक्ष्यनसंग भयो।

बुद कीशाम्बी पुग्नुभयो र नवीं वर्षायाम त्यही विताउनु भयो।

सागत भिक्षु कौज्ञाम्बीमा जति प्रख्यात थिए । एक पल्ट कसैले उनलाई रक्सी दान गरे । रक्सी खाएर बाटोमा ढलेपछि बुढले रक्सी सैक्मलाई निषेध गर्नु भयो ।

कौशाम्बीकी जेक महारानी श्यामावितले बुद्धको उपदेशलाई धेरै क्वाइन् । बुद्धप्रति बदला लिनु पर्ने उनकी नयौ सौतनी मांगदियाले उनलाई बदनाम गर्ने धेरै वडयन्त गरिन् र अन्त्यमा श्यामावितलाई जिउँदै जलाइदिन सफल भइन् । अनि राजा उदयनको घौंखा खुल्यो र प्रापनी स्वास्ती मानंदियालाई दुका दुका पारी मानं लगाए ।

कौशाम्बीमा एकपल्ट एकजना भिक्षु चर्पीमा जौदा लोटाको बांकी पानी खनाएर जान बिसेंछ। त्यसको लगत्त पिछ प्रकों ठूलो भिक्षु चर्पीभित्र पस्दा सो कुरा चाल पाएर पहिलो भिक्षुलाई भनेछ। श्रक्ते थाहा पाई पहिलो भिक्षुलाई जिस्काए। त्यो भिक्षुका अनुयायी-हरूले पनि जिस्म्याउनेहरूलाई उस्टो लांछना लगाउन थाले। फल-स्वरूप बिस्तार बिस्तार भिक्षु संघभित्र ठूलो कलह उत्पन्न भयो। कलह यति ठूलो भयो कि बुद्ध स्वयंले सम्द्राउन खोज्दा पनि भिक्षुहरू भातनन्। श्रन्तमा बुद्धने त्यो ठाउँने छोडेर पारिलेक्सक नामको एकास्त

जङ्गलमा दशौँ वर्षायाम बिताउन जानु भयो। श्रनि पछि छगडालु भिक्षहरू सुझेर बुद्धकहाँ माफि माग्न गए। एघारौँ वर्षायाम बुद्धले राजगृहको दक्षिणमा एकनाला भन्ने ग्राममा बिताउनु भयो।

एकदिन पश्चशाल भन्ने मगधको एउटा गाउँमा बुद्ध भिक्षाटन् जाँदा कसैले केही दिएन र बुद्धले त्यो दिन भोकै बिताउनु पऱ्यो।

एकपल्ट बुद्ध बेरंजा (वर्तमान मणुरा, भारत) तिर पुग्नुभयो । स्यहाँ एक दिन बेरंजा नामक ब्राह्मणले बुद्धलाई भेटेर बुद्धलाई किसिम किसिमले गाली गर्न थाले । पछि बुद्धले उपदेश दिनु भएपछि उनी स्वयं बुद्धका अनुयायी बने र आगामी वश्रीयाम वेरंजार्व विताउने निमन्त्रणा दिए ।

बुद्ध त्यहाँबाट मथुरा जानु भयो । मथुरामा एकदिन बुद्ध भिक्षाटनबाट रित्तो हात फर्कनु पऱ्यो । पश्चि एउटी बुढी आइमाईले देखी बुद्धलाई घर लगी भोजन गराइन् ।

तिमन्त्रणा अनुरूप बुद्ध वर्षायाम बिसाउन पुनः वेरंबा पुग्नु भयो। तर निमन्त्रणा दिने वैरंजा बाह्यणले बुद्धलाई बिसेंछ। त्यसिवेला वैरंजामा अनिकाल परेकी थियो। सो बुद्ध र त्यहां अएका पांच शय भिक्षाहरूलाई भिक्षा पाउन कठीन भयो। वेरंजामा बसिरहेका घोडाका ज्यापारीहरूले घोडाहरूको खानाबाट निकालर केही जी भिक्षाहरूलाई दिन्वे। हरेक भिक्षुले सो जौ आफैंले पि धेर कांचे खाएर अति कण्टका साथ वैरंजामा वर्षायाम बिताउनु प-यो। बुद्धले भिक्षाहरूलाई बारम्बार उस्काउनु हुन्थ्यो। त्यस्तो खस्ता हालतमा बुद्धले आफ्ती बाही वर्षा-याम वेरंजामा व्यतित वर्गु भयो। वर्षायाम पछि बुद्धले वैरंजा बाह्यण-

सँग बिदा माग्न गएको बेलामा मात्र ब्राह्मणले आफूले गरेको निमन्तणा सम्झेर श्रीत लिंजित भए।

बुद्ध त्यहाँबाट वाराणसी र श्रावस्ती हुँदै कपिलवस्तु पुग्नुभयो । कपिलवस्तुमा राजा महानामले दुब्लाएका भिक्षुहरूलाई महिनींसम्म सन्तुष्ट हुनेगरी भोजन दान दिए ।

बुद्धले आफ्नो तेहीं वर्षायाम चालिय पर्वत (बाधुनिक बुन्देल-खण्ड. भारत) मा बिताउनु भयो । त्यसपछि श्रापनो भ्रमणको सिल-सिलामा बुद्ध वैशाली पुग्नु भयो । वैशालीको सेनापतिको नाउँ सिह थियो । उनी जैन थिए । उनले बुद्धको धेरै प्रशंसा सुनेका थिए र बुद्ध भेट्ने ठूलो लहर पालेको थियो। उनका गुरु निर्गन्थनाथ पुत्र (महावीर) ले उनलाई बारम्बार रोके । अन्तमा उनले बुद्धसँग भेटेर उहाँको उपदेश सुने । महावीरले बुद विरूद लगाइएका लांछनाहरू-लाई बुद्धले यति रमाइलोसँग उपदेश दिनु भयो कि सिहले बुद्धको ग्रनुयायी बन्ने घोषणा गरे। बुद्धले सिंहले जैन धर्मलाई चटक्की छोड्न बगाडि राम्ररी सोचन सल्लाह दिनु भयो। सिंह छन प्रभावित भए। उनले उपासक हुने दृढता व्यक्त गरेपछि बुद्धले जैन गुरुहरूलाई दिएर ब्राइरहेको दान दक्षिणामा कमि नगर्ने सुछाव दिनुभयो। अर्को दिन सिंहले बुद्धलाई भोजनको निमन्द्रणा गरे। भोजनमा मासु पनि थियो जुन कुरालाई लिएर जैन गुरूहरूले बुद्धप्रति लांछना लगाउन खोजे। पिछ बुद्धले माफूलाई भनेर किटान गरी नमारेको वा त्यस्तो नसुनेको वा त्यस्तो शंका नभएको मासु खानु हुने कुरा स्पष्ट पार्नु भयो ।

बुद्धले प्रापनो चौधौं वर्षायाम आवस्तीमा जिलाउनु भयो । त्यहाँ बुद्धले भिक्षुहरूलाई दिनको एक छाकमान्न (अपरान्ह प्रगाडि) खाने नियम बनाउनु भयो ।

ग्राप्रनो पन्धौं वर्षायाम बुद्धले किपलवस्तुमा बिताउनु भयो । त्यहाँ एकदिन बुद्धका ससुरा सुप्रबुद्धले रक्सी टिल्ल खाई बुद्धको बाटो छेकिदिए । सुप्रबुद्धले ग्राप्नी छोरी यशोधरालाई छोडेर गएकोले बुद्धसँग द्वेष राख्दथे । बुद्ध फर्केर जानु पन्यो । केही दिन पछि सुप्र-बुद्धको मृत्यु भयो ।

पछि बुद्ध आलवी (वर्तमान कानपुरितर) जानुभयो। त्यहाँ आलवक यक्ष नामक भयद्भर व्यक्तिलाई बुद्धले प्राक्तो धनुयायी बनाउनु भयो। बुद्धले सोहीं वर्षायाम आलवीमै बिताउनु भयो।

भ्रालवीम एकजना किसानको गोरू हराएको थियो। बुद्धलाई भेट्न जाने उनको ठूलो रहर थियो, तर गोरू खोजने काम बढी महत्वको थियो। बल्ल तल्ल गोरू भेट्टाएर हत्तपत्त बुद्ध भएको ठाउँमा गई उपदेस सुन्न पुगे। थिकत र भोको सो किसानलाई देखेर बुद्धले पहिले उनलाई केही खवाउने भ्रादेश दिनु भयो। उक्त किसानको पेट भरेपछि मात्र बुद्धले उपदेश दिनु भयो भोको पेटमा उपदेश सुन्न सिंकदैन भन्ने बुद्धको विश्वास थियो।

प्राप्नो सर्वौ वर्षायाम बुद्धले राजगृहमा बिताउनु भयो। राजगृहमें एक बिहान बुद्धले सिगाल नामको युवकले नदीमा नुहाई तल, माथि र चारै दिशामा वन्दना गरिराखेको देखे। कारण सोध्दा सिगालले प्राप्नो बुबाले मर्ने प्रगाडि ६ वटै दिशालाई नमस्कार गर्ने

स्वादेश दिएर गएको कुरा सुनाए। प्रिन बुद्धले भन्नुभयो कि ६ दिशाको वास्तिविक तात्पर्य प्रामा—बाबु (पूर्व), गुरु (दिक्षण), परिवार (पश्चिम), मित्रहरू (उत्तर), ग्राध्यात्मिक गुरु(माथि)र नोकर (तल) द्वुन् र तिनीहरूलाई नमस्कार गर्नुको ग्रथं हो तिनीहरूप्रतिको सही कर्तव्यको पालन गर्नु। बुद्धले तिनीहरूप्रति गरिनु पर्ने सामाजिक व्यवहारको विस्तृत उपदेश दिनु भयो। सिगालको आँखा खुल्यो।

तसिशाला (वर्तमान पाकिस्तानमा) को राजा पुक्कुतातिले बुद्धको प्रशंसा सुनेर बुद्धलाई भेट्छ भनेर राजगृह आएछ। राति एक जमा कुम्हालेको घरमा कास बलेछ। सोही घरमा, सोही कोठामा बुद्ध पिन बास बल्न पुगेछन्। रातभरिको ज्ञानवर्द्धक छलफल पिछ मात्र पुक्कुसातिले बुद्धलाई चिनेछ। छकों दिन पुक्कुसाति भिक्षु बले इंग्छाले चीवरको लागि शहर जाँदा बाटोमा गाइले हानेर मारिदियो। घरपति कुम्हाले छनीयले पिन झकों कोठामा बसेर राति बुद्धको उपदेश सुनिरहेका थिए। उनी पिछ भिक्षु भए।

एकपल्ट उद्ध सारनाथ पुग्नु भयो । त्यतिवेला एकजना विरामी
निक्षुलाई मासुको सूप खानु परेको थियो । सुप्रिया नामकी
उपासिकाले बजारमा कर्ते मासु नपाएकोले आपनी जाँघका मासु काटी
त्यसको सूप बनाई भिक्षुलाई खुवाईन् । बुद्धले सो कुरा थाहा पाएर
मानिसको मासु कुनै पनि हालतमा खान नहुने नियम बनाउनु भयो ।

बुद्धले आफ्नो अठाह्नौं र उन्नाइसौं वर्षायामहरू चालिय पर्वत-मा बिताउनु भयो।



एकपल्ट चारिका गर्दे बुद्ध कोशल राज्यको केसपुत्र नामको गाउँमा पुग्नु भयो। त्यहाँका बासिन्दा कालामहरूले बुद्धसँग सोधे कि विभिन्न विचारका विभिन्न विद्यानहरूले प्राप्नै विचार मात्र सही हो चन्छन्, कसलाई ठीक मान्ने ? तब बुद्धले भन्नु भयो, "कुनैपिन कुरा चरम्परागत हो भन्दैमा, चलनबाट प्राएको हो भन्दैमा, ग्रन्थमा लेखिएको छ भन्दैमा, तकं सम्मत छ भन्दैमा, शास्त्र सम्मत छ भन्दैमा, राम्रो देखिन्छ भन्दैमा, आफ्नो मतसँग मिल्छ भन्दैमा, प्राक्षंक व्यक्तिले भनेको हो बन्दैमा, गुरु धाचार्यहरूले मनेको हो भन्दैमा प्राख्य स्थित्त स्थान हो सन्दैमा माखा चिम्ली स्थीकार नगन् ! तिमीहरूको प्राप्नै स्थतन्त्र चिन्तनले सही सिद्ध भएमा मात्र स्थीकार गन् ।"

बीसों वर्षायाम चाहि बुद्धले राजगृहमा विताउनु मयो।

स्यतिवेला सुविस्न नामक भिक्षुलाई आक्नो पुरानो वरमा भिक्षाटन गर्न गएको बेला उनको परिवारले उस्काई उनको पूर्व पत्नीसँग सुरन लगाए। सो घटना थाहा पाएर बुद्धले मैंबुन किया गर्ने भिक्षुलाई संघबाट निष्काशन गर्ने नियम बनाउनु भयो।

त्यस्तै धनीय भिक्षुले आफ्नो विहार बनाउन राजकीय काठहरू राजाको स्वीकृति नलिई लगेको कुरा बुद्धले थाहा पाउनु भयो। चौरी गर्ने भिक्षुलाई संबद्धाट निकाल्ने नियम बन्यो।

पछि बुद्ध वैशाली जानु भयो । त्यहाँ एकदिन बुद्धले झरीर भित्रको घिनलाग्दो तस्वहल्बारे उपदेश दिनु भयो । सो उपदेश सुनेर कोही कोही भिक्षहरूलाई प्रापनो शरीरदेखि यति घिन लाग्यो कि उनी-हरूने प्रात्महत्या गर्नवाले! ती अध्ये कीहीन विश्वसण्डिक भन्ने भिक्षुलर्ष्ट तलवारले ग्रापनो टाउको काटिदिन अनुरोध गर्न थाले । मिगलण्डिकले पिन मर्ने इच्छा गर्ने त्यस्ता भिक्षुहरूको टाउको धमाधम काट्न थाले ! बुद्धले जब त्यो कुरा थाहा पाउनु भयो तब मान्छेको हत्या गर्ने भिक्षु-लाई संघबाट निकाला गर्ने नियम बनाउनु भयो । श्रनि बुद्धले भिक्षु-हरूलाई भेला गरी ग्रानापान सित ध्यानको उपदेश दिनु भयो र भिक्षुहरूमा स्वधृणाको भाव हट्यो ।

त्यतिबेला बग्गमुदा नदी (वर्तमान बाहुमित नदी वैशाली) को किनारमा बस्ने भिक्षुहरू ग्रित सुखी थिए। तिनीहरूले त्यहाँका बासिन्दालाई ग्राफूमा देवीय शक्ति छ, चमत्कार गर्ने शक्ति छ भनी फकाई ग्रारामसँग खाई लाई बसेका थिए। सो कुराको जानकारी हुनासाथ बुद्धले तिनीहरूलाई बेस्सरी छपार्नु भयो। ग्रिन ग्राफूमा नभएको चमत्कारिक शक्तिको घोषणा गर्ने भिक्षुलाई संघबाट निकाला गर्ने नियम बन्यो।

त्यही ताका कोशल राज्यको खालिनी जङ्गलमा अंगुलिमाल नामक ज्यानमारा डाँकाको झातङ्क मिन्नएको थियो। हजारौँ मान्छे उनले मारिसकेका थिए। आफूले मारेका मृतहरूको कान्छी श्रीलाको हार बनाई उनी लगाउने गर्थे। एकपल्ट बुद्ध उक्त जङ्गलमा जानु भयो। श्रंगुलिमालले बुद्धलाई पिन मार्ने कोशिश गरे। तर बुद्धले उनलाई चित्त बुझ्ने गरी उपदेश दिई वशमा लिनु भयो। खुंखार हत्यारा भिक्षु बने। सारा शहर बुद्धप्रति कृतज्ञ भए। अंगुलिमाल भिक्षुको रूपमा धेरै प्रसिद्ध भए। पिछ युप्रै डाँकाहरू सजायबाट बच्न भिक्षु, बन्न श्राएकोले डाँकाहरू भिक्षु बन्न निषेध गरियो। स्वयं ग्रंगुलिमाल-



जसले रोगीको सेवा गरेको हुन्छ, उसले मेरो सेवा गरेको हुन्छ –बुद्ध (पृष्ठ ३०)

न्लाई कालान्तरमा एउटा गाउँमा भिक्षा माग्न जाँदा बुङ्गा मुढा प्रहार

भेण्डक सेठकी नातिनी विशाखाको विवाह श्रावस्तीका सेठसँग भएको थियो । विशाखाले सो घरका प्रत्येक व्यक्तिलाई बौद्ध बनाइ-सकेकी थिइन् । बुद्ध र भिक्षु संघलाई कहिल्यै ग्रमाव नहुने गरी उनी दान दिन्थिन् । एकपॅल्ट उनी मेलामा गई त्यहाँबाट जेतवन विहारमा बुद्धलाई भेट्न गइन् । प्राफूले लगाएको ''महालता'' स्राभूषण विहार-भिन्न लगाउन नराम्रो देखिने हुनाले फुकालेर पोको पारेर लगिन्। विहारबाट फर्क दा पोको लिन बिसेंछिन्। भिक्षु आनन्दले सो पोको देखी कसैको होला भनेर सुरक्षित ठाउँमा राखिदिए। श्राफ्नो श्राभूषण सम्छेर विशाखाले पोको लिन पठाउँदा भिक्षु आनन्दले सो पोको छोइसकेको थाहा पाइमकेपछि सो गहना विशाखाले फिलु संघलाई नै प्रदान गर्ने निधो गरिन् । संघलाई गहना बेकामको हुनाले शहर भरि सो गहना लिलामको लागि घुमाइयो । त्यो गहना किन्न सक्ने क्षमता त्यतिबेला विशाखा बाहेक ग्रन्य दुई जना मान्ने श्राबस्तीमा थिए। ग्रन्तमा कसैले निकनेकोले विशाखा स्वयंले अपूर्व धनराशी तिरेर भाषनो गहना आफैले किनिन् । सो धनबाट विशाखाले बुद्धको लागि पूर्वाराम भन्ने भव्य विहार बनाइ दिइन्।

एकपल्ट बुद्ध र उहाँ को सेवा गर्ने भिक्ष नागसमाल कर्ते गई-रहेका थिए। एक दोबाटोमा पुगेपछि बुद्धले एकातिर जान चाहनु भयो तर नागसमाल ग्रकों बाटो जान चाहन्ये। ग्रन्तमा नागसमालले आफूले बोकी आएको बुद्धको भिक्षापात भुई में राखी बुद्धलाई एक्लै छोडेर भाषनो बाटो लागे। बेलुकी बुद्धले भिक्षुहरूलाई बोलाई आफू वृद्ध भइसकेको कारणले भाफूलाई नीजि सेवकको श्रावश्यकता परेको कुरा भन्नु भयो। त्यसबेलादेखि भिक्षु आनग्द बुद्धका नीजि सेवक भए र बाँकी पच्चीस वर्षसम्म छाँया जस्ते बुद्धको सँगसँगै रहे।

बुद्धका विरोधी धमंगुरुहरूले बुद्धलाई बदनाम गर्ने अर्को षडयन्त्र गर्न थाल्यो। सो अनुरूप चिचा माणविका भन्ने युवतीलाई प्रतिदिन बेलुका जेतवनितर पठाउने गरिन्। चिचाको पेट ठूलो हुँदै आयो। एकदिन जेतवनमा श्रावस्तीका गण्यमान्य सबं भएको एक भव्य सभामा चिचा माणविका उठी सबैको अगाडि बुद्धले आफूलाई पेट बोकाइदिएको घोषणा गरिन्। तर केही क्षणपछि एउटा ठूलो हुरी आयो र चिचाले पेटमा बाँधिराखेको काठको मुढो भुई मा खस्यो, र त्यहीं नै षडयन्त्रको भण्डाफोड भयो।

एकदिन बुद्ध एउटा विहारमा भ्रमणमा जाँदा एकजना रोगी भिक्षु प्रशक्त भई मलमूत्रमा लछार-पछार भई खाटमा परिरहेको देखनु भयो। बुद्धले तुरन्त तातोपानी मगाई ग्राप्तनै हातले सो रोगीलाई सफा गरी ग्रारामसँग बस्त लगाउनु भयो। ग्रानि भिक्षुहरूलाई सो भिक्षु-लाई कसैले बास्ता नगरेकोमा ग्राप्तनो ग्रसन्तुष्टी जनाउनु भयो। बुद्धले घोषणा गर्नु भयो, "जसले रोगीको सेबा गर्छ, उसले मेरो सेवा गरेको हुन्छ।"

त्यसपछि बुद्धले पच्चीस वर्षसम्म ठाउँ ठाउँ चहारी धर्मे प्रचार गर्नु भयो। तर वर्षायाम प्रायः सबै (एक्काइसींदेखि पैतालिसील सम्म) श्रावस्तीको जेतवन र पूर्वाराममा व्यतित गर्नु भयो।





राजगृहमा वक्काल भन्ने व्यक्ति बुद्धको तेजध्वी अनुपम रूपदेखि प्रभावित भई सँधै बुद्धको मुख हेरिराज्यको लागि भिक्षु बने । एकदिन बुद्धले बक्किलाई बोलाई भने, "मलाई हेरेर तिमीलाई के फाइदा हुन्छ? मेरो यो शरीर त मलमूलपूर्ण छ । ज्ञान लाभ गर्ने कोशिश गर । जसले धर्मलाई देख्दछ उसले मलाई (बुद्धलाई) देख्दछ !" कालान्तरमा ग्राफूले केही ज्ञान पाउन नसकेकोले बक्किलले आत्म-हत्या गरे।

श्रावस्ती के एक गृहस्था कृशा गौतमीको नवजात शिशुको मृत्यु भएको थियो । श्राप्नो छोरो मरेकोले उनी बौलाहेकी थिइन् । मरेको बच्चा च्यापी ठाउँ ठाउँमा गई बच्चालाई जिलाइदिन अनुरोध गर्दें हिंड्ने गिथन् । कुनै एकजनाले कृशा गौतमीलाई बुढ ठूलो वैब हुनुहुन्छ उहाँकहाँ जान् भनी सुकाव दिए अनुरूप उनी मरेको बच्चालाई लिई बुढकहाँ जिलाइदिन प्रार्थना गर्ने पुगिन् । बुढले कृशा गौतमीको मनोवैज्ञानिक अवस्थालाई बुढी उनलाई बच्चा जिलाउनको लागि एक मुट्ठी तोरी त्यस्तो घरबाट ल्याउन आदेश दिनु भयो जहाँ कहिल्यै कोही नमरेको होस् ! कृशा गौतमी नगरको घर घर दैलो दैलोमा पुगी त्यस्तो घर खोज्दै गइन् र असफल भइन् । अनि उनले बुझिन् कि उनको बच्चामात मरेको थिएन, सबैलाई मर्नु पर्नेख र मरेपछि पुनः जिलाउन सकिदो रहेनछ । उनी बुढकहाँ गई आफूले अनित्य बुढेको कुरा भनिन् र भिक्षणी भइन् ।

धानञ्जानी बाह्मणी बुद्धकी श्रनन्य भक्त थिइन् । उनको लोग्ने भारद्वाच बाह्मचलाई सो कुरा पटक्के मन परेको थिएन । एकदिन उनको लोग्ने भारद्वाज बाह्यजले रिसले चूर भई बुद्धलाई 'हिंहसा'को विषयमा बाद विवाद गरेर हर।उँछु भन्ने विचारले बुद्धसँग विवाद गर्ने गए। बुद्धले भन्नुभयो,—''जीवन सुखमय पानं हत्या गर्नुपर्छं, तर रिसको हत्या गर्नु पर्छं!'' प्रभावित भई भारद्वाज भिक्षु भए। सो कुरा याहापाई केही दिनपछि उनको भाइ अक्कोसक भारद्वाजले रिसले मुर्मु राई बुद्धकहाँ गई भएभरको गालि गर्ने थाले। बुद्ध कित पनि निरसाएको देखी अन्तमा आफै थाकेर अक्कोसक चुपलाग्नु पऱ्यो। अनि बुद्धले अक्कोसकलाई यदी कोही पाहुनालाई पसारेको भोजन पाहुनाले स्वीकार नगरे कसले खान्छ भनी सोध्दा बाह्यणले म आफैं खान्छ भने। अनि बुद्धले भन्नु भयो,— ''त्यसरी नै तिमीले दिएको एउटा पनि गालि मलाई स्वीकार्य छैन। रिसाउने व्यक्तिमाथि नरिसाउने व्यक्तिको नै विजय हुन्छ।'' अक्कोसकलाई चित्त बुझ्यो र उनी पनि निक्षु भए।

त्यतिबेला श्रावस्तीमा घुम्न श्राइराख्ने गुम तो ह्यपुत्र ब्राह्मणले बुद्धको प्रशंसा सुनी बुद्धकहाँ भेट्न गए र ब्राह्मणहरूले श्रमण (भिक्षु) भन्दा गृहस्थ (ब्राह्मण) श्रेष्ठ छ भन्ने गरेको कुरा बताए। श्रनि बुद्धले सही विचारधारा भएमा दुवैले मोक्ष प्राप्त गर्न सक्ने कुरा बताउनु भयो। कुनै पनि ब्रह्मणले श्राफूले भन्ने गरेको ब्रह्म र स्वगंको आफैले साँच्चै श्रनुभव गरेको छैन भनी बुद्धले भन्नु भयो। मोक्ष प्राप्त गर्न मैदी, करूणा, मुदिता र उपेक्षाको श्रावश्यकता छ भनी बताउनु भयो।

एकपल्ट यमेलुर यमेलुटेकुला नामक ब्राह्मणहरू बुद्धकहाँ नाइ उहाँको शिक्षा संस्कृतको प्रचार गर्ने आग्रह गर्न गए। बुद्धले



इन्कार गर्नु भयो र मातृभाषामा नै उपदेश दिनु उचित भएको कुरा भन्नु भयौ ।

1

पटाचारा भन्ने आइमाईकी जीवनमा ठूली ग्रापत ग्राइपरेको थियो। बीच बाटोमें उनले एउटा छोरा जन्माएकी थिइन्। त्यहीं उनको लोग्नेलाई सर्पल टोकेर मारेको थियो। केही क्षणमा नवजात खोरालाई चीलले टिपेर लग्यो। ठूलो छोरालाई त्यही बेला नदीले बगाएर लग्यो। पछि माइत फर्कदा सो घर पनि आगोले मध्म भइस-केको थियो। त्यसरी आपना सारा परिवार गुमाइसकेपछ उनी बीलाइन्। सुधबुध हराएको पटाचारा नाङ्गे हिंड्दथिन्। एकदिन मानिसहरूले लखेटर त्याएकोले उनी भागर जेतवन भित्र पतिन्। त्यहाँ बुद्धले उनलाई ग्राप्रय दिनु भयो। पछि उनी प्रक्यात भिक्षणी भइन्।

सारिपुत्रको भाइ खंदिरक्लीय रेवत खंरकी जज़लमा बस्य । उनीं अहैत थिए । उहाँको नियम्त्रणामा बुद्ध आफ्नो भिक्षु संय सहित एक महिनांकी लागि सो बनमा बस्म जानु भयो । त्यहाँबाट फर्केंट श्रावस्ती भाउँदा विशाखाले त्यो ठाउँ कस्तो थियो भनी भिक्षुहरूसँग सौध्दा कर्सकें राम्नो कर्सके नरमाइलो भनी भने । अनि बुद्धले सङ्पुरुष-हरू बस्ने ठाउँ सबै रमणीय हुन्छन् मनी टिप्पणी मर्नु भयो ।

जीवक वैद्य बुद्धे र भिक्ष्म संघना वैद्य थिए। युत्रै भिक्ष्महरू वढी खानालें मीटाएकी र अस्ती भएको महसुसं गरी उनले बुद्धसँग भिक्षु-हरूको लागि उचित नियम बनाईदिन आग्रह गरे। स्वसंपिछ बुद्धले भिक्षाहरूले व्यावाम गर्नु पर्ने र सर सफाई गर्नु पर्ने अस्ता युत्रै नियमहरू बनाउनु भयो।

एकपल्ट बुद्ध भिक्षुहरू सहित कोशल राज्यमा कर्त गइराखनु, भएको थियो। एक ठाउँमा आगो देखेर बुद्धले भिक्षुहरूलाई दुष्ट हुनु-भन्दा आगोमा होमिनु जाति छ भनी उपदेश दिनु भयो। सो उपदेशमा दिणत उपमाहरू सुनेर कोहीले ज्ञान लाभ गरे, कोहीले वान्ता गरे र कोहीले निरूत्साही भई भिक्षुत्व नै त्यागेर गए। सो कुरा थाहा पाई बुद्धले केही दिन पछि भिक्षुहरूलाई उत्साहित पाने प्रकों उपदेश दिनु भयो कि कुनै पनि भिक्षुले औंला चट्काउँदा लाग्ने समय जित मात्री सुविचार राख्दछ भने पनि उनी भिक्षु कहलाउन लायक छ।

एकपल्ट वर्षायाम पिछ बुद्ध दिक्कणागिरीमा जान चाहनु भएछ।
कोशल नरेश र अनाथिपिण्डकहरू चौहि बुद्ध श्रावस्तीमें बसोस् भन्ने
इच्छा राख्दथे। तर कसैले पिन बुद्धलाई रोक्न सकेको थिएन।
धनाथिपण्डकको दासी पूर्णाले आफूलाई दासत्वबाट मुक्त गरिदिएमा
बुद्धलाई श्रावस्तीमें बसाउने प्रयास धाफूले पिन गर्ने जाहेर गरिन्।
धनाथिपिण्डकले सो प्रस्ताव स्वीकार गरे। ध्रान पूर्णाले गएर बुद्धलाई
श्रावस्तीमें बस्नु हुन अनुरोध गरिन्। वर्षायाम पिछ श्रावस्तीमें बसेमापूर्णाले दासत्वबाट मुक्त हुने कुरा थाहा पाई बुद्धले पूर्णाको कुरा स्वीकार
गर्नु भयो। पूर्णा दासत्वबाट मुक्त भइन् र पिछ भिक्षुणी भइन्।

प्रकॉपल्ट बुद्ध राजगृहमा छँदा पूर्ण नामक व्यक्तिले बुद्धसँग दर्शन सम्बन्धित कुरा गर्ने आए । बुद्धले भन्नु भयो कि प्रायः गुरुहरूलाई रूप (पदार्थ,)वेदना, संज्ञा, संस्कार र विज्ञान (वेतना) को बारे ज्ञान छैन र अनित्यताको दर्शन गर्ने सकेको छैन, 'म' र 'मेरो' भन्ने जगतमा केही पनि छैन ।





राजगृहवाट बुद्ध सम्पा (वर्तमान सम्पानगर, भागलपुर निजक) मा पुग्नु भयो। त्यहाँ गगारा पोखरीको छेउमा बस्नु हुँदा बुद्धले एकजना छगडालु भिक्षुलाई देखनु भएछ। त्यो भिक्षुले गर्दा प्रक् भिक्षु पनि बिग्रन सक्दछ भन्ने विचारले सो भिक्षुलाई भिक्षु संघबाट निकाल्ने आदेश दिनु भयो।

एकपल्ट एउटी गर्भिणी भिक्षणीलाई बुद्धको धगाडि ल्याइयो । छानिबन पछि उनी भिक्षणी हुनुभन्दा धगाडि नै गर्भिणी भएको कुरा ठहर भयो । उनले विहारमै छोरो जन्माए । त्यो बच्चा पछि भिक्षु कुमार काश्यपको नामले प्रख्यात भयो ।

राजगृहकी प्रसिद्ध वेश्या अढकाशी भिक्षुणी बनिन् । उनी पूर्ण भिक्षुणी हुन चाहन्थिन् । तर केही गुण्डाहरूले उनलाई श्रावस्ती नपठाउन बाटो छेक्ने गर्थे । फलतः बुद्धले एक दूतद्वारा उनलाई पूर्ण भिक्षुणी बनाउनु भयो ।

एकदिन बुद्धले जेतवनमा उपदेश दिदै हुनुहुन्थ्यो, "जसले मन स्वच्छ पार्छ, ऊ पानीमा ननुहाइकन पनि स्वच्छ छ।" सुन्दरिक सारद्वाल नामको एक श्रोताले बुद्धसँग सोधे कि बुद्धले शुद्ध हुनको लागि बाहुका नदी (वर्तमान धुमेल नदी, भारत) मा नुहाउनु भएको थियो कि थिएन। श्रनि बुद्धले नदीमा नुहाउँदैमा कोही शुद्ध हुँदैन भनी उपदेश दिनु भयो। सुन्दरिक भिक्षु भए।

एक बिहान भिक्षाटन गर्दें बुद्ध अगिषक भारद्वाजले यज्ञ गरिर-हेको ठाउँमा पुग्नु भयो । त्यहाँ सो ब्राह्मणले बुद्धलाई "वसल" (नीच जातको चण्डाल) भनी भिन्न पस्न दिएन । सनि बुद्धले उनलाई भन्नु भयो, ''वसल त्यो हो जसले हत्या गर्दछ, घोका दिन्छ, जो निर्देयी छ, कर्तब्यबाट भाग्छ। जन्मले कोही ठूलो वा सामो जातकी हुँदैन, कर्मले नै ढूलो वा सानो जातको होइन्छ।'' अग्गिक प्रमावित भए।

त्यतिबेला कसैलाई पूर्ण भिक्षु बनाउन १० जना भिक्षुहरूकी अनुमित चाहिन्थ्यो । भिक्षु महाकात्यायन अवन्तिमा बस्दये र उनले आपनो शिष्य सोणकुटी कर्णलाई भिक्षु बनाउन तीन वर्ष कुर्नु पऱ्यो किनिक अवन्तिमा धेरै थोरै भिक्षु थिए । त्यसपछि सोणकुटि कर्णले आपनो गुरुको प्राज्ञा लिई श्रावस्तीमा बुद्धको दर्शन गर्न प्राए । उनको प्रार्थनामा बुद्धले दुर्गम ठाउँहरूमा भिक्षु बनाउन पाँच जना भिक्षु मध् पुने, विशेष प्रकारको जुत्ता लगाउन सिकने भावि नियमहरू बनाउनु भयो ।

एकदिन विशाखा बुद्धकहाँ गएर आफूल कमाएको धनमा धेरै कर तिर्नु पर्ने र राजा प्रसेनजीत धेरै बेफुर्सदी भएकोले कर सम्बन्धित विषयमा ध्यान दिन नसकेको ब्यथा बताइन् । धनि बुद्धले विशाखालाई सक्हरूको अधिनमा बस्नु पर्नु पनि दु:ख नै हो भन्नुभयो ।

एकपल्ट चारिका गर्दे बुद्ध मंगध देशको मातुला भन्ने गाउँमा पुग्नु भयो । त्यहाँ भिक्षुहरूलाई उपदेश दिनु भयो, ''ग्रापनी प्रकाश ग्राफै बन । अरूकी भरमा नपर । तिमी आपनी मालिक ग्राफै हो, स्वाबलम्बी बन ।''

चारिका गर्दे बुद्ध मगधको अन्यक्षिक्य (राजगृह नजिकै) पुग्नु भयो । त्यहाँ बुद्धलाई पेट दुखेछ । भिक्षु धानन्दले भिक्षाटन गई बुद्धकी लागि औषधी त्याए । केही दिनमा बुद्ध निकी हुनु पयो । दमस्तै एकपण्ट श्राहरतीमा नर्षायाम क्रिकाचनु भ्रष्ट्पछ बुद्ध धर्म प्रचारार्थ प्रत्यय जानु भयो। श्राहरतीयासीहरूको लागि बुद्धको प्रतीक हुने गरी भिक्ष आनम्बले जेतहनमा बोधिक्शको एक हाँगा रोप्नु भयो। बुद्धको प्रतीकको इत्पमा पूजा गर्ने सास्य स्थे प्रथम गुरुकाल थियो।

बुद्ध जब विदेह राज्यमा मारिका गर्दे हुनुहुन्थ्यो, तब निषिद्धाः को एक प्रसिद्ध बाह्मण बह्मायुले बुद्धको झारीरमा ३२ लक्षण छन् भनेको हो होइन ठहर गर्ने भाषनी शिष्य उत्तरकाई बासुसी गर्ने पठाए। साल यहिनासम्म बुद्धको पिछ पिछ लाग्नेपिछ रहन सहन, स्यवहार र उहाँको शरीरका लक्षणहरूबाद प्रभावित भई बह्मायुलाई भन्न साह। पछि बुद्ध भिथिला पुरबु भयो र बह्मायुले बुद्धको ६२ लक्षणको आफ्रैले दर्शन गर्ने पर्म । बुद्धको उपदेश सुनी बह्मायु बुद्धका धनुसायी बने।

बुद्ध पिछ राज्यमृह पुग्नु भयो । बुद्धलाई बदनाम गर्न नसकेर काही भइराज्ञेका परिवाजकहरूले बुद्ध पक्क जादुगर हुनुपदंख, उसको मायाजालको विद्या थाहर पाउनु पन्त्रो भन्ने विचार राज्ञी सरभ परिवाजकलाई भिक्षु हुन पठाए । केही समय भिक्षु बनी क्रिक्षु निव्यम् इक कण्ठ गरी सरभले अब मैले पनि मायाजाल जानि लिएँ अनेर भिक्षुत्व छोडिदिए । यहर भरि "बुद्धको क्रिक्षा मैले बुक्षें, दशका केही विशेषता छैन" भादे हिंदूकन खाले । भनि बुद्ध स्त्रयं सरभ बसिर्व्यको आक्षममा गई सबैको सपाडि उसलाई चुनीलि दिनु भयो । ब्रायके बोटने सकेन । बुद्धले अन्तुभक्षो, "मैले देखाएको बादोमा विद्वले कहिल्ये दुर्गितमा पर्देन ।" बुद्ध ग्रह्मके पिछ सबैसे सरसको किन्दा मरे ।

किया नयां संस्थागार (संसद भवन) बनेको थियो।
बुद्ध त्यतिबेला किपलवस्तुमा हुनुहुन्थ्यो। शाक्यहरूको प्रार्थनामा बुद्धले
सो संस्थाको उद्घाटन गर्नु भयो। त्यति नै बेला रोहिणी नामकी कुष्ठ
रोगी कन्याले बुद्धलाई एक विहार दान दिइन्।

एक दिन श्रावस्तीको पूर्वाराम विहारमा बुद्ध घाम तापेर बस्नु भएको थियो । त्यतिबेला मालिस गरिराख्ने भिक्षु श्रानन्दले बुद्धको शरीर बुढो हुँदै गएको कुरा व्यक्त गरे । बुद्धले संसारका सबै कुरा शनित्य छन् भनी भन्नु भयो ।

बैशालीमा सच्चक परिकालक नामका ठूलो विद्वान् थिए। उनी आफू जस्तो ज्ञानी कोही पनि छैन भनी घमण्ड गर्थे। उनका थुप्रै अनुयायीहरू थिए। वाद विवादमा उनलाई कसैले हराउन सकेको थिएन। एकपल्ट जब बुद्ध वैशाली पुग्नु भयो, उनी प्राप्ना प्रनुयायी-हरूका साथ बुद्धलाई वाद विवादमा हराउँछु भनी घमण्ड गर्दे बुद्ध भएको ठाउँमा गए। त्यहाँ उनले बुद्धलाई के कुरामा उपदेश दिन्छी भनी सोधे। बुद्धले ''म प्रनित्यताको उपदेश दिन्छ, अनात्मवादको सिद्धान्त भन्छु' भन्नु भयो। तब सच्चकले ''म त ग्रात्मा मान्छु, 'म' नै आत्मा हो' भनी वकालत गर्ने थाले। तब बुद्धले सोध्नुभयो, ''यदि तिमी आफै ग्रात्मा हो भने तिमी ग्राप्नै शरीरलाई किन नियन्त्रण गर्ने सक्दैनों? किन तिम्रो शरीर तिम्रो आदेश बिना बुद्धो हुँदै जान्छ?'' सण्चक निरूत्तर भए। अन्तमा सच्चकले आपनो पराजय स्वीकानुं पऱ्यो। चारिकाको कममा बुद्ध भगं राज्यको सुंसुमारगिरी (वर्तमान् चुनार, भारत) पुग्नु भयो। कौशाम्बीको राजकुमार बोधि राजकुमार-

के त्यहां एउटा भव्य महल बनाएका थिए जसकी उद्घाटन गर्ने बुद्धलाई निमन्त्रणा दिइयो। बुद्धले सो महलमा प्रवेश गर्नु भई भोजन गर्नु भयो। तब बोधि राजकुमारले ''सुख प्राप्त गर्ने दुःख सहनु पर्छं'' भन्ने प्राप्तो धारणा व्यक्त गरे। प्रिन बुद्धले प्राप्तो जीवनी बताउँदैं सुख प्राप्तिको लागि अति सुख वा अति दुःख होइन, मध्यम मार्गे उपयुक्त छ भन्नु भयो। ''कुनै पनि व्यक्तिले जो श्रद्धावान् छ, स्वस्थ छ, छलकपटि छैन, मेहनति छ र बुद्धिमान् छ भने एकै दिनमा निर्वाण प्राप्त गर्ने सिकन्छ'', बुद्धले भन्नु भयो।

नारिका गर्दे बुद्ध राजगृहमा पुग्नु भयो। त्यहाँ उत्तरा नण्डमाता नामकी एक बौद्ध उपासिका थिइन्। उनका लोग्ने र सासु दुवेले बुद्ध रूचाउँदैनथे। प्रान बुद्धको शिक्षा प्रमुसार तीन हप्ता व्रत बस्ने विचार गरी सिरिमा नामकी राजगृहकी वेश्यालाई आफ्नो लोग्नेकहाँ सुताई प्राफू व्रत बस्न गइन्। अन्तिम दिनमा लोग्ने स्वास्नीको भेट भयो र उनीहरू एक प्रका देखी मुस्काए। सिरिमालाई त्यो कुरा सह्य भएन। रिसको छोंकमा उनले उम्लीराखेको पानी उत्तरा माथि खन्याइ दिइन्। पछि पञ्चातापले पीडित भई उनने उत्तरासँग माफी मागिन्। उत्तराले सिरिमालाई बुद्धकहाँ लगिन् र बुद्धको उपदेश सुनी सिरिमा उपासिका भइन्। प्रान आफ्नो वेश्याको पेशालाई (छोडी प्रत्येक दिन प्राठ भिक्षुहरूलाई भोजन दान दिने गर्ने थालिन्। भोजनमा आउने एक भिक्षु एक दिन सिरिमाको रूपमा मुग्ध भए। त्यही राति सिरिमा मरिन्। बुद्धले उनको लास देखाएर सो भिक्षुलाई धनित्यताको बोध गराउनु भयो।

एकपल्ट बुद्ध वैकालीमा हुँदा भदिय लिञ्छवीले बुद्धकही प्राई भने कि बुद्धले सामान्यजनमात्र नभई अन्य मतालम्बीहरूलाई पनि त्यतिका ग्रनुयायी बनाउन सक्तुमा पक्कै उहाँको मायाजाल (वशीकरण मन्त्र) को हात हुनु पर्दछ ! बुद्धले भन्नुभयो, भहिय !" कसैले नौलो कुरा भन्दैमा पत्यार नगर्नुः ग्रन्थमा छ भन्दैमा, ताकिक छ भन्दैमा, राम्रो छ भन्दैमा, मतानुकुल छ भन्दैमा स्वीकार नगन्, भन्ने मान्छे राम्रो छ वा गुरुले भनेको भन्दैमा विश्वास नगर् । पहिले ग्राफैले विचार गर कि त्यो कुराले हित हुन्छ कि हुन्न, दुःख कम हुन्छ कि हुन्न। तिमी नै भन कि लाभ, द्वेष र मूर्खताले दुःख बढ्छ कि षट्छ ?" महियले "बढ्छ" भन्तु प=यो । ग्रानि बद्धले भन्नु भयो कि ती नै कुरा गरी, ती नै वशीकरण मन्त्रले उहाँले अनुयायी बढाएका हुन्। भद्दिय धेरै प्रमाबित भई आफूलाई बुद्धको अनुयायी घोषित गरे। तब बुद्धले भन्नुभयो, "भहिय, मैले तिमीलाई मेरो शिष्य बन त भनेको छैन।" मनि भहियले टिप्पणी गरे, "मैले बुद्धको वशीकरण मन्त्र बुळें। यो मन्त्र सबैमा लागोस् !"

भारतकी सुदूर दक्षिणमा स्यापार गर्न गएको एउटा जहाजको दुर्घटना हुँदा त्यसको एक बाली सुण्यारक (वर्तमान सोपरा, मुम्बई) मा पुगेछ। नांगो भइसकेका त्यो सालीले काठको लुगा लगाए र वाकिकिरिय नामले प्रख्यात भए। उनको भाषनो घरबार सम्पत्ति भन्ने केही थिएन। मोनिसहरूले इनलाई महान् साधु भन्ठाने। जब उनले बुद्धको बारेमा सुने, तब उनी बुद्धलाई भेट्न श्रावस्ती ग्राए। बुद्धले

चनलाई बाटोमें उभिग्रर उपदेश दिनु भयो र उनले तुरुस्ते दिवीण प्राप्त सरे । एके क्षण पछि एउटा गाईले हान्द्रा उनको मृत्यु भयो ।

श्रावस्तीको प्रसिद्ध गणितज्ञ गणक सौद्यल्यायन ब्राह्मणके एक-दिन पूर्वाराम विद्वारमा गई बुद्धसँग उहाँको शिक्षा गणितसम्मत छ छैन सोध्न गए। बुद्धले प्राप्तो शिक्षा गणितसम्मत भएको प्रमाण विद्व भयो। प्रति बाह्मणले सोधे, ''बब किन तपाईका अनुयासीहरू कोही निर्वाणमा पुग्छन्, कोही पुग्दैनन् ?'' बुद्धले भन्तुभयो, ''बाह्मण! स त मार्गदर्शक हुँ। म बादो देखाउँछु। जसले मेरो मार्गको अनुगमन गर्छ क निर्वाण पुग्छ, जो गर्दैन उसलाई म केही पर्न सक्दैन।'' प्रभावित बाह्मण बुद्धको अनुयायी बने।

एकपल्ट जेत्रवनमा बुद्धले अनायपिष्यिकलाई भन्नु भयो, "गृहस्थहरूको लागि चार मुख छन-भोग्य पदार्थ हुनु, भोग गर्न पाउनु, मऋणी हुनु, निर्दोष जीवन बिताउनु।"

अरिट्ट नामको भिक्षुले त्यतिबेला बुढको शिक्षा उल्टो सम्झेछ ।
तब बुढले उनलाई डाकेर सबैको अगाडि झपारेर भन्तु भयो, ''मेरो धमं नदी पार गराउने डुज़ा जस्ते हो । नदी पार गर्नमा यसको उपयोग छ, पार गरिसकेपछि पनि बोकेर हिंड्नलाई होइन । त्यो मानिस पापीभन्दा पनि खतरनाक छ जसके गलत धरणा पालिराखेको हुन्छ।''

कोशल नरेश प्रसेनजीतले बुद्धको व्यक्तिस्वबाट प्रभावित भई बुद्धको शाक्य कुलकी कोही कन्या विवाह गर्ने निश्चय गरे। सो धाशयले उनले कपिलबस्तुमा सन्देश पठाए। कपिलबस्तुका खजा महानामले नाई भन्न सकेन । तर ग्रापनो जातिय घमण्डको कारणले चासमबित्या नामकी दासीपुतीलाई शाक्यपुती भनी छल गरी प्रसेन-जीतसँग विवाह गरिदियो । उनीहरूको तफंबाट जन्मेको विद्रुष्ट नामको छोरो १६ वर्षको हुँदा पहिलोपल्ट ग्रापनो मामाको घर किपलवस्तु पुगे । त्यहाँका शाक्यहरूले जातिय ग्रिभमानको कारण उनलाई हार्दिक स्वागत नगरी देखाविट स्वागत गरे । विद्रुष्टभ फर्के-पछ उनी बसेको ठाउँलाई दासपुत्र बसेको ठाउँभनी शाक्यहरूले दूधले पखाली शुद्ध गर्न लगाए । संयोगवश त्यो कुरा विद्रुष्टभले थाहा पाए । ग्रान उनले ती घमण्डी शाक्यहरूको वंश न सखाप पान प्रतिज्ञा गरे । सो घटनाले गर्दा कोशल नरेश प्रसेनजीतले पनि वासभखित्या दासीपुत्री भनी थाहा पाए र उनलाई अलग्गे राखे । पछ बुद्धले प्रसेनजीतलाई सम्छाई बुझाई वासभखित्या र विद्रुष्टभलाई पुनः स्वीकार गर्ने लगाए ।

चित्र नाउँको गृहस्थी मिक्छकासण्ड (वर्तमान मछली शहर, जौनपुर, भारत) का प्रसिद्ध विद्वान् थिए। बुद्ध-धर्मका पण्डित थिए। कतिपयलाई उनले भिक्षु बनाएका थिए। कतिपए भिक्षुहरूलाई उपदेश दिन्थे। एकपल्ट उनले वादिववादमा निग्रन्थ नाथपुत (महाविर)लाई समेत पराजित गरेका थिए! बुद्धको अनुयायी बनेको तीस वर्ष पिछ बल्ल चित्रले आवस्तीमा गई बुद्धलाई भेट्ने अवसर पाए। बुद्धले स्वयं उनको प्रशंसा गर्नु भयो। केही समयपिछ चित्रको मृत्यु भयो।

चारिका गर्दे बुद्ध कौशाम्बी पुग्तु भयो। त्यही बुद्धको भाइ पर्ने भिक्षु देवदत्त पनि थिए। त्यहि न देवदत्तको मनमा प्रथम पटक बुद्धदेखि इर्घ्या उत्पन्न भयो । ग्राफूले पनि कसरी बुद्धले जस्तै प्रसिद्ध पाउन सिकन्छ भनेर जुक्ति गर्ने थाले । देवदत्त त्यहांबाट राजगृह गई राजकुमार अजातशत्रुलाई ग्रापनो हातमा लिए । पछि बुद्ध राजगृह पुग्दा देवदत्त बुद्धकहाँ गई "तपाई बूढो हुनुभयो; त्यसैले म भिक्षु संघ चलाउँछु" भन्न गए । बुद्धले इन्कार गरेपछि देवदत्त रिसाएर फर्ने ।

केही महिना पछि देवदत्त को कुमन्त्रणामा अजातशत्रुले आफ्नो बुबा राजा विम्बिसारलाई बन्दी बनाई मगध देशको शिहासनमा आफूले कब्जा गरे। बन्दी बिम्बिसारलाई खाना दिइएन। उनकी पत्नीले उन-लाई लुकाई खुकाई खाना लियन्। सो अजातशत्रुले आमालाई पनि बुबा भेट्न जानमा बन्देज लगाइदिए। बुबाले हिंडडुल गर्ने नसक्ने गरी पाइतालामा घाउ बनाइदियो। अन्तमा बन्दीगृहमें बिम्बिसारको मृत्यु भयो।

मगधको नरेश ग्रजातशत्रु हुँदा भिक्षु देवदत्त ग्रति शक्तिशाली भए। उनले बुद्धलाई मार्न बुद्ध ग्राउने सबै बाटोमा हस्याराहरू तैनात गरे, र ती हत्याराहरूलाई मार्न ग्रन्थ सैनिकहरू खटाए। तर सांच्चे बुद्ध ग्रगाडि पुरदा चाहि हत्याराहरू उहाँको व्यक्तित्वबाट प्रभावित भर्षे उहाँलाई मार्न सकेन। षडयन्त्र ग्रसफल भयो।

ग्ररूहरूको भरपनं नहुने देखी देवदत्तले ग्राफैले बुद्धलाई मानें विचार गरे। राजगृहको गृद्धकूट पर्वतमा एकदिन बुद्ध हिडिराखनु भएको बेला देवदत्तले माथिबाट एउटा ठूलो बुङ्गा खसाले। बुद्धलाई बुङ्गाले लागेन, तर त्यसको एक टुक्गा फुटेर आई बुद्धको खुट्टामा 'पऱ्यो। बुद्ध घाइते हुनुभयो। घाइते बुद्धलाई महकुन्छी लगियो र स्यहाँबाट जीवक वैद्यको श्राम्भवनमा । जीवक वैद्यले बुद्धको स्याहार सुसार गरे।

बुद्ध नार्ने तेजो प्रयास स्वरूप देवदत्तले नासागिरी नामको मदमत्त हात्तीलाई बुद्धलाई कुल्चाउन पठाए। तर जब बुद्ध अगाडि पुग्यो, हात्ती शान्त भयो। त्यो षडयन्त्र पनि विफल भयो। त्यतिबेला-सम्म देवदत्त अलोकप्रिय भइसकेका थिए। जनताले देवदत्तको खुल्ला निःदा गर्न थालेकोले राजा अजातशत्नु पनि उनलाई अत्यक्ष सहयोग गर्न हिन्किचाए। अनि देवदत्त आफ्ना साथीहरूलाई लिएर बुद्धकहाँ गई भिक्षु संघको लागि पाँच नियमहरू बनाइदिने माग राखे; यथा, भिक्षु जङ्गलमे बस्नु पदर्छ, मागेरै खानु पदंछ, फालिएको लुगा नै लाउनु पदंछ, रूख मुनि नै बस्नु पदंछ र माद्धा मासु पटकके नछुनु पदंछ। बुद्धले जसले मन पर्छ त्यसले ती नियम पालन गरे हुने तर सबैलाई पालन गर्न वाध्य तुल्याउन नसिकने कुरा बताउनु भयो। बुद्ध विलासी भए भनेर लांछना लगाउँदै भिक्षु देवदत्तले आपने भिक्षु संघ खडा गर्ने घोषणा गरेर हिंडे। कोहीले देवदत्तको समर्थन पनि गरे। भिक्षु संघ दुका भयो।

केही दिनपछि बुद्धको आदेशमा सारिपुत्र र मोदगल्यायन भिक्षु देवदलको संघ बसेको ठाउँ गयासीस पर्वतमा पुगे। देवदले तिनीहरूलाई पनि आपनो भिक्षु भन्न आएको भनी फुरंग भई तिनीहरूलाई नै धर्म उपदेश दिन लगाई आफू आराम लिन गए। सारिपुत्र र मौदगल्यायनले उपदेश दिएर ती भिक्षुहरूको हृदय परिवर्तन गरिदिए।
सो ती भिक्षु सबै सारिपुत्रहरूको पछि पछि बुद्धकहाँ गए। देवदले

च्यु झदा सी कुँदा चील पाएछ। सी घटनापछि देवदत्त यति विरामी भयो कि नौ भहिनासम्म उनी राम्नरी उठ्नै सकेन।

मगध देश र कोशनको बिचमा काशी पर्दथ्यो । काशी कोशलको अधिनमा थियो । अजातशत्रुले आफू राजा हुँदा काशीमा हमला गरे । सो कुरा थाहा पाई प्रसेनजीतले पनि अजातशत्रुमाथि जाइलागे । तर पराजित भए । पराजित प्रसेनजीत फर्किराखेको बेलामा आवस्तीमा मिल्लका नामकी सुन्दरीलाई देखेर आशक्त भए । प्रसेनजीतले मिल्लकासँग विचाह गरे । रानी मिल्लका बुद्धकी अनस्य भक्त थिइन् । पछि उनले बुद्ध हो लागि मिल्लकाराम नामको विहाद दानमा दिइन् ।

बुद्ध राजगृह जानुभयी । त्यहाँ निग्नन्य नाथपुत्र (जैमगुरं महाबीर) ले आपना ग्रनुयायी, बिम्बिसारको छोरा अभय राजकु मरि-लाई भने, "तिमी गएर बुद्धसँग प्रकृत गर कि बुद्धले ग्रन्थले मन नमर्ने गरी कंठोर बचन बोल्छ कि बोल्द्रने । यदि बोल्छ भने उसके ग्रन्थलाई कटोर बचन बोल्मु हुंझ भनेको झूठो ठहरिन्छ । यदि बोल्स्टिन भनेमा उसले देवदस्ताई कहोर बचन बोलेको सर्वविदित छ।" ग्रेमय राजकु-मारले बुद्धसँग तर्क गर्ने विचारले बुद्धलाई ग्रापमो घरमा मोजन डाके । भीजन पछि ग्रमयले कुरा उठाए । ग्रनि बुद्धले ग्रमयको काखमा भएको बच्चा देखाउँदै सोव्रनु भयो, 'यदि बच्चाले काठको टुका निलेमा के गर्छो ?" ग्रमयले सो टुका बच्चाकी मुखबाट जवकिस्ति हात पसारेर भएकि निकाल्छु भने । अपने बुद्धले भन्नु भयो, 'स्यसरी नै व हिस्नि-

कार्हि ग्ररूको हितको लागि कठोर वचन बोल्नु पर्ने हुन्छ।" ग्रभय बुद्धका ग्रनुयायी बने । पछि उनी भिक्षु बने ।

नौ महिनासम्म अशक्त बिरामी भएपछि देवदत्तलाई आपनो करनीबाट पश्चाताप भयो। बुद्धसँग माफि माग्न उनी आवस्ती पुगे। बुद्ध त्यतिबेला जेतवनमा हुनुहुन्थ्यो। जेतवनको बाहिर पुगेपछि जमीन भास्सिएर त्यहि खाल्डोमा खसी देवदत्त मरे।

त्यसपछि बुद्ध नालन्दा पुग्नु भयो। त्यहाँ दीघं तपश्वी नामको जैन साधुले बुद्धसँग शरीर ठूलो कि मन ठूलो भन्ने विषयमा विवाद गर्ने ग्राए। बुद्ध मनलाई ठूलो मान्थे। दिघं तपस्वी तत्पश्वात जैन गुरु निग्रन्थ नाथ पुत (महावीर) कहाँ गई ग्राफूले बुद्धसँग सम्बाद गरेको कुरा बताए। ग्रान उपालि नामको एक जैन विद्वानले ग्राफूले बुद्धलाई वाद विवादमा हराउने घोषणा गरे। महावीरले रोक्दा रोक्दै पनि उपालि बुद्धकहाँ गई शास्त्रायं गर्ने गए। बुद्धले विभिन्न तर्कद्वारा मन नै मुख्य हो भनी सिद्ध गरे पिछ उपालि बुद्धका ग्रनुयायी बने। बुद्धले उपालिलाई राम्रोसँग सोच विचार गरेर मात्र ग्राफ्नो अनुयायी बन्दैमा जैन-हरूलाई दिइग्राएको दान दक्षिणामा किम नगर्ने सुझाव पनि दिए। उपालि बुद्धको श्रनुयायी भएको थाहा पाएपछि जैनगुरु महाबोरले रगत ग्रोकले। त्यसपछि उहाँलाई पाद्या लिग्यो, जहाँ उहाँले देह त्याग गर्नु भयो।

एकदिन नालन्दामें केवट्ट भन्ने गृहस्य ग्राई बुद्धलाई ऋदी प्रदर्शन गरी ग्रापनो धर्मको प्रचार गरेमा ग्रझ बढी सफल हुने विचार व्यक्त गरे। बुद्धले जादुर चमत्कारको प्रयोग नगन कुरा बताउनुः भयो। बुद्धले उपमा दिई ईश्वरवादको पनि ख**ण्ड**न गर्नु भयो।

बुद्ध पुनः राजगृह पुग्नु भयो । त्यितिबेलासम्म राजा अजात-शत्रुलाई ग्राप्नो बाबु मारेकोमा ठूलो प्रश्नाताप भइसकेको थियो । मानसिक श्रशान्तिले ग्रसित थिए । राजकीय वैद्य जीवकले ग्रजातशत्रू-लाई बुद्धकहाँ लगे । बुद्धको उपदेशबाट उनलाई ठूलो मानसिक शान्तिः मिल्यो । उनी बुद्धका ग्रनन्य भक्त भए ।

एकदिन विहान फुसँदको समय बुद्ध पोट्ठपाद परिवाजकको आश्रममा जानु भयो। पोट्ठपाद बुद्धप्रति श्रद्धालु थिए। उनको र बुद्धको बीच गहन दर्शनको कुरोकानी भयो। कुराकानीको सन्दर्भमा पोट्ठपादले तत्कालीन दार्शनक जगतमा प्रचलित दश प्रश्नहरू बुद्धको सामु राखे। ती हुन्- लोक नित्य छ ? लोक श्रनित्य छ ? लोकको श्रन्त छ ? लोकको श्रन्त छ ? लोक परित्य छ ? लोकको श्रन्त छ ? लोकको श्रन्त छ ? जीव र शरीर उही हो ? जीव र शरीर पिन्न हुन् ? निर्वाण पिछ पनि तथागत हुन्छ ? वा हुँदैन ? वा हुन्छ पनि हुँदैन पनि ? वा न हुन्छ, न हुँदैन ? तब बुद्धले भन्नु भयो कि ती प्रश्नहरूका समाधानले मानिसलाई केही फाइदा छैन; दुःख र दुःखबाट मुक्त हुने मार्गको उहाँ उपदेश दिनुहुन्छ; श्रनादश्यक दर्शनलाई उहाँ प्रोत्साहित गर्नु हुन्न । बुद्धहारा श्रनुत्तरित यी दश प्रश्चहरूलाई दश अध्याहृत भनिन्छ।

बुद्धको महान् भक्त अनायपिण्डिकको आयस्तीमा मृत्यु भयो । त्यतिबेलासम्म राजा प्रसेसनजीतलाई तीन पल्टसम्म अजातक्षत्रुले युद्धमा हराइसकेको थियो । अनि एकदिन धनुनगह तिस्स नामकोः मिक्षुल कसरी लडाई लडेमा ग्रजातशत्नुलाई हराउन सकिन्छ भरी अर्को एक भिक्षुलाई बताइराखेकी जासुसहरूले सुने। सी कुरा थाहाँ पाई राजा प्रसेनजीतले त्यसरी ने रणनीति अपनाई पुन: ग्रजातशत्रुमाथि जाइलागे र विजयी भए। पछि प्रजातशत्रुलाई ग्रापनी छोरी दिई मगध र कोशलको झगडालाई समान्त गरे।

एकपल्ट जब प्रसेनजीत बुद्धकहाँ बिसराखेका थिए, उनले छोरी
पाएको समाचार पाए। उनको मुख मिलन भयो। तब बुद्धले छोरी
पिन छोराभन्दा कम हुँदैन भनी उपदेश दिनुभयो। केही दिनपिछ
प्रसेनजीतले १६ प्रकारका भयकूर सपना देखे र अरूहरूको सल्लाह
अनुसार महायज गर्ने अठोट गरे। तर बुद्धले त्यस्तो यज्ञ फजुल हुनै
कुरा बताउनु भयो र ती सपनाका स्रयं पनि भन्नुभयो।

यशोधरा भिक्षुणीको मृत्यु ७५ वर्षमा भयो ।
प्रसेनजीतको महारानी महिलका एकपस्ट कुकुरसँग सुतिन् ।
पिछ केही दिनमा उनको मृत्यु भयो ।

स्यतिबेला कोशन राज्यको सेनापति बन्धुल थिए। एकपल्ट कोशलका भ्रष्ट न्यायाधीशहरूले गलत न्याय दिएको बेला हस्तक्षेप गरेर उनले सही न्याय दिए। अनि ती भ्रष्ट न्यायाधीशहरूले राजा प्रसेनजीतको कान भरेर बन्धुललाई मार्ने पडयन्त्र गरे। योजना अनुरूप बन्धुललाई सिमानामा युद्ध गर्ने पठाइयो र फर्केर आइरहेकी बेला उनलाई मार्ने लगाइयो। बन्धुलको हत्या भएको कुरा उनकी पत्नीले स्यति बेला सुनिन जब उनको घरमा बुद्ध भोजन गर्दे हुनुहुन्छ्यो। बन्धुलकी परनीले भोजन नसंकेसम्म आपनो मनोमाव प्रकट गरिनन्।

सी देखी सारिपुत्रने उनकी प्रवंशा गरे। राजाका जासुसहरूले राजा-कहाँ सो खबर पुत्थाए। प्रसेनजीतले आफ्नो नित्त महसुस गरेर माफी मागे। श्रानि बन्धुलके भतिजा दीस कारायजलाई सेनापित बनाए। तर दीस कारायणने मामा बन्धुलको हत्याको बदला लिने सहोट मनमने गरेको थियो।

षिशु सुनक्षकार्य भिक्ष संय मन परेको थिएन; भिक्षुहरूको सरल जीवन संबी रूबाएको थिएन। उमी बैबालीको पाधिकपुत्र नामको नांगा साधुसँग प्रभावित भएका थिए, जसके दुद्धनार्द ऋदि अदशंनको सुनौती विद्या थिए, तर जो बुद्धको भागमन पछि भागेका थिए। पछि सुनक्षत कुकुर बस्तै भई बाँचराको कोरिक्छत नामको नांगो साधुसँग प्रभावित भएका थिए। मन्त्रमा सुनक्षत्रले चौचर त्यांगी बुद्धको वयनाम गर्दै द्विद्दन याते। सन्ति कुछको भिक्षुहरूक्षाई तथायतको दशवलवारे उपदेश दिनु भयो। वैशालीबाट बुद्ध महल देशमा जानु भयो। त्यहाँ सम्बद्धान प्रदिक्ष स्विद्धानको साथमा गर्द ईभारवादको खळन प्रतुभयो।

चारिका गर्वे बुद्ध शावय हेकको स्वस्था मन्ते ठाउँमा पुन्तु भयो । त्यद्दा सापनो सेनापित बन्धुलको मृत्युद्धारा द्वः खिल राजा प्रसेनकोतले सुदसँग एकान्समा भेट गर्ने साएका थिए । सापनो राजनकीय सामान सबै नया सेनावित दीस कारायजलाई सुम्पी साफूमाने भित्र बुद्धकहाँ भेट्न गए । दीघ कारायजले मौका छोपी राजधानी सावस्ती फर्की राजधुनार विद्वहमालाई राजा बनास । प्रसेनजीवले बाहिर साउँदा सो कुरा थाहा पाएर सहयोगको लागि साफ्नो ज्वाई मगद्ध नरेश अजातशतुकहाँ यए । तर बाटमा ससेनजीवले मृत्यु भयो ।

रांजा हुना साथै विष्ट्रभले आफूलाई अपमान गर्ने घमण्डी शावयहरूलाई नाशगर्ने उद्देश्यले शावय देश तर्फ अगाडि बढे। सो कुरा थाहा पाई बुद्ध बाटोमा बिसराख्नु भयो। बुद्धलाई देखी विड्डभले बन्दना गर्ने जौदा बुद्धले आफ्ना नाता कुटुम्बहरूको छांया शीतल हुन्छ भन्नु भयो। शावयहरूको सुरक्षा बुद्ध स्वयंले गरेको महनुस गरी विड्डभ फर्के। तर पुनः पछि आक्रमण गरी शावयहरूको नर संहार गरे। बच्चा, आइमाई कोही पनि वांकि राखेनन्। राजा महानामले आत्महत्या गरे। यसरी बुद्धको कुल वंशको नाश भयो।

शाक्यहरूको संहार गरेर फर्केका विद्रुद्धम अचिरवती नदी (वर्तमान राप्ती) को किनारमा बास बसे । राति ठूलो श्रांधी र बाढी श्राई विड्डभ र अन्य सैनिकहरूलाई सखाप पारि दियो । त्यसपछि कोशल, काशी, शाक्य आदि देशहरू राजा श्रजातशत्रुको मगध श्रन्तगंत पर्ने गए।

बुद्ध पछि रोजगृह पुग्नु भयो । त्यतिबेला राजा मजातशत् ले वैशालीमा हमला गर्न चाहेको थियो । वैशालीको शक्तिको रहस्य बुझ्नलाई राजाले आफ्नो मन्त्री बस्सकारलाई बुद्धकहाँ पठाए । बस्सकार बाह्मणले सो कुरा सोध्न जाँदा बुद्धले आफूलाई पंखा हम्काइ-राख्ने आनन्दलाई भन्नु भयो, "जबसम्म वैशालीका लिच्छवीहरू प्रजा-तान्त्रिक पद्धति अपनाई एक अर्कासँग सरसल्लाह गरेर कर्तव्य परायण भई राज्य चलाइराख्ने छन् तबसम्म उनीहरूको उन्नति भइराख्ने छन्।"

स्यहाँबाट बुद्ध अम्बलद्विका र नासन्दा हुँदै पाटलिग्राम (वर्त-मान पटना) पुरनु भयो। मगधका मन्त्रीहरू वस्सकार र सुनीधः बाह्मणहरूले वैज्ञालीको झाक्रमण रोक्न पाटलियाममा नगर बसाउँदे थिए। बुद्ध आगमनको खंबर सुनी उनीहरूले बुद्धलाई निमन्त्रणा दिई भोजन गराए।

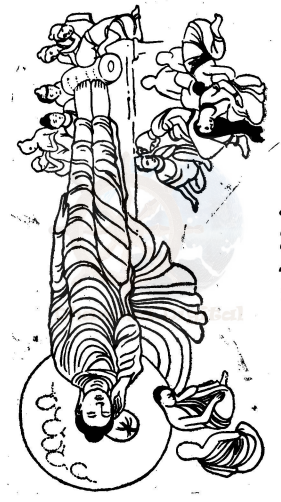
त्यहाँ वैशाली वृद्ध कोटिग्राम र नादिका हुँदै वैशाली पुग्नुभयो।
त्यहाँ वैशालीकी प्रख्यात वेश्या आस्त्रपालीले बुद्धलाई भोजनको लाचि
निम्तो गरिन्। त्यही नै बेला वैशालीका लिच्छवी राजकुमारहरूले पनि
बुद्धलाई भोजन गराजन चाहेका थिए। तर आस्रपालीले कुनै पनि
प्राधिक लोभको कारण प्राफूलाई स्वीकृत भएको बुद्धको भोजनलाई
प्रस्ताई दिन मानिनन्। प्रास्नपालीले ठूलो सत्कार सहित बुद्धलाई
भोजन गइरान् र आस्त्रपाली वन बुद्धलाई प्रदान गरिन्। पछि उनी
निक्षुणी भइन्।

वैसालीमें प्रजापित गौतमी भिक्षुणीले बुद्धलाई मेट्न ग्राइन्। उनी अशक्त थिइन्। केही दिनपछि १२० वर्षको उमेरमा उनको वेहावसान भयो।

त्यहाँबाट बुद्ध वेलुब ग्राम (वैशाली निर) पुग्तु भयो । सोही ठाउँमा बुद्धले ग्रापनो ग्रन्तिम ४६ ग्री वर्षायाम विताउनु भयो । त्यहाँ ] बुद्धलाई भयक्करसँग पेट दुक्यो। तब ग्राति शशक्त भइसकेका बुद्धले भिक्नु-हरूलाई ग्राफैले ग्रापनो जीवन लक्ष्य प्राप्त गर्नु पर्ने उपदेश दिनु भयो ।

वैद्यालीबाट बुद्ध श्रावस्तीमा जानु भयो। बुद्धको प्रमुख शिष्य । सारिपुत्र त्यतिबेला श्रापनो गाउँमा थिए। त्यहि उनको देहावसान भयो। त्यसको हुई हुप्ता पछि अर्को प्रमुख शिष्य सोदगल्यायनलाई राजगृहको एउटा डांडामा डांकाह्छने मारिदिए। प्रापना मुख्य किप्यहरूको देहाबसान पछि जीगं र मशक्त बुद अञ्चासेल, अञ्चलास, हृत्यियाम, आस्त्रपास, अन्त्रपास हुँदै सोग नगर (वर्तमान वदर्शय गाउँ, विहार) पुग्नु भयो। त्यहाँ बुद्धले घोषणा गर्नु भयो, ''मेरो पछि विवाद उत्पन्न भएमा सो विषयलाई लिएर मेरो शिक्षा (ब्रमें) र नियम (विनय)सँग देजिर मासै ब्रह्मण गर्नु।''

स्यहाँबाट बुढ पाचा (वर्तमान पडरीना गाउँ, गोरबापुर) पुग्र्यु भयो । त्यही पुन्द नामक सुनारको घरमा उहाँके स्ंतुरको मासुको भोजन गर्नु भयो । सो भोजन पिंड उहाँको पेट असाध्ये दुंडन थाल्यो । तर पनि बुद्धले निश्च इस्लाई चुन्दलाई नेही दोव नेदिन मन्तु भयो । श्यद्वीबाट कुद्ध **क्रुसीनगर (वर्तमा**न कसमा गाउँ, गोरखपुर) जानु भयो। त्यहां सुमद्र परिवालकले बुढले अन्तिम श्वास फेरिएक्की थाहा पाई तुक्ती बाई भिक्षु वने र सबरी अन्तिन अनुवासी भए। अति बुदले निक्षुहरूलाई प्राप्नो देहाबसाम पेष्टि उहाँको धर्म र विनेष मै भिक्षुहरूको गुरु हुने छ भनी घोषणा गर्नु भयो । साथै साना-तिमा निवृत्दृष्ट् प्रवस्था प्रमुक्षार अवस्म समिन्छ पनि मन्तु भवी । र सार्वे बुद्धलाई ''बुद्ध'' बनाधनमा हेरी वूको हात छ शनी क्रमण्ड गर्दे हिंड्ने क्रम भिक्षुलाई (सिद्धार्थको गृहस्थान नक्ष्मिरिकी सारथी) कर्नीक नबोल्ने द नटेर्ने "बहादण्ड" विने मादेश विनु भवी । त्वेसपिछ बुहाले बेह्सबाय मुर्जू प्रयो । ''प्रिनिक्नि' हुनु प्रवो । ४५ वर्षसम्म ठाउँ-ठाउँ चहादी जीवनकी नमा सन्देश दिने महामानवकी ८० वर्षको धमेरमा बिहाबबान भयो । त्यो दिन देसा पूर्व ४०३ को बैशाबा पूर्णिमाको दिन विसी ।



## बुद्धको व्यक्तित्व र विचारधारा

बुद्धके एकपल्ड एउटा कंज्यलमा नहरहेको बेला एउटा सखका पातहरू दिपेर भिन्नाहरूलाई भन्तु भएको थियो कि जन्नी जङ्गलका सम्पूर्ण पातहरूका मगाडि मुट्ठीमा भएको पात नगण्य छ त्यस्तै चुढ-सँग प्रकृतिसम्बद्धि असीमित ज्ञान छ तर रहील जीवनमा उपयोगी ज्ञानहरूको मात्र प्रकाम पार्नु भएको छ । मधीत् दुःख र हु:खबाट मुक्त हुने उपाय मार्त्रको प्रकाशन छहाँले गर्नु भएको छ । बुँद्ध वारम्यादे भ्रम्मु हुन्ध्यो कि उन्नीको उपवेश चार शास्त्रत सत्महूकमा माधारित छन्। ती चार कार्स सत्यहरू हुन् - दुःख 😻 (दुःख सत्स); दुःखको कारण छ र सूल कारण तृष्णा हो (दुःख समुदय सस्य); दुःखकी अन्त गरेर निर्वाण प्राप्त गर्ने सकिन्छ (दुःस निरोध सस्य); दुःखको अन्त गर्न माठ सार्गहरू मननाउनु पर्वेष्ठ (सार्ग सस्य) । दुःच मन्त गर्ने कुनै पनि म्रति (extreme) मा लाग्नु हुँदैन, अध्यम आसी भ्रमताउनु पर्वछ । ती आठ सार्व हुन् ⇒ ठीन भारणा पाल्नु (सम्बन दृष्टि), ठीक संकड़प गर्नु (संस्थक संकल्प), ठीक सचन कीएनु (सम्यक बचन), ठीक काम गर्नु (सम्यक कर्म), ठीक वीविका गर्नु (सम्यक जीविका), बीक प्रयस्त गर्नु (सम्बक प्रवस्त), श्रीक जानस्करा राज्यु (सम्यक स्मृति) र ठीक एकाग्रता राष्ट्र (सम्यक समावि)। 🐇

स्वष्ट क कि बुद्धले दुःखबाट मुक्त हुनलाई नैतिकता, व्यक्तिगत प्रयस्त र विवेक बुद्धीको ग्रावश्यकता भएको उपदेश दिनु भएको थियो। यो उपदेशलाई शील, समाधि र प्रज्ञामा प्रायः गरी विभाजित बरिन्छ। सही वचन, कमं र जीविका सामाजिक ग्राचरण (शील) हुन् भने सही प्रयत्न, जागरूकता र एकाग्रता समाधिको कुरा हो, जब कि सही दृष्टि र सही सङ्कल्प विवेक बुद्धीको विषय (प्रज्ञा) हो। शील (नैतिकता) र प्रज्ञा (बुद्धी) को यो समिश्रण बुद्ध-धर्मको मौलिकता हो।

बुद्धको दार्शनिक सिद्धान्तलाई साधारणतः तीन बुँदाहरू-अनित्य, बुःख, अनारम-बाट परिचित गराइन्छ। संसारका सबै कुरा प्रनित्य (परिचर्तनशील) छन्, नित्य वस्तु भन्ने केही छैन (अनारमा) र त्यसँले दुःखको उत्पत्ति हुन्छ। उदाहणार्थं कसैलाई एउटा कलम घौष्ठि भन परेको होला। यसरी घौधी मन पर्नुबाट- तृष्णाबाट-दुःख उत्पन्न हुन्छ, कारण घनित्य स्वभावको हुनाले कि त कलम कुनैबेला खतम हुन्छ, कि त कलम मन पराउने व्यक्ति खत्म हुन्छ। फलतः विछोड घवश्याम्भावी छ। त्यसैले कुनै पनि विषयवस्तुमायि लिप्त हुने गरी तृष्णा राखनाले नै दुःख हुन्छ। बुद्धको सम्यक दृष्टिको सिद्धान्त अनुसार कुनै पनि कुरा वा विषय वस्तुसँग विछोड नै हुन नसक्ने गरिकन घशक्त हुनु हुँदैन चाहे त्यो बुद्ध-धमं नै किन नहोस्! स्मरणीय छ कि बुद्धले आफ्नो धमंलाई नदी तानें बुङ्गाको संज्ञा दिनु भएको थियो, धर्मात् यसलाई नदी तरिसकेपछि पनि बोकि राखनु मूर्खता मात्रै हो भन्नु भएको थियो।

बुद्धको विचारधारा मनुसार संसारमा जित पनि पदार्थ छन्, आववा भौतिक वस्तु छन्, त्यो कप हो; जीवको जीवन वा मानसिक कृया चाहि नाम (चित्त, मन) हो। जीव त्यसैले नाम र रूपको सङ्गम हो। नाम (मन) मा पनि वेदना, संज्ञा, संस्कार र विज्ञान (चेतना) इन्छ।

नाम (मन) र रूप (भौतिक पदार्थ) दुवै अनित्य छन्; क्षण साण बदिलरहेका छन्। यो निरन्तरता नै पुनर्भव (पुनर्जन्म) हो। एउटा मैनबत्तीले अर्को बाल्दा जसरी बल्ने हो (तर पहिलोबाट दोस्रोमा कुनै नित्य वस्तुको प्रत्यागमन भएको छन्) त्यसरी नै बिना नित्य आत्मा पित मृत्युपछि अर्को जन्म सम्भव छ भनी बौद्धहरू मान्दछन्।

कुनै पनि नाम वा रूप क्षण क्षण विनाश हुँदैछन् र त्यसको कारणले नयाँ उत्पन्न हुँदैछन् (जसरी एउटा बलिराखेको मैनवत्ती); र यही नै परमार्च सत्य (Absolute Reality) हो। तर यो आणिकवाद ग्रति नै छिटो भएको ले हामी कुनै पनि विषय वा वस्तुन लाई प्रत्यक्ष देख्छौ र मान्दछौ। यो चाहि प्रज्ञप्ति सत्य (Relative Reality) हो।

बुद्धलाई महाकारूणीक भनिन्छ किनकि उहाँले सबैमाथि करूणा राख्नु हुन्थ्यो । मानव समाजको लागि नै उहाँले घरबार र परिवाद छोड्नु भएको थियो, रृसो कै लागि बुद्ध भइसक्दा पनि ४५ वर्षसम्म ठाउँ ठाउँ चहारी उपदेश दिनुभएको थियो । हिंसाका उहाँ कट्टर विरोधी थिए । शान्तिका उहाँ श्रग्रदूत थिए । तर उहाँ ग्रन्यायनाई सँघै सही बस्न वा कोषित भई बस्नका विरोधी थिए। 'श्रहिता परमो-धर्म' भन्ने उक्ति बुद्ध-धर्मको होइन ।

उहाँ प्रति ने महनति हुनुहुन्थ्यो। "ग्रन्सी नवन्नू, महनता वन्नू" भन्ने उहाँको मूल उपदेश हो। ग्रन्सी भिक्षुहरूलाई उहाँ बारम्बार उस्काउनु हुन्थ्यो। कुनै पनि कार्य सफल हुन महनत, बुद्धि (प्रज्ञा) र भाग्य (कर्म) की प्रावश्यकता पर्दछ भन्ने उहाँको बिचार थियो। ग्रिभमान (जसमा ग्राफूलाई ग्रन्सँग दाँजिन्छ) को विरोध प्रायः सबैले, ग्रुद्धले पनि, गरेका छन्। तर प्रगतिको लागि महनत र सोको लागि स्वाभिमान (जसमा ग्राफूलाई ग्राफैसँग दांजिन्छ) को ध्रावश्यकता महसुस गर्ने बुद्ध ग्रनौठो धर्मगुरु हुनुहुन्छ, र यो बौद्ध-हरूमा अधिष्ठान भन्ने मति ग्रावश्यक गुणको रूपमा चिनिन्छ।

उहाँ समाजको लागि जिउनु भएको थियो। स्वप्रशंसा उहाँ नाई मन पर्देनथ्यो। व्यक्ति पूजा र मूर्ति पूजाका उनी चौर विरोधी थिए। उहाँ लाई हेर्ने लाई उहाँ ले उहाँको उपदेशलाई हेर्नू भन्नु हुन्थ्यो। उहाँ लाई दिइएको दानलाई उहाँ संघलाई दिनू भन्नु हुन्थ्यो। त्यस्ती व्यक्तित्व उहाँको थियो।

प्रज्ञा र विद्वतामा बुद्ध प्रद्वितीय थिए। प्रज्ञाकी महत्त्व उहिंति जस्ती बुक्रने घेरै कम थिए। उहिंति चाहेमा कुनै पनि विध्यवस्तुलाई उहिंते आपनो प्रज्ञाको प्रयोग गरी बुक्रन सक्तु हुन्थ्यो। त्यसैते बुद्धलाई सर्वज्ञ पनि भनिन्छ। तर सर्ववेला सर्वे कुराको सर्वेव ज्ञान हुने सर्वज्ञता कसैमा हुन सक्दछ भन्ते कुरामा प्राचीन बुद्ध-धर्मले मान्यता दिएको देखिदैन।

तर बुद्ध बुद्ध-विलासीतालाई रूचाउनु हुम्रच्यों। अनावश्यक तर्क बितर्क र बाद विकादमा उहाँको रूची थिएन। जगतको सृष्टि कहिले भग्नो, कससे गन्यो प्रादि दार्श्वमिक जिन्तन उहाँलाई निको साग्दैनच्यो। उहाँ भन्नु हुन्छ्यो जसरी एकजना बाण लागेर घाइते महको व्यक्तिको प्रथम कर्तव्य सो बाणलाई निकाल्नु हो न कि सो बालको निर्माता को हो, केबाट बनेको हो भनी प्रनावश्यक प्रश्नको उत्तर खोतरनु हो, त्यसरी नै दु:खबाट प्रसित मानिसको प्रथम कर्तव्य दु:खबाट मुक्त हुनु हो न कि धनावश्यक दार्शनिक रहस्यहरूको पिछ लाग्नु, अनावश्यक कुरा गर्नुभन्दा मौन रहनु उचित छ भनी उहाँ उपदेश दिनु हुन्थ्यो।

रोगी सेवामा बुद्धको योगदान अनुलनीय छ । उहाँने तत्कालीन प्रचिलत भौषधी र तिनका प्रयोग विधिलाई धेरै प्रोत्साहन दिनु भएको थियो । भिक्षुहरूलाई बनाइएका कतिपय नियमहरू भौषधीको सम्बन्धमा लागु नहुने आदेश उहाँले दिनु भएको थियो । इतिहासका महानतम वैद्यको रूपमा उहाँलाई बौद्धहरू भैषक्य गुक्को रूपमा पनि पूजा गर्छन् । बुद्धले आपने हातले रोगीको हेरचाह गर्नु हुन्थ्यो । उहाँ भन्नु हुन्थ्यो, "असले रोगीको सेवा गर्दछ, उनले बुद्धको सेवा गर्दछ"!

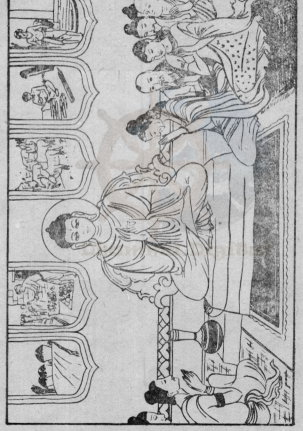
हुन त बुद्धले राजनीतिमा कहिल्ये गम्भिर रूचि लिनु भएकी देखिदेन, तर पनि राज्य व्यवस्था कसरी चलाउनु पर्देख भन्ने विषयमा उहाँ स्पष्ट हुनुहुन्थ्यो । उहाँ तानाशाहीका विरोधी थिए । सामुहिक निर्णयबाट राज्य चलाउनु श्रेयस्कर छ भन्ने उहाँको धारणा थियो ।

प्रशासनमा योग्य व्यक्तिलाई कदर गरिनु पर्छ भनी उहाँ बारम्बार भन्नु हुन्थ्यो । घुसखोरीका उहाँ कट्टर विरोधी हुनुहुन्थ्यो ।

प्राणिक नीतिबारेमा बुद्ध स्पष्ट थिए। उहाँ भन्नु हुन्थ्यो कि बेरोजगार रहेसम्म सामाजिक अपराधीहरू रहिरहन्छ। व्यापारीहरूले धापनो नाफाको ग्राधी भाग व्यापारमे लगानी गर्नु उपयुक्त हुने, कर प्रणाली सजिलो हुनु पर्ने ग्रादि ग्राणिक नीतिहरू उहाँको उपदेशहरूमा यत्रतत्र पाइन्छन्।

व्यक्तिगत रूपबाट बुद्ध अति धाकषंक थिए। उहाँ ३२ लक्षणले युक्त पुरुष मानिन्छ। त्यतिवेला बाह्मण विद्वानहरू उहाँको शरीर ती लक्षणबाट युक्त छ छैन हेनं पिछा गर्ने गर्थे। उहाँको अति आकर्षक धनुहारलाई मात्रे सँधै हेरिराङ्न वृक्किल भन्ने व्यक्ति भिक्षु भएका थिए। सुजाताले उनको व्यक्तित्व देखी उनलाई देउता ठानेकी थिइन्। बुद्ध भइसक्दा पनि मागंदिय नामको बाह्मणले बुद्धलाई आफ्नी छोरी विवाह गर्ने पस्ताव लिएर आएका थिए। स्पष्ट छ बुद्ध अति आकर्षित व्यक्तित्वका मालिक थिए।

बुद्धको स्वर विशेष महत्वको छ । बौद्ध साहित्यहरूमा बुद्धको स्वरको ठूलो प्रशंसा गरिएको पाइन्छ । साहित्यबाट भान हुन्छ कि बुद्धको स्वर प्रति गम्भीर तर प्रभावशाली थियो । उहाँको आवाज सुनेपछि मानिसहरू सतर्क हुन्थे । उहाँको उपदेश दिने तरिका भिन्न भिन्न व्यक्तिलाई भिन्न भिन्न हुन्थ्यो । श्रोताको मनोविज्ञान बुठ्ठने प्रद्-भूत क्षमता बुद्धमा थियो र श्रोता अनुसार उहाँ उपदेश दिनु हुन्थ्यो ।



तर प्रायः गरी प्रक्नोत्तर र संवादको शैलीमा उपदेश दिन उहाँ कचाउनु हुन्थ्यो ।

भाषालाई उहाँ सम्पकंको माध्यम मान्तु हुन्थ्यो । भाषाप्रति उहाँ कट्टर हुनुहुन्नथ्यो । जुन भाषामा श्रोताले बढी बुझ्न सक्छ सोहि भाषाको प्रयोग उहाँ गर्नु हुन्थ्यो ।

बुद्ध हेतुवादी हुनुहुन्थ्यो । संसारका सबै विषय वस्तुका हेतु (कारण) छन् र त्यसेले सबै कुरा मनित्य छन्, परिवर्तनशील छन्, क्षण क्षण बदलिरहेका छन्। उहाँको यो अनित्यवाद यति समक्त ख कि उहाँ कुनै नित्य, ग्रजर, ग्रमर, ग्रपरिवर्तन ग्रात्माको अस्तित्वलाई पनि स्वीकार गर्नु हुन्नथ्यो । बुद्ध कट्टर अनारमावादी थिए । बुद्ध-धर्ममा कुनै पनि सम्प्रदायले नित्य र अमर ग्रात्मालाई मान्दैन । प्रत्येक विषय वस्तुको कारण हुन्छ भन्ने बुद्धले कुनै महाकारणको रूपमा जगतको निर्माणकर्ता वा सर्वोच्च सञ्चालक ईश्वरलाई पनि मान्तु हुप्तथ्यो । बुद्ध अनिश्वरवादी हुनुहुन्थ्यो । विश्वको सृष्टिकर्ता, पालन-कर्ता वा संहारकर्ताको रूपमा कुनै पनि परमेश्वरलाई उहाँ मान्तु हुन्नध्यो । विश्वको संरचना ईश्वरले गरेको, विश्व ईश्वरद्वारा सञ्चालित भएको मादि महान् ईश्वरको धारणा उहाँलाई स्वीकार्य थिएन। तर उहाँ भौतिकबादी पनि थिएनन् । चित्त (मन)को महत्व उहाँ बुक्रनु द्भुत्थ्यो । जानाजानी गरेको र ग्रनजानमा भएको काममा उहाँ भेद गर्नु द्धुन्थ्यो । कुनै काम गर्दा वा हुँदा जीवमा भएको मानसिक सवस्था महत्वपूर्णं भएको कुरा उहाँ मान्तु हुन्थ्यो । बुद्ध अभौतिकवादी थिए । बुद्धको हेतुबादकै अनुसार ग्रसल कार्यको ग्रसल फल र खराब

कार्यको खराब फल निस्कन्छ । बुद्ध कर्मबादी थिए। कर्म फलमा। विश्वास गर्थे।

सम्भवतः बुद्धको सबद्दन्या महत्वपूर्ण गुण उहाँको मानवतावादी सिद्धान्त हो। मानवतावादको कारणले नै मन्य धर्म गुरु वा नेताबाटः बुद्धलाई म्रलग्ग छुट्याउन सिन्छ । बुद्धको मानवतावादी विचारधारा-लाई समाज-माधारित र व्यक्ति-म्राधारित विचारधारामा विभाजितः गर्न सिकन्छ । बुद्धले प्रतिपादन गर्नु भएको दुःख मुक्त हुने मध्यमा मार्गहरूलाई पनि यी नै दुई घरातलमा विभाजन गर्न सिकन्छ । समाजमे बसेर, समाजलाई नै बदलेर व्यक्तिगत प्रभ्यासद्वारा दुःख मुक्त होइन्छ भन्ने उहाँको सन्देश हो।

समाजको महत्व बुद्धले जसरी बुझ्नु भएको थियो, सौ ध्रद्भूत छ। दु:ख मुक्त हुन, निर्वाण प्राप्त गर्न, सही सामाजिक जीवनकी धावश्यकता भएको उहाँ उपदेश दिनु हुन्थ्यो। ठीक वचन (झूठो नबोल्नु, चुनिल रगर्नु, बकवास नगर्नु, कडा नबोल्नु), ठीक कर्म (हत्या नगर्नु, नचोर्नु, व्यभिचार नगर्नु) र ठीक जीविका (बिष, शस्त्रास्त्र, मानिस धादि नबेच्नु) जस्ता नियमहरूलाई नै दु:ख मुक्तिको साधनमा समोवेश गर्ने उहाँ अनौठो धर्मगुरु हुनुहुन्छ।

भिन्नु संघको स्थापना जहाँ एकातिर धर्म प्रचाराणं भएको थियो भने प्रकों तर्फ यसले एक प्रादर्श समाजको नमुना पनि प्रस्तुत गर्दछ । भिन्नु संघ समाजबाट प्रभिन्न छन, यो समाजको एक अङ्ग हो । समाजमा गृहस्थहरू ब्यस्त छन् र शध्ययन गर्न यथेष्ट समय पाउँ— दैनन् । शब्ययनको सो कार्य भिक्षु संबले पूरा गर्दछ किनकि भिन्नु- समाजलाई उपदेश दिन्छ । बदलामा समाजले शिक्षु संजलाई भोजन दिन्छ, ताकि भिक्षुहुक भोजनको किर र जिन्नाबाट मुक्त भई प्रध्ययन गर्न सकोस् । समाज र भिक्षु संज यसरी एक प्रकांका युरक होसोस् भनी बुद्ध जाहन्ये ।

श्राराम द मोजमस्तिको लागि मानै भिक्षा हुनेहरूलाई बुद्ध वारम्यार चेतावनी दिनुहुन्थ्यो, "भिक्षुहरू ! निवसं कि तिमीहरूले राष्ट्र पिण्ड बाहरहेका हो, समाजको प्रस खाहरहेका हो। प्राप्नो कर्तक्यवाट विश्वतिह नहोत ।" भिक्षु संघ कामचोद द निकम्माहरूको मान जमघद नहोस् धनी बुद्ध स्रति सतकं हुनुहुन्थ्यो । भिक्षु संघको कारण समाजमा खलवित नद्याहन दिन पनि बुद्ध सतकं हुनुहुन्थ्यो । चन्न बोर बांकाहरू सजायनात वक्त भिक्षु वन्न थाने, हुत्याराहरू फांसीबाई वक्त भिक्षु भन्न बाते, भन्नुवा सैनिकहरू भिक्षु वन्न थाने सब बुद्ध स्थाना क्रमित्रहरूको भिक्षु बंद्या प्रवेशमा रोक लगावतु भन्ने । बुद्ध व्यवहाद्याको झांनिकहारी भिक्षु बंद्या प्रवेशमा रोक लगावतु भन्ने । बुद्ध व्यवहाद्याको झांनिकहारी भिक्षु बंद्या प्रवेशमा रोक लगावतु भन्ने । बुद्ध व्यवहाद्याको झांनिकहारी भिक्षु बंद्या प्रवेशमा सहस्व द भिक्षु बंद्याने भूभिकादार वृद्धको झारणा सध्यमन गर्ने बोग्य छ ।

शिक्ष संत्रका शिक्ष स्वाक्ष व्यक्तिगत सम्मित्त हैं नेन्। अस्वेक शिक्षको सावनो चीवच र नेही व्यक्तिमत सामान सहित अन्य सर्व कुछा यासूब्रिक हुन्छन्। भिक्ष भयको हिकाबले की बेठा छन् छनताई मानिका। एक शिक्षको भिक्ष संत्रका बेटी कि आपनी साध्यात्रिक क्यातिको सामि प्रसास गर्नु पर्वस्त हिकाबलाई मार्न वर्शन गर्नु पर्दछ। यहाँनिर मनन योग्य सुक्ष की छ कि आपनी ध्रमाट स्वावेष भिक्षु बनेता पनि एक भिक्षुले म्रापना म्रामा बाबुको हेरचाह गर्नुबाट बिंदत गराइएको छैन।

जाति समानताको लागि बुद्धले कान्ति गरेको सर्वेविदित छ।
समाजमा नारीहरूको भूमिकाबारेमा पनि बुद्धको विचारधारा उल्लेखनीय छ। पुरुषहरूको दाँजोमा महिलाहरू पनि कुनै पनि क्षेत्रमा
पछाडि छैनन् भनी उहाँले कोशल नरेशलाई उपदेश दिनु भएको थियो।
समाजमा व्याप्त अन्धविश्वासहरूको उहाँले डटेर विरोध गर्नु भयो।
दास प्रथाको उहाँ विरोधी हुनुहुन्थ्यो। जब जब मौंका पाउनु भयो,
उहाँले दासहरूलाई मुक्त गराउनु भयो। तर सायद तत्कालिन समाजमा
प्रायः दासहरू आफै मुक्त हुन चाहँदैनथे किनकि दासत्वबाट मुक्त
भइसकेपछि उनीहरू जीवन यापन गर्ने सक्दैनथे।

व्यक्ति आधारित बुद्धको मानवताबादी पक्षको अन्तमा उल्लेख
गरिदं छ किनिक यही ने बुद्धको उच्चतम गुण हो भनी लेखकको
मान्यता छ। मानव इतिहासको अध्ययनबाट स्पष्ट हुन्छ कि मानिस
बौद्धिक गुलामिमा बाँचिरहेका छन्। उनीहरू ईश्वरद्वारा सञ्चालित
मानिएका छन्। देवताहरूभन्दा हीन मानिएका छन्। धमंगुरुहरूले
बौद्धिक शोषण गर्दे भाएका छन्। नेताहरूले बौद्धिक शोषण गर्दे
आएका छन्। मानिसलाई श्रेष्ठतम जीव मान्ते, मानिसको विवेक
बुद्धीलाई उच्चतम प्राथमिकता दिने ऐतिहासिक पुरुष बुद्ध हुनुहुन्छ।
वस्तुतः बुद्धले बौद्धिक शोषणको विरुद्ध कान्ति गरेका थिए। मानिसलाई आपनो सामध्यको अहसास जगाउने बुद्ध जस्ता महापुरुष मानव
समाजको इतिहासमा अहिलेसम्म भएको छैन।

बौद्धिक गुलामिको मानसिकताले ग्रस्त मानव समाजलाई सर्वप्रथम ''श्राप्नो भाग्यको निर्माण कर्ता धाफैं हो; ग्राप्नो नाथ ग्राफें
हो, ग्राप्नो ज्योति ग्राफें बन ।'' भन्ने जस्ता उपदेश दिने व्यक्ति बुद्धः
नै हुनुहुन्छ। कसैले भन्दैमा, कींह पढ्दैमा ग्रांखा चिम्ली विश्वास नगर,
ग्राप्नो बुद्धीको प्रयोग गर भन्ने मानव बुद्धिका प्रशंसक बुद्ध हुनुहुन्थ्यो।
स्वतन्त चिन्तनलाई बुद्धले ग्रत्यधिक मान्यता दिनु भएको थियो।
बुद्ध-धर्मले कुनै ग्रन्थमा लेखिएको भन्दैमा त्यसलाई प्रमाण मान्दैन
र यस ग्रथंमा ग्रन्य प्रचलित प्रायः सबै धर्महरूभन्दा यो बेग्लै छ।
बुद्धले ईश्वरको ग्रस्तित्व स्वीकार्नु भएन, तर प्राचीन बुद्ध-धर्मले देउताको
ग्रस्तित्व स्वीकार गरेको पाइन्छ। तर उनीहरू देउतालाई ग्रानिसभन्दा
तल्लो मान्दछन् ! मानवलाई उच्चतम दर्जा दिने बुद्धहोरा प्रतिपादितः
सिद्धान्त हालसम्म पनि बौद्धहरू मान्दछन्।

दु:ख मुक्त हुन सामाजिक नियमहरूको पालनाको साथ साथै व्यक्तिगत उद्योग पनि गर्नु पर्दछ भ ने बुद्धको उपदेश हो। सही दृष्टि-कोणको विकास गर्नु पर्ने, भ्रठोट गर्ने सङ्कल्प शक्तिको विकास गर्नु पर्ने, मेहनति र प्रयत्नशील हुनु पर्ने, सँधै सचेत र जागरूक रहनु पर्ने र सही एकाग्रता (ध्यान) गर्नुपर्ने जस्ता मार्गहरू उहाँ देखाउनु हुन्छ। संक्षेपमा शील समाज-प्राधारित र समाधि र प्रज्ञा व्यक्ति-प्राधारित बुद्धका उपदेश हुन्। समाज र व्यक्तिको सापेक्षिक भूमिका बुद्धलाई स्पष्ट थियो। सँधै प्रप्रमादी भएर, सँधै जागरूक भएर बाँच भाने बुद्धको ग्रन्तिम उपदेश हो। श्रन्धविश्वासले ग्रसित मानवलाई उहाँको सन्देश थियो कि विद्वानको संगत गर्नु, विद्वा र कलाको सम्पादन गर्नु,

परिवारको उचित भरण पोषण गर्नु नै मङ्गल कार्य हो न कि घरि परिका कर्मकाण्ड।

बुद्धलाई आफ्नो शिक्षाप्रति पूर्ण विश्वास थियो, र पूर्ण विश्वास थियो नानव प्रज्ञा शक्तिमा। प्राप्ता शिक्षा र मानव प्रज्ञावारे उहाँलाई कुनै सन्देह थिएन। फलतः प्रन्य धर्मग्रुवको बिल्कुल विपरित उहाँल जाफ्नो शिक्षा प्रचार गर्ने बाकूलाई ईश्वर वा वेवपुत्र, वा वेबदूत भन्ने घोषणा गर्नु भएन। उहाँ वर्तमानलाई महत्व दिनु हुन्थ्यो र उहाँ यसै जीवनमा निर्वाण प्राप्त हुन्छ भन्नु हुन्थ्यो। परलोकबारे उहाँल खेरै बिन्समा गर्नु भएको पाई देन। "बाऊ! प्राफ्तें हेर!!" भनी उहाँ आफ्नो जिक्षाको प्रचार गर्नु हुन्थ्यो। त्यस्ता थिए बुद्ध! उहाँ बाफ्ने भन्नु हुन्थ्यो, "म मोक्षदाता हो इन। म त मार्ग दर्शक हुँ!!"

## इतिहास

श्रापनो २६० • वर्षको इतिहासमा बुद्धको विचारधाराले विश्वका

अधिकांश जनतालाई र एसियाका अधिकांश राष्ट्रहरूलाई प्रभावित पार्न

सकेको कारण यो हो कि बुद्धको विचारधारा समय र प्रवस्था अनुसार

परिवर्तनीय छ । भारतको वैदिक एवं जैन धमं, तिब्बतको बोन धमं,
चीनको ताम्रो र कन्प्यूशियस धमंते विश्वजनीन रूप लिन सकेन
हालांकि यी धमंहरू वर्तमान्मा पनि सक्रिय नै छन् । अन्य कतिपय

धमं, बाद एवं सिद्धान्तहरू भाषनो चरम शिखरमा पुगेर पनि लोप

भइसकेका छन् । देश, काल र परिस्थिति अनुसार आफूलाई परिवर्तन

यानं नसक्ताले यिनीहरू व्यापक हुन सकेनन् । उदाहणाथं बैदिक धमंको

चार वर्णाश्रमको धारणा भारत बाहिर फाप सिद्ध भएन र कुनै बेला

इण्डोनेसिया समेत पुगिसकेको धमं ग्राज भारतमा मार्ने सीमित रहनु

पन्यो ।

श्रापनो परिनिर्वाणको समय बुद्ध स्वयंते ठाउँ र परिस्थिति हेरी साना-तिना नियमहरू परिवर्तन गर्ने हुने कुरा भिक्षु श्रानन्दलाई बताउनु भएको थियो । भिक्षु संघको लागि विभिन्न नियमहरू समय र परिस्थिति श्रनुसार बुद्धले ग्रलग ग्रलग बेला बनाउनु भएको थियो । स्थान श्रनुसार नियम परिवर्तन हुने कुरा भिक्षु सोण कुटी कर्णलाई दुगंम क्षेत्रहरूमा कम भिक्षुहरू मान्न बसेर पनि नौलो व्यक्तिलाई भिक्षु बनाउनु हुने नियमबाट स्पष्ट हुन्छ । स्थान र समय श्रनुसार परिवर्तन हुन सक्ते बुद्ध-धर्मको विशेषता हो, र सोहि कारण बुद्ध-धर्मले बिना रगत बगाई, बिना लोभ लालच देखाई विश्वका श्रधिकांश जनतालाई म्राकर्षित गर्न सफल भएको हो । परित्रर्तनशीलताको यो कारण बुद्ध-धर्मको विकासको क्रममा थुप्रै उतार चढावहरू आए, र थुप्रै सम्प्रदाय-बने , जुन कि स्वाभाविक थियो । यो विकासकम १२ ग्रीं शदाब्दीमा श्राएर चाहि ठचाम्मै रोकियो जब एसियामा इस्लाम धर्मको प्रभुत्व जम्यो । प्रायः व्यक्तिहरूले भारतमा बुद्ध-धर्मको लोप हुनुमा वैदिक (हिन्दू) धर्मको हात भएको विश्वास गर्दछन्, जुनकि ठूलो भ्रम हो। भारत र इण्डोनेसियाका देशहरूमा बुद्ध-धर्म लुप्त हुनुमा इस्लाम धर्मको प्रमुख भूमिका रहेको छ, न कि वैदिक धर्मको। यो कुरा सत्य हो कि वैदिक धर्म र बुद्ध-धर्ममा आरम्भ कालदेखि नै प्रतिस्पर्धा हुँदै श्राएको थियो, तर पनि दुवै सँगसँगै विकसित भएका थिए र एकले श्रकींलाई ठूलो प्रभाव पारेको थियो । वैदिक धर्मले बुद्धलाई कालान्त-रमा स्वयं उनीहरूकं ईश्वर (भ्रवतार) को रूपमा समेत स्वीकार गरिसकेको थियो । दुई धर्महरू बीच यति घनिष्ठ प्रतिस्पर्धा थियो कि कतिपय कुरोहरूको शुरुआत कुन धर्मबाट भएको हो भनी किटान गर्न पनि कठीन छ । कुनै कुनै विषय र सम्प्रदायहरू यस्ता पनि छन् कि बुद्ध-धर्मका हुन वा वैदिक धर्मसा हुन् भनी छुटघाउन पनि कठीन छ।

समय अनुरूप उत्पन्न भएका विभिन्न बौद्ध सम्प्रदायहरूलाई मूलत: दुई मुख्य सम्प्रदायहरूमा विभाजन गर्न सकिन्छ- महायान र

हीनयान (थेरवाद) । महायानले समय र परिस्थिति अनुसार ग्राफू-लाई धेरै बदल्न सक्यो र अधिकांश देशहरूमा यसले प्रभुत्व जमाउन सक्यो । तर परिवर्तन माथि परिवर्तन थपिदै जानाले महायानमा यस्ता सम्प्रदायहरू पनि निस्के जसको विचारधारा बुद्धका मूलः सिद्धान्तबाट ठ्याम्मे विपरित थिए । श्रकीतिर हीनयान कट्टर**वादी** थियो; समय र परिस्थिति अनुसार आफूलाई बदल्न चा**हँदैनथ्यो प** स्यसैले महायानले जस्तै समाजको ठूलो वर्गलाई यसले प्रभावित पानै सकेन । हाल श्रीलङ्का, म्याय्नमार (वर्मा), थाइलैंग्ड, लाग्नोस र कम्बोडियामा हीनयान सिकिय छ। हुनत थेरवाद (हीनयान) मा पनि परिवर्तन नभएका होइनन् तर आफ्नो यथास्थितिवादी सिद्धान्तको कारण ठूलो परिवर्तन आउन सकेन । हीनयानको यथास्थितिवाद आज आएर एक किसिमले राम्रो पनि ठहरियो । यसको कारण बुद्धको मौलिक विचारधारा यसमा अध्ययन गर्न सिकएको छ । हीनयानको मूल ग्रन्थ विपिटकको अध्ययन गर्दा स्पष्ट हुन्छ कि ती ग्रन्थहरूमा **युत्रै कुरा** पछि थपिएका थिए । तर पनि मूल विचारधारा सुरक्षित नै राखिएको पाइन्छ । त्यसैले बुद्धको दर्शन, विचारधारा र जीवनोको स**बभन्दा** भरपदी आधार हाललाई हीनयानी (पालि) साहित्य ने भएको छ।

महायान र हीनयान कसरी विकसित भए, बज्जयान तन्त्रयान-हरूको उदय कसरी भयो, श्यसको विवेचना क्रमिक रूपमा गर्ने छो। हाललाई संक्षिप्तमा यित नै ज्ञान राखों कि बज्जयान र तन्त्रयान दुवै महायानका शाखा हुन्। हीनयानको मूल लक्ष्य निर्वाण प्राप्त गर्नु हो। जबकि महायानको मूल लक्ष्य बुद्ध बन्नु हो। प्रत्यक्ष छ कि यी शब्दहरू

A.

हीनयान (तुच्छ वाहन) र महायान (महान् वाहन्)-महायानीहरूद्वारा प्रतिपादित भएका हुन् ।

ईसा पूर्व ४८३ को वैशाख पूर्णिमा मङ्गलबारको दिन ८० वर्षको आयुमा कुशिनगरमा तथागतको महापरिनिर्वाण भयो । तत्काल उपस्थित भिक्षुहरूमा ठूलो रूबाई चल्यो । तर भिक्षु अनुरुद्ध जस्ता ग्रहंतहरूले प्रकृतिको सबै कुरा ग्रनित्य छन् भनी सबैको मन बहलाए ।

त्यतिबेला तत्कालिन जेष्ठतम भिक्षु महाकाश्यप पावा र कुशिनगरको बीच बाटोमा थिए। बुद्ध परिनिर्बाणको कुरा सुम्नासाथै उहाँ-सँगै हुने कतिपय भिक्षुहरू शोक सन्तप्त भए। तब बूढो भइसकेपछि भिक्षु भएका सुभद्र नामको वृद्धले भने, ''वेशे भयो? यो नगर्नू, ऊ नगर्नू भन्ने त कोही रहेन! श्रव हामी मुक्त भयौं!!" तब महा-काश्यपलाई लाग्यो कि बुद्धको परिनिर्वाण पछि बुद्ध-धर्मको भविष्य खतरापूर्ण छ। भिक्षु महाकाश्यप कुशिनगर पुगेपछि मात्रै बुद्धको धन्तिम दाह संस्कार गरियो।

बुद्ध परिनिर्वाणको खबर सुन्नासाथ विभिन्न देशहरूले बुद्धको अस्थि धातु (हड्डीको अवशेष) माथि आपनो दावी प्रस्तुत गर्न थाले । सो कारण राज्य राज्यहरू बीच महासंग्राम हुने अवस्था आइपुग्यो। अनि द्रोण नामको एक ब्राह्मणले शान्तिको प्रवर्तक बुद्धको अस्थिको लागि युद्ध गर्नु ठूलो मूखंता हुनेछ भनो सबैलाई सम्झाए पछि बुद्धको अस्थि धातु सबैले बाँडेर लिने निधो गरे। सो अनुमार मगध, वैशाली,

कपिलवस्तु, अल्लकल्प, रामग्राम (वर्तमान परासी, नेपाल), वेठिदप, पावा र कुशिनगर राज्यहरूले एक एक भाग पाए र ती सबैले ग्रा-आपनो राज्यमा सो ग्रस्थि राखी स्तूप बनाए। भागवण्डा सिकए पिछ ढिलो पुग्ने पिष्पलीवन (वर्तमान पिपरहवा, नेपाल?) का प्रतिनिधि-हरूले बुद्धको खरानी मान्न लिएर सन्तोष गर्नु पऱ्यो।

बुद्धको पालोमा लेखन कियाको विकास भइसकेको भएता पनि
धार्मिक उपदेशहरूको सङ्कलन गरी ग्रन्थ लेखने चलन चलेको थिएन ।
बुद्धले विभिन्न समयमा विभिन्न ग्रवस्थामा ग्रवचन गर्नु भएका शिक्षाहरू
एवं लागु गरिएका नियमहरूको विशाल भण्डारलाई बुद्ध परिनिर्वाण
पछि सङ्कलन गरी एकं ठाउँमा राखन ग्रत्यन्त जरूरी थियो किनिक
बुद्धले कसैलाई पनि आफ्नो उत्तराधिकारी नछोडी बुद्धको धर्म र
विनयलाई नै ग्राफ्नो उत्तराधिकारी घोषणा गरी परिनिर्वाण हुनु
भएको थियो । तत्कालीन जेष्ठतम भिक्षु महाकाश्यपले सो कार्य सम्पादन गर्ने गण्यमाण्य भिक्षुहरूको महाधिवेशन गर्ने निधो गरे । बुद्धधर्मको इतिहासमा यस्ता धरे महाधिवेशन गर्ने निधो गरे । बुद्धधर्मको इतिहासमा यस्ता धरे महाधिवेशनहरू भएका थिए जसलाई
संगायना भनिन्छन् । मैले यहाँ थेरवादीहरूले गरेका प्रसिद्ध महाधिवेशनलाई मात्रे संगायना शब्द प्रयोग गरेको छु र यस्ता ६ संगायनाहरू
छन् । ग्रन्थ महासम्मेलनहरूलाई मैले महाधिवेशन शब्द प्रयोग
गरेको छु ।

बुद्ध परिनिर्वाणको तीन महिना पछि बुद्धको धर्मलाई स्थायित्व दिन भिक्षु महाकाश्ययको ग्रध्यक्षतामा, राजा अजातशत्रुको संरक्षणमा रोजगृहमा भिक्षुहरूको अधिवेशन बस्यो जुन प्रथम संगायमाको नामले प्रख्यात भयो। सात महिनासम्म चलेको सो संगायनामा ५०० ग्रर्हत् िक्षुहरूले भाग लिएका थिए। सो संगायनामा भिक्षु आनन्दमाथि केही दोषारोपण पिन गिरएको थियो जसको समुचित स्पष्टिकरण आनन्दले दिएका थिए। सो सम्मेलनमा निक्षु संघको लागि बुद्धले बनाउनु भएका नियमहरू हजामबाट भिक्षु बनेका उपालि भिक्षुले कमबद्ध रूपमा प्रस्तुत गरे। बुद्धका उपदेशहरू चाहि २५ वर्षसम्म छायाँ जस्तै लगातार बुद्धको सँगै बसिराखेका भिक्षु आनन्दले कमबद्ध रूपमा प्रस्तुत गरे। सम्मेलनमा अनुरूद्ध, बंगीश, पूर्ण कात्यायन, कोद्वित श्रादि भिक्षुहरूले पनि महत्वपूर्ण योगदान गरे।

बुद्धले विभिन्न व्यक्तिलाई विभिन्न किसिमले उपदेश दिनु ६ एको थियो । सो बुद्धका उपदेशलाई ग्रापने तरिकाले बुळनेहरूको पन किम थिएन । प्रथम संगायना सिकए पिछ सोको जानकारी पाए-पिछ पुराण नामको वयोवृद्ध अर्हत्ले सोमाथि टिप्पणी गर्दै भने कि सुगायनामा सम्पादन भएको भन्दा भिन्ने कुरा उनले व्यक्तिगत रूपमा बुद्धबाट सुनेका थिए, र सोकै अनुरूप आफू चल्ने कुराको घोषणा गरे । स्पष्ट छ प्रथम संगायनाले बुद्धका सबै विचारधारालाई समावेश गर्न सकेको थिएन ।

प्रथम संगायना पछि बुद्धको अन्तिम धादेश अनुरूप भिक्षु संघले छन्न भिक्षुलाई दण्ड दियो। सो दण्ड अनुरूप सर्वे भिक्षुले उनको बेवास्ता गरे। छन्नले आफ्नो गल्ती महसुस गरे र प्रश्चाताप गरे।

वैशालीको शक्ति उनीहरूको एकजुटतामा निहित रहेको कुरा

याहा पाए पिछ मगधको मन्ती वर्षाकार बाह्यणले वैशालीका लिच्छवीहरूलाई फुटाउने षडयन्त रच्न थाले । सो अनुरूप उनी राजा अजातरात्रुसँग छगडा गरी वैशालीका लिच्छवीहरूसँग मिल्न गए। त्यहाँ वसी
उनले भित्रभित्रै लिच्छवीहरू बीच फुट पैदा गरे। आन्तरिक रूपमा
वैशाली कमजोर भइसकेपछि राजा अजातशत्रुले आक्रमण गरी वैशालीलाई जितिलिए र छन शक्तिशाली भए। कालान्तरमा अजातशत्रु
उनके छोरो उदयभद्रको हातबाट मर्नुप-यो।

प्रथम संगायनाबारे यो कुराको महत्व बुझ्नु आवश्यक छ कि
स्यितिबेला धर्म (उपदेश) र विनय (भिक्षु नियम) को मात्रै सम्पादन
गरिएको थियो । अभिधर्म (बौद्ध दर्शन) को सम्पादन भएको थिएन ।
यो कुराको महत्वपूर्ण छलफल हामी केही क्षणपछि गरौँला । प्रथम
संगायना पछि भिक्षु आनन्दले बुद्ध-धर्मको ठूलो प्रचार गरे । माध्यानिदन र शाणवाशी नामका शिष्यहरूले उनलाई ठूलो योगदान गरे ।
पछि आनन्द गंगा नदीको तिरमा बस्न गए । जहाँ १२० वर्षको
उमेरमा बुद्ध परिनिर्वाणको ४० वर्ष पछि उनको देहावसान भयो ।

बुद्ध परिनिर्वाणको १०० वर्षपछि पूर्व र पश्चिमका भिक्षुहरूमा मतभेद उत्पन्न भयो। पूर्वका, बिशेषतः वैशालीका, भिक्षुहरू प्रगतिशील थिए। बुद्धको उपदेश सकेसम्म बढि प्रचार गर्न र सर्वसाधारणलाई पिन भिक्षु जीवन सुलभ गराउन तिनीहरूले बुद्धले धाफ्नो ध्रन्तिम समयमा भन्नुभए जस्तै बुद्धले बनाउनु भएका केही सानातिना नियम-हरूमा परिवर्तन चाहे। गाउँ गाउँ नगर नगर चारिका गर्दै बुद्धको विचारधारा प्रचार गर्नु पर्ने हुनाले दश मागहरू तिनीहरूले रावेका

थिए, जुन कि पटक प्रस्वाभाविक थिएन। ती मध्ये केही थिए— ठयाम्म प्रपरान्ह (१२ बजे) भन्दा केही मिनेटसम्म (भ्यापनो टाउको को छाँया खुटाले टेकेभन्दा दुई अंगुल लामो भएसम्म") भोजन गर्नु हुने, नगण्य मालामा भिक्षुहरूले नून बोक्न पाउनु पर्ने, थकाइको कारण एक दिनमा प्रपरान्ह भित्न दुई ठाउँमा भोजन गर्न पाउनु पर्ने, पैसा र सुन चाँदी छुन हुने, श्रादि थिए। यहाँ यो कुराको उल्लेख पनि सान्दिभिक छ कि बुद्ध जीवित छँदा पनि भिक्षुहले स्वर्ण मुद्रा छुन पाउँछ पाउँदैन भन्ने कुरामा विवाद भएको थियो।

प्रगतिशील पक्षबाट राखिएका यी भिक्षु-विनयका परिवर्तनहरू परम्परावादीहरूले रूचाएन र फलतः भिक्षु संघमा विद्रोहको स्थिति आयो। तत्कालिन् वरिष्ठ भिक्षु रेवतलाई परम्परावादीहरूले आफ्नो पक्षमा लिए भने उनको शिष्य भिक्षु उत्तरलाई प्रगतिशील भिक्षुहरूले आफ्नो हातमा लिए। परम्परावादी वृद्धहरू एकातिर थिए भने प्रगतिशील युवाहरू अर्कोतिर थिए। फलत बुद्ध परिनिर्वाणको ठीकः १०० वर्षपछ ई.पू. ३८३ मा शक्तिशाली मगधको राजा कालाशोकको संरक्षणमा परम्परावादी वृद्ध भिक्षुहरूले दोलो संगायनाको आयोजना गरे। बैशालीमा (त्यतिबेला मगधको आधिपत्य भएको शहर) ७०० आईत्हरूको सहभागिता रहेको ८ महिना सम्म चलेको सो सम्मेलन परम्परावादी वृद्ध भिक्षुहरूको थियो र त्यसैले स्थविर ( च्वृद्ध) वाद वा येरवादको नामले प्रख्यात भयो। यहि थेरवाद मार्व आज आएर बुद्धको मौलिक विचारधारा लिएर हाम्रो अगाडि उपस्थित छ। हीन-यानको एकमात प्रतिनिधि आज हाम्रो सामु यही मात्र छ।

प्रगतिशील युवा भिक्षुहरू संख्यामा थेरवादीभन्दा बढी थिए । तिनीहरूले पनि ग्रापनी छुट्टै महाधिवेशन कौशाम्बीमा राजा मंडलीको संरक्षणमा गरे । सो ग्रधिवेशनमा बढी भिक्षुहरूको सहभागिता हुन।ले त्यसबाट बनेको सम्प्रदायलाई महासाधिक भनियो । उक्त ग्रधिवेशनको ग्रध्यक्ष (सभापति) ग्रहंत् भिक्षु महादेव थिए ।

यसरी बुद्ध परिनिर्वाणको सय वर्षपछि भिक्षु संघ स्थविरवाद र महासांघिकमा विभक्त भए। स्थविरवाद वा थेरवाद हीनयानको मूल स्वरूप हो । महासांचिकबाट महायान सम्प्रदायको विकास भयो । महासांधिक सम्प्रदाय आफै १२ औं शताब्दीमा लुप्त हुन गयो। यहाँनिर महासांघिकको स्राचार्य भिक्षु महादेवको विषयमा केही भन्तुः श्रावश्यक छ । भिक्षु महादेव, महायान श्रनुसार, स्वयं श्रहेत् थिए । थेरवादीहरू भिक्षु महादेवलाई ग्रिति नै हीन भिक्षु ('श्रामासँग सुत्ने, बाबु मार्ने")को रूपमा प्रस्तुत गर्दछन् । भिक्षु महादेवले म्रहंत् सम्बन्धि द्यापनो नौलो विचारधारा प्रस्तुत गरेका थिए । तसर्थ भन्न सकि*न्छ*ः कि दोस्रो संगायनाको कारण भिक्षु विनयमात नभई दार्शनिक विवाद ("ग्रर्हत् सम्बन्धि") पनि थियो । भिक्षु महादेवका पाँच सिद्धान्तहरूले गर्दा थेरवाद र महासांघिक बीच मतभेद चर्केको कुरा स्वयं थेरवादले पनि स्वीकार गरेको छ । भिक्षु महादेव श्रनुसार श्रहंत्ले श्राफू श्रहंत् भइसकेको थाहा नहुन सक्दछ, थाहा नपाएर पाप गर्न सक्दछ र ग्रर्हत्**मा शंका बौकि रहन सक्दछ । थेरवादीहरूको** ग्रर्हत्को प्रवधार-णामा यो ठूलो ग्राक्रमण थियो किनकि उनीहरूको ग्रादर्श पुरुष - ग्रहंत् --पूर्णे रूपले क्लेश मुक्त, पाप मुक्त, संस्कार मुक्त व्यक्ति थियो। हुन त

थेरवादी साहित्यले स्पष्ट हुन्छ कि ''ग्रर्हत'' पूर्णत: संस्कार विहिन हुँदैनन् । भिक्षु सारिपुत्र स्वयं पनि ग्राफ्नो संस्कारको कारण कुनै पनि सानो खाल्डोलाई उफेर जाने स्वभादका थिए ।

श्चर्त्को सम्बन्धमा केही कुराको विचार गर्नु उपयुक्त होला, किनकि महायान, वज्रयान ग्रादिको विकासमा पिन ''ग्रर्हत्'' को विषयले महत्वपूर्ण भूमिका निभाएको छ । अहंत् वा अरहन्त त्यो व्यक्ति हो जो दुःखवाट पूर्णतया मुक्त भइसकेको छ, सांसारिक बन्धनबाट अलग्ग भइसकेको छ । बुद्धभन्दा पहिले पिन ग्रर्हत् शब्दको प्रयोग हुन्थ्यो र सो शब्दले प्रकृतिको पूर्ण ज्ञान प्राप्त गरिसकेका, सांसारिक बन्धनबाट पूर्ण रूपले मुक्त भइसकेका व्यक्तिलाई जनाउँथ्यो । बौद्ध परिभाषा अनुसार ग्रह्त् त्यो व्यक्ति हो जसले पुनः ग्रकों जन्म लिदैन, जो दुःखबाट मुक्त भइसकेको छ । ग्रह्त् क्लेशमुक्त व्यक्ति हो । ग्रह्त्वाट कुनै ग्रकुशल कर्म हुन सिकदैन । ग्रह्त् निर्वाण प्राप्त व्यक्ति हो ।

कुनै पिन व्यक्ति क्लेशबाट मुक्त भइसकेपिछ अर्हत् हुने हुनाले र क्लेश स्वयं मानिसक अवस्था मात्र हुनाले को व्यक्ति अर्हत हो को होइन, सोको जाँच गर्नु अति कठीन छ । जो व्यक्ति क्लेश मुक्त छ, अर्हत् छ, उसले आफैले आफू अर्हत् भएको घोषणा गर्दैन । िकनिकि त्यसो गर्नाले उसको घमण्डिपनाको, जुन एक किसिमको क्लेश नै हो, प्रकाशन गरेको हुन्छ । हुन त क्लेश रिहत भइसक्दा पिन अर्हत्ले आफ्नो उद्गार व्यक्त गर्न सक्दछ जसका कितपथ उदाहरण थेरवादी साहित्यहरू थेरगाथा र थेरीगाथामा पाइन्छन, तर अरूलाई आफू अर्हत् भइसकें भनी हिंड्नुलाई निको मानिदैन । क्लेशमुक्त अवस्था पूर्णत: मानिसक

किया हो, ग्रन्य व्यक्तिले यसको ग्रवबोध गर्न सक्दैन। ग्रव प्रश्न उठ्दछ कि अर्हत् ग्राफैल कसैलाई ग्राफू अर्हत् भएको व्यक्त गर्दे हिंड्दैन र ग्ररूले ग्रहित्लाई उसको व्यवहार हेरेर बाहेक ग्ररू कुनै साधनबाट ऊ ग्रहित् हो भनी किटान गर्न सिकदैन भने सच्चा ग्रहित्-लाई चिन्ने नै कसरी? अति श्रद्धाको कारण भिनन्छ कि ग्रहित्हरू भार विहिन हुन्छन् र हिंड्दा कुल्चिएको घाँस पनि दोन्निदैन ! तर यी साक्ष्यहरू मात्र श्रद्धावण हुन, ठोस तथ्य होइनन् । हामी पाउँछौं कि बुद्धकै पालोमा पनि कतिपय व्यक्तिहरू ग्रहित् हुन् वा होइनन् भन्नेमा विवाद हुने गर्दथ्यो र बुद्ध स्वयंले त्यसको समाधान गर्नु हुन्थ्यो। ग्रहित्को मनोदणा र स्वभावबारे ग्रहित् बाहेक ग्ररूले (क्लेण मुक्त नहुनेले) व्यक्त पनि गर्न सिकदैन भने ग्रहित्को सत्य विवरण कसरी पेश गर्न सिकन्छ त ? त्यसैले दोस्रो संगायनाको बेला अर्हत्वारे विवाद उठ्नु अस्वाभाविक थिएन।

थेरवादमा बुद्धकालीन प्रसिद्ध भिक्षुहरूको बाहुल्यता थियो।
सारिपुत्र थेरवादका आधारस्तम्भ थिए। थेरवादीहरू सारिपुत्रलाई
अत्याधिक महत्व दिन्छन्। बुद्धका अति प्रिय िक्षु सारिपुत्रलाई बुद्धधर्मको प्रधान सेनापतिको रूपमा प्रस्तुत गरिन्छ। हुन त बुद्धभन्दा
केही महिना अगाडि नै सारिपुत्रको परिनिर्वाण भएको थियो, तर पनि
भिक्षु संघमा उनको विचारधाराले जबरजस्त प्रभाव पारेको थियो।
सारिपुत्रले आपनो जीवन नवयुवक भिक्षुहरूलाई शिक्षा दिनमा व्यतित
गरेका थिए। सारिपुत्रको प्रभावले गर्दा थेरवादीहरूको प्रमुख लक्ष्य
धर्हत्पद प्राप्त गर्नु हुन गयो। सारिपुत्रको विचारधाराको विरोध

स्वरूप कसरी महायानको विकास भयो, सो कुराको छलफल पछि गरिने छ । शील, समाधि र प्रज्ञालाई थेरवादीहरू मुक्तिको मार्ग मान्दछन् । स्पष्ट छ यसले प्रज्ञालाई बढी महत्व दिन्छ र यो ज्ञान मार्ग हो । सारिपुत्र प्रज्ञामा सर्वश्लेष्ठ मानिन्छ ।

निक्षु महाकाश्यपको विचारधाराले पनि भिक्षु संघलाई प्रभाव पारेको थियो । महाकाश्यपले ने बुद्धको परिनिर्वाण पछि उहाँका उपदेश र नियमहरूको सम्पादन गरिएको संगायनाको ग्रध्यक्षता सम्हालेका थिए । महाकाश्यप पहिले कट्टर ब्राह्मण थिए र उनी कट्टरता रूचाउँथे । बुद्धको सरल मध्यममार्गी विचारधाराबाट उनी त्यति प्रभावित थिएनन् । संघका ग्रतिवादी भिक्षुहरू महाकाश्यपबाट प्रभावित थिए। तिनीहरू १३ कट्टर नियमहरूको पालन गर्नमा जोड दिन्थे । तिनीहरू नलेटिकन सुत्दथे, जङ्गल र मसानमा एकान्त बस्दथे । वर्तमानमा पनि यी कट्टर नियमलाई महत्व दिने भिक्षुहरू छन् ।

भिक्षु महाकात्यायनले अवन्ति (गुजरात) मा धर्म प्रचारः गर्नमा आपनो जीवन विताएका थिए। बुद्ध परिनिर्वाणको करिब १५० वर्षपछि अवन्तिमा समितिय नामक थेरवादी सम्प्रदायको उदय भयो। सम्मितियहरू विश्वास गर्दथे कि जीवभिन्न एक "ग्रहं" हुन्छ जसलाई उनीहरूले ''पुद्गल'' भने। ''पुद्गल'' धेरै हदसम्म ब्राह्मणहरूको 'श्वात्मा' सरह हो तर ''पुद्गल''लाई उनीहरू अशाश्वत मान्थे। उनीहरू मान्थे कि अर्हत् भइसकेको व्यक्ति पछि ग्रहंत् नहुन सक्छ र गृहस्थहरू पनि ग्रहंत् हुन सक्छन्। सम्मितिय मात्रै त्यो सम्प्रदाय हो जसले ग्राह्मालाई एक किसिमले मान्यता दिएको थियो। सम्मितियको।

आत्मवाद धारणालाई बुद्धको मूल अनात्मावादी सिद्धान्तबाट मार्ग भ्रष्ट भएको मानिनु पदंछ किनिक हालसम्म प्राप्त सबै प्रकारको बौद्ध साहित्यहरूले "पुद्गल"को धारणालाई कडा मालीचना गरेको छ। यो तथ्यलाई बुझ्नु प्रावश्यक छ कि बुद्ध-धर्म प्रनात्मावादी हो, र आत्म-वादी दशंन वा सम्प्रदायबाट यसको उत्पत्ति भएको मान्तु ठूलो भ्रम हो। कोही कोही कट्टर हिन्दूहरूले भन्ने गरेका कि बुद्ध उपनिषद्बाट प्रभावित थिए, बुद्ध-धर्म वैदिक धर्मको शाखा हो, ग्रादि पूर्णतः गलत छ। बुद्ध-धर्मले ग्रनित्य, परिवर्तनशील, प्रशाश्वत चित्त (विज्ञान वा मन) लाई मान्दछ। जबिक बाह्मणहरू नित्य, ग्रमर, शाश्वत ग्रात्मालाई मान्छन्।

भिक्षु आनन्दवाट प्रमावित बौद्ध सम्प्रदाय सर्वास्तिवादको उदय दोस्रो संगायनाको करिव ४० वर्ष जित पिछ भयो । भिक्षु आनन्दको शिष्य मध्यान्तिकले काश्मीरमा र ग्रकों शिष्य भिक्षु साणवासीले मथुरामा सर्वास्तिवादको प्रचार गरे । ती दुवैको शिष्य मानिने भिक्षु उपगुप्त सर्वास्तिवादको प्रसिद्धतम गुरु हुन् । उपगुप्त मित न विद्वान् थिए र उनलाई सर्वास्तिवादोहरू सारिपुन्नलाईभन्दा बढी महत्व दिन्छन् । सर्वास्तिवाद र महायानले भिक्षु उपगुप्तलाई सम्राट् ग्रशोकको धर्म गुरु मान्छन् जुनिक भ्रामक हो । सम्राट् ग्रशोक भिक्षु उपगुप्तभन्दा करिव एक शताब्दी पिछका हुन् ।

सर्वास्तिवादीहरूलाई संस्कृत माध्यम हुने थेरवादी मान्न सक्तिन्छ । कुनै बेला सर्वास्तिवादीहरू अति प्रख्यात भइसकेका थिए । तर ९२ औं शताब्दीतिर आएर यो गौरबशाली सम्प्रदाय लुप्त हुनुप<sup>-</sup>यो । कुनै बेला तिब्बत, चीन आदि देशहरूमा यो लोकप्रिय थियो र ती देशहरूबाट सर्वास्तिवादका महत्वपूर्ण ग्रन्थहरू भेटिएका छन् । भारतमा पनि सर्वास्तिवादीहरू ग्रति प्रभावशाली थिए र कालान्तरमा मह।यानको विकास हुँदा यसले महायानलाई धेरै प्रभाव पारेको थियो ।

मूल थेरवादीहरू मागिध भाषा प्रयोग गर्दथे जुनिक त्यितिबेला सर्वसाधारणको भाषा थियो । संस्कृत विद्वत्जनहरूको भाषा थियो । मागिध भाषामा केही परिवर्तन थिएएपछि कालान्तरमा पालि भाषाको नाउँले प्रख्यात भयो । त्यसैले थेरवादी ग्रन्थहरू पालि भाषामा उपलब्ध छन् जबिक महायानी ग्रन्थहरू संस्कृतमा हुने गर्दछन् । केही ग्रन्थहरू मिश्रित संस्कृतमा पाइन्छ जसलाई "गाथा संस्कृत" भिनन्छ । सायद यो मध्य प्रदेशको भाषा थियो । भाषाको दृष्टिकोणले संस्कृत र पालिमा ठूलो मतभिन्नता पाई दैन ।

मूल थेरवादी र सर्वास्तिवादीहरू मात्र भाषाको कारणले विभक्त भएका होइनन्। सर्वास्तिवादीहरू मान्थे कि सबै कुराको अस्तित्व छ (सर्व — अस्ति — सर्वास्ति); शरीर र मन दुवै सत्य हुन्, भूत, भविष्य, वर्तमान सबै सत्य हुन्। थेरवादीहरू वर्तमानको सत्ता-लाई मात्र सत्य मान्दछन्। अर्हत् सम्बन्धमा पनि यी दुईमा मतभेद छन्। ध्रर्हत् व्यक्ति पुनः ध्रर्हत्बाट पतन हुन सक्दछ भनी सर्वास्तिवादीहरू विश्वास गर्थे।

यसरी विस्तार बुद्ध-धर्मको क्षेत्र फीलिंद गयो । बोधिज्ञान कुनै पनि व्यक्तिले प्राप्त गर्न सिकने हुनाले गौतम बुद्धभन्दा पहिले पनि श्रक्त मनुष्यहरू बुद्ध भइसकेको कुरा प्रचलनमा आयो । गौतम बुद्ध समेत सात बुद्धहरू विश्वमा श्राइसकेको धारणा बन्यो । ती हुन् – विपश्ची, शिखी,विश्वभू, ककुछन्द, कनकमुनि, काश्यप र शाक्यमुनि गौतम बुद्ध । यी मानुषी बुद्धको श्रवधारणाले सबै बौद्ध सम्प्रदायहरूलाई प्रभाव पा-यो ।

दोल्रो संगायनाको संरक्षक कालाशोक (नन्दिवर्धन) पछि तेस्रो प्रतामा (कालाशोक पछि महानन्दी, त्यसपछि महापद्मको पालोमा) मगधमा नन्दिवंशको पतन भयो। नन्दिवंश शक्तिशाली थियो । तिनीहरूको पालोमा मगध भारतवर्षको स्रति शक्तिशाली राज्य भइसकेको थियो । महापद्म (धनानन्द ?) को शासनकालमा चन्द्रगुप्त नामको मौर्यले मन्त्री चाणक्यको सहायताद्वारा नन्दिवंशको नाश गरेर मगधको सिहाशनमा कब्जा गरे। त्यो ताका पश्चिमबाट ग्रीक सम्राट् सिकंदर (ग्रलेक्जाण्डर) ले धमाधम पूर्वी राज्यहरूलाई जित्दे अगाडि बढिरहेका थिए। तर युवा ग्रीक सम्राट सिकन्दरले पश्चिम-उत्तर भारतलाई जितिसकेपछि आपनै सैनिकको विद्रोहको सामना गर्न पऱ्यो र पून: श्रापनो मातृभूमि मानदूनिया फर्कनु प-यो जहाँ केही महिना पछि उनको मृत्यू भयो । तर त्यो घटनाको गहनछाप भारतिय संस्कृ-तिमा पनि पऱ्यो । करीब तीस इण्डोग्रीक राजाहरूले उत्तर पश्चिमी भारतमा शासन गरे, जसमध्ये राजा मिलिन्दले मात्रै भारतीय इतिहा-समा अविस्मरणीय छाप छोड्न सक्यो र जसको चर्चा हामी केही क्षण पछि गर्नेछौ ।

सम्राट् चन्द्रगुप्त स्वयं सायद जैन थिए । उनको छोरो बिन्दूसार

थिए । उनको नाति थिए विश्व प्रसिद्ध सम्नाद् अशोक । बुद्ध परिनिर्वाणको दुई शताब्दी पिछ सम्नाट् ग्रशोकको प्रादुर्भाव भयो। स्यतिवेलासम्म भिक्षु संघ १८ सम्प्रदायहरूमा विभाजन भइसकेको थियो। ती मध्ये थेरवादी तर्फ १२ (जसमा पूर्व उल्लेखित सम्मितिय र सर्वास्तिवाद पनि समावेश छन्) र महासांधिक तर्फ छ सम्प्रदायहरू स्थापित भइसकेको थियो।

त्यतिबेलासम्म बुद्ध-धर्मको ग्रन्थ त्रिपिटकले पूर्ण आकार ग्रहण गरिसकेको थियो। तिपिटक बौद्धहरूको आधार ग्रन्थ हो। हिन्दूहरूको वेद, मुस्लिमहरूको कुरान, इसाईहरूको बाइबल सरह तिपिटकको संरचना भयो। तर तिपिटक अन्य ग्रन्थहरूभन्दा यसकारण भिन्ने छ कि बौद्धहरू त्रिपिटकलाई देवरचित, स्वप्रमाणित मान्दैनन्, यसलाई प्राचीन ऐतिहासिक ग्रन्थ मार्त्वै मान्दछन्। यहाँनिर पुनः स्मरण गरीं कि बुद्धले श्रापना शिष्यहरूलाई कुनै पनि ग्रन्थलाई स्वप्रमाणित नमान्ने उपदेश दिनु भएका थिए।

त्रिपिटकको विषयमा केही जानकारी दिनु यो उपयुक्त समय
हो। तिपिटकको शाब्दिक अर्थ हो—तीन टोकरी। त्रिपिटकमा बृद्धको
उपदेशलाई तीन प्रमुख ग्रन्थहरूमा विभाजित गरिएको छ; यथा सूत्र
पिटक, विनय पिटक र ग्रिभिधमं पिटक। सूत्र पिटकमा बुद्धका उपदेशइरू समाहित छन् ती मध्ये लामा घटनाहरू 'दिघ निकाय'मा, मझौला
घटनाहरू 'मज्झिम निकाय'मा, छोटो उपदेशहरू 'संयुक्त निकाय'मा,
एकदेखि एघारसम्म गणना गर्न सिकने छोटो उपदेशहरू 'ग्रंगुत्तर
निकाय'मा, र ग्रन्य सानातिना उपदेश तथा घटनाहरू 'खुदक निकाय'

(ज्ञसमा ध्रम्मपद, जातक, उदान, सुत्त निपात झाद्धि समावेश छन्) मा संपादन गरिएको छ । विनय पिटकमा भिक्षु र भिक्षुणी संघका नियम, र दी निग्रमहरू कुन परिस्थिति गा प्रतिपादन गर्नु परेको थियो, सो को वर्णन छ । सभिधमं पिटक पूर्णतः दार्शनिक ग्रन्थ हो र यसमा मन र पदार्थका दिनिहा रूप र सिद्धान्तवारे चर्चा गरिएको छ ।

प्रथम संग्रायनामा धर्म (सूत्र पिटक्) र विनय (विनय पिटक्)
को माने सम्पादन गरिएको हुँदा तेस्रो पिटक (धनिधर्म पिटक्)
विवादको विषय बनेको छ । थरवादी परम्परा अनुसार अनिधर्मको छपहेश बुद्धले त्रायतिश भूवन (''स्वर्ग'')मा हिन्नु भएको थियो । धाधुनिक विद्वानहरू यसलाई पत्यार गर्देनन् र अभिधर्मलाई बुद्धभन्दा पृष्ठिलो कृति (प्रायःले असलाई प्रथम संगायानको बुद्धभन्दा पृष्ठिलो कृति (प्रायःले असलाई प्रथम संगायानको बुद्धभ मिक्षु महाकाश्यपको कृति) मान्दछन् । अभिधर्मका सात विभागहरू मध्ये एक ''क्थावस्तु''प्रमाणित रूपले सम्राट्ध अशोकको ग्रव भिक्षु तिष्यले रचना गरेका थिए । यहाँनिर यो पनि स्मरणीय छ कि जसरी थरवादले अभिधर्मलाई वायतिश्रमा विशेष परिहिथतिमा देशना गरिएको भनी मान्छन्, त्यसरी न महायानले बुद्धके दोस्रो धर्मक्क प्रवर्तन राजगृहमा र बज्ज्यानको तेस्रो धर्मक्क प्रवर्तन सान्यकदक्षमा भएको उल्लेख गर्दछ । बस्तुतः मा-आपनो सिद्धान्तको प्रतिपादन गर्ने सो लाई बुद्ध-वाचित सिद्ध गर्ने वाहना रहनु स्वाभाविक न मान्नु पर्दछ ।

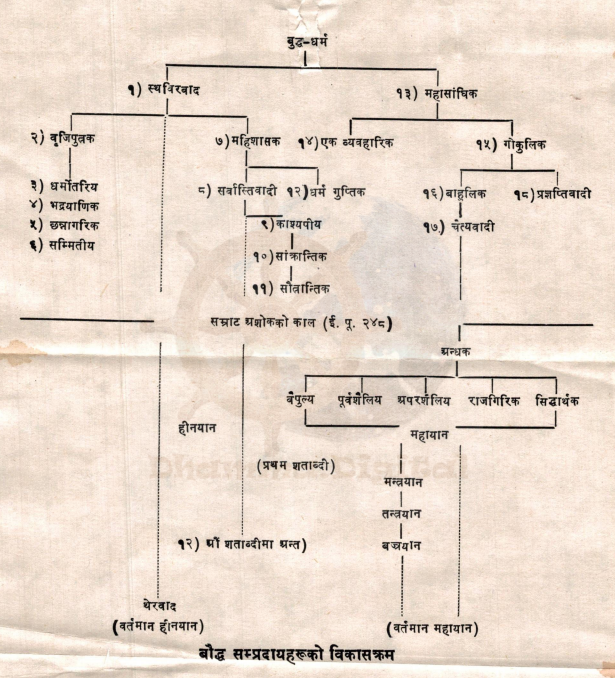
सायद यही नै समयकाल्तिर पुश्चिमी चीनको कोतनमा ई. पू. २१९ तिर राजा विजय सम्भवको पालोमा काम्मीरको सिक्ष वैद्रोचनुले सर्वेप्रथम धर्म प्रचार गरे।

म्रव सम्राट् अशोक (ई. पू. २६९ - २२७) को बारे केही चर्चा गरौं । बुद्ध परिनिर्वाणको २९८ वर्षपछि ई. पू. २६५ मा राज्या-रोहण भई उनी भारतवर्षका सम्राट् भए । त्यतिबेला पातिलपुत्र (वर्तमान पटना) एक भव्य नगर भइसकेको थियो र पाटलिपुत नै ग्रशोकको राजधानी थियो। प्रशोक पराक्रमी, दुस्साहसी र निर्देयी थिए। उनले ग्रापना भाइहरूलाई मारेर सिंहाशन हडपेका थिए। एक पछि अर्को राज्यहरू जित्दै उनले एक विशाल भारतवर्ष (सायद वर्तमान भारतभादा पनि ठूलो) को निर्माण गरे। तर इतिहासमा उनको नाउँ सर्वविजेता राजाको कारणले होइन, सर्वशक्तिमान् धार्मिकः राजाको रूपमा स्वर्ण ग्रक्षरमा लेखिएको छ। ग्रापनो राज्य विस्तार गर्ने क्रममा **कॉलग (उ**डिसा)को युद्ध (ई. पू. २५७)को बेला रणभूमिको विभत्स दृष्य देखी कूर सम्राटको हृदय पग्ल्यो। त्यो दिन विजया दशभीको दिन थियो । राज्याभिषेकको चार वर्षपछि आमणेर निग्रोध-को उपदेश सूनी उनी बौद्ध भए । उनले श्रापनो बाँकि जीवन धर्म प्रचार र समाज सेबा गर्नमा व्यतित गरे। विभिन्न भूभागबाट अशोकका विभिन्न शिलालेखहरू भेट्टाइएको छ र तिनीहरूको ग्रध्ययन गर्ने प्राधुनिक इतिहासकारहरू प्रशोकको कृति देखी चिकत भएका छन् । उनी कुशल प्रशासक थिए । उनका प्रशासकीय अधिकृतहरू जन-मुखि थिए। ग्रस्पताल र पशु चिकित्सालयको शुरवात उनले नै गरे। बाटो वरिपरी वृक्ष लगाउने, ठाउँ ठाउँमा इनार, कुवा, भाराम गृह, विश्राम गृह बनाउने काम उनले श्रापनो राज्यमा मात्र होइन छिमेकी राज्यहरूमा समेत गरे । छिमेकी राष्ट्रहरूले, ग्रीक श्रधिनस्य एसियालि राष्ट्रहरूले पनि, एक किसिमले प्रशोकको प्रभूता स्वीकार गरेको कुरा शिलालेखले दर्शाउँछ; र तिनीहरू सबैसँग प्रशोकको प्रति राम्रो सम्बन्ध थियो। यसरी धर्म-विजयीको रूपमा सम्राट् प्रशोक विश्व विख्यात भए।

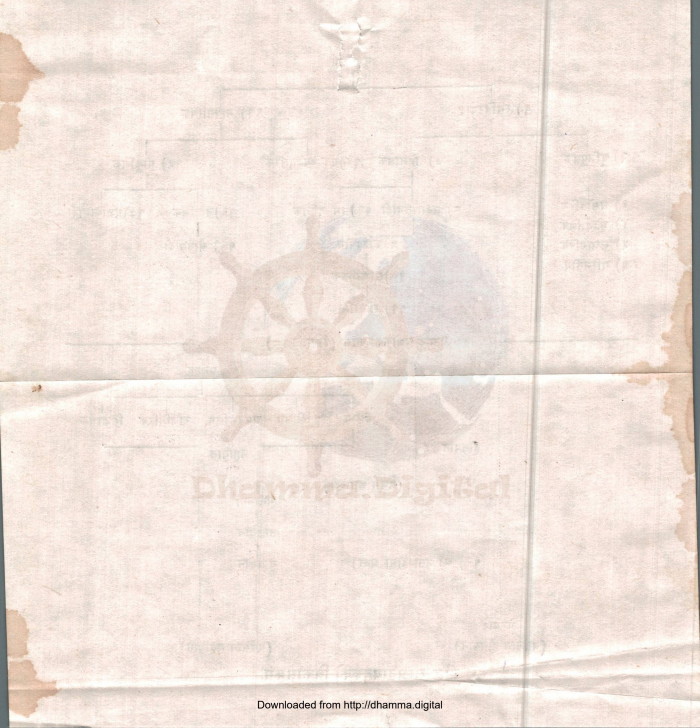
सम्राट् अशोकको पालोमा युप्रै मानिसहरू लोभ र इञ्चिकी कारणले भिक्षु संघमा प्रवेश गर्न थाले । जसको कारण भिक्षु संघ अशुद्ध भयो र कलह उत्पन्न भयो । भिक्षु संघ १८ सम्प्रदायमाः विभाजित भइसकेको हुनाले भिक्षुहरूको एक ग्रापसमा कुरा मिल्दैनथ्यो। भनिन्छ कि नौ वर्षसम्म भिक्षुहरू एक ठाउँमा भेला भई उपीसय गर्ने सकेनन् । सम्राट् अशोकलाई सी निकी लागेन र श्रापनी गुरु मिल् मोब्गलि पुत्र तिब्यलाई संघ शुद्ध पार्न आग्रह गरे । शिक्षु तिष्य पहिले एक ब्राह्मण थिए जसलाई भिक्षु भगावले विवादमा पराजित गरी बौद्ध बनाएका थिए । भिक्षु तिष्यले भिक्षुहरूसँग बुद्धको दार्शनिक विचार-धाराको बारेमा अन्तरवार्ता लिए। ती भिक्षुहरू **जसले बुढलाई** 'विभाजनादी' माने तिनीहरूलाई बाहेक ग्ररू सबैलाई भिक्षु संचवाट निकाला गरिदिए । बुद्धलाई 'विभज्जवादी' मान्नेहरू मूल येरवादी हुन् र त्यतिबेला निस्कासित भएका भिक्षुहरू (भनिन्छ कि यसको संख्या ६० हजार थियो !) प्रमुखतः सर्वास्तिवादी थिए । त्यसपछि सम्राट् प्रशोकको संरक्षणमा ई. पू. २४८ मा पाटलिपुत्रमा भिक् मौद्गलिपुत तिष्यको प्रध्यक्षतामा मूल येरवादीहरूको महा प्रधिवेशन बस्यो जसलाई ते**को संगायना भ**नियो । एक हजार भिक्षुहरूको सहभागिता रहेको सो संगायना नौ महिनासम्म चल्यो । त्यह नि बेलर

भिक्षु मौद्गलिपुत तिष्यले अन्य बौद्ध सम्प्रदायहरूको दर्शनलाई खण्डन गृहैं कथावत्युं को रचना गुरे। तेस्रो संगायनाको निर्णय अनुसार सम्राट् मशोकले विश्वमर बुद्ध-धर्म प्रचार गर्ने निधी गरे। श्रीलुक्का, म्यायन्मार (वर्मा), हिमालय भूभाग, पाकिस्तान, ग्रीक राज्यहरू (मिश्र, सिरिया, मादि) मा बौद्ध भिक्षुहरू धर्म प्रचारार्थं पठाइयो। श्रशोकको भापने छोरा छोरी भिक्षु महेन्द्र र भिक्षुणी संघमित्रा चाहि श्रोलङ्कामा गए र त्यतिबेला देखि नै श्रीलङ्का मूल थेरवादीहरूको केन्द्र बन्यो । त्यतिबेला श्रीलङ्कामा देवानांत्रिय तिष्यको राज्य थियो । उनले बुद्धको अस्थिधातु राखी प्रसिद्ध युपाराम चैत्यको निर्माण गरे। श्रशोकले ठाउँ ठाउँमा गरी ५४,००० बौद्ध स्तुपहरू बनाउन लगाए। नेपालका बज्जाचार्यहरूको बहालमा पाइने सेता स्तुपहरू यी न ''अशोक स्तूपहरू'' हुन्। बुद्ध परिनिर्वाण पछि उहाँको अस्यिधातु राखेर तत्कालीन राजाहरूले जुन स्तूप बनाएका थिए, तिनीहरूलाई सम्राट् मशोकले उत्खनन् गर्न लगाई त्यहाँबाट मस्थिधातु झिकून लगाए । सायद रामग्राम (वर्तमान परासि, नेपाल) को स्तूप भत्काइ-एको थिएन । भनिन्छ कि अशोकले आफूले निर्माण गुरेका ५४,००० स्तूपहरूमा बुद्धको अस्थिधातु राखेका थिए। वास्तवमा बुद्ध स्वयंते जित बुद्ध-धर्मको प्रचार गरे त्यो भन्दा बढी प्रभावपूर्ण ढङ्गले बुद्ध-धर्म प्रचार गरेको श्रेय सम्राट् मशोकलाई दिइन्छ।

सम्राट् म्रशोकले मध्यातिक सिक्षुको नेतृत्वमा धर्म प्रचारार्थं पठाएका दल काश्मीर र गन्धार (पाकिस्तान) मा यस्तुरी सफल भयो कि शताब्दीभौसम्म काश्मीर बुद्ध-धर्मको प्रमुख केन्द्र रह्यो ।



Downloaded from http://dhamma.digital



यसे धर्म प्रवारको सिलसिलामा सिरियो, मिश्र, मासडीन, साईरेन, इपिरेंस प्रांदिमा भिक्षु महारकित प्रेंचार गैरें। यिनोहरू लात्मिया, लिखुआनिया, एस्टोनिया (पूर्वी युरोपेली राष्ट्रहरू), व्यालस्टाइन, मान्दोनियासम्म कुँगेको थिए।

नेपालमा पनि यही समयमा (ई. पू. २४८) ग्रीपचीरिक रूपमी बुद्ध-धर्मको प्रवेश भयी। सायद यसको श्रीय ग्रशोकले हिमालय प्रदेश-मा धर्म प्रचारार्थ पठाइएका भिक्षु मध्यमलाई जान्छ। त्यतिबेला) नेपालमा किरांति राजा स्थुन्कोको शासन थियो। त्यती समयमा भशोकको छोरी चार्कमितिले राजकुमार देवपालसँग विवाह गरी नेपालमी बिसन् र चावहिलको विहारको निर्माण गरिन्। पाटनका चार थूर-हरूका त्यति नै बेला निर्माण भयो।

केही मालामा भए पनि बुद्ध - धर्मको प्रचार श्रशोक मन्दा पहिले नै नेराल (काठमाण्डौ उपत्यका)मा भइसकेको हुन सक्दछ। पालि साहित्य अनुसार बुद्ध हिमालयितर पनि एकपल्ट श्राउनु भएका थिए। नेपानी वंशांवली अनुसार किराती राजा जितेदास्तिको पालोमा बुद्ध नेपाल आउनु भएको थियो। तर सम्भवतः बुद्ध काठमाडौ उपत्यका भिन्न आउनु भएको थियो। तर सम्भवतः बुद्ध काठमाडौ उपत्यका भिन्न आउनु भएको थिएन। त्यस्तै सर्वास्तिवादी साहित्य अनुसार भिक्षु आनन्द नेपालमा परनु भएको थियो। तर यो कुरो पनि सन्देहीत्मक नै छ। विबुद्धभले भगाएर पठाएका केही शांव्यहरू नेपाल पसेको हुन सक्दछ। कोलियहरू शाई स्थानीय केलटोलमा कोलिय ग्राम बनाई बसेका थए।

बर्मीमा पनि बुद्ध-धर्मको प्रवेशबीर युप्त जनश्रुतिहरू छन्।

तर वास्तवमा त्यहाँ पनि सम्राट् म्रशोकले ई. पू. २४८ तिर पठाएका भिक्षहरू सोच र उत्तरहरूले नै बुद्ध-धर्मको प्रसार मुरु गरेको हुनु वर्दछ ।

श्राधुनिक बंगलादेशमा पनि बुद्ध-धर्मको व्यापक प्रचार प्रसार भएको सम्राट् श्रशोक कै पालामा हो ।

सम्राट् श्रशोकले गरेको बौद्ध महाधिवेशनबाट निस्कासित सर्वास्तिवादी भिक्षुहरूले पनि नालन्दामा महाधिवेशन गरेर प्रापनो सङ्गठन सशक्त पारे।

अशोकको पालो सम्ममा बुद्ध बचन प्रन्थमा लेखिएको थिएन।
न त महायान र हीनयान नै छुट्टिसकेको थियो। यहाँ यो कुरा मननयोग्य छ कि दुवैले प्रशोकलाई बुद्ध-धर्मको महान् प्रचारकको रूपमा
ि न्छन्। चुकि परम्परागत थेरबादी र त्यसबाट निस्केको सर्वास्तिवादीहरूको सूत्र पिटक र विनय पिटक छण्डै उस्तै भएको, तर प्रभिधमं
पिटक भने फरक रहेकोले धन्धिमं पिटक नै तेस्रो संगायनाको प्रमुख
कारण पनि हुन सक्दछ। स्मरणीय छ कि ग्रनिधमंको कथावत्यु तेस्रो
संगायनामा थेरवादी भिक्षु मौद्गलिपुत्र तिष्यले लेखेका थिए।

सम्राट् ग्रशोकको मृत्युपछि भारतमा विस्तार राजनैतिक ग्रस्थिरता ग्राउन थाल्यो। उत्तर पश्चिमी भागमा ग्रीक शासित राज्य-हरू पुन: शक्तिशाली हुन थाले। ती राज्यहरूमा पनि, बुद्ध धर्मको ठूलो प्रभाव परिसकेको थियो। विस्तार विस्तार पश्चिमी एसिया र यूरोपमा पनि बुद्ध-धर्मले प्रभाव पाऱ्यो। स्वयं जेसस काइस्ट बुद्धको विचारधारा देखि प्रभावित भएको कुरा विद्वानहरू मान्दछन्। बुद्धको जीवनीमा घटेको कृक्षा गौतमीको घटना काइस्टको जीवनीमा पनि
पाइन्छ। हंगेरीको राजधानी बुढापेस्ट"बुढ" शब्दबाट बनेको मानिन्छ।
ध्रफगानिस्तानमा बुढको उपदेश सुनिरहेको रोमन देउता हरक्यूलिसको
मूर्ति मेट्टिएको छ। ध्रकोंतिर बौद्ध कला पनि ग्रीक र रोमन कलाबाट
अत्याधिक प्रभावित भएको पाइन्छ। बुद्धको चित्ताकर्षक मूर्ति ग्रीक—
रोमन शैलीको हो। ग्रीक र रोमनहरू मूर्तिकलामा प्रख्यात छन्,
तिनीहरूकै प्रभावले गर्दा भारतमा मूर्तिकलाको विकास भएको हो।

भारतको उत्तर पश्चिमी भूभागमा करिब ३० जना जित ग्रीक राजाहरूने शासन गरे । ती मध्ये ई. पू. १५० तिरका इण्डोग्रीक राजा मिलिन्द (Minander) ले मात्र भारतको इतिहासमा प्रभाव पारेको देखिन्छ। उनी ठूला तार्किक विद्वान् थिए, र बुद्ध-धर्मं समेत अपूर्व धर्मका ज्ञाता थिए। ठूला ठूला विद्वान्हरूलाई वादविवादमा पराजित गर्थे। एकपल्ट राजधानी सागल (वर्तमान स्यालकोट) मा नवयुवक र प्रतिभावान् भिक्षु नागसेनसँग उनको भेट भयो। दुवैको शास्त्रार्थ भयो । राजा मिलिन्दले बुद्ध-धर्म सम्बन्धी ती नै प्रश्नहरू उठाए जुन प्राय: भाधुनिक विद्वान्हरू पनि उठाउने गर्दछन् । नागसेनले यति स्पष्टसँग राजाको शंकाको समाधान गरिदिए कि राजा मिलिन्दले श्राफूलाई बुद्धको श्रनुयायी घोषित गरे। मिलिन्द र नागसेन मध्य भएको अति रोचक छलफल "मिलिन्द प्रश्न" नामक ग्रन्थको नामले प्रख्यात छ । थेरवादीहरू तिपिटक जस्तै यो ग्रन्थलाई पनि ग्रति महत्व-पूर्णं मान्दछन् । राजा मिलिन्द पश्चिका प्रायः इण्डोग्रीक राजाहरूले बुद्ध-धर्म नै अंगिकार गरे।

उत्तरी भारतमा चाहि त्यतिबेला बुद्ध-धर्मको लागि नराम्ना दिन ग्राउन लागेको थियो। सम्राट् प्रणोकको छैठौं पुस्ताको राजा बृहद्वयको पालोमा ग्रीकहरू पाटलिपुत्रसम्म पुगे, तर किलाको सहा-यताल बृहद्वयले ग्रीकहरूको बाकमण सफल हुन दिएन। बृहद्वय प्रपेक्षाकृत कमजोर हुनाले किलाको पाटलिपुत्रलाई पनि लुटे। केही समय पिछ सैनिक प्रदर्शनको दिन, ई. पू. १८४ मा, प्रदर्शन हेरिराखने राजालाई सेनापति पुष्यमित्रले सबैको सामु तलवारले काटी मारि-दिए। यसरी सेनाले सिहाशन धापनो कब्जामा लिए। शुंग बंगको श्रुहवात भयो।

शुंग राजाहरू कट्टर बाह्यणवादी थिए। बुद्ध-धर्मप्रति सायद सबै शुंग राजाहरू ग्रहिष्णु नभएता पनि प्रथम शुंग राजा पुष्यमित्र चाहि बौद्ध विरोधी नै देखिन्छ। भनिन्छ कि उनले भिक्षुहरूको मार-काट गरेका थिए। एक सूत्रका अनुसार भिक्षुको टाउको ल्याउन सक्नेलाई शय दिनार पुरस्कार गर्ने घोषणा पनि उनले गरेका थिए। ब्राह्मण धर्मका कट्टर हिमायती पुष्यभित्रले अश्वमेघ यज्ञ पनि गरेका थिए। पुष्यमित्रले नै सायद मिलिन्दलाई मारेका थिए। पुष्यमित्र स्वयंले सायद पाँचवर्षमात्री शासन गर्ने पाए।

शुंगकालमा ब्राह्मण धर्मको ठूलो विकास भयो । ब्राह्मण विद्वान् पातंजील यही कालमा जन्मेका थिए। प्रसिद्ध हिन्दू ग्रन्थ मनुस्पृतिको रचना यही कालमा भयो। मनुस्पृतिमा नैतिक पक्षका कतिपय कुराहरू बुद्धको उपदेशबाट लिइएको देखिन्छ। तर बुद्ध-धर्मे नि जन मानसमा भित्र सम्म पसिसकेको थियो। त्यसैले शुंगक । स्मा पनि जनताले बुर्ड-धर्मको विकासमा प्राप्तूले सक्दो सहयोग गरे। फनत: सीची र भरहूत जस्ता प्रसिद्ध स्तूपहैरूको निर्मीण यही कालमा भयो।

शुंगकाल पिछ मगद्रमा कण्हवंशको शासन शुरू भयो । भारतीय इतिहासमा कण्हवंशकाल ग्रस्पट्ट र श्रंधकार पूर्णे छ ।

बुद-धर्मको इतिहासको एक रोचक पक्ष यो छ कि प्राय: बौद सम्प्रदायहरू बुद्ध-धर्मे पहिलो ५०० वर्ष मात्रे देदिप्यमान हुने, पछि बिस्तार लोप हुँदै जाने कुरामा विश्वास गर्दछन् । त्यसैले हामी देख्छौ कि बुद्धको पालामा थुप्रै मानिसहरू सजिलैसित महैत् हुन्थे, वा जीवनको लक्ष्य प्राप्त गर्थे। पिछ प्राएर प्रहेतहरूको संख्या छन् झन् कम हुँदै गयो। भिक्ष हरूको सो धारणालाई सायद शुंग कालमा बुद्ध-धर्मप्रति रहेको असहिष्णुताले पनि बल मिल्यो। समय झन् झन् निर्वाण प्राप्त गर्ने प्रतिकूल हुँदै गएको महसुस गरियो। फलतः भविष्यमा मैत्रेय नामको बुद्धको प्रादुर्भाव हुने र समय पुनः प्रनुकूल हुने कल्पना बन्यो र यस जन्ममा पुण्य संचय गरेमा, सद्मार्गमा चलेमा, उनीहरू मैत्रेय बुद्धको पालोमा पुनः मनुष्य भई जन्म लिनेछन् र मैत्रेय बुद्धको उपदेशबाट पुनः ग्रनुकुल भएको समयमा उनीहरूले पनि निर्वाण लाभ गर्ने छन् भन्ने विश्वास बन्यो । मैत्रेय बुद्ध हाल तुर्विता भूवन (''सन्तुष्ट देवताहरू बस्ने ठाउँ'') मा बसिरहेको र भविष्यमा पृथ्वीमा बुद्ध भई जन्मनु हुने विश्वास गरियो । गृहस्यहरूलाई मात होइन, भिक्षुहरूलाई पनि भविष्यप्रति सोशान्वीत गराएको यो सनीठो उदी-हरण हो।

बुद्धले चिन्तन गर्ने प्रयोग्य ठानेका १० दार्शनिक विषयहरू—
दश अव्यक्तहरू— यहाँ सान्दिभिक हुन आउँछ। ती मध्ये अन्तिम चार
—िनर्वाण पिछ तथागत हुन्छ, वा हुँदैन, वा दुवै हो, वा दुवै होइन — को
विषय यहाँ पुनः उठाउन चाहन्छु। बुद्ध स्वयंले आफूलाई सम्बोधन
गर्नु पर्दा तथागत भन्नु हुन्थ्यो र यसको अर्थ 'पिहले पिन भएको र
पिछ पिन हुने' लगाइएको छ। माथिका प्रश्नहरूलाई बुद्धले चिन्तन गर्ने
अयोग्य भन्नु भएबाट ज्ञात हुन्छ कि बुद्धले अन्य बुद्धहरूको प्रादुर्भावको
बारे सायद मौन रहनु भएको थियो। तर कालान्तरमा एकभन्दा बढी
बुद्ध भएको कल्पना गरियो। शुरुमा त्यस्ता ७ बुद्धहरूको कल्पना
गरिएको कुरा माथि गइसकेको छ। तब आएर त्यस्ता २५ मानुषी
बुद्धहरू भएको कल्पना गरियो। ती हुन्— दिपंकर, कोण्डन्य, मंगल,
सुमन, रेवत, शोभित, अनोमदर्शी, पद्म, नारद, पद्मोत्तर, सुमेध,
सुजात, प्रियदर्शी, अर्थदर्शी, धर्मदर्शी, सिद्धार्थ, तिष्य, पुष्य, विपश्वी,
शिखी, विश्वभू, क्रकुछन्द, कनकमुनि, काश्यप र गौतम बुद्ध।

शुरुमा बुद्धका सरल र साधारण उपदेशहरूले, क्लेश-मुक्त हुने दर्शनले जन साधारणलाई गिहरोसँग प्रभावित गर्न सकेको थिएन । -साधारण मानिसहरू स्वभावत: ज्ञान दर्शनितर त्यित चासो राख्दैनन् । उनीहरूलाई रमझम, देखाविटिपना, रहस्य, रोमांच र काल्पनिक विषयहरूले बढी प्रभाव पार्छन् । बुद्धको पालामा जुन ज्ञानको खोजि गर्ने प्रवृत्ति देखा परेको थियो, सो हराउँदै गयो । बुद्धको समयपिछ मानव समाज भक्ति मार्गतिर दल्क्यो । बुद्ध-धर्मको चुनौति धाइपरेकोले

न्नाह्मण धर्मेले भक्तिप्रति बढी ध्यान दिए । फलतः भक्ति मार्गे बलियो हुँदै प्रायो ।

यही नै बेला बाह्मण धर्ममा गीता, रामायण, महाभारत जस्ता प्रशंसनीय ग्रन्थहरूको रचना भयो । गीता महाभारतभित्रका एक ग्रन्थ भएता पनि सायद शुरुमा यसको रचना पृथक भएको थियो र काला-न्तरमा यसलाई महाभारतमा गाभिएको थियो । रामायण र महाभारत जस्ता महाग्रन्थहरू बुद्धभन्दा पहिलेका होझोइनन् भन्दा ग्राश्चर्य लाग्ला। हिन्दू धर्मको दश ग्रवतारको धारणाले गर्दा बुद्ध राम र कृष्ण भन्दा पछिका हुन् भन्ने भ्रम कायम रहेको हो । वस्तुत: दश प्रवतारको धारणा धेरै पछि बनेको थियो जसको समुचित स्थानमा छलफल गरिने छ। त्यस्तै मुस्लीम ग्राक्रमणले सबै बौद्ध आचार्यहरूलाई सखाप पारिसकेपछि कसरी बौद्धहरूलाई हिन्दूहरूले प्रभाव पार्दे लगे, सो को च्छलफल पनि पछि गरिने छ । अहिलेलाई यति नै थाहा पाओं कि म्प्राधुनिक हिन्दू – धर्मका इतिहासकारहरूले पनि रामायण र महाभा-रतको रचना बुद्ध-पूर्व मान्दैनन् । रामको जन्मभूमि अयोध्या बुद्ध -कालमा 'साकेत' थियो । बौद्ध ग्रन्य लंकावतार सूत्र श्रनुसार रावण बौद्ध थिए, जसले प्रष्ट पार्छ कि उनी बुद्धभन्दा पुराना थिएनन् । बौद्ध - ग्रन्थहरूके अनुसार राम, व्यास, पाण्डव ग्रादिहरूको प्रादुर्भाव बुद्धको शय वर्ष पछि भएको<sub>.</sub> थियो । बुद्धको पालोमा राम र कृष्ण भएको प्रमाण भेटिंदैन । रामायणमा बुद्धको उल्लेख भएको छ । गीतामा बुद्धको ग्राहार सम्बन्धी सिद्धान्त प्रतिपादित छ। जहाँसम्म ग्रवतार-वादको कुरा छ, रामायण र महाभारतले बुद्धलाई प्रवतार मान्दैन । महाभारतमा एक ठाउँमा छ भ्रवतारहरू (वराह, नरसिंह, वामन, भागंव राम वा परशुराम, राम, कृष्ण) र मकों ठाउँमा १० म्रवतार-हरू (हंस, कूम, मत्स्य, वराह, नरसिंह, वामन, भागंव राम, राम, सात्वत वा कृष्ण, किक) को उल्लेख छन्, तर बुद्धको उल्लेख छन्। गीतामा कृष्ण र राम बाहेक अन्य अवतारहरूको उल्लेख भएको पाई दैन।

जे होस्, भक्तिवादको जोड बुद्ध पछि शुरु भयो। विष्णु लोक-प्रिय हिन्दू देउता हुन आए। राम र कृष्ण महान् देउता भए। जन साधारणमा भक्तिको बढ्दो प्रभावको कारण बौद्ध सम्प्रदायहरूलाई यसले ग्रसर पांच्यो । अशोकको समयसम्ममा बनिसकेका १८ सम्प्र-दायहरू मध्ये एक - लोकोत्तरवादी (बाहुलिक)- को उल्लेख यहाँ सान्दभिक छ । बुद्धलाई ग्रलौकिक र लोकोत्तर मान्नाले नै यिनीहरूलाई लोकोत्तरवादी भनिएका हुन्। यिनीहरू बुद्धलाई पृथ्वीमा जन्मेका एक मानिसको रूपमा हेर्दैनन्, उनलाई दैवीय भान्छन् । यिनीहरूको मत प्रनुसार बुद्धलाई विश्राम वा निन्द्रा चाहिंदैन । बुद्ध चाहे जित बाँच्न सक्छन् । बुद्धले एक शब्द पनि भन्नु भएको थिएन, जित उपदेश र्छन्ती भिक्षु आनन्दले दिएका हुन्। भक्तिमार्गसँग ग्रानन्दकी सम्बन्ध रहेको देखिन्छ । मूल थेरबाद म्रनुसार म्रानन्द धेरै विद्वान वा प्रज्ञावान् थिएनन् र त्यसेले धेरैपछि मान्नै उनले अर्हत्पद प्राप्त गर्नसकेका थिए। उनले २५ वर्षसम्म बुद्धको सेवा वा ''भक्ति'' गरेका थिए। यसरी लोकोत्तरवादको रूपमा बुद्ध-धर्ममा पनि भक्तिको प्रवेश भयो। हुन त मूल तिपिटकमा पनि बुद्धलाई लोकोत्तर भनिएको छ तर त्यसको अर्थ

अलौकिक बा देवीय नमई हिलोबाट निर्जिप्त हुने गरी पोखरी माथि फुलेको कमल छै सांसारिक बन्धनबाट मुक्त भएर पुनि संसारमे रहन भएका बुद्धलाई जनाउँछ।

श्रशोक पृश्चात् बुद्ध-धर्ममा भक्तिबाद अन् सशक्त रूपमा प्रवेश्व भयो । महोसांघिकको एक सम्प्रदाय - चैत्यवादी - मध्य प्रदेशको तत्कालिन राजधानी धान्यकृदक (वर्तमान धरणीकोट, गुन्टूर जिल्ला, मध्य प्रदेश) मा बस्दथे, र त्यहां स्थित महाचैत्यको कारणले यिनीहरू चैत्यवादी कहलाइएको थियो। चैत्यको पूजाले नै पुण्य कमाउन सिकन्छ भनी यिनीहरू विश्वास राज्देशे। भक्तिमा श्रास्था राज्ने सो सम्प्रदायमा अशोककाल पछि भक्तिवाद अन् बढ्यो र फलतः अन्धक (''श्रान्ध्र देशमा बस्ने'') नामको भक्ति सम्प्रदाय बन्यो। यिनीहरू बुद्धको मलमूत्र पनि सुगन्धित मान्दथे।

ई. पू. १०० तिर अन्धक सम्प्रदायबाट १ अन्य सम्प्रदायहरू बने - वैपुल्य, पूर्वशैलीय (धान्यकटकको पूर्वमा बस्ने), अपरशैलीय (पश्चिममा बस्ने), राजगिरिक, र सिद्धार्थक । यो नै सम्प्रदायहरू विकसित भई महायानको विकास भयो । वृपुल्यहरूले बुद्ध यस संसारमा प्राउनु नै भएको थिएन न त कुनै उपदेश दिनु भएको थियो; उहाँ त सदैव तुषिता भूवनमा बिस्राखनु हुन्छ भनी विश्वास गरे । विशेष परिस्थितिमा मैथुन कर्मलाई पनि यिनीहरू उचित ठान्थे। पूर्वशैलीयहरू अहंतको वीर्य पतन हुन सक्दछ, अज्ञानता बाँकि रहन सक्दछ, प्रहंतको पतन हुन सक्दछ, व्यक्तिको भाग्य पहिले नै निश्चित भइसकेको हुन्छ, निर्वाणको चिन्तन पनि मानसिक बन्धन हो भनी

मान्दथे । अपरशैलीयहरू पिन त्यस्तै विश्वास गर्दथे । राजगिरिक र सिद्धार्थकहरू कट्टर कर्मवादी थिए, र विश्वास गर्दथे कि अर्हत्हरूको कहिल्यै अकाल मृत्यु हुँदैन । यिनीहरूको अनुसार यहाँ दिइएको दान मृत व्यक्तिहरूले उपभोग गर्ने सक्छन् । श्राद्ध सम्बन्धि यो अन्तिम सिद्धान्त महत्वपूर्ण छ । सायद यसैको प्रभावको कारण थेरवादीहरूले. 'पेतवत्थु' नामको त्रिपिटकको एक ग्रन्थको रचना गर्नु परेको थियो ।

माथि उल्लेखित बौद्ध सम्प्रदायहरूबाट नै महायानको विकास भयो। तर महायानले वास्तविक रूप धारण लिन ग्रद्ध केही समय लाग्यो। वास्तवमा केही महत्वपूर्ण ग्रन्थहरू र गहन दर्शनको समावेश भएपछि मात्र महायानको उत्पत्ति भएको हो। जसको छलफल हामी तल गर्नेछी।

बुद्ध-धर्मको इतिहासमा माथि उल्लेखित बौद्ध सम्प्रदायहरू बाहेक अन्य केहीको पनि उल्लेख आवश्यक छ। उत्तरापथकहरू गृहस्थ पनि अर्हत हुन सक्छन् भन्थे। हेतुबाबीहरू साधारण मानिसले निर्वाण प्राप्त गर्न सक्दैन भन्थे। यसरी बुद्ध निर्वाण पछि थुप्रै सम्प्रदायहरू बनेता पनि अकस्मात् ईसाको शुरूमा नयां सम्प्रदाय बन्नु बन्द भयो। बरू भएका सम्प्रदायहरू एक अर्कामा विलिन हुँदै गए। सशक्त सम्प्र-दायहरू मुस्लिम आक्रमणको कारण लुप्त भए। वतंमानमा हीनयान तर्फवाट थेरवाद मान्नै बाँकि छ। महायानबाट चाहि ठाउँ अनुसार विभिन्न सम्प्रदायहरू (लामा, जेन, म्नादि) बन्दै गए। बज्जयान चाहि नेपालमा अद्यापि विद्यमान छ।

बुद-धर्ममा हावी हुँदै गएको भक्तिवादको प्रभाव स्वरूप

महावस्तु नामक ग्रन्थको रचना भयो। लोकोत्तरवादी (महायानी)
हरूको यस ग्रन्थमा बुद्धको जीवनी मिश्रित संस्कृतमा ग्रति प्रव्यवस्थित
ढङ्गले प्रस्तुत गरिएको छ। बुद्धको जीवनीलाई सकेसम्म अलौकिक
ढङ्गले प्रदर्शन गरिएको छ। बुद्धले ग्रामाको कोखबाट जन्म नलिएको,
कहिल्य मैथुन धर्म नगरेको भनी यसले भन्छन्। बुद्धको ग्राराधनाले
पुण्य प्राप्त हुने कुरा पनि छ। यस ग्रन्थको रचना ई. पू. १५० तिर
भयो, तर शर्यो वर्षसम्म यसमा नया कुराहरू थपिद गयो।

स्यतिबेला मुद्रण कलाको अविष्कार भएको थिएन। प्रायः 
ग्रन्थहरूको मूल प्रतिको नै प्रतिलिपि बनाउनु पर्ने हुन्थ्यो। धेरै प्रतिलिपि एकै पल्ट बनाउनु पनि असम्भव थियो। धेरैले त प्रसिद्ध ग्रन्थहरूको तारिफ मात्र सुनेका हुन्थे। जसले पढेका हुन्, तो मध्ये घेरै
थोरैले मात्रै यसको प्रतिलिपि बनाउँथे। यसरी प्रतिलिपि बनाउनेहरूले पनि तत्कालीन प्रचलित धारणा र आफ्नो विचारधारा अनुसार
सो ग्रन्थमा हेरफेर गर्दथे र नयौ अध्यायहरू थप्दथे। यसैले प्रायः
प्राचीन महान् ग्रन्थहरू एकै खेपमा रचना गरिएको हुँदैनथे, तिनीहरूको अन्तिम रूप शर्यौ वर्ष पिछ मात्रै पूर्ण हुन्थ्यो। महावस्तुको मूल रूप
ई. पू. १४० तिर बनेता पनि यसमा सन् ४०० तिरसम्म पनि कुराहरू
थपिदै थियो। पिछ उल्लेख गरिने ती ग्रन्थहरूको सन्दर्भमा पनि, जुन
प्रसिद्ध छन् तर रचनाकार स्पष्ट छैनन्, यही कुरा लागु हुन्छ।

महायानको उत्पत्ति हुन लागेको सो संक्रमण कालमा बुद्धका दुई काय (शरीर)हरूको महत्व पनि बढची। जुन गौतम बुद्धको हामी कुरा गर्छो, जसले लुम्बिनीमा जन्म लिए, बुद्ध गयामा झान लाभ गरे;

जो शुद्धोदनको पुत्र हो, उक्त मानवलाई बुद्धको निर्माण काय मनियो ।
बुद्ध एक पद थियो - त्यो व्यक्तिको लागि जसले बोधिज्ञान प्राप्त
गरेको छ । त्यो व्यक्ति बुद्धको निर्माण काय हो । बुद्धको धर्म चाहि
बुद्धको धर्म काय हो । सबै बुद्धहरूको निर्माण काय प्रलग प्रलग हुन्छन्,
तर उनीहरूले प्रतिपादन गर्ने धर्म एउटै हुन्छ र फलतः धर्म काय
एउटै हुन्छ । यदि बोधिज्ञानले प्रकृतिको सत्य रूपको ज्ञान जनाउँछ
भने उक्त प्रकृतिको सत्य रूप नै बुद्धको धर्म काय हो । बुद्धको धर्म
कायले बुद्धले बुझेको प्राकृतिक सत्यतालाई जनाउँछ । धर्म-कायको
झलक हामी थेरवादमा पनि पाउँछौँ । बुद्धको रूपदेखि मोहित हुने
भिक्ष वक्किललाई बुद्धले भन्नु भएको थियो - ''जसले धर्मलाई देख्दछ
उसले मलाई देख्दछ'' । भिक्षहरूलाई बुद्धने धर्मको 'पुत्र' भन्नु
हुन्थ्यो ।

प्रमा पारिमिता नामक प्रति प्रसिद्ध रचना महायानको मूल बीज थियो। यसका थुप्रै संस्करणहरू प्रचलित भएता पिन प्राचीनतम संस्करण ई. पू. ९०० तिर दक्षिणी भारतमा रचियो। तत्कालिन प्रस्फुलित हुन लागेको महायानको दार्श्वानिक धरातल यही प्रन्थले तैयार पारिदियो। यसमा भिक्षु सुभूति र भिक्षु सारिपुत्रले बुद्धको सामू छनफल गरेको र त्यसमा भिक्षु सुभूतिको दृष्टिकोणलाई बुद्धले अनुमोदन गरेको वर्णन छ। भिक्षु सुभूतिको दृष्टिकोणलाई बुद्धले अनुमोदन गरेको वर्णन छ। भिक्षु सुभूति मूल पालि साहित्य अनुसार, धनाथिपिडकका भाइ थिए र एकान्तवासीमा प्रमुख थिए। तर उनलाई पालि विपिटकमा प्राथमिकता दिइएको थिएन। प्रज्ञा पारिमिता ग्रन्थले सुभूतिलाई नायकको रूपमा प्रस्तुत गरी दार्शनिक

न्तार्किक रूपमा थेरबादी सारिपुत्रबाट ने महायानको सिद्धान्तको अनुमोदन गर्ने लगाइएको छ । येरवादीहरूको सर्वश्रेष्ठ प्रज्ञावान्लाई वस मन्यले सर्वप्रथम दोस्रो दर्जाको प्रज्ञा भएको सिद्ध गरे। संसारका सबै विषयवस्तुहरूको अस्तित्व व्यवहारको लागि मात्र भएको, हेतुवाद (कारणबाट उत्पन्न सिद्धान्त) अनुसार यिनीहरूको वास्तविक सत्ता नमण्को र यस सत्यलाई बुळनेले नै प्रज्ञा पारमिता पूर्ण गरेको भन्ने न्यसमा छ । यस सस्यलाई बुक्तु नै 'महायान' हो भनी सर्वप्रथम महा-यास शब्दको प्रयोग भएको हामी यस ग्रन्थमा पाउँछौ। तर पनि विषय दृष्टिगत गरी भन्न सक्झी कि महायान र हीनयानको स्पष्ट विभाजन त्यतिबेलासम्म भएकी थिएन। यस ग्रन्थले बुद्धको शील, समाधि, प्रज्ञाको उपदेश मध्ये प्रज्ञालाई विशेष जोड दियो र भक्ति-वादी भनिने महायान-सम्मत सम्प्रदायहरूमा यसले प्रज्ञासम्मत (तर्क सम्मत) दिशा दियो। बुद्धको धर्म-काय अर्थात् प्रकृतिको सत्य रूप भन्तुनै प्रज्ञा हो अथवा प्रज्ञा मैं बुद्धको धर्म-काय हो । विना प्रज्ञा बुद्धको प्रादुर्भाव हुन सक्दैन, त्यसैले प्रज्ञा नै बुद्धको माता हो - यी कुराहरूको यस प्रन्थले प्रतिपादन गऱ्यो ।

धर्म-काय छन छन गहुन हुँदै गयो। धर्म-काय धनुसार बुद्धहरू एकभन्दा वढी भएको विश्वास गरियो। ती बुद्धहरूको ग्रा-प्रापनै प्रभाव क्षेत्र भएको मानियो। कुनै पनि बुद्धले श्राफूले प्रभावित पार्ने सक्ने जगत (अन्तरिक्ष) को भूमाग, जहाँका प्राणीहरूले उक्त बुद्धको उपदेशबाट मुक्ति प्राप्त गर्ने सक्छन्, त्यसलाई उक्त बुद्धको अनियो। एक बुद्धले जित क्षेत्रसम्म श्राफ्नो उपदेशले मार्गदर्शन गर्न सन्दछ, त्यो एक बुद्ध-क्षेत्र भयो । पृथ्वीमा जन्मेका सबै बुद्धहरूकाः एउट बुद्ध-क्षेत्र छ ।

बुद्ध र बुद्धको धर्म सम्बन्धि यस्ता विचारधाराबाट बुद्ध र ग्रहंत् बीचको सम्बन्धमा दरार फराकिलो हुँदै गयो । वास्तवमा शुरुमा बुद्ध र ग्रहंत्हरू बीच फरक भएता पनि त्यसलाई त्यति गहनसँग लिइएको थिएन । पालि त्रिपिटकमा पनि बुद्ध र भ्रहेत् दुवै निर्वाण प्राप्त मानिन्छन्, ती दुईमा भएको भेदलाई महत्व दिदैनन् । तर बुद्धमा ब्रहेत्भन्दा बढी गुण हुने कुरा चाहि मूल पालि तिपिटकले पनि स्वीकार्देछ । बुद्धमा दशबल भएको, ३२ लक्षण भएको, ९ विशिष्ट गुण भएको, ३ विद्या भएको, तर श्रर्हत्हरूमा यी कुरा नहुने सिद्धान्त पहिले देखिनै सबैलाई स्वीकार्य थियो । पछि श्राएर महासांघिक पक्षले झहंतलाई ग्रापनो पदबाट च्यूत हुनसक्ने, शङ्कावाट पूर्ण मुक्त नहुने, ग्रनजानमा वीर्यं मोचन हुन सक्ने जस्ता कुराहरू उठाएका थिए ।*∙* फलतः बुद्ध र अर्हत् बिच ठूलो भिन्नता देखियो। बुद्ध महान्तम थिए, धर्हत् साधारण । कुनै पनि मानिसले धर्हत् हुनुको कामना गर्नु नै म्रति गीण कुरा ('हीन") भयो । म्रहंत् पूर्ण व्यक्ति भएन, बुद्ध मात्रै पूर्ण व्यक्ति भयो। अर्हत् बन्तु जीवनको लक्ष्य नभई, बुद्ध बन्तु नै जीवनको लक्ष्य भयो!

ग्रहंत हुन चाहने व्यक्तिले ग्राफ् चाँडै निर्वाण प्राप्त गर्ने इच्छाले ग्रसित हुने हुनाले उनीहरू पनि एक किसिमले 'ग्राफ्' वा 'म' को हिमायति भएको र स्यसैले उनीहरूले पनि बुद्धको ग्रनात्मवादी दर्शन नबुझेको र बुद्ध शिक्षा राम्ररी नबुझेको भन्ने धारणाको विकास भयो । फलतः 'ग्रर्हत्' हुन खोज्नु हीन र बुद्ध हुन खोज्नु महान भन्ने धारणाको प्रचार भयो ।

बोधिसत्व त्यो व्यक्ति हो जो भविष्यमा बुद्ध हुन्छन् । बुद्धत्व भन्नु न प्रकृतिको सत्य बुक्रनु रहेको, र सो कुरा कुनै पनि व्यक्तिखे बुझ्न सक्ने हुनाले नारी पुरुष सबैमा बुद्ध हुने बीज छ र त्यसैले बुद्धको अं कुर सबैमा छ । तर जो बुद्ध हुने निश्चित छन्, उनीहरू बोधिसत्व हुन् । स्वयं गौतम बुद्धले बुद्ध हुनुभन्दा अगाडि गर्नु भएका सबै किया-कलापहरूलाई सबै बौद्ध ग्रन्थहरूले बोधिसत्वको कार्य मान्दछन् ।

बोधिसत्त्रले १० कुरामा पूर्णता हासिल गरिस केपछि मात बुद्ध बन्ने धारणाको विकास भयो जसलाई १० पार्रामता भनियो। ती हुन्— दान, शील, नैठकम्य (क्लेश त्याग), प्रज्ञा, वीर्य (उत्साह), क्षान्ति (सहनशीलता), सत्य, अधिष्ठान (दृढतो), मैती र उपेक्षा (तथस्त-भाव)। पछि महायानले जम्मा ६ पार्रामता (दान, शील, क्षान्ति, वीर्य, ध्यान, प्रज्ञा) लाई मात्र महत्व दिए। हुन त प्रज्ञा पार्रामता नै बुद्धत्व प्राप्तिको अन्तिम साधन हो, तर अन्य पार्रामताहरूले बुद्धत्व प्राप्तिमा सुगमता प्रदान गर्छ भन्ने विश्वास गरियो। एक जन्ममा यी सबै पार्रामताहरू पूर्ण गर्ने नसिकने हुनाले गौतम बुद्धले आफ्ना पूर्वजन्महरूमा यी पार्रामताहरू पूरा गरेका है थए। बोधिसत्यका यी पूर्वजन्महरूमा यी पार्रामताहरू पूरा गरेका है थए। बोधिसत्यका यी पूर्वजन्महरूमा कि सुद्धा निश्चित छन्न, तर थेरवादीहरू यस्ता ५५० वटा जातक भएको विश्वास गर्दछन्।

गौतम बुद्धले दिपंकर बुद्धको पालोमा नै बाफू पनि बुद्ध हुने 
गठोट गरेको विश्वास गरियो। त्यतिबेला गौतम बुद्ध हुनेध नामको 
बाह्मण ऋषि थिए। दिपंकर बुद्ध एकपल्ट रम्मक नगरमा जाँदा 
उद्देशि खुट्टा हिलोमा नपरोस् भनेर सुमेध ग्राफे भूँदमा लेटिदिए। 
त्यतिबेला उनले ग्राफूले पनि सबै प्राणीहरूलाई दु:ख मुक्त गर्न सकिने 
गरी बुद्धत्व लाभ गर्ने ग्रठोट गरे। स्वयं दिपंकर बुद्धले पनि भविष्यमा 
उनी गौतम बुद्ध हुनेछ भनी भविष्यवाणी गरे। सुमेध तब बोधिसत्व 
भयौ। जातक कथाहरूको थालनी भयो। पारमिता पूर्ण भइसके पिछ्य 
उनी बुद्ध भए। यसरी बुद्धले ग्राप्नो लागि होइन ग्ररूको लागि बोधिज्ञान लाभ गरे। विश्वास गरियो कि सुमेधले चाहेको भए त्यति नै 
बेला ग्रह्तं भई निर्वाण प्राप्त गर्न सक्थे, तर उनले ग्ररूको लागि सो 
पद त्यागी ग्रथक प्रयत्न गरी बुद्ध बने।

थेरवादी पालि साहित्यमा उल्लेखित पूर्ण सिक्षुको यहाँ पुनः
स्मरण गरीं। उनी भिक्षु भइसकेपिछ प्राप्नो सुदूर देश सुनापरान्तमा
धर्म प्रचार गर्न जान चाहन्थे जहाँका मानिसहरू करूर र उन्न थिए।
स्यतिबेला उनले उनलाई जस्तो सुकै भने पिन, जस्तो सुकै गरे पिन
स्यहाँका मानिसहरूप्रति कहिल्यं द्वेष नराख्ने दृढता प्रकट गरे। बुद्धले
उनको प्रश्नंसा गर्नु भयो। यो घटनाले सहनकीलताको पूर्णता वा क्षान्ति
पारमिताको बोध गराउँछ। यहाँ भिक्षु पूर्णले मध्यम मार्ग भन्दा
पारमितालाई श्रेयकर माने। पारमिता मध्यम मार्ग भन्दा उच्च भयो।
पूर्ण प्रक्को लागि आपनो जीवन प्रपंण गर्ने चाहन्थे। उनमा बोधिसत्वको गुण थियो।

बोधिकरूवको महस्त सदैपिष्ठ करणाको महस्य पनि बढणो।
बुद्धमा महाकरूका भएको मानियो। उसी जगतका सबै प्राणीलाई
करूका गर्छन्। उनमा प्रक्षा र करूजाको प्रनौठो सम्मिश्रण छ।
प्रमाको कारण उनमा सबैको ज्ञान हुन्छ, करूजाको कारण उनके
कर्त्वलाई बेसहारा छोड्दैनन्! उनको प्रज्ञाले सबै कुद्रा प्रनित्य प्र
स्मर्वले भ्रायक (''शून्य") भनी देख्छन्, उनको करूजाले ती सबैलाई
धोगटेको हुन्छ! प्रज्ञाको वांगोमा प्रथम पहट करूजा प्राइपुरयो!

गहन दर्शनको कुरा, प्रकाको कुरा सबैल बुह्ने होइनन् । तर दुःखबाट ग्रसित सबै छन् । यदि बुद्ध वा बोधिसत्वमा महाकरूणा छ भने उनले तिनलाई पिन, जो प्रकाबाट वश्वित छ, जसमा बुह्न सकने क्षमता छंन, दुःखबाट मुक्त गरिदिनु पर्दछ । उनीहरूले पिन दुःखबाट मुक्त हुने ग्रवसर पाउनु पर्दछ । यस्तो तर्कनाको विकास भयो । जसमा प्रका छ उनीहरू दुःखबाट मुक्त हुन्छन्, जसमा कम मान्नै बुद्धि छ, उनले प्रकाबान्प्रति भरोसा गर्नु पर्दछ, श्रद्धा गर्नु पर्दछ जसबाट कि उनी पिन दुःख मुक्त हुन सकोस् । यसरी श्रद्धा वा भक्तिको माध्यमबाद पिन निर्वाण प्राप्त गर्ने सिकन्छ भन्ने धारणा पुष्ट भयो । प्रका छोटो मार्ग हुन्, भक्ति लामो मार्ग हुन् – तर दुवैले जीवनको लक्ष्य प्राप्त गर्ने सिकन्छ भनियो । प्राचीन बुद्ध—धर्ममा प्रकाको दौजोमा गौण रहेको श्रद्धा अब ग्राएर महायानी धरातलमा प्रकाको दौजोमा ग्रायो ।

भक्ति मार्गमा अक्षोध्य नामक बुद्ध प्रवस्तात भवी। त्यो मन्दा बढी प्रख्यात भयो अभिताच बुद्ध । यी बुद्धक मानुवी बुद्ध (पृथ्डीमा जन्मका) होइनन् । यिनीहरूको आपनै बुद्ध क्षेत्र छन् । प्रमिताभ सुवाबित भूवनमा बस्तु हुन्छ जहाँ दुःखको नामोनिशान छैन । स्यहाँ प्रेत, असूर, नरक, पाप केही छैन । त्यहाँ कहिल्यै रात हुँदैन । उक्त ठाउँको वर्णन गर्दे ईस्वी सम्बत्को शुरुवातको वरिपरितिर सुवाबित ब्यूह नामक प्रसिद्ध महाबानी ग्रन्थको रचना भयो । प्रमिताभ बुद्ध र सुवाबित भूवन हालसम्म पनि लोकप्रिय छ । विशेषतः चीन र जापानमा ग्रमिताभ धेरै प्रसिद्ध छ । सुवाबित भूवनको कल्पना हिन्दू- हरूको वंकुष्ठको कल्पना जस्तै हो । यो दुवै स्वर्गहरूको कल्पना एकै समय परिधिमा भएको हुन सक्दछ ।

भक्ति मार्गको उदयबाट एउटा नौलो र धनौठो सिद्धान्तको उदय भयो जसले थेरवाद र महायान दुनैलाई प्रभावित पारे— त्यो हो युण्य ग्रन्थलाई हस्तान्तरण गर्नु । थेरबादीहरूको पुण्यानुमोदन यही नै हो । बुद्धले भन्नु भएको "ग्रापनो भाग्यको विधाता ग्राफे हो" भन्ने सिद्धान्तलाई एकको पुण्यले ग्रक्तीलाई फाइदा हुन सक्ने र पुण्य एकले ग्रक्तीलाई प्रदान गर्न सिक्ने यो नौलो विचारधाराले नयाँ मोड ल्याइ दियो । ग्राफूप्रति श्रद्धा राख्ने, ग्राफूप्रति भक्ति राख्ने, ग्राफूभन्दा कमजोरलाई ग्रापनो पुण्य प्रदान गरी उनीहरूको लागि पनि मुक्तिको मार्ग प्रशस्त गरिदिनु पर्दछ भनियो । पूर्णता प्राप्त गरिसकेको बोधिस्त्वले ग्राफूले कमाएको पुण्य पनि ग्राफूसित सिच्चत गर्देन, करूणाको कारण ग्रन्थलाई वितरण गरिदिन्छ । प्रज्ञाले पूर्ण भइसकेका बोधिसत्व मुनै पनि विषसँग – पुण्ययसँग पनि – ग्राशक्त हुँदैन । उनी त्यतिबेला ग्राफूले चाहेमा निर्वाणमा जान सक्छन्, तर जगत माथि करूणाको

कारण उनी स्वसो गर्देनन् । स्यस्तो अवस्थामा उनीसँग दैवीय शक्तिहरू हुन्छन् । उनी सर्वेज्ञ हुन्छन् । उनले जुन रूपपिन धारण गर्ने सक्दछ । उनी प्रति श्रद्धा हुनेलाई उनले सद्मागंमा लग्न सक्छन् । श्रापत विपतको बेलामा परीक्षं महत पनि गर्ने सक्छन् । यस्ता मोक्षदाता बोधिसत्वहरूको कल्पना गरियो ।

एकभन्दा बढी बुद्ध भएझें एकभन्दा बढी बोधिसत्व भएको पिन विश्वास गरियो। ती मध्ये प्रख्याततम हुन्- अवलोकितेश्वर वा प्रवलोक कन गरिराख्ने ईश्वर। यिनी धापनो असीम करूणाको कारण सदैव कसलाई उपकार गरी भनी हैरिराख्छन्। ग्रन्य बोधिसत्वहरूभन्दा ग्रवलोकितेश्वर भिन्न यस प्रकारले छ कि उनले जगतका सबै प्राणीहरू मुक्त नभएसम्मन् ग्राफू निर्वाण नहुने वा बुद्ध नहुने अठोट लिएका छन्, ग्रन्यथा उनी कुनै बुद्धभन्दा भिन्न छैन। प्रवलोकितेश्वरलाई बुद्धको दौंबोमा पुऱ्याइएको पाइन्छ। करूणालाई नै व्यक्तित्व दिई ग्रवलोकिन तेश्वर जस्ता मौलिक ईश्वरको कल्पना हुन सक्नु बौद्धहरूको लागि गोरवको कुरा हो। समाजमा मैती र करूणाको महत्व बुद्ध-धर्मले कतिसम्म बुक्रेको छ भनी यसले दर्शाउँछ।

करूणाको प्रतिनिधित्व गर्ने बोधिसत्व अर्वलोकितेश्वर भए झैं प्रज्ञाको प्रतिनिधित्व गर्ने बोधिसत्व मञ्जुऔ पनि अति प्रसिद्ध छ। मञ्जुश्री काल्पनिक हो वा साँच्चैको व्यक्ति थियो भन्ने कुरा अस्पष्ट छ। प्रचलन अनुसार यिनी चीनका हुन् र सम्राट् मिड-- तिको पालोमा यिनी चीनको पञ्चर्यार्ष पर्वत (बु-ताइ-मान) मा बस्दये। नेपालको बंशावली अनुसार यिनी नेपाल आएर काठमाडौँ उपत्यकामा बस्ति बसाएर गएका थिए। सम्भवतः शुरुमा मञ्जुश्री काल्पनिक देखता थिए र छैठीं सातीं श्रताब्दीसिर मञ्जुश्री नामक विद्वान् चीनमा जन्मेका थिए। अन्य प्रख्यात बोधिसत्बहरूमा समन्तभद्र, क्षितिगर्भ प्रमुख छन्।

ईस्वी सम्बत्को शुरुवातको केही अघि प्रसिद्ध ग्रन्थ लिलतविस्तरको रचना भयो। शुरुमा सर्वास्तिवादी (हीनयान) हरूले
रचना गरेको यो ग्रन्थ पिछ प्रसिद्ध महायानी ग्रन्थ भयो। यसमा बुद्धको
जीवनी वर्णन गरिएको छ, जसमा भक्ति भाव प्रचुर मात्रामा पाइन्छ।
श्रद्धालाई बुद्धबाट प्रशंसा गराइको छ। बुद्धनाई मलौकिक (देवी)
बनाइएको छ। आमाको गर्भमा पिन बुद्ध रत्नजिहत भाँडोमा रहन्थे;
जन्मनासाथ प्रत्येक दिशामा बुद्धले सात पाइला हिंडेका थिए; जहाँ
जहाँ पाइला टेकेका थिए, त्यहाँ त्यहाँ कमल उत्पन्न भएको थियो; गुरुकुलमा उनी गुरुवाई पिन सिकाउँथे; २६ वर्षको उमेरमा वृद्ध, रोगी,
मृत र भिक्षु देखे; गृहत्याग गरी बुद्ध भए; श्रन्तमा धमदेशना गर्नु
भयो। यो कुराहरू श्रितशयोक्तिका साथ लिलतिवस्तरमा वर्णीत
छन्।

कालान्तरमा बौद्धहरूले मानिश्राएका २५ मानुषी बुद्धहरूमा तण्हंकर, मेधक्कूर र शरणंकर नामक तीन मानुषी बुद्धहरू ती २५ बुद्धभन्दा पहिले भइसकेको बिश्वास गरियो र यसरी पृथ्वीमा प्रवतरण भइसकेका मानुषी बुद्धहरूको संख्या २८ पुग्यो।

भारतमा भक्तिबादको प्रभाव बढिरहेको र महायानको जग बसिरहेको बेला श्रीलङ्कामा येरवाद धेरै शक्तिशाली भइसकेको थियो ह ती वेरकाद श्रीलङ्कामा सङ्घाइ अक्षोकको पुत्र भिक्षु महेन्द्र ले लेकी वियो । राजा बहुनाकिको अभय (ई. पू. १०१ - ७७) को पालोमा श्रीलङ्कामा भीषण ग्रीनकाल पत्का । भिक्षुहरूलाई बुद्ध-ह्यमें टिकाई राइन कठीन भयो । ग्रानकाल पिछ ग्रील भिक्षुहरूले सर्वत्रथम बुद्धको श्विश्वाकाई लिपिवद्ध गर्नु पर्ने महसुस गरे । त्यसेले ई. पू. ७९ तिर श्रीलङ्काको ग्रालोक विहारमा भिक्षुहरूको महाधिवेशन बस्यो, जसलाई खाँचो संगायना भिनयो । भिक्षु रिक्खतको सभापतित्वमा ६एको ५०० भिक्षुहरूले भाग लिएको सो सम्मेलनले सम्यूणं पालि विपिटकलाई श्रायों पत्ट पढेर श्रुद्ध गरी तालपत्ममा कुँडियो जुन तालपत्नहरू भद्यापि विधाना छन् । यसरी बुद्ध परिनिर्वाणको ४०४ वर्ष पछि मान विपिटक न विपिटक न विधान सम्यूणं पालि विपिटकमा भरपदाँ बौद्ध ग्रन्थको रूपमा प्रस्तुत छ । वेरवादको विधिटकमा जित घटबढ हुनु पर्ने हो सोको पूर्णविराम भयो । विधिटक लिपिवद्ध भइसके-पछि त्यसमा ग्रह केही थपबट भएको छेन ।

यही समयमा पश्चिम चीन हुँदै मंनोलियामा पनि बुद्ध-धर्म भित्रियो।

भारतमा चाहि महायानको सिद्धान्त छन झन प्रचारित हुँदै थियो। निर्वाण प्राप्त यमें विषयमा भेद चकंदै नयो। झहंतको निर्वाण र बुद्धको निर्वाणमा भेद स्पष्ट भयो। निर्वाण प्राप्त गर्ने तीन तरिकाको चर्चा भयो। पहिलो हो क्लेश मुक्त भई झहंत् हुनु, दोस्रो हो बोधिझान प्राप्त गरी बुद्ध बन्नु तर कसैलाई उपवेश नसुनाउनु (यस्ता बुद्धलाई प्रस्येक बुद्ध भनिन्छ), र तेस्रो हो बोधिझान प्राप्त गरी जगतलाई

200

उद्धार गर्नु अर्थात् बुद्ध वा सम्यक सम्बुद्ध हुनु । यी मध्ये पहिलोलाई जीवनको लक्ष्य मान्नेलाई आवक यान, दोस्रो मान्नेलाई प्रत्येक बुद्धयान, द अन्तिम मान्नेलाई बुद्धयान वा बोधिसत्वयान भनियो । बुद्धयानलाई मान्नेहरूले नै आफूलाई पछि महायान भनेका हुन् । यिनीहरूको मूल लक्ष्य जगत उद्धार गर्ने बुद्ध बन्नु हो । माथिको विगकरणको शुरुवात यिनीहरूबाट नै भएको हो ।

सन् ७५ तिर भारतका शिक्षाहरू काश्यपमातंग र धर्मरकाले स्वीनमा बुद्ध-धर्मको प्रवेश गराए।

ईस्वी सम्बत्को प्रथम शताब्दीमा सद्धमं पुण्डरिक ग्रन्थको रचना भारतमा भयो। श्रुक्ता वैपुल्यवादीहरूको रहेको यो ग्रन्थ पिछ गएर महायानको श्रित प्रसिद्ध ग्रन्थ हुन गयो। चीन र जापान जस्ता महायानी देशहरूमा यस ग्रन्थलाई ठूलो श्रादर गरिन्छ। जसरी कमल (पुण्डरिक) पानीमा उत्पन्न भएर पिन पानीबाट निर्लिप्त रही माथि रहन्छ त्यसरी नै बुद्ध मनुष्य लोकमा प्रादुर्भाव भएर पिन त्यसबाट निर्लिप्त रहन्छ भन्ने यो ग्रन्थमा महायानको प्रचार गरिएको छ र हीनयानी विद्वान्हरूबाट पिन यसलाई स्वीकार गराइएको छ। यसका २५ अध्याय मध्ये अन्तिम ७ पिछ मान्नै थिपएको मानिन्छ। यस ग्रन्थ स्वनुतार एकपल्ट गौतम बुद्ध राजगृहको गृद्धकूट पर्वतमा बित्रराखनु भएको थियो, त्यतिबेला (बुद्धत्व प्राप्तिको १३ वर्ष पिछ) भन्नु भयो कि बुद्धको सच्चा ज्ञान बुठ्यन अति कठीन छ। तब निर्वाण प्राप्त श्रह्तं हरू, सारिपुत्र समेत, चिकत भए कि बुद्धले देखाउनु भएको निर्वाण त उनीहरूले प्राप्त नै गरिसकेका छन् भने बुद्धले त्यस्तो किन भन्नुभयो।

स्यहाँ उपस्थित पाँच हजार भिक्षु भिक्षुणीहरू चाहि उठेर गए । प्रनि बुद्धले भन्नु भयो कि उड्डाल एउटै मात्रे मार्गको उपदेश दिनु भएको 🛡 र स्यो हो बुद्धवान । धनि बुद्धले दोल्लो धर्मचक प्रदर्तन गर्नु भयो । पहिलो धर्मचक प्रवर्तन कम बुद्धिहुनेहरूको लागि सारनाथमा गर्नु भएको थियो, दोस्रो प्रवर्तन बुद्धिमान्हरूको लागि मात्रे गृद्धकूटमा गर्नु भयो। बुद्धले पहिले उपदेश दिएको पनि सत्य हो तर त्यो जन-साधारणलाई -बुद-धर्ममा प्राक्षित गर्न गरेका थिए। त्यो बुद्धको उपाय कौशल्य थियो । बुद्ध वास्तवमा सदैव गृद्धकूटमै बिसराब्नु भएको थियो । बुद्धले त अनादी कालमे बोधिज्ञान लाभ गरेका थिए। मानिसहरूलाई प्रभा-वित पार्न, उनीहरूलाई उत्साहित पार्न ने बुद्धले दिपंकरको घटनाः गौतमको जन्म, बोधिज्ञान लाभ प्रादिहरूको रचना गरेका थिए। त्यो मिथ्यावादी होइन । त्यो महाकरूणा हो । दोस्रो धर्मचक प्रवर्तन अनु-सार जीवनको लक्ष्य बुद्ध हुनु हो, ग्रर्हत् हुनु होइन - यही नै बुद्धको शिक्षा हो। तब सारिपुत्रले प्राफ् ग्रहित् भइसकेको हुनाले बुद्ध हुन नपाएकोमा दुःख व्यक्त गरे । तब बुद्धले सारिपुत पनि भविष्यमा पद्म-प्रभ नामको बुद्ध हुने भविष्यवाणी गरे। त्यस्तै सुभूति, महाकाश्यपः मीद्गल्यायन, महाकात्यायन, पूर्ण मैदायणीपुत्र, ग्रानन्द, राहुल, प्रजा--पति गौतमी र यशोधरा पनि पछि बुद्ध हुने छन् भनी भविष्यवाणी नारे।

यसरी सद्धर्म पुण्डरिक ग्रनुसार थेरवाद पनि बुद्धले प्रतिपादित -गर्नु भएको हो, तर त्यो केवल श्राकर्षणको लागि गरिएको उपाय---कीशल्य मात्रै हो । परमार्थ सत्य त बुद्धयान नै हो । यसै ग्रन्थले बुद्ध-

\*\*

लाई महान् वैद्यको रूपमा प्रस्तुत गर्वछ । बुद्धको मो रूप, जसलाई वैद्यक्य गुरु भनिन्छ, महायानी देशहरूमा श्रति लोकप्रिय छ । सद्धमं पुण्डरिकमा मञ्जुश्री, श्रवलोकितेश्वर, समन्तमद्भ आदि बोधिसत्वहरूको पनि वर्णन छ । यसरी बुद्धयानको जबर्जस्त समध्येम गरेर मानो यस ग्रन्थले महायानको विकासको ढोका खोलिदियो ।

तर महायानको महानायकको प्रवेश हुनु बाँकि नै थियो । त्यो कार्यं दोस्रो शताब्दीमा नागार्जुन (सन् ७७-१८१) नामक प्रसिद्ध श्राकार्यको ग्रागनबाट भयो। दक्षिणी भारतमा बाह्मण कुलमा जन्मेका नागार्जुनले, भनिन्छ कि, ९० दिनमा त्रिपिटक ग्रध्ययन गरे। उनी वैदिक धर्मका ठूला ज्ञाता थिए। उनी एक प्रख्यात वैद्या रनेवा चिकित्सक मात्र नभई प्रखर रसावन शास्त्री पनि थिए। महायानी बौद्ध ग्रन्थहरूले नागार्जुनलाई महायानको प्रथम ग्राचायं मात्र मानेकाः होस्रोइनन्, नागार्जुनलाई दीर्घजीबी र अत्यन्त रहस्यमय विद्वान्को रूपमा प्रस्तुत गर्छन् । वास्तवमा वज्रयानको प्राचार्य नागाजु न र यी नागार्ज्नलाई एउटै मान्नाले पनि धेरै भ्रम उत्पन्न भएको थियो। त्यसमाथि कतिपय पछिल्ला रचनाहरू पनि नागार्जुनदाट नै रचितः माभ लगाउने चलनले गर्दा ऊन रहस्य माथि रहस्य थाँपदै गयो। आधु-निक ग्रन्वेषणले भन्छ कि नागार्जुन आन्ध्र प्रदेशका शातवाहन राजा गौतमीपुत्र यज्ञश्री (सन् १६६–१९६) का समकालीन थिए । नागार्जुन-प्रायः दक्षिण भारतको श्रीपर्वतमा बस्दये । उनी प्रकाण्ड विद्वान् थिए र महान् तार्किक थिए। उनका ग्रन्बहरूको घध्ययन पछि प्राधुनिक विद्वान्हरूले नागार्जुं मलाई महान माध्ययं र रहस्य, श्रेण्ठतम ताकिक,

महिसीय दार्शिक्स, कार्षि भभी गरेकी पाइन्छ । सून्यवादकी मूल प्रका पारिता सून्या थियो, तर त्यसकाई दार्शिक्स धरातलेमा प्रतित्यित गर्वे व्यक्ति नागार्जु न नै हुन् । उनी सून्यवादका प्रवंग प्रवर्तक हुन् । मून्यवाद महायानी दर्शनको धरातल हो र यसको प्रतिपादन नीगार्जु म-बाट मएपछि महायानको तिप्रतम गतिले विकास भयो । प्रमुखतः तीन ग्रन्थहरू नागार्जु नका महितीय कृति मानिन्छन् । ती मध्ये मून्यवादको ताकिक विवेचना गरिएको माध्यिमक कारिका मून्यवादको मूल ग्रन्थ हो । पछि मून्यवादका विरोधीहरूको खण्डन गर्न विग्रह व्यावर्तनी भन्ने ग्रन्थको रचना नागार्जु नले गरे । उनको मको मन्य मुहुस्लेख हो जुनकि उनले आपनो मित्र राजा गौतमी पुत्र यज्ञश्रीलाई पत्रको रूपमा लेखेका थिए । सून्यवाद जेत्सो महनतम दर्शनका संस्थापकद्वारा नैतिक शिक्षालाई कति महस्व दिएको थियो मन्ने मुरा मित्रलाई नैतिक शिक्षा सिकार्जेद लेखेको मुहुस्लेखबाट स्पष्ट हुन्छ ।

प्रायः बाद्धनिक द शंनिकहरू नागार्जुनको शुन्यवादलाई दार्शनिक दिमागको पराकास्था मान्दछन् । नागार्जुन शून्यवाद सम्प्रदाय,
जसनाई माध्यमिक सम्प्रदाय पनि भनिन्छन्, का संस्थापक थिए ।
शून्यवादले बुद्धको मध्यम मार्गलाई लिन्छन् । शून्यवाद अनुसार बुद्धले
बताउनु भएको हेतुबाद (प्रतीत्य समुत्पाद) अनुसार जगतका सारा
विषयवस्तुहरूको आपने अस्तित्व छैनन् र तिनीहरू हेतु (कारण) बाट
मान्ने उत्पादित हुन् । त्यसैले शाश्वत र स्वतन्त सत्ता (अस्तित्व) बाट
खगत शून्य छ । कुने पनि विषय वस्तुको आपने अस्तित्व छैन, कारण
तिनको हेतुको थिनाश भएपछि तिनीहरू पनि विनाश हुन्छन् र प्रत्येक

. 200

हेतुको पिन आफ्नो हेतु छ। हामीले मान्ने विषय बस्तुहरू वास्तवमा व्यवहारको लागि अस्तित्व भएको मानेका हुन्, जबिक सत्यतः तिनी-हरूको प्रस्तित्व छैन । जगत वास्तवमा माया (भ्रम) हो । कसैको पिन कुनै गिन बेला प्रस्तित्व छैन – यही नै शून्यवाद हो । निर्वाण पिन शून्यता हो र संसार पिन शून्यता हो, तसर्थ संसार र निर्वाणमा भेद छैन । जब कसैलाई शून्यवादको सच्चा ज्ञान प्राप्त हुन्छ, अर्थात् सबै विषयहरू प्रनित्य, परिवर्तनशील र स्वतन्त्र प्रस्तित्वहीन भनी बुझ्छन्, तब निर्वाण प्राप्त हुन्छ । यही नै महानतम प्रज्ञा हो । यही नै बुद्धको मूल शिक्षा हो । 'शून्य' प्रभावको सूचक होइन । प्रभावको कल्पना सापेक्षिक छ र त्यसैले यसले भावको प्रस्तित्व जनाउँछ । जबिक शून्य प्रन्तिम सत्य हो जुन निरपेक्ष छ ।

सन् २०० तिर नागार्जुनको शिष्य आयंदेव भन्ने आचार्यको आदुर्भाव भयो। उनी सायद श्रीलङ्काबाट नागर्जुनसँग शास्त्रार्थं गर्ने आएका राजकुमार थिए, जो पिछ नागार्जुनकै शिष्य बने। उनी शून्यवादका प्रसिद्ध विद्वान्हरू मध्ये एक हुन्। भनिन्छ कि मातृचेट नामक एक ब्राह्मणलाई पराजित गर्ने नालान्दाका भिक्षुहरूले श्रीपर्वतमा बस्ने नागार्जुनलाई निम्तो गरे। नागार्जुनले भ्राप्नो ठाउँमा भ्रायंदेव-लाई पठाए। तर दुर्चटनावश बाटोमा उनले एउटा भाँखा गुमाउनु पन्यो जसको कारण उनको शास्त्रार्थं मातृचेटसँग हुन लाग्दा उनको हाँसो उडाइयो। तर जब उनले ब्राह्मणलाई पराजित गरे तब सबै उनीदेखि प्रभावित भए। उनले थुप्रै पण्डितहरूलाई शास्त्रार्थमा परा-जित गरेका थिए। फलस्वरूप एकजना पराजित पण्डितको ग्रन्धभक्त

शिष्यले जङ्गलमा ग्रायंदेवको हत्या गरिदियो । शून्यवादको तार्किक विवेचना गर्ने चतुःशतक भन्ने रचना यिनका प्रसिद्ध ग्रन्थ हो ।

त्यो ताका भारतको उत्तर पश्चिममा पश्चिमी चीनका कुषाण जातिका राजाहरूले राज्य गरिरहेका थिए । प्रथम कुषाण राजा कडफिसीज बौद्ध थिए । उनको छोरा चाहि शैव थिए । उनका नाति थिए इतिहास प्रसिद्ध सम्राट् कनिष्क (सन् ७८–१०५)। कनिष्क पहिले कुनै इरानी धर्म मान्ने गर्दथे। उनी महान् विजेता थिए। चीनको पश्चिमी भूभागदेखि लिएर भारतको सुदूर दक्षिणसम्म उनले जितेको थिए । श्राफ्नो विजय श्रभियानमा भारतको पूर्वतिर बढे र पाटलि-पुत्रलाई पनि जितिलिए। तर उनले पाटलिपुत्रलाई जितेर पनि पुनः स्योहिको राजालाई सुम्पेर ग्रापनो राजधानी पेशावर फर्के । कनिष्क अति कुशल शासक थिए। उनको राज्यमा चारैतिर समृद्धि थियो। भौतिक रूपमा सन्तुष्ट जनताहरू साहित्य, कला र दर्शनको उन्नति गर्नमा लागेका थिए । कनिष्कले पश्चिमी चीनका काशगर, खोतनहरू जितिलिंदा त्यहाँको नरसंहारदेखि वाक्क भई उनी बौद्ध भएका थिए। म्राफूबुद्धको म्रनन्य भक्त भएता पनि उनको राज्यमा जनताले आ -म्राक्नो धर्म पालन गर्न पाउँथ्यो । जब उनले पाटलिपुत्र माथि विजय गरेर फर्के तब उनले पातलिपुत्रबाट बुद्धको कमण्डल (भिक्षा पात) र त्यतिबेला प्रशोकाराम विहारमा बसिराख्ने प्रख्यात बौद्ध साहित्यकार स्रश्वघोषलाई पनि स्राफ्सार्थं पेशावर लगे।

अश्वघोष (सन् ७८-१२७) साकेतमा जन्मेका एक कट्टर ब्राह्मण विद्वान थिए । उनी सायद भिक्षु पार्श्वले शास्त्रार्थमा हराएपिछ

-

विद्य बनेका विष् । प्रश्वधोष एक महान् संगीतकार थिए र उनी गीत
गाई बुद-धर्मको प्रचार नर्थे। भनि-छ कि उनले नर्धा बाछहरू पिन
आविष्कार गरेका थिए। साथै उनी बुद्ध-धर्ममा प्रकाण्ड दार्शनिक र
साहित्यकार थिए। उनले रचना गरेका बुद्ध जीवनीको महाकाव्य
बुद्ध-चरित, बुद्धको भाइ नन्दकुमार भिक्षु हुँदाको घटनालाई अंगीत
गर्ने काव्य सौन्दरमन्द र नाटक सारिषुत्र-प्रकरण प्रसिद्ध ग्रन्थहरू हुन्।
उनी सर्वास्तिवादी (हीनयानी) थिए तर उनको प्रसिद्धतम रचना
बुद्ध-चरित संस्कृतमा थियो र त्यसमा महायान सरह नै भक्ति भाव
क्रिकन्छ।

तत्क। लिन समाजमा महायानी विचारधाराको उत्पत्ति भइ-रहेको थियो। बौद्ध सम्प्रदायहरूमा त्यसँले ठूलो मतमेद थियो। ती मतभेदहरूको समाधान गर्न सम्राट् कनियकले आफ्नो गुरु भिक्षु पार्श्वको सल्लाह प्रनुसार सर्वास्तिबादी (हीनयानी) हरूको एक महा-प्रधिवेशनको काश्मिरमा प्रायोजना गरे। सन् १०० तिर भएको सो बौद्ध संगायनामा ५०० भिक्षुहरूले भाग लिए। त्यसको सभापति थिए भिक्षु बसुमिश्न र उपसभापति थिए शिक्षु अभ्यद्योख।

काश्मिरको सो सम्मेलनमा प्रथम पटक श्रीपचारिक रूपमा निर्वाण प्राप्त गर्ने तीन तरिका छन् भनी स्वयं सर्वास्तिवादी (हीन-यानी) ले स्वीकार गरे। ती हुन् - श्रावक यान (श्राफ् अहंत् हुनु), प्रत्येक बुद्धयान (श्राफ् प्रत्येक बुद्ध हुनु)र बोधिसत्व यान (श्राफ् बोधिसत्व भई सबैको भलो गर्ने बुद्ध हुनु)। यसरी सम्राट् कर्निष्कको पालोमा बुद्ध परिनिर्वाणको छण्डै ५५० वर्ष पछि महायान र हीनयानको स्पष्ट र स्त्रीपचारिक विभावन भयो। ग्राफू बोधिसत्व भई सबैको हीत गर्ने बुद्ध बन्नु पर्दछ भन्नेहरू महायानी भए। ग्राफू अहंत हुन कोज्नेहरू हीनयानी भए। ग्राफू प्रत्येक बुद्ध (त्यस्तो बुद्धले उपदेश दिदैन, आफूमात्रै निर्वाण पुग्छ) हुन चाहनेहरूपनि त्यतिबेला थिए होला, तर इतिहासमा त्यो सम्प्रदाय विकसित हुन सकेन।

काश्मीरमा भएको सो संगायनाले धर्म प्रचारार्थ उत्तर र पश्चिममा धर्म प्रचारकहरू पठाए । मध्य एसिया, चीन, तुर्किस्तान, कोरिया, मङ्गोलिया, मंचुरिया, भियतनाम श्रादि ठाउँहरूमा बुद्ध-धर्म फैलनुमा उक्त संगायनाको विशेष श्रूमिका रहेको छ । यसरी सन्नाट् प्रशोकले शुरु गरेको धर्म प्रचारलाई कनिष्कले व्यापक बनाइदिए ।

काश्मीरको सो संगायनामा मुख्यतः सर्वास्तिवादीहरूको त्रिपि-टक्मायि भाष्य (टिका) लेख्ने कार्य भयो । विभाषा नामले प्रख्यात ती भाष्यहरू ताम्रपत्नमा लेखेर पत्थरका ठूला सन्दुकहरू भिन्न हालियो । ती सन्दुकहरू भिन्न राखी एक विशाल स्तूपको निर्माण गरियो । ती प्राचीन ताम्रपत्नहरू काश्मीरमा प्राजसम्म भेट्टिएका छैनन् । विभाषा-लाई प्रमुख ग्रन्थ मान्ने हीनयानी भिक्षुहरूलाई वैभाषिक भनियो ।

यसरी बुद्ध-धर्मंको इतिहासमा कनिष्कको पालामा ग्रति महत्वपूर्ण घटनाहरू घटेका थिए । कनिष्कलाई त्यसैले 'दोलो ग्रशोक" पिन भनिन्छ । काश्मीरको संगायना पिछ कनिष्कले काश्मीरलाई बौद्ध संघलाई दान दिएका थिए । कनिष्कले ४०० फिट ग्रग्लो कनिष्क स्तूप र त्यसको सँगै कनिष्क महाविहार पिन पेशावरमा बनाएका थिए ।

Harris He

त्यतिबेलासम्म सायक पालि भाषा मारतमा अलोकप्रिय भइ-सकेको थियो । कनिष्कको पालामा भाषाले कोल्टो फे-बो । पालिको टाउँमा संस्कृत ग्रायो । फलतः सर्वास्तिवाद र महायानका सर्व साहि-स्यहरू संस्कृतमा लेखिन थालियो ।

महायानमा भक्तिको पनि महत्व छ । फलतः सर्वप्रथम किनिष्कको पालोमा बुद्धको महाकरूणामयी, शान्त, सौम्य, र ग्रस्याकर्षक ध्यक्तित्व झल्काउने बुद्ध मूर्ति बने । ग्रीक र रोमन शैलीबाट प्रभावित सो मूर्तिलाई गान्धार शैली भनियो । हुन त बुद्धले मूर्ति पूजाको विरोध गर्नु भएका थिए, तर ग्राज संसारमा सबभन्दा बढी मूर्ति बुद्धकै छन् ।

कनिष्कको पालामा स्पष्टतः बुद्ध-धर्म महायान र हीनयानमा विभाजित भइसकेपिछ महायानको द्रूततम गतिमा विकास
भयो। यहाँ यो कुरा उल्लेखनीय छ कि महायानको बीज मानिने
प्रज्ञा पारिमता ग्रन्थ दक्षिण भारतबाट निस्केका थिए। महायानको
प्रवर्तक मानिने नागार्जुन पनि दक्षिण भारतका थिए। बस्तुतः दक्षिण
भारतमा महायानको विकास भएको थियो। प्रज्ञा पारिमताको पनि
मूर्ति बन्यो। प्रज्ञा पारिमतालाई स्त्री रूप दिइयो। दक्षिण भारतमा
द्रविड संस्कृतिको ठूलो प्रभाव थियो। द्रविडियनहरूमा मानुप्रधान
समाज हुने गर्थ्यो र फलतः स्त्रीहरूलाई उच्च स्थान दिइन्थ्यो। ग्रायंहरू पिनृ प्रधान समाजमा बस्दथे। बुद्ध-धर्मको प्रारम्भिक विकास
धार्यहरूको समाजमा भएको थियो। त्यसैले प्रारम्भिक बुद्ध-धर्ममा
स्त्रीहरूलाई विशेष महत्व दिइएको थिएन। थेरबाद धनुसार स्त्रीहरू
बुद्ध हुन सक्दैनन्। तर दक्षिण भारतमा विकसित भएकोले महायानले

स्त्रीहरूलाई उच्च स्थान दियो । प्रज्ञा पारमितालाई स्त्रीकी जनमा करपना गरेको मात्र होइन, उनलाई सबै बुद्धहरूको मामा पनि बनाई दियो । स्त्रीहरू पनि बुद्ध हुन सबने भयो । त्यस्तै गरी मानिसलाई तारि दिने देवीहरूको निर्माण भयो र तिनीहरूलाई तारा भनियो ।

बिस्तार विस्तार भारतमा महायान सुदृढ हुँदै आयो। हीनयान कमजोर हुँदै गयो। भक्ति मन परेका जनतालाई महायानले
आक्षित गर्न सक्यो। संसारका सबै प्राणीहरू मुक्त नभए सम्म आफूले
निर्वाण प्राप्त नगर्ने बोधिसत्व - अवलोकितेश्वर - भित नै लोकप्रिय
भयो। उनी बुद्धको समकक्ष पुगे। अवलोकितेश्वरका खुप्रै रूपहरू
भएको मानियो। त्यतिबेला वैदिक धमंमा विष्णु सर्वेशक्तिमान देउता
थिए। महायानले विष्णुभन्दा माथि अवलोकितेश्वर (हरिंहर वाहन
लोकेश्वर) माने। उनलाई सारा जगत र सारा ब्रह्माण्डको सृष्टि कर्ता
पनि मानियो।

महायानको विकासको क्रममा दोस्रो शताञ्चीमा के ही महत्वपूर्णं महायानी ग्रन्थहरूको रचना भयो। समाधि (ध्यान) बाट प्रकाको प्राप्ति हुन्छ भन्ने विवरण दिने समाधिराज सूत्रको रचना पनि यही समयमा भयो। बुद्धत्वसम्म पुग्न चाहिने दश भूमिहरूको वर्णम वर्णे प्रसिद्ध महायानी ग्रन्थ दशभूमिक सूत्रको रचना पनि साथद यही समयमा भयो। यस ग्रन्थको पुरा पाठ मेट्टिएको छन। बौधिकत्वको स्वरूपको वर्णन गर्दे शून्यताको प्रतिपादन गर्ने रत्नकूद सूत्रको पनि रचना भयो। यस ग्रन्थको एक ठाउँमा त बुद्धलाईभन्दा बोधिसत्वलाई पूजा गरिनु पर्छ भनेर बुद्धले भिक्षु सहाकाश्यपलाई भनेको उल्लेख छ।

षसरी बोधिसत्वलाई ग्रत्यधिक महत्व दिने महायानमा सोहि ताका वण्डक्यूह नामक ग्रन्थको रचना भयो। यस ग्रन्थ ग्रनुसार एक पल्ट बुद्धले जेनवनमा प्रनेको प्रद्भूत ऋदिहरूको प्रदर्शन गर्नुभयो। त्यहाँ समन्तभद्र, मञ्जुश्री प्रादि बोधिसत्वहरूको उपस्थिति थियो । त्यही उपस्थित सारिपुत्र, मौदल्यायन, महाकाश्यप ग्रादि मिक्षुहरूले सो ऋदी हेर्ने सकेन ! पछि समन्तभद्रले ऋदीको बारे उनीहरूलाई उपदेश दिए । मञ्जुश्रीको सहयोगले मात्र सारिपुतले सो ऋदी हेर्न पाए । यसरी सो ग्रन्थमा सारिपुत ग्रादि थेरवादी भिक्षुहरूलाई कम बुद्धि भएको र मञ्जुश्री ग्रादि बोधिसत्वहरू महान् भएको कुरा ग्रील्याएको छ। सोही ग्रन्थमा सुधन नामक युवक देश देशान्तर घुम्दै बोधिसस्व-यानको भ्रन्वेषण गर्दै गएको, उनी मायादेवी, यशोधरा भ्रादिसँग सम्बाद गर्दे मैत्रेय बुद्धकहा पुगेको, त्यहा बुद्धको विराट स्वरूपको दर्शन भएको र ग्रन्तमा मञ्जुश्रीले उनलाई दिक्षा दिएको कुरा पनि उल्लेख छ । मक्ति मार्गं चरम ग्रवस्थामा पुगेको त्यो बेला ईश्वरको थरि थरिका विराट् स्वरूपको कल्पना गरिन्थ्यो । वैदिक धर्मको गीतामा कृष्णले विश्वरूप लिएको पनि भक्ति मार्गकै देन हो। बुद्ध-धर्ममा पनि बुद्धका धुप्रै विश्व रूपको कल्पना गर्न थालियो र पछि गएर बुद्धका मी रूप महायानको अभिन्न अंग हुन गएको कुरा तल वर्णन गरिने छ ।

हीनयान पिन महायान भन्दा घेरै पछाडि चाहि परेको थिएन । सन् १८० तिर तक्षशिलामा कुमारलात (कुमारलब्ध) भन्ने प्रख्यातं हीनयानी विद्वान्को उदय भयो । पछि उनलाई कबन्ध देशमा लिग्यो जहाँ तत्कालिन राजाले उनलाई एक विहार दिए । उनी एक महान् विद्वान् र साहित्यकार थिए। उनको इल्लेख त धेरै पाइन्छ तर उनका साहित्यको निश्चित निर्धारण गर्न सिक्एको छैत । कुमारजात साधुनिक युगमा बुद्धको सबभन्दा निजक मान्न सिक्न्छ । उनी सर्वास्तिवादी (होनयानी) थिए। उनी अभिधमंलाई बुद्धको बचन मान्दैनथे। बुद्धको उपदेश (सूत्र पिटक) नै उनलाई मान्य थियो। यस्ता मान्यता हुनेहरू-साई सौतान्त्रिक भिनन्थ्यो र कुमारलातले यो सम्प्रदायलाई धेरै लोकप्रिए बनाइदियो। श्रीलङ्काका बौद्धहरू हाल पनि सौतान्त्रिक विचारधाराद्वारा प्रभावित छन् जबिक म्यानस्थर (बर्मा) का बौद्धहरू धिन्धमंमा विशेष चासो राख्दछन् । त्यसैले उनीहरू वैभाषिक ('विभाषा' अनुसार प्रशिधमं मान्ने) सँग निजक छ ।

महायानमा चाहि शून्यवादको दुन्दुभी बिजरहेको थियो। तेस्रो शताब्दीको अन्तितर मार्च यसको विरोधमा कोही उठ्न सके। आचार्य मैत्रेयनाथ (सन् २७०-३५०) ती मध्ये प्रमुख हुन्। हालंकि मैत्रेयनाथको साहित्यको स्पष्ट विवरण प्राप्त हुन सकेका छैनन् तापिन मैत्रीय बोधिसत्वबाट भाषित मानिएका कितपय उपदेशहरू मैत्रेयनाथका हुन् भन्ने कुरामा आधुनिक विद्वानहरूलाई कुनै शंका छैन। मैत्रेयनाथका कृतिहरूमध्ये महायान सुत्रालंकार प्रसिद्ध छ जसमा प्रज्ञाको महत्वबारे विवेचना छ। मैत्रेयनाथके नै योगाचार नामक प्रति प्रसिद्ध बौद्ध सम्प्रदायको स्थापना गरेका थिए। दार्शनिक जगतमा विज्ञानवादी कहलाइने यो योगाचारीहरू भन्दछन् कि शून्यवादको दर्खन आफीमा ठीक छ तर शून्यलाई अनुभूति गर्ने मन (वा चित्त वा विज्ञान) को अस्तित्वको कमसेकम स्वीकार्नु पईछ।

VALUE OF THE

मुंगर काण्ह राजाहरू पिछ सन् २७५ तिर उत्तरी भारतमा मुप्त राजाहरूको शासन शुरु भयो। करीब तीन सय वर्षेजित रहेको मुप्तकाललाई भारतको स्वर्णीम काल मानिन्छ। बुद्ध-धर्मको पनि स्यसबेला ठूलो विकास भएको थियो।

वीदो शताब्दीको शुरूमा मैतेयनाथको शिष्य असंग (सन् २००-३६०) को आगमनले विज्ञानवादलाई ठूलो टेवा मिल्यो । उनी विज्ञानवादका सबभन्दा प्रसिद्ध आचार्य हुन् । त्यसबेला गुप्त कालका चौथो पाजा समुद्रगुप्तको शासन थियो । असंग पेशावरमा जन्मेका ब्राह्मण थिए । वैदिक ज्ञानले परिपूर्ण भइसकेपछि उनले काश्मीरमा गएर विभाषाको अध्ययन गरे । पछि मैतेयनाथको शिष्य बनी विज्ञानवादका अनुयायी बने । असंगले लेखेका कृतिहरू मध्ये योगाचार भूमि शास्त्र प्रख्यात छ । आपनो गुरुको अन्य महायान सूत्रालंकारमा पनि व्याख्याहरू थपेर त्यसलाई महान् अन्य बनाउने श्रेय असंगलाई नै छ । यस अन्यको अन्तमा असंगले निर्वाण प्राप्त गर्न दश तहहरू पार गर्नु पर्दछ भन्दै दश भूमिको वर्णन गरेको छ । हीनयानले निर्वाण प्राप्त गर्न चार तहहरू (श्रोतापन्न, सकृदागामी, अनागामी, अहंत्) मानेकोमा महायानीहरू यी दश भूमिहरू (मुदिता, विमला, प्रभाकरी, प्रचिच्मती, सुदुर्जया, अभिमुक्ति, दुरंगमा, अचला, साधमती, धर्ममेध) मान्न थाले ।

धसंगका दुई भाइहरू थिए – बसुवन्धु र विरिञ्चवत्स । **बसुवन्धु** ठूला विद्वान् थिए । उनी सर्वास्तिवादी (हीनयानी) थिए । उनले काश्मीरमा गई वर्षौसम्म भेष वदलेर ब्राचार्य संघन्नद्व (सन् २८०-३६०) सँग सर्वास्तिवादी दर्शनको ब्रष्टययन गरे । संघभद्रले सर्वास्तिवादका दुई महान् प्रत्यहरूको रचना गरेका थिए। बसुबन्धुले हीनयानका थुप्रै अन्यहरूको रचना गरे जसमध्ये अधिवामंकोच प्रसिद्धतम हो। यही अन्यको कारण चीन र जापानमा बुद्ध धर्म सुद्द भएको मानिन्छ। चरमाचं सप्पति नामक उनको रचना देखी मुग्ध भई तत्कालिन राजा स्क्रम्यपुष्तले उनलाई तीन लाख सस्पर्धी दान दिएका थिए र सो धनबाट बसुबन्धुले स्योध्यामा बौद्ध विहारहरू बनाएका थिए। बसुबन्धु ठूला सांकिक थिए र वाद विवादमा निपुण थिए। उनलाई ''दोस्रो बुद्ध''को संज्ञा समेत दिइएको छ। वृद्धकालमा उनी दाइ ध्रसंगको प्रभावले विज्ञानबादी (महायानी) भए। तब उनलाई पहिले आफू हीनयानी छेदा महायानको विरोध गरेको सम्छेर पश्चाताप गर्ने थाले। पश्चाताप स्वरूप उनले विज्ञानवादका ग्रन्थहरू लेखन थाले जसमा विज्ञानवादको सर्वश्रेष्ठ दार्शनिक व्याख्या गर्ने ग्रन्थ विक्रान्सान्नतासिद्धि पनि एक हो। बसुबन्धुको मृत्यु ८० वर्षको ग्रागुमा अयोध्यामा भयो।

बसुबन्धुका शिष्य प्राचार्य स्थिरमितिले पनि विज्ञानवादका थुप्रै -ग्रन्थहरू लेखे ।

मैत्रेयनाथ, घसंग र बसुबन्धुको कारण यसरी महायानका एक नयां शाखा निस्क्यो जसलाई घ्रसंगले योगाचार भने, बसुबन्धुले विज्ञानवाद भने। योगाचार यस कारण भनियो किनिक यिनीहरू समाधि (योग) द्वारा सत्यको ज्ञान प्राप्त हुनेमा विश्वास गर्दथे। योगाचार सम्प्रदायलाई हिन्दूहरूको सांख्य दर्शनले प्रभावित पारेको वियो। दार्शनिक दृष्टिकोणले यसलाई विज्ञानवाद भनियो किनिक विज्ञान (मन वा चित्त) लाई प्रमुख मान्थे। यो सम्प्रदाय

वास्तवमा नागार्जुनको शून्यवादको विरुद्ध स्थापित भएको थियो। शून्यवादले सारा जगतलाई शून्य माने भने विज्ञानवादले कमसेकम उक्त शून्यताको बोध गर्ने मन (विज्ञान) को सत्तालाई मान्तु पर्दछ भन्ते तर्क निकाले। प्रथात् मन बाहेक प्ररू सबै शृत्य छन्। मनले नै यो जगतको श्रुष्टि भएको हो। मन नै प्रमुख हो। विज्ञानवादको यो सिद्धान्त हिन्दूहरूको अद्धैतवादसँग धेरै मिल्छ। श्रद्धैतवादले पनि ब्रह्म (ग्रात्मा) नै सत्य हो अरू सबै मिथ्या हो भन्छन्। त्यसैले अर्द्धतवादको प्रसिद्ध आचार्य शङ्कराचार्यलाई उनका विरोधी हिन्दूहरूले ''प्रछन्न बौद्ध' (लुकेको बौद्ध) भन्ने गर्दछन्। तर ग्रद्धैतवाद र विज्ञानवादमा एक महत्त्वपूर्ण फरक छ। मद्वैतवादको ब्रह्म (म्रात्मा) नित्य, म्रजर, भ्रमर हो, जबिक विज्ञानवाद अनात्मावादी हो। विज्ञानवाद अनुसार विज्ञान (मन) परिवर्तनशील र क्षणीक हो । यसरी क्षणीक चित्तलाई मान्ने विज्ञानवादीहरूले पहिलेका कर्म र चित्तहरू बसिराख्ने ठाउँ भनी आसय विज्ञानको धारणा निकाले । आलय विज्ञानलाई आधुनिक प्रधेचेतन मनसँग तुलना गर्न सिकन्छ । बुद्धको प्रारम्भिक शिक्षामा पनि मन नै प्रमुख हो भन्ने शिक्षा भेटिन्छन्।

चौथो शताब्दीतिर लंकावतार सूत्र नामको ग्रति प्रसिद्ध महायानो ग्रन्थको रचना भयो। यस ग्रन्थले विज्ञानवादको उपदेश दिन्छ। यसमा लंकाको राजा रावणलाई बुद्धले उपदेश दिनु भएको छ। रावणलाई विद्वान् दार्शनिकको रूपमा प्रस्तुत गरिएको छ। यस ग्रन्थमा बौद्धहरूले मासु खानु हुँदैन भनी प्रतिपादन गरिएको हो। त्यसैले जहाँ एकातिरथेरवादीहरू ग्राफूलाई न मारेको भनी ग्राफूले नदेखेको, नसुनेको,

थाहा नपाएको सासु द्धानु हुःछ भन्छन् भने महायानीहरू मासु परमकै खाँदैनन् । पछि तन्त्रयानी, बज्जयानी भादिले मासु खान थाले । लकावतार सूत्रको मन्तिम अध्यायमा बुद्ध परिनिर्वाण पछि राम, ब्यास, कौरव, पाण्डव चन्द्रगुप्त म्रादिहरूले आगमन हुन्छ भनिएको छ ।

लंकावतार सूत्रले रावणलाई बौद्ध विद्वान् मानेको छ। सम्भवतः
रामायणको रावण बौद्ध थिए र सो ग्रन्थमा विणत युद्ध वैदिक धर्म र
बुद्ध-धर्मको प्रतिस्पर्धा स्वरूप उत्पन्न भएको थियो। रावण भारतको
दक्षिणमा बस्ने श्रनायं जातिका राक्षस हुन्। स्मरणीय छ कि महायानको विकासमा दक्षिण भारतका द्रविडियन (श्रनायं) हरूको ठूलो हातः
थियो। स्पष्ट छ कि रावण बुद्ध भन्दा पिछका थिए। उल्लेखनीय छ कि
रामायणको एक प्राचीन रूप दश्ररथ जातकको नाउँमा बौद्ध साहित्यमा
पनि पाइन्छ, र त्यसमा रावणको उल्लेख छैन।

हिन्दू र जैन साहित्यहरूले बुद्ध-धर्मलाई चार सम्प्रदायहरूमा
विभाजित गरेको पाइन्छ । ती हुन्- वैभाषिक, सौन्नान्तिक, माध्यमिक
र योगाचार । यी चारै सम्प्रदायहरू स्यतिबेलासम्म स्थापित भइसकेका
थिए । पहिलो दुई होनयानी हुन् र पिछल्लो दुई महायानी हुन् ।
वैभाषिकहरू काश्मीर संगायनामा रचित "विभाषा" लाई मान्ने
सर्वास्तिवादीहरू हुन् । यिनीहरू प्रभिधर्मलाई प्रमुख मान्छन् । मन र
पदार्थ दुवैलाई सत्य मान्छन् । सौन्नान्तिकहरू सूत्र पिटकलाई महत्त्व
दिन्छन् । यिनीहरू प्रभिध्नमंलाई बुद्ध वचन नमान्ने सर्वास्तिवादीहरू
हुन् । यिनीहरू पदार्थको सत्तालाई मान्छन्, तर पदार्थ प्रत्यक्ष छैन
भन्छन् । माध्यमिकहरू गून्यवादी हुन् । यिनीहरू मन र पदार्थ दुवैलाई

असरय मान्छन् । योगाचार सम्प्रदाय विश्वानवादी हुन् । विनीहरू पदार्चलाई प्रसत्य, मन मात्रे सत्य भनी मान्छन् । प्रबीद साहित्यहरूले यसरी विभाजन गरेको चार बौद सम्प्रदायहरू हेर्दा मूल थेरबादी त्यति जेलासम्म भारतमा कमजोर भइसकेको स्पष्ट हुन्छ ।

महायानले बुद्धको धर्मकाय र निर्माण कायलाई मानेको कुरा पहिले नै छलफल गरिसकेको छुँ। विज्ञानवादको उदय पछि बुद्धका तीन गरीर (त्रिकाय) भएको मानियो । धर्मकाय र निर्माण काय बाहेक बुद्धको संभोग कायको पनि कल्पना गरियो । निर्माण काय बुद्ध-को मानवी शरीर हो। सिद्धार्य, शाक्यमुनि बुद्धको निर्माण काय हो। भिन्ना भिन्न बुद्धको भिन्ना भिन्न निर्माण काय हुन्छन् । संभोग काय बुद्धको सूक्ष्म शरीर हो। यो शरीर बुद्धले बेला बखतमा प्रदर्शन गर्ने गर्दछन्। महायानवारे बुद्धले दोस्रो धर्मचक प्रवर्तन गरेको बेला यही शरीर प्रदर्शन गर्नु भएको थियो। यो शरीरमा बुद्धको शरीरबाट धनगिन्ति रम्मी श्रागोको ज्वाला आदि निस्कन्छन्। विभिन्न बुदको संभोग काय भिन्ना भिन्न हुन्छन् । संभोग काय गीतामा कुष्णले विश्व रूप देखाए सरह हो । तत्कालिन समाजमा वस्तुत: देउताहरूको संमोग काय (विश्व रूप) को ग्रवधारणा ग्रति प्रचलित थियो । मूल थेरवादमा पनि बुद्धको यस्तो शरीरको माभास मिल्दछ। पालि साहित्य मनुसार बुद्धले श्रावस्तिमा ऋद्धी प्रदर्शन गर्दा यस्तै शरीरको प्रदर्शन गर्नु भएको थियो । धर्म काय बुद्धको धर्मको शरीरिकरण हो । सबै बुद्धको धर्म काय एउटै हुन्छ।

महायान र हीनयानबारे विस्तृत भेदको बारे छलफल गर्नु यो

-उपयुक्त समय हो। यी दुई सम्प्रदायहरू निम्न क्रु<u>रामा भिन्न क्र</u>न्-१) महायानले बुद्धयान वा बोधिसत्वयानको माली महत्त्व स्वीकार्दछ, व्यसको मुख्य उद्देश्य बुद्ध हुनु हो, यसको आदर्श व्यक्ति बोलिसस्य हो; हीनयानले बुद्धयान, प्रत्येक बुद्धयान र श्राबकयान तीन वटा मार्गलाई मान्यता दिन्छ, यसको मुख्य उद्देश्य निर्वाण प्राप्त गर्नु हो, यसको ्यादर्श व्यक्ति अहंत् हो। २) महायानले चुक्तिलाई जोड दिन्छ, हीनयानले ज्ञान (प्रज्ञा) मा जोड दिन्छ। ३) महायानले बुद्धलाई देउता सरह मान्दछ र बुद्धको त्रिकाय भएको विश्वास गर्दछ, हीनयानले ·बुद्धलाई मानिस मान्दछ र बुद्धको निर्माण काय मालै मान्दछ । ४) महायानीहरू निर्वाण प्राप्त गर्न दश भूमि भएको विश्वास गर्दछ, हीन्यानीहरू यस्ता चार अवस्था मार्त्र भएको मान्छन् । ५) महायानले बाहिरी संसारलाई मिथ्या मान्छन्, र दर्शन शास्त्रतिर बढी जोड 'दिन्छन्; हीनयानले संसारलाई पनि सस्य मान्छन्, र व्यवहारलाई बढी जोड दिन्छन्; ६) महायानको निर्वाण प्रवस्था सुखमय छ, हीनयानी-हरू निर्वाणको अवस्थालाई दुःखर सुख दुवैको ग्रभावको ग्रवस्था मान्दछन् ।

चौथो शताब्दीको अन्तितिर महायानको ग्रन्थ सुवर्ण प्रश्नास न्यूजको रचना भयो । यसमा महायानको सिद्धान्तलाई सरल भाषामा व्याख्या गरिएको छ । जापानको बुद्ध-धर्मलाई यस ग्रन्थले धेरै प्रभावित पारेको छ ।

भारतको मगधमा चन्द्रगुप्त (द्वितीय) विकमादित्यको शासन
-छँदा चीनको सम्राट् फू-चिएनले पश्चिमी चीनको खोतन राज्यमा

धाकमण गरे। त्यति बेला खोतनको कुचा शहरमा कुमारजीव (३४४-४१३) नामक बौद्ध विद्वान् बस्दथे जसको ख्याति चारैतिर फैलिएको थियो । कुमारजीवको पिता भारतका थिए, ग्रामा चाहि कुचा कै थिइन् । आमा **जीवा**ले पछि बुद्ध-धर्म स्वीकारेर भिक्षुणी बनेकी थिइन् र छोरो कुमारजीवलाई बंद्ध दर्शन ग्रध्ययन गराउन काश्मीर लगेकी थिइन् । काश्मीरमा भिक्षु बन्धुदत्तसँग बौद्ध दर्शन सिकेर उनी कुचा फर्केका थिए। उनी यति प्रख्यात भयो कि चीनको राजाले कुमारजीव-लाई चीन पठाउन कुचाको राजालाई अनुरोध गरे। सो कुरा ग्रस्वीकृत भएपछि कुचामा नै हमला गरी चीन सम्राट्ले कुमारजीवलाई सन् ४०९ मा श्राफूसँगै चीन लगे र ठूली सम्मानका साथ राखे। कुमार-जीवको नेतृत्वमा ८०० विद्वान्हरूको श्रनुवाक्क दलको गठन गरे। कुमारजीवले संस्कृतका थुप्रै मूज ग्रन्थहरूलाई चीनी भाषामा ब्रनुवाद गरेर चीनमा बुद्ध-धर्मको ठूलो प्रचार गरे। चीनका सम्राट्ले उनको मनुवाद कार्यमा ठूलो सहयोग गरे। कुमारजीवले थूप्रै ग्रन्य बौद्ध विद्वान्हरू पनि चीनमा डाकी अनुवाद कार्य गर्न लगाए । यही ताकामा चीनको भिक्षु सुण्डोले सन् ३७२ मा सर्व प्रथम कोरियामा बुद्ध-धर्मको प्रचार गरे।

त्यतिवेला गुणवर्मन् नामको बौद्ध विद्वान् काश्मीरबाट धर्म प्रचारार्थं श्रीलङ्का गए र त्यहाँबाट जावा (इन्डोनेसिया) पुगे। जावामा उनले बुद्ध-धर्मको खुब प्रचार गरे। जावाको राजा बौद्ध बने। त्यति नै बेला जावामा बाहिरी आक्रमण भयो। तर सो आक्रमणलाई गुणवर्मन्को सहयोग लिई राजाले विफल तुल्याइदिए। भिक्षु गुणवर्मन् को कीति चीनमा पनि पुग्यो । चीन सम्राट्ले गुणवर्मन्लाई चीनमा हाके । सन् ४२१ तिर गुणवर्मन् चीन गए र त्यहाँ कुमारजीवलाई मृत्याद कार्यमा महत गरे । त्यस्तै त्यही ताकातिर भारतीय भिक्षु गुणमद्भ पनि चीन गएर धर्म प्रचार गर्न गए । त्यस्तै पुण्यत्रात, बुढ्यश, संघदेव गौतम, धर्मयश, आदि मगधका विद्वान् भिक्षुहरू चीनमा गई मृत्याद कार्य गरी बुद्ध-धर्म प्रचार गरे ।

भारतिय दर्शनको एक महान् विद्वानको उदय यही बेला भयो।

मध्यकालीन न्याय शास्त्र (तर्क शास्त्र) को जन्मदाता विग्नागको
जन्म (३४४-४२५) म्रान्ध्र प्रदेशको काँबीमा एक ब्राह्मण परिवारमा
भयो। वेदमा पारंगत भइसकेपछि उनी वात्सिपुतीय (वृजिपुत्रक)
नामक हीनयानी सम्प्रदायमा दिक्षित भए। निक्षु नागदत उनका गुरु
थिए। पछि दिग्नागले महायानको विज्ञानवाद स्वीकार गरे र उनी
म्राचार्य बसुबन्धुका शिष्य भए। उनले विज्ञानवाद लाई तर्कको दुष्टिकोणले सही ठहन्याउँदै थुप्रै ग्रन्थहरू लेखे जसमा प्रमाण समुख्यय
प्रस्थाततम हो। दिग्नाग बौद्ध तर्क शास्त्रका संस्थापक हुन्। उनी
ठाउँ-ठाउँमा घुनी शास्त्रार्थं गर्दै हिंडदथे। शास्त्रार्थमा न्याय शास्त्रको
ठूनो हात हुन्थ्यो। फलतः ब्राह्मणहरूले पनि पछि उनको न्याय शास्त्रका
म्रपनाएर लिए। संस्कृतको प्रसिद्ध कवि कालिदास दिग्नागका
समकालीन हुन्।

कुमारजीव चीन पुगेको समयतिर चीनको फाहियान (२७०-४४८) नामक भिक्षुले तत्कालिन चीनमा बुद्ध-धर्म प्रस्तब्यस्त भइरहेको महसुस गरी भारतम गई भिशु विनयको मौलिक ग्रन्थको खोज गर्ने उद्देश्यले

भाषतो यात्रा शुरु गरे। पश्चिमी चीनको खोतनमा उनी पुगे। खोतन राज्य त्यतिबेला महायानी थियो । त्यहांबाट उनी काशगर पुगे जहाँ जनले **बुद्धको पिक-दानको दर्शन गरे । त्यहाँबाट** जनी पेशावर पुगे जहाँ कनिष्कले बनाएका विशाल स्तूपको उनले दर्शन गर्ने पाए । स्यहाँबाट उनी **नगरहार** गए जहाँ कि **बुद्ध**को टाउकोको हड्डी राखी स्तूप<sup>ः</sup> बनाइएको थियो , त्यहाँबाट उनी अफगानस्तान पुगे जहाँ महायान र हीनयानका तीन हजार भिक्षु थिए। तदनन्तर पंजाब हुँदै मथुरा पुगे जहाँ बुद्ध-धर्म उन्नत<sup>ं</sup> भवस्थामा थियो । त्यसपछि उत्तर भारतमा गए जहाँ जनताहरू पञ्चशीलको पालन गर्दथे । ग्राभ्नो याता विवरणमा फाहियानले तत्कालिन भारतको र बुद्ध-धर्मको उन्नत अवस्थाको विस्तृत ब्याख्या गरे<mark>को छ</mark> । फाहि<mark>यान</mark>ले तीन वर्ष भारतीय भाषा सिक्नमा बिताए । भारतमा छ वर्ष रही उनले ठाउँ-ठाउँ घुमी ग्रन्थहरू सङ्कलन गर्दे श्रीसङ्का गए जहाँ उनले २ वर्ष बिताए। त्यसपछि एक व्यापारीको जहाजमा बसेर चीन फर्के । बाटोमा १३ दिन सम्मको भयङ्कर मौबीमा जहाज फँस्यो र फाहियानलाई उनले अथक मेहनतः गरी ल्याएका ग्रन्थ र मूर्तिहरू समुद्रमा फाली देला भनेर पीर लाग्यो । उनले त्यतिबेला आफूनाई रक्षा गर्न अवलोकितेश्वरको प्रार्थना गरेका थिए । जहाजमा परेको प्वाल भेट्टिएकोले उनलाई कसैले केही गरेन । ६० दिनको याता पछि जावामा पुग्यो । जावामा त्यतिबेला बुद्ध-धर्म कमजोर थियो र ब्राह्मण धर्मको बोलबाला थियो। सायद भिक्षु गुणवर्मन् त्यतिबेलासम्म जावा पुगेको थिएन । ५ महिना जावामा बिताई मन्तमा उनी चीनमा फर्के । यसरी शुद्ध धर्मको खोजीमा

करिब ३० देशहरूको भ्रमण गरी बुद्ध-धर्मका ग्रन्थ र मूर्तिहरू चीनमाः लग्ने फाहियानको यात्रा समाप्त भयो ।

फाहियानको भारत भ्रमणको बेला मगधको नरेश सन्द्रगुप्त विक्रमाहिस्य (द्वितीय) थिए। उनको मृत्युपछि सन् ४१३ मा उनका छोरा कुमार गुप्त महेन्द्राहिस्य राजा भए। यिनले नालन्दामा विश्व प्रसिद्ध नालन्दा विश्व विद्यालयको स्थापना गरेर बुद्ध-धर्मको विकासमा महान् योगदान दिए। बुद्ध-धर्मको प्रचार प्रसारमा नालन्दा विश्व-विद्यालयको केन्द्रिय भूमिका रहेको छ। त्यहाँ हजारौँ शिक्षक र हजारौँ विद्यालयको केन्द्रिय भूमिका रहेको छ। त्यहाँ हजारौँ शिक्षक र हजारौँ विद्यालयको केन्द्रिय भूमिका रहेको छ। त्यहाँ विहारहरू थप्दै गए। त्यहाँ विश्वाल छात्रावास पनि थियो। नियम कानून कठोर थियो र सबै अनुशासनमा बस्दथे। प्रमुखतः महायानको शिक्षा दिने भएता पनि त्यहाँ बुद्ध-धर्मका सबै सम्प्रदायहरू लगायत वेद, दर्शव, व्याकरण, भाषा, चिकित्साशास्त्र, धादिका पनि पठन-पाठन हुन्थ्यो। चीन, तिब्बत, जापान, कोरिया, लगायत विभिन्न राष्ट्रका विद्यार्थोहरू त्यहाँ पद्न आउँथे। श्रयौँ गाउँहरूको प्राम्दानीबाट सो विश्वविद्यालय चल्दक्यो। ग्रन्थहरूको विशाल पुस्तकालय पनि त्यहाँ थियो।

दिग्नागको कारण विज्ञानवादमा तर्क शास्त्र घुसेपिछ शून्य-वादमा पनि तर्क शास्त्रले प्रभावित पानं थाल्यो। फलस्वरूप भिक्षु बुद्धपानित (सन् ४५० तिर) नामक शून्यवादको विद्वानले प्रतिपादन गरे कि अरूसँग शास्त्रार्थं गर्दा विपक्षीसँग यस्तो प्रश्न सोध्नु पदंछ जसको उत्तर दिदा विपक्षी ग्राफ फँसोस्। यसरी वादविवाद गर्ने शून्यवादीहरूलाई प्रासंगिक सम्प्रदाय भनियो। बुद्धपालित यस

. A. 124 ...

सम्प्रदायका संस्थापक हुन्।

त्यही कालमा थरवाद (हीनयान) का महानतम प्राचायंको पिन प्रादुर्भाव भयो। बुद्धगया निककैको कुनै गाउँमा ब्राह्मणकुलमा पाँची शताब्दीको गुरूवात तिर बुद्धचोषको जन्म भयो। कुशाग्र बुद्धिका बुद्धघोषले छिटै नै ब्राह्मण ग्रन्थहरूमा निपुणता प्राप्त गरे। विद्याको घमण्डले चूर भई उनी ठाउँ ठाउँ घुमी शास्त्रायं गर्थे। एकपल्ट मगधको एक विहारमा उनले पातंजिलको योगसूत्रवारे यस्तो प्रवचन दिए कि सब भिक्षहरू छक्क परे। त्यही एक विद्वान् वृद्ध भिक्षु रेवतको उपस्थिति थियो। रेवतले, जो स्वयं बुद्ध-धर्म र ब्राह्मण-धर्मका महान् ज्ञाता थिए, विचार गरे कि ती ब्राह्मण युवक भिक्षु बनेमा बुद्ध-धर्मको ठूलो कल्याण हुनेछ। वृद्ध भिक्षुले जानाजानी दर्शनको कुरा निकाले र बुद्धघोष वाद विवादमा फँसे। बुद्धघोषको सारा घमण्ड चूर भयो। उनी रेवतको शिष्य भिक्षु बने।

त्यतिबेला भारतमा पालि भाषा र थेरवाद दुवेको हालत राम्नो 'थिएन । महायान बलियो हुँदै थियो । हीनयान तर्फ सर्वास्तिवादमात्र बिलियो थियो । तिनीहरू सबैले संस्कृत भाषाको प्रयोग गर्थे ।

त्यही बेला बुद्धदस नामको थेरवादी भिक्षुले भारतमा थेरवादलाई पुनः सुदृढ पार्ने विचार गरेर श्रीलङ्का पुगे। बुद्धको मूल
विचारधारालाई जोगाइरालेको थेरवाद श्रीलङ्कामा ध्रति प्रचलित
थियो। भारतको उरईपुरमा जन्मेका बुद्धदत्तले श्रीलङ्कामा बसी
थेरवादको घ्रध्ययन गरी भारत फर्केर विभिन्न ग्रन्थहरूको रचना गरे।
ती मध्ये प्रभिधमंको व्याख्या लेखिएको अधिधम्मावतार प्रसिद्ध छ।

यता भारतमा भिक्षु बुद्धघोषले अदुसालिनी नामको प्रयंकथा (व्याख्या, टिका) लेखे। अनि उनका गुरु रेवतले उनलाई तिपिटकका सम्पूर्ण अर्थकथाहरू श्रीलङ्कामा विद्यमान् रहेको र ती अर्थकथाहरू श्रीलङ्का गई पालि (मागधी) भाषामा अनुवाद गरेर आउन भने। गुरुको पाजा अनुसार भिक्षु बुद्धघोष श्रीलङ्का जाँदा बाटोमा डुङ्गामा श्रीलङ्काबाट फर्कीरहेका भिक्षु बुद्धदत्तलाई भेटे।

बुद्धघोष श्रीलङ्का पुगेको बेला त्यहाँ महानामले राज्य चलाइ-रहेको थियो । बुद्धघोषले सम्राट् प्रशोकको पुत्र महेन्द्र भिक्षुले स्थापना गरेर गएको अनुराधपुरको महाविहारमा बसी सिंहली भाषा सिके। उनले त्यहाँका भिक्षुहरूलाई ग्राफ् श्रीलङ्का आएको उद्देश्य बताए पछि भिक्षुहरूले उनलाई परिक्षणको लागि दुई पालि गाथाहरू दिई तिनको व्याख्या गर्नेको लागि भने । बुद्धघोषले तिनको व्याख्या गर्दे सम्पूर्ण तिपिटकको निचोड हुने गरी विशुद्धि मार्ग नामक ग्रन्थको रचना गरे। शील, समाधि र प्रज्ञा नै बुद्ध शिक्षाको निचोडको रूपमा प्रतिपा-दन गर्ने महान् ग्रन्थ विशुद्धि मार्ग थेरवादीहरूको लागि तिपिटक सरह न पवित्र ग्रन्थ हो। भनिन्छ कि त्यो ग्रन्थ देखेर श्रीलङ्काका निक्षुहरूले बुद्धवोषलाई मैत्रेय बुद्ध भनी माने ! तब बुद्धघोष ग्रगाडि श्रीलङ्काका सबै ग्रन्थहरू राखियो । फलस्वरूप बुद्धघोषले सम्पूर्ण तिपिटक र तिनका ब्याख्या गरिएको अर्थकथाहरूलाई सिहली भाषाबाट पालिमा मनुवाद गरेर भारत ल्याए। यही अति विशाल पालि साहित्य नै वर्तमान थेरवादको ग्राधार हो। बुद्ध-धर्मको इतिहासमा यो भिक्षु बुद्धघोषको स्रविस्मरणीय देन हो । उक्त महान भिक्षुको निधन

कम्बोडियामा भयो वहाँ उनी धर्म प्रचारार्थ गएका थिए । त्यतिबेलाः भिक्षुहरूमा धर्म प्रचार गर्ने ठूलो जोश थियो । बताइन्छ कि हुइसेन भन्ने भिक्षु धर्म प्रचार गर्ने सन् ४८५ तिर मेक्सिकोसम्म पुगेका थिए !

महायानको चरण कालमा पाँची शताब्दीको ग्रन्ततिर मन्त्र--यानको उदय भयो । मन्त्र ती शाब्दिक उच्चारणहरू हुन् जुनबाट कुने कार्यको सिद्धि हुन्छ। मन्त्रको ग्रवधारणा पुरानो हो। प्रामाणिक मानिने थेरवादको पालि विपिटकमा पनि यसको उल्लेख छ। थेरवादले पनि परित्नाणको पाठ गरेमा दुविष्न हृद्ने कुरा भनेको छ । वास्तवमा यही नै घारणाले विकसित भएर महायानमा मन्त्रयानको उदय भयो । मन्त्रयान ग्रनुसार जगतमा इन्द्रियले भ्याउने पदार्थहरूभन्दा बाहेक प्रदृश्य शक्तिहरू पनि छन् । ती शक्तिहरूलाई विशेष शब्दको उच्चारणले वशमा लिन सिकन्छ । ती शब्द उच्चारण नै मन्त्र हुन् । शुरुमा यी मन्त्रहरूको उच्चारण कुनै ग्रदृश्य शक्तिलाई वशमा पारी ग्रकी विद्वंशकारी ब्रदृश्य शक्तिको दमन गर्न प्रयोग गरिन्थ्यो । त्यसैले भूत, प्रेत र विघ्न बाधा हटाउन मन्त्रको प्रयोग गर्ने प्रथा चल्यो । सासाना सूत्रहरू पनि धारणीको नाममा मन्त्रक्षे प्रयोग गर्ने थालियो । जब मन्त्रलाई मान्यता दिनेहरूको संख्यामा वृद्धि भयो तब मन्त्रलाई अन्य महत्वपूर्ण कुराहरूको साधन पनि मानियो। पश्चि गएर मन्त्रद्वारा सबै कुरा सिद्ध गर्ने सिकने विश्वास गरियो । स्वयं बुद्धस्व पनि मन्त्रद्वारा नै प्राप्त गर्न सिकने भनियो। मन्त्रको व्यवस्थित रूप निस्कियो। मन्त्रको नियमहरू निस्कियो। पुरुष शक्तिलाई वशमा पाने मन्त्रहरू 'हुँ'

वा ''फट्'' मा अन्त्य हुने, स्त्री शक्तिको मन्त्र ''स्वाहा'' मा अन्त्य हुने तृ रा अनियो । सर्वसाधारण जनता मन्त्रहाट कमशः प्रभावित हुँदै गए किनिक यसमा जीवनको लक्ष्य प्राप्त गर्ने सजिलो बाटो भनी मन्त्रलाई अगाडि ल्याइ-एको थियो । मन्त्रयानका आचार्यहरूले जनतामा विश्वास पैदा गर्ने कितिय मन्त्रहरू बुद्ध र बोधिसत्वले नै प्रदान गरिएको भनियो । मन्त्रयानको कममा महावरोचन सूत्र नामको ग्रन्थको रचना भयो जसमा मन्त्रको महत्व र तिनको भूमिकाबारे विस्तृत छलफल गरिएको छ । मन्त्रको महिमाको वर्णन गर्दे सद्धमं पुण्डरिक, लंकावतार सूत आदिमा अध्यायहरू थियो ।

जब मन्त्रयान जनतामा लोकप्रिय हुन थाल्यो तब मन्त्रयानका धावार्यहरूले बुद्धत्व प्राप्त गर्ने दुईटा मार्ग भएको सिद्धान्त निकाले। ती हुन्— पारिमता नय र मन्त्र नय। मन्त्रयान भन्दा पहिलेका बौद्ध सम्प्रदायहरूले देखाउने गरेको बुद्धत्व प्राप्त गर्ने मार्ग पारिमता नय हो। बुद्धत्व प्राप्त गर्ने विभिन्न पारिमताहरूको पूर्णता हासिल गर्ने पर्छ भन्ने त्यतिबेलासम्मको सिद्धान्तलाई पारिमता नय भनियो। मन्द्र- द्धारा पनि बुद्धत्व हासिल गर्ने सिकन्छ र यो मन्त्र नय हो भनी मन्त्रयानीहरूले भन्न थाले।

मन्त्रयानको स्वतन्त्र अस्तित्व धेरै समयसम्म रहन पाएन। आफ्नो उत्पत्ति र विकासको एक शताब्दी भित्रै मन्त्रयान किंचुलि फेरेर तन्त्रयानको रूपमा परिवर्तन भयो । तन्त्रयान मन्त्रयानकी विकसित रूप हो। शब्द उच्चारण (मन्त्र) बाहेक हावभाव (सुद्वा)

बाट पिन प्रदूष्ट्य शक्तिहरूलाई स्नापनो वशमा मन सिकन्छ भन्ने यिनी-हरूको सिद्धान्त हो। बुद्धले भन्नु भएको कि कुनै पिन कुस सिद्ध गर्न काय (शरीर), वचन र मनले गर्नु पर्दछ भन्ने उपदेशको बाह्यारमा मन्त्रलाई वचन, ध्यान वा समाधिलाई मन र मुद्रालाई शरीरबाट ब्यक्त गरिने कियाको रूपमा तन्त्रयानले मान्छन्।

सन् ५०० तिर गृह्य समाज तन्त्र नामक स्रति प्रसिद्ध प्रन्यको रचना ग्रुष्ट भयो । तथागत गृह्यक पनि भनिने यो प्रन्थलाई तन्त्रयानका जनक ही मान्त सिकन्छ । मूलतः यसमा योगसिद्धिका ५ भूमिहरूको वर्णन गरिएको छ र ती भूमिहरू प्राप्त गर्ने साधन स्वरूप मन्त्र, मण्डल, यन्त्र, पूजा विधि प्रादिको वर्णन गरिएको छ ।

तन्तको कुरा धकस्मात प्रारम्भ भएको मान्तु ठूलो भूल हुनेछ। यसको इतिहास प्रति प्राचीन छ। विश्वका सबै सम्यताका मानिसहरू प्राचीन कालदेखि नै कुनै न कुनै रूपमा तन्त्रवाकाई मान्यता दिन्थे। भिक्यवाणी, जादू, इन्द्रजाल, धलौकिक प्रजाहरू पहिलेदेखि नै प्रचलित हुन्। प्राचीन कालदेखि नै अदृष्य शक्तिहरूलाई धापनो वश्यमा पारी आपनो इच्छा सनुसार काम गराइन सिनन्छ भनी विश्वास गर्नेहरू थिए। उनीहरू साधारण समाजले असम्य मानिएका कतिपय प्रनुष्ठानहरू गर्दथे। उनीहरू यी कुरा गोप्य तवरमा गर्दथे किनकि उनीहरूको किमाकलाप समाजलाई मान्ध थिएन। त्यसेले उनीहरूको प्रस्तित्व प्रत्यक्ष रूपमा बाहिर प्रकट म्हको थिएन। उनीहरू ग्रापनो विद्या आपना भरपदों शिष्यलाई बाहेक अरूको काम्यु प्रकट गर्देवे। यसरी सुवृद्ध प्रवस्थामा उहेको तान्तिक प्रनुष्ठानहरू

छैठों सातों सताब्दीमा मार्र अचामक प्रकटमा माए र खुंब विकास सर्वे थाले ।

त्यो समय सामाजिक जिज्ञासाले कोल्टो चेरेको समय शियो । बुद्धको कालमा ज्ञानको खोजीमा जिज्ञासा राख्ने समाजले त्यसपिक भक्ति मार्गतिर बढी जिज्ञासा राखेकी वियो। सो पंछि सामाजिक . जिज्ञासा चमत्कार, जादू, मन्त्रतिर ढल्क्योर फलतः तन्त्रयानको विकास भयो । सो तन्त्रयानले धार्मिक सम्प्रदायहरूलाई यति प्रभावितः पारे कि प्रायः सबै धर्महरू यसबाट प्रकावित अग् । बुद्ध-धर्म, वैदिक धर्मर जैन धर्म सबैमा तन्त्र पाइन्छन्। ती मध्ये जैन तन्त्रं र बैब्ज्व तन्त्र त्यति विकसित हुन सकेन । वैदिक (हिन्दू) धर्मको शिवलाई मान्ते सम्प्रदावको तन्त्र, भैव तन्त्र, प्रति प्रख्यात भयो। हिन्दू धर्ममा शिव वा महादेव उच्चतम देवताको रूपमा विकसित भयो। यो भन्न कठीन छ कि हिन्दू तन्त्र र बौद्ध तन्त्रमा कुन चाहि पहिलो हो। तन्त्रधानको विकासको क्रममा हिन्दू र बौद्ध तन्त्रहरूको यसरी सामृहिक विकास भयो कि कुनै कुनै विषयवस्तुमा यी दुईको भेद गर्म पनि कठीन छ। यो कुरा पनि रोचक छ कि तन्त्रयान विशेषतः अनार्यहरूमा बढी लोकप्रिय भयो । भारतको दक्षिणी भाग, बंगाल, मासाम, नेपालका मनार्व जातिहरूमा यसको जग बलियो भयो। स्वयं शिव (महादेव) पनि सायद झनार्य थिए ।

तन्त्रयानलाई बुद्ध धर्मको बिक्कत ६९ माम्नेहरू पनि छन्। तर तन्त्रयानको कुरा मूल थेरवादमै थियो, यो कुरा हानीले बिर्सनु हुन्न । त्रिपिटकमा झाटानाटिय सुत्रमा भूत प्रेतको आराधना गर्ने उपदेश बुद्धबाट दिलाइएको छ । येत बाबु नामक ग्रन्थमा किसिम किसिमका प्रेतहरूको वर्णन छ । ऋदि चमत्कारको कुरा पालि साहित्यमा पनि यततत पाइन्छन् । तन्त्र मन्त्रको यही नै बीज छैठौं सातौं शताब्दीमा स्यस्ता चमत्कारप्रति बढी भ्राकषित भएको समाजलाई भ्रावित गर्ने बौद्ध तन्त्रयानको रूपमा उदय भयो ।

मन्त्रयानलाई विस्थापित गरी तन्त्रयानको विकास हुन सकेको एउटा प्रमुख कारण यो हो कि तन्त्रयानमा विभिन्न तान्त्रिक क्रिया-कलापहरूको साथसाथ गहन बौद्ध दर्शन पनि समावेश भयो। तन्त्रयानले योगाचार (विज्ञानवादी) को योग (ध्यान) लाई बुद्धस्व प्राप्तिको साधन माने भने माध्यमिकहरूको शून्यवादलाई दर्शनको मूल माने। यसरी तान्त्रिक क्रियाकलाप, योग र शून्यवादको अनौठो सम्मिश्रण तन्त्रयानमा भयो।

अदृश्य शक्तिलाई ग्राप्नो वशमा पार्ने उपाय (शक्ति साधना)
बताइयो । यस ग्रनुसार सर्वप्रथम जगत गून्य छ भनी बुक्रन सक्नु पदंछ ।
यस्तो चित्त (मन) जसले शून्यतालाई बुक्रेको छ सोलाई बोधिचित्त
भनियो । हरेक शक्तिको प्राप्नो आवाज (शब्द) छ जसले उक्त
शक्तिको प्रतिनिधित्व गर्दछ । जसरी चामलभित्र धान विद्यमान छ त्यसरी
नै त्यो शब्दले उक्त शक्तिलाई प्रकट गर्ने सक्दछ । शक्तिको बीज मानिने
त्यो शब्द वा ग्रावाजलाई बीजाक्षर भनियो । बोधिचित्त हुने व्यक्तिले
बीजाक्षरको प्रयोग गरी चाहिने शक्तिको साधन गर्दछ । सारा जगत
महाशून्य भनी बुझ्ने बोधिचित्तले ग्राफूलाई पनि महाशून्यमा लीन
गर्ने सक्दछ । यदि सबै विषय सबै शक्ति महाशून्यमा लीन हुन सक्छ

भने त्यसको उत्टो महाशून्यबाट पनि भने बालको विषय वा शक्ति विनक्षालन सिकन्छ । त्यसैले बीजाक्षर र तन्त्र मन्त्रको प्रयोग गरेर योगी धाफैले यी शक्तिहरू महाशून्यबाट उत्पन्न गर्ने सम्छन् । तन्त्रयानका न्यी योगीहरूले यी शक्तिहरूको प्रयोग गरी मृत्यु व्यक्तिलाई पनि जिलाउन सम्दछ भनी विश्वास गरियो । श्राजभोलि पनि व ज्यानका धाचार्यहरूले मृत व्यक्तिलाई बोल्न लगाउने श्रनुष्ठान कहिलेकाहि गरेको पाइन्छ र यसमा विश्वास गर्नेहरू सन्नी पनि छन् । वीजाक्षरको प्रयोगले शक्तिलाई यसरी साधन गरी सकेपछि उक्त शक्तिलाई श्राकार विने काम योगीले गर्वछ । श्रद्ध्य शक्तिलाई श्राकार दिदाले नै तन्त्र-न्यानमा शरि शरिका बनौठा मूर्ति र चित्रहरूको विकास भएको हो । स्यसपछि योगीले शाफूनाई उक्त शक्तिसँग लीन गर्वछ जुनकि यसकारण सम्भव छ किनिक दुवै शून्य हुन् । योगीको यो श्रवस्था नै समाधि वा साधना वा योग हो ।

तान्त्रिक साधनामा मन्त्र, वीजाक्षर, मुद्रा (हावभाव) को श्रातिरिक्त मण्डलको प्रयोग पनि प्रायः जसो गरिन्छ । मण्डल एक गोलो चक्का हो जसभित्र विभिन्न शक्तिहरू, देउताहरू, जगतसित तिनीहरूको सम्बन्ध ग्रादि दर्शाइएको हुन्छ । ती शक्तिहरू चित्र वा वीजाक्षरद्वारा प्रतिनिधित्व गराइन्छ ।

योग र दर्शनप्रति गहन धारणा राख्ने तन्त्रयानको क्रियाकलाप बारे अब केही कुरा गरी जुनिक त्यति रूचिकर छैन । बुद्धको शील, समाधि र प्रजाको सिद्धान्तमा सर्वप्रथम शीललाई ठ्याम्मै अवहेलना गरेको तन्त्रयानले नै हो । समाजमा निको नमानिने कृतिपय कुराहुस्र यिनीहरू गर्बेछन् र त्यसका श्रीचित्यबारे विभिन्न तर्क पेश गर्बेछन् । एउटा तर्क यो दिइन्छ कि नराम्ना विषयवस्तुहरूलाई श्रत्यधिक प्रयोग गरी ती सबै सारहीन छन् भनी बुझेर शून्यवादलाई बुक्रन सिकन्छ। श्रकों तर्क यो दिइन्छ कि जो मुक्त अहंत् छन् उनीहरू सांसारिक विषय बस्तुबाट छुट्टिसकेका छन् त्यसैले तिनीहरूको कुनै पनि क्रियाकलाप आपक्तिजनक छैन। कोही भन्छन्, जब जगत नै शून्य छ भने नैतिक श्रनैतिक कार्यको केही भेद नै छैन!

उदाहरणको लागि गृह्यसमाज तन्त अनुसार हात्ती, घोडा, कुकुर र मानिसको मासु पनि खानु हुन्छ। पणु हत्या, चोरी र असत्य बोलन पाइने गरिएको छ। परस्त्रीहरूसँग यहाँसम्म कि आफ्नी प्रामा, बहिनी वा छोरीसँग पनि सुत्नुहुन्छ भनिएको छ। तान्त्रिकहरू सिद्धि (अलौकिक शक्ति) प्राप्त गर्नमा लाग्दथे। ती सिद्धिको प्रयोग गरी पानी पाने, शत्रु माने, अरूलाई वशमा पाने, मित्रलाई फाट्ने, कसैलाई भगाउने काम गर्दथे। तान्त्रिकहरूमा प्रचलित गोप्य र रहस्यमय चक्र-पूजामा स्त्री पुरुषहरू एउटा देवीको चारैतिर बस्छन् र पछि प्रत्येक पुरुषके कुनै नारीलाई रातिको लागि छान्छन्। मसानमा बस्नाले, कुमारी कन्यासँग सुत्नाले, कुमारी कन्याको रगत पिउनाले, आदि जस्ता घृणित तरिकाहरूले तान्त्रिकहरू सिद्धि प्राप्त हुन्छ भन्थे। त्यतिबेला कुलिन परिवारहरूले प्राप्ती छोरीलाई तान्त्रिहरूकहाँ सुत्न पठाउने सभेत चलन थियो!

तन्त्रयानको पंच मकार ग्रति विवादास्पद विषय हो । तान्त्रिक ग्रनुष्ठानको लागि पंच मकार, ग्रर्थात् मत्स्य, मांस, मुद्रा, मद्य र मैंथुन, आवश्यकं छ भनी सबै धर्मका तन्त्रहरूले मानेकी छ। तन्त्र घ्रानुसार मासु माछा खानु पर्दछ, मदिरा पिउनु पर्दछ, कामभीग गर्नु पर्दछ र मुद्रा (हांबभाव, शरीरको विशेष गेंग्र्यर) को धारण गर्नु पर्दछ। यसरी तन्त्रयानसम्म पुग्दा बुद्धका सरल शिक्षा, नैतिक उपदेश प्रादिको ठीक विपरित कुरा तन्त्रयानमा उदय भयो। हुन त तन्त्रयानका हिमायतीहरूले पंच मकारको धर्थ माछा मासु नभई त्यसका गहन धर्थ भएको कुरा भन्छन्; यही धभिप्रायले पंच मकारको धर्थ भनी विभिन्न पछिल्ला ग्रन्थहरूमा दार्शनिक धर्थ व्याख्या गरिएका छन्। तर सायद समाजमा बढी धालोचना भएपछि पंच मकारका गहन अर्थको कुरा निकालिएको थियो किनकि पंच मकारको धर्थ भन्ने विभिन्न बौद्ध र हिन्दू तान्त्रिक साहित्यहरूमा यसका भिन्ना भिन्ने धर्थ दिइएको छ। त्यसमाथि पनि तन्त्रयानका आचार्यहरू र वर्तमान्का वज्ञाचार्यहरूले पंच मकारलाई माछा मासुको रूपमै जानेर ग्रापनो ध्यवहार, पूजा ग्राजा र दिक्षा दिने कार्यहरूमा प्रयोग गरेको पाइन्छ।

वस्तुतः नैतिकताबाट टाढाका क्रियाकलापलाई लिएर आलो-चना नहोस् भनी तान्तिकहरूले तिनीहरूको गहुने र गौप्य धर्य भएको कुरा निकालको हुन सक्छ। आलोचनाबाट बच्न नै कतिपय तान्तिक कार्यहरू गोप्य तबरमा गरिन्छ। यसरी यो सम्प्रदाय गोप्य व गुद्ध सम्प्रदाय हुन गयो। आपनो सिद्धान्त उनीहरूले पत्यार नगर्नेहरूबाट (बा आलोचना गर्नेहरूबाट) गोप्य राखे। तन्त्रयानको सिद्धान्त तर्के-द्वारा, ग्रह्ययनद्वारा बुक्न सिक्देन यसलाई त केवल गुरूले नै राम्रोसित व्याख्या गरेपछि मात्र बुद्धिन्छ भनियो। गुरुले पनि योग्य शिष्यलाई मात्र, जसको तन्त्रयानमा ग्रास्था छ, ग्रापनो विद्या प्रदान गर्नु पदंछ भिनयो। त्यसैले तन्त्रयानमा गुरु नै सर्वश्रेष्ठ हो, गुरु बाहेक अरूबाट ज्ञान हासिल हुँदैन भिनयो। गुरुलाई बुद्धको दाँजो समेत दिइयो। यसरी बुद्धले "मेरो धर्म गुह्म (गोप्य) होइन" भनी दिएको उपदेशको जीक उल्टो धारणाको विकास तन्त्रयानमा भयो।

तन्त्रयानमा दुई सम्प्रदायहरू छन् । एउटा सम्प्रदाय वामाचारिन वा वामपन्थी हो । यिनीहरू स्वीलाई प्रमुखता दिन्छन् । मैथुन कर्ममा बढी जोड दिन्छन् । स्त्रीलाई "शक्ति" भन्छन् । यसैलाई हिन्दू तन्त्रमा पार्वती भन्छन् । उक्त ''शक्तिं"का भयानक रूप पनि भएको मान्छन् । हिन्दू तन्त्रबाट निस्केका काली, दुर्गा ब्रादि देवीहरू ''शक्ति''कै रूप हुन्। करूणाको कारण देवी दैवताले कहिलेकाहि भयङ्कर रूप पनि जिनु पर्ने हुन्छ (जसरी खस्न लागेको बच्चालाई मामाले हप्काउने हो) भनियो र त्यसैले तान्त्रिक देवताहरू प्राय: भयङ्कर रूपमा प्रस्तुत गर्न थालियो । यस्ता भयद्भुर रूपले मारलाई भगाउँछ पनि भनियो । यी वामाचारिन तन्त्रयान पछि गएर बज्जयानको रूपमा विकसित भयो। सायद यो सम्प्रदाय दक्षिण भारतवाट निस्केको थियो त्यसैले स्त्रीलाई प्रमुखता दिने द्रविड संस्कृतिको छलक यसमा पाइन्छ। तन्त्रयानको अर्को सम्प्रदाय दक्षिणाचारिन (दक्षिण पन्थी) हुन् जुनिक वामाचारिन भन्दा नरम मानिन्छन् । यसमा पुरुषलाई प्रमुख मानिन्छ र यसलाई **⁴'उपाय''** भन्छन् । हिन्दूहरू यसलाई शिव भन्छन् । यो सम्प्रदाय म्रासाम र बंगालतिर विकसित भएका हुन्। यसले मैथुन कर्मलाई बढी जोड विंददैन । चीनको मी-सुंग (गुह्यवाद) यसको प्रतिनिधि हो ।

तन्त्रयानले निर्वाणलाई महासुखको अर्थमा नियो । प्रवलेकितेश्वरलाई तान्त्रिक देउता बनाइदियो । प्रवलेकितेश्वरको मन्त्रद्वारा
श्वाफूलाई कुनै पनिबेला हीत गराउन सिकन्छ भनियो । हिन्दू र बुद्ध—
धमंको प्रतिस्पर्धा स्वरूप सामान्य जनतालाई बढी से बढी प्राफूतिर
धार्कावत गर्न विभिन्न कुराहरू यसरी दुवैको तन्त्रमा थिपदै गयो । सिजलैसित र कम समयमा जीवनको लक्ष्य वा "महासुख" प्राप्त गर्न पाउने,
स्यसको लागि प्राफूलाई मनपर्ने विषयवस्तुबाट बंबित भई पनि बस्नु
नपर्ने हुनाले मानिसहरू तन्त्रयानितर छन झन धार्कावत हुन थाले ।

त्यतिबेला प्रायः गम्भीर बौद्ध विद्वान्हरू चाहि चीनितर धमं
प्रवारार्थं गइरहेका थिए। सन् ४८१ मा भिक्षु धमंजात यश चीनमा
गए। त्यसपछि नालन्दाका प्राचार्यहरू धमंक्षि, रत्नमित र प्रकारूचि
। प्रादि विद्वान्हरू छैठौँ शताब्दीको शुरुमा चीनमा धमं प्रचार गर्न
गए।

उता चीनले पिन भारतका कुनै विद्वान् भिक्षुको खोजिमा सन्
५३९ मा एउटा सद्भावना मण्डल भारत पठाए। उक्त मण्डलले
मगध्रका तत्कालिन राजा जीवगुप्त (प्रथम)सँग एक विद्वान् भिक्षु चीन
पठाउन ग्रग्रह गरे। सो अनुसार परमार्थ (४९५-५६९) नामको
विज्ञानवादको दार्शनिकलाई, जो उज्जैनमा जन्मेर पिन त्यतिबेला
मगध्रमा बसिरहेका थिए, चीन पठाए जहाँ उनको राजकीय सत्कार
भयो। चीनमा २४ वर्ष बसेर ३०० ग्रन्थहरूको अनुवाद गरी योगाचार
सम्प्रदायको प्रचार गरी ७१ वर्षको आयुमा उनले चीनमै देहत्याग गरे।
ग्रिथचोष, बसुबन्धु ग्रादिको जीवनी लेखेर परमार्थले बुद्ध-ध्रमंको इति-

हींसमा ठूलो काम गरेको छ।। त्यसपछि जीनगुप्त, ज्ञानमद्र, जिनयश, -धर्मज्ञान गौतम ग्रादि विद्वान्हरू चीनमा धर्म प्रचारार्थ गए।

सन् ४२६ मा भारतीय भिक्षु बोधिधमं चीनमा धमं प्रचारार्थ गए। उनी शून्यवादका विद्वान् थिए। उनले चीनमा ध्यानको प्रचार गरे। यही ध्यान सम्प्रदाय नै पिछ जापानमा पुगेर जेन बुद्ध-धर्मको नाउँले प्रख्यात भयो।

यसरी छैठों शताब्दीमा चीनमा बुद्ध-धर्म आफ्नो चरम सीमामा पुग्यो। चीन सम्राट् क (५०२-५४६) ले बुद्ध-धर्म प्रचारमा यित योगदान गरे कि उनलाई चीनको 'म्प्रशोक'' मानियो। त्यतिबेला चीनमा बुद्ध-धर्ममा म्रन्धश्रद्धा पनि देखिन थालियो। सद्धमं पुण्डरिक पढेर सन् ४६३ तिर भिक्ष हुइ बी समेत थुप्रेले म्रात्मदाह गरे। महात्मा फूही (४९७-५६९) ले चाहि त्रिपटकलाई एउटा बन्द बट्टामा राखेर घुमाएका सम्पूर्ण विपिटक पढे जितकै फल हुन्छ भन्ने धारणा निकाले र यही नै चीन र तिब्बतमा प्रख्यात मानीको रूपमा विकसित भयो। म्रकॉतिर चीनमा विद्वान् निक्षहरूको पनि उदय हुन थाल्यो। भिक्ष ई शिद्ध (६८३-७४७) महान् खगोल शास्त्री थिए र उनले गणना गरेर एक सौयं वर्ष ३६४.२४४ दिनको र एक चन्द्रमास २९. ५३०५६ दिनको हुने घोषणा गरे। म्राधुनिक विज्ञान म्रनुसार यिनीहरू कमशः ३६४.२४२ र २९.५३०५८६ दिनको हुन्छ।

भारतमा त्यतिवेला सावविवेक (५२८-५६०) नामको शून्य-बादी विद्वान्को उदय भयो। उनले शून्यवादी भिक्षु बुद्धपालितको आसांगिक सम्प्रदायको विपरित स्वस्तम्ब नामको सून्यकारी सम्प्रदायको स्थापना गरे। स्वातन्त्रले विपक्षीसँग तर्कगर्दा स्वतन्त्र प्रमाणहरू दिई "विजय हुतु पर्दछ भन्नेमा विश्वास गर्दछन्।

मुद्धपालित र भाविषयेकको एक शिष्य कमलबुद्धि थिए।
-कमलबुद्धिको शिष्य चन्द्रकीर्ति छैठौं शताब्दीको महान् शून्यवादी दार्शिकः
थिए। दक्षिण भारतमा जन्मेका यी विद्वान् पिछ नालन्दा विश्वविद्यालयका सञ्चापक बने र युप्रै सन्यहरू लेखे।

त्यतिबेलासम्म वैदिक धर्मका प्रसिद्ध पुराणहरू (वायु, विष्णु, मार्केण्डेय, ब्रह्माण्ड, मत्स्य, कुर्म पुराणहरू) की रचना भइसकेको थियो। पुराणहरूको विकासले बुद्ध-धर्मको उत्तरोत्तर प्रगतिसँग प्रतिस्वर्धा गर्नमा हिन्दूहरूलाई ठूलो महत गन्यो। ब्राह्मणहरूले यो सिद्ध गर्न कोशिश गरे कि पुनः प्रकाशित वैदिक (हिन्दू) धर्मले ती नै लक्ष्यको परिपूर्ति गर्न सक्दछ जो बुद्ध-धर्मले सक्दछ।

मियो। सत् ५३ - तिर कोरियाको राजाले हुद-धर्मको प्रवेश भयो। सत् ५३ - तिर कोरियाको राजाले हुद-धर्मको व्याख्या सद् जापानको राजालाई पत्र लेखे। केही वर्ष पछि जापानी उपराज्ञ सोतोकू (५७४-६२९) को पालोमा हुद-धर्म लोकप्रिय भयो। उन-लाई जापानको "भयोक" मानिन्छ। धुद्ध-धर्मले जापानमा प्राप्नो प्रवेशकाल देखि नै स्पर्हाको धिन्तो धर्मसँग प्रतिस्पर्धा गर्नु परेको थियो। विछ हुद्ध-धर्मले क्रिक्तोको पूर्वज-पूक्षा मान्ने होइन, तिनक्का, देउता पनि माकूमा समाकेश गरी लियो र लोकप्रिय भयो। छैठौँ शताब्दीको धन्तितर महायानको ग्रन्थ करण्डक ब्यूहको रचना भयो। यस ग्रन्थमा ग्रवलोकितेश्वरका गुणको वर्णन छ। उनको महाकरूणाले सबैको कल्याण गर्बछ भनिएको छ। उनको बिराट रूपको कल्पना गरिएको छ। उनको ग्राँखाबाट सूर्य चन्द्र, मुटुबाट नारायण, हातबाट ब्रह्मादीदेव, भूबाट महेश्वर, दाँतबाट सरस्वती, खुटुाबाट पृथ्वी उत्पन्न भएको भनिएको छ। यस ग्रन्थमा तन्त्रमन्त्रको पित उल्लेख छ जसमा "ॐ मणी पद्मो हुँ" प्रसिद्धतम हो। सायद मणी पद्मा अवलोकितेश्वरकी पत्नी थिइन्। यो ग्रन्थ सन् ६१६ मा तिब्बती भाषामा अनुवाद भयो र तिब्बतिहरूमा "ॐ मणी पद्मे हुँ" मन्त्र ग्रति लोकप्रिय भयो। यस ग्रन्थमा आविबुद्धको पनि उल्लेख छ जुनकि पछि थिएका हुन् किनकि तिब्बती संस्करणमा यो पाइँदैन।

छैठौं शताब्दीको अन्तितिर आचार्य धर्मपाल (१४५-६३०) नामको थेरवादी विद्वान्को प्रादुर्भाव भयो । उनको जन्म आन्ध्र प्रदेशको काञ्चीमा भएको थियो । उनले पालि त्रिपिटकका कतिपय ग्रन्थहरूको अर्थकथा लेखे । वस्तुतः भिक्षु बुद्धघोषले तिपिटकका जुन ग्रन्थहरूको अर्थकथा लेखन बाँकि छोडेका थिए ती मध्ये प्रायः सर्वेको धर्यकथा धर्मेपालले लेखे ।

त्यही ताका सायद धर्मपाल भन्ने श्रकों धाचार्यको पनि प्रादुर्भाव भएको थियो। उनी पनि दक्षिण भारतका थिए। उनी एक मन्त्रीका प्रति मेधावी पुत्र थिए जो एउटा राजकीय भोजमा भाग लिइसके पछि संसारदेखि विरक्त भएर भिक्षु बने। पछि उनी नालन्दा विश्वविद्यालयका कुलपति बने। भिक्षु शीलभद्रलाई उनको शिष्टक मानिन्छ । धर्मपाल नामका युप्रै प्रसिद्ध भिक्षुहरू हुनाले प्राधुनिक विद्वान्हरू भ्रमित भएको पाइन्छ । सायद माधिका दुवै धर्मपाल एकी ब्यक्ति थिए ।

त्यतिबेला भारतीय दशंन चरमसीमामा पुग्न लागेको थियो। वैदिक धर्मका तन्त्रवर्तिका रचियता कुमारिलको उदय भइसकेकि थियो। त्यहीबेला चोल देशको उरूमलेइ गाउँमा धर्मकीति नामक बाह्मणको जन्म भयो। वैदिक धर्मको दशंनको ध्रष्टवयन गरिसकेपिछः (भिनन्छ कि यसको लागि उनी कुमारिलको घरमा नोकर बनेका थिए) धर्मकीतिले नालन्दा विश्वविद्यालयका प्रसिद्ध श्राचार्य धर्मपाल-सँग विज्ञानवाद दशंनको गहन ग्रष्टययन गरे। धर्मकीतिलाई महान् ताकिकको रूपमा उनका विरोधीहरू पनि स्वीकार गर्दछन्। उनका ताकिक दशंनका रचनाहरू प्रमाण वातिक र न्याय बिन्दु ग्रितः प्रसिद्ध छन्।

गुप्तकालका शासकहरू विस्तार विस्तार कमजोर हुँदै थियो । स्कन्दगुप्तको पालादेखि भारतको पश्चिममा हूणहरूको ग्राफ्रमण शुरु भयो । हूणहरू शैव थिए र बौद्धहरूका कट्टर दुश्मन थिए । गुप्तवंश कमजोर भइसकेपछि मौखरीहरूले कन्नौज (कान्यकुङ्ज) मा मलग्ग राष्ट्र स्थापना गरे । त्यस्तै थानेश्वरमा वर्धन वंशको राज्य बन्यो र तिनीहरू पनि शैव थिए । त्यतिबेला तन्त्रयानको कारण बाह्मणहरूमा शिव लोकप्रिय देउता भइसकेको थियो । त्यही वंशमा प्रभाकरवर्द्धन नामको सूर्यको पूजा गर्ने राजा बने । उनले आफ्नो छोरी राज्यश्रीको विवाह कन्नौजको राजा गृहवर्मासँग गरिदिए । प्रभाकर वर्द्धनको मृत्यु

पिख उनकी पत्नी यशोमती पूर्ति लोग्नेसँगै सती गइन् । उनको छोरो राज्यवर्द्ध न दु:खि मनले सिहाशनमा बसे । ग्रनि पछि देवगुप्त नामको राजाले कन्नौजमा आक्रमण गरी उनको ज्वाई गृहवमिलाई मारेको र बहिनी राज्यश्रीलाई बन्दी बनाएको खबर सुनेर उनले आफ्नो कान्छो भाइ हर्षवर्द्धन (६०६-६४७) लाई राज्य सुम्पी ग्राफू बदला लिने नियतले देवगुष्तमार्थि जाइ लागे। देवगुष्तलाई मारेर फर्केका राज्य-वर्द्धनलाई गौडको राजा शशांकले (दक्षिण भारतका गुप्त राजा नरेन्द्र गुप्त) धोखापूर्वक हत्या गरिदियो । यसरी १६ वर्षको उमेरमा - ग्राफ्ना परिवार<mark>का सबैलाई गुमाइसकेका हर्</mark>षवर्द्धन राजसिंहाशनमा बसे। त्यति बेला खबर भायो कि हर्षकी बहिनी जेलबाट भागेर जङ्गलमा भट्<mark>कन्दै छन् । श्रनि हर्षको जीवनको दुईटै उद्देश्य रह्यो–</mark> ग्रापनो बहिनीलाई खोज्नु र शशांकलाई मार्नु। ग्रापनो बहिनीको खोजीमा जङ्गलमा जाँदा उनी भिक्षु दिवाकर मित्रको आश्रममा पुगे। त्यहाँ एक भिक्षुले आई आत्महत्या गर्न लागेकी एउटा स्त्रीकी बारेमा भन्न आए । नभन्दै हत्तनपत्त हेर्न जाँदा ती स्त्री हर्षको बहिनी राज्यश्री नै निक्लिन्। हर्ष र राज्यश्री दुवै दिवाकरको सत्सङ्गले गरेर बौद्ध बने । मनमनै आफू भिक्षु हुन चाहेर पनि हर्षवर्द्ध नले पहिले आपनो राज्यको हालत ठीक गर्ने निधो गरे। भ्रनि उनले एक माथि अपर्को राज्य जिती महान् सम्राट बने । छिन्नभिन्न भइसकेको भारतका राज्यहरूलाई उनले पुनः एकसूत्रमा बाँधे । शशांकलाई उनले मार्ने त सकेन, तर धपाएर पठाउनमा उनी सफल भए । उनको रोचक जीवनी लाई लिएर उनके राजसभाको सदस्य प्रसिद्ध संस्कृत कति बाणभट्टले

## हुर्ष चरितको रचना गरे।

त्यतिवेला चीनमा बुद्ध-धर्म यथेष्ट प्रचलित भइसकेको थियो। त्यहाँ बुद्ध-धर्म सम्बन्धी थरी-थरी सिद्धान्तहरू देखेर युआन च्वाङ्ग (हुयन साङ्ग) (६०३-६६४) नामको विद्वान् भिक्षुलाई भारतमा गई शङ्का समाधान गर्ने विचार आयो । यसको लागि श्रनुमति माग्दा राजाले अनुमित निदएकोले २६ वर्षीय सो भिक्षु भ्रापना देशबाट लुकी लुकी भागेर पश्चिमबाट अगाडि बढी भयङ्कर मरूभूमि पार गरी तुर्फान पूगे जुनिक बौद्ध राज्य थियो । त्यहाँका राजाले युग्रान च्वांगलाई त्यहि बस्न आग्रह गरेकोले युग्रानले भुख हडताल गर्नु पऱ्यो। तब राजाले उनलाई राजकीय परिचयपत्र दिई ग्राफ्नो यात्रामा ग्रगाडि बढन दियो । त्यहांबाट अगाडि कुचा पार गरिसकेपछि उनी माथि डौका-हरूको हमला भयो। त्यहाँबाट उनी इरान हुँदै अफगानस्तान पुगे जहाँ बुद्ध-धर्म उन्नत ग्रवस्थामा थियो । त्यहाँबाट उनी पाकिस्तानतिर पुग्दा पुन: डाँकाहरूको हमला भयो। पेशावरमा हणहरूको आक्रमणको कारण विहार र स्तुवहरू नष्ट भ्रष्ट भइसकेको थियो । त्यहाँ हीनयान र महायान दुवे प्रचलित थियो, तर महायानले तान्त्रिक रूप धारण गर्दें थियो। सिन्धु नदी पार गरी तक्षशीला हुँदै उनी काश्मीर पुने। स्यहाँ दुई वर्ष रही स्यालकोट, जालन्धर, मथुरा, कन्नीज हुँदै उनी श्रयोध्या पूर्गे जहाँ केही ठगहरूले उनलाई पक्रेर दुर्गाको श्रगाडि बलि दिन लगे। कसे गरी त्यहाँबाट बची उनी कौशाम्बी, श्रावस्ती, कपिल-बस्तु, लुम्बिनी, रामग्राम, कुशीनगर श्रादिको भ्रमण गर्न गए। त्यहाँबाट वैशाली, पटना हुँदै उनी नालन्दा पुगे। त्यहाँ नालन्दा

विश्व विद्यालयमा उनले १५ महिना बसी विज्ञानवादको प्रव्ययक गरे। भिक्षु **शीलमद्र** (५५५-६५०) त्यतिबेला विश्व विद्यालयका कुलपित थिए र उनले त्यहाँ पढाइने सबै विषयको गहन ज्ञान राख्दथे। त्यहाँबाट उनी राजगृह, बंगाल, चम्पा, उडिसा, ग्रान्ध्र प्रदेश हुँदै वलभी पुगे । पश्चिम भारतमा रहेको वलभी विश्वविद्यालय त्यतिबेला हीनयानीहरूको मृति प्रख्यात विद्यालय थियो । हीनयानको मध्ययनको लागि युआन च्वांङ श्रीलङ्का जान चाहन्थे तर त्यहाँ त्यतिबेला राज-नैतिक अस्थिरता भएकोले उनी त्यहाँ गएनन् । उनी पुनः नालन्दाः पुगे । त्यतिबेलासम्म सम्राट् हर्षवद्धं नले मगधलाई जितेर पछि त्यहिकै राजपुत्र माधवगुप्तलाई शासन गर्न लगाइराखेको वियो । शीलभद्रले युग्रान च्वांङलाई न्याय शास्त्र सिक्न सुरय जयसेन नामको प्रसिद्ध बौद्धः विद्वान् कहाँ पठाए । उक्त क्षेत्री गुरुसँग नै युष्पान च्वांङले बुद्ध गयामा बुद्धको धातु यात्रा पनि हेरे । त्यसपछि उनले भिक्षु शीलमहबाट बुद-धर्मको गहन प्रध्ययन गरे । त्यतिबेला नालन्दा विश्वविद्यालयका संरक्षक सम्राट् हर्षवद्धं न थिए । उनले त्यहाँ विहार पनि बनाएका थिए ।

त्यहाँबाट आसामको राजा आस्कर वर्माको निमन्त्रणामा युग्रान च्वांड ग्रासाम गए । त्यसपछि उनको भेट उडिसा विजय गरेर फर्कि-रहेका सम्राट् हवंबद्धं नसँग भयो । हवंबद्धं न युग्रान च्वांडदेखि अति प्रभा-वित भई आफ्नो हीनयानी सिद्धान्त त्योगी महायानी बने । युजान च्वांड बाट प्रभावित भई हवंबद्धं नले कन्नौजमा एक महा धर्मसभाको ग्रायोजना गरे ताकि युग्रान्ले श्राफ्नो सिद्धान्तको प्रचार गर्न सकोस् । सम्राट्दारा गरोजित १८ वा २९ दिनसम्म चलेको विभिन्न राज्यका हजारौ धर्म गुरुहरूले भाग लिइएको सो सभामा बुजान् कांगले महायानको सिद्धा-न्तको व्याख्या गरी सबैलाई निरूत्तर पारिदिए। प्रमुखतः युभान्लाई भात्र बोल्न लगाएको र ग्ररूलाई राजाबाट प्रोत्साहन निमलेकोले केही ब्राह्मणहरूने सभाको ग्रन्तमा सम्राट्लाई मानं षडयन्त गरे जुनिक विफल भयो। हुन त हर्षवर्द्धन बौद्ध भएता पनि ब्राह्मणहरूको पित श्रद्धा गर्दथे तर पनि सायद उनी महायानका बढी पक्षपाति थिए। स्यसैल छनको ब्राह्मण किव बाणभट्टले उनलाई छोडिसकेको थियो। वस्तुतः ब्राह्मण धर्ममा पुराणको युगं शुरु भइसकेको थियो, जातिय भेदभाव झन कडा भइसकेको थियो। सो त्यतिबेला ब्राह्मण धर्म र बुद्ध—धर्म (महायान) को सम्बन्ध तनावपूर्ण थियो।

सम्राट् हवंबद्धं न महान् विजेता नाल नमई म्रति दयालु पनि
थिए। ठाउँ ठाउँ मा उनले चिकित्सालय र माराम गृह बनाएका थिए।
उनी बुद्धका पक्का मनुयायी भएता पनि मिव र सूर्यंको परम्परागत
पूजालाई पनि तिरस्कार गरेको थिएन। उनी माफै एक साहित्यकार
थिए। उनका तीन कृतिहरू मध्ये नागानव नामक बौद्ध नाटक पनि
एक हो। उनी सायद दानीहरूमा सर्वश्रेष्ठ थिए। प्रत्येक पाँच बवंमा
उनी प्रयागमा महान् दान कार्य गर्दंथे जसमा भिक्षु र ब्राह्मणहरूसाई
यथेष्ट दान दिइन्थ्यो। भनिन्छ कि उक्त दान कार्यमा उनी आपनो मुगा
समेत दान दिन्थे र बहिनीको हातबाट झुनो कपडा भिक्षा मानेथ
लाउँथ। सायद यी दानहरूमा हुने खर्चलाई बिभिन्न राजाहरूले परिपूर्ति गर्थे। यस्तै छैठौँ दान सभा प्रयागमा हुँदा युमान ज्वाङलाई पनि
निमन्त्रणा गरिएको थियो जुनकि ७५ दिनसम्म चल्यो।

उक्त समारोहको दश दिन पिछ युआन च्वां सन् ६४५ तिर चीन फर्के । चीनको राजाले उनको खुब सम्मान गरे र मन्त्री बनाउन चाहे । तर युम्रान च्वां उले प्रापनो बींकि जीवन ग्रन्थहरू लेखन र मनु-वाद गर्नमा बिताए । नागार्जुन, ग्रायंदेव, कुमारलात र ग्रश्वघोष— यी चारलाई संसारलाई प्रकाशित गर्ने चार सूर्य भनि युग्रान् च्वां उले मानेका थिए ।

जब युआन च्वांङ चीन फर्केंका थिए त्यतिबेला चीनमा इ-ित्सग (६३५-७१२) नामको दश वर्षको बालकले बुद्ध-धर्ममा गहन रूचि लिन थाले । ३७ वर्षको छमेरमा सन् ६७१ मा भारत भ्रमणको इच्छाले उनले आफ्नो यात्रा ग्रुष्ठ गरे । उनले भारतको नालन्दा विश्वविद्यालयमा बसेर दश वर्षसम्म बुद्ध-धर्मको भ्रष्टययन र भ्रम्थहरूको संग्रह गरे । २५ वर्षभित्र ३० भन्दा बढी देशहरू घुमी सन् ६९५ मा उनी चीन फर्कंदा जनताले उनको ठूलो स्वागत गरे । उनले करीब ४०० ग्रन्थहरू संकलन गरी चीन लगे । वस्तुतः चीन, कोरिया, जापानका थुप्रै जिज्ञासहरूले भारत भ्रमण गरेका थिए ती मध्ये कोहीको मार्ने, जो धापनो जन्मभूमि फर्कन सफल भए र जसले धापनो यात्रा वृतान्त लेखे, हामीलाई ज्ञान छ ।

स्यही समयतिर तिम्बतमा ओड चड गम्पो (६१७-६५०) नामको श्रांतिशाली राजाको उदय प्रयो । स्यतिबेलासम्म तिम्बतिहरूको आफ्नो लिपि थिएन । फलतः छिमेकी देशहरूमा सांस्कृतिक विकास भएता पनि तिम्बत एक किसिमले सभ्यतीबाट पिछडिएको थियो । भितन्छ कि केही भारतीय भिक्षुहरू पहिले नै तिब्बत पुगिसकेका थिए तर तिनीहरूको लिपी नहुँदा उनीहरूले धर्म प्रचार गर्न सकेन । श्रोद्ध चद्ध गम्पोले नै सर्वप्रथम विद्वानहरूलाई ग्रन्वेषण गर्न लगाएर तिब्बती लिपीको शुरुवात गरे । उनीसँग राम्रो सम्बन्ध राख्न चीनको नरेशले ग्राप्नो छोरी बेचिन र नेपालको नरेश अंशुवर्माले आफ्नो छोरी मुकुटोको उनीसँग विवाह गरिदिए । ती दुवै बुद्ध-धर्मका अनुयायी थिइन् । यसरी सन् ६४० तिर तिब्बतमा बुद्ध-धर्मको प्रवेश भयो जसको फलस्बह्प तिनीहरूलाई कमशः स्वेततारा र हरितताराको नामले पूजा गरियो । नेपालको स्वयम्भू स्तूपमा ईशान कोणमा रहेको सात ग्रांखा हुने सप्तलोचनी तारा वास्तवमा स्वेततारा (बेचिन्) हुन् ।

तिव्बतमा यसरी बुद्ध-धर्मको शुरूवात भएता पनि धेरै समय-सम्म त्यहाँ त्यसले खास उन्नति गर्ने सकेन । त्यसपछि पाँचौ पुस्ताको राजा ख्रि श्रोड लदेवचनले तिव्वतमा बुद्ध-धर्म प्रचार गर्ने अठोट गरे । उनलाई तिब्बतको ''श्रशोक'' मानिन्छ । यसको लागि उनले भारतको प्रख्यात भिक्षु शान्तरक्षितलाई तिब्बत त्याउने विचार गरे ।

जता चीनमा त्यही शताब्दीमा भक्तिवादले जोड पकड्यो। श्रमिताभ बुद्धलाई प्रमुख मान्ने भिक्ति सम्प्रदायले उनको नाउँ मात्रैले सबै कुरा परिपूर्ण हुने सिद्धान्त निकाले। यसमा दार्शनिक धरातल पनि थपिन थाल्यो। यही विचारधारा पछि जापानमा गएर प्रति लोकप्रिय भयो।

इ-स्सिंग नालन्दामा पढिरहेको बेला विद्वान् भिक्षु शान्त-रिक्षतः (सन् ६५० तिर जन्म) पनि त्यहि मध्ययन गर्दै विष् । भागलपुरको ब्राह्मण कुलमा जन्मेका उक्त विद्वानको ख्याति तिब्बतसम्म पुगेको थियो । तिब्बतको राजाले स्रोपनो देशमा धर्मे प्रचार गर्ने शान्त रिक्षतलाई निमन्त्रणा पठाए । ७५ वर्षको उमेरमा शान्तरक्षित नेपाल हुँदै सन् ७२४ मा तिब्बत पुगे । उनको प्रयासले न्हासामा खुब बुद्ध-धर्म प्रचार भइरहेको बेलामा त्यहाँ स्रनिकाल प-यो । तिब्बतको भूत प्रेतलाई मान्ने पुरानो बोन धर्मका गुरुहरूले त्यसलाई बुद्ध-धर्म प्रचार गरेकोले भूतको प्रकोप भएको भनी हल्ला फैलाएपछि शान्तरक्षित नेपाल फर्के।

दुई वर्षपछि अनिकाल हटिसकेपछि तिब्बती राजाले शान्तरिक्षितलाई पुनः बोलाए। अनि शान्तरिक्षतले नालन्दाका प्रख्यात
तन्त्रयानका आचार्य पद्म सम्भव (७९०-७७०) लाई पनि आफूसँग
तिब्बत लगे। पद्म सम्भव उडिसाका राजा इन्द्रभृति (६८७-७९७)
का छोरा थिए। शान्तरिक्षतसँग तिब्बतमा गई पद्म सम्भवले
तन्त्रयानको यसरी प्रचार गरे कि भूतप्रेतमा आधारित बोन धर्म
उनको अगाडि टिक्न सकेन। पद्म सम्भव दुई पल्ट तिब्बत गएका
थिए। एकपल्ट उनी भूटान भई गए र उनको प्रभावले भूटानमा बुद्धधर्मको प्रचार भयो। उनी काठमाडौ पनि आएका थिए र शास्त्रार्थ
गरी काष्ठमण्डप जितेका थिए भनिन्छ। उनको प्रभावले नै तिब्बतमा
बुद्धको दर्शन, तान्त्रिक अनुष्ठान र वोन धर्मको प्रभाव समावेश
भएको लामावादको शुरूवात भयो जुनिक आजसम्म पनि तिब्बतीहरूको

न्यूल धर्म हो। लामा धर्मको प्रवर्तक पद्म सम्भवलाई तिब्बतीहरू बुद्ध सरह न्यान्दछन्। लामाहरूको गुम्बामा बुद्धसँगै राखिने दार्या हातमा बज्ज र न्वांबामा खोपडी हुने मृति पद्म सम्भवकै हो।

जहाँ एकातिर तिब्बतका सर्वसाधारणको मन पद्म सम्भवले 'जितेको थियो भने विद्वत् वर्गलाई शान्तरिक्षतले प्रभावित पारेका 'थिए। शान्तरिक्षतले तिब्बतमा करीब २५ वर्ष बसी खुप्रै ग्रन्थहरूको अनुवाद गरे र गराए। अनुवादको लागि उनले भारतबाट खुप्रै 'विद्वान्हरू बोलाए जसमा सुमितिसेन पनि प्रख्यात छ। तत्व संग्रह 'शान्तरिक्षतको प्रसिद्ध ग्रन्थ हो।

शान्तरक्षितको मृत्युपछि तिब्बतको बुद्ध-धर्ममा केही विकृतता देखा प-यो। यस्तै विकृत बुद्ध-धर्मका एक प्रभावशानी भिक्षुले सबैसौँग वादिवाद गर्दै हिंड्दथे। उनकी मुखलाई बन्द गर्ने तिब्बतको ज्याजले नालन्दाका कमलशील नामक भिक्षुलाई तिब्बत बोलाए। कमलशीलले सबैको सामु उक्त घमण्डी भिक्षुलाई पराजित गरिदिए। कमशीललाई त्यसैले तिब्बतिहरूले बुद्धको धवतार माने। थुप्रै महत्वपूर्ण ग्रन्थहरूको रचना गरिसकेपछि घमण्डी भिक्षुका एक ग्रन्ध भक्तले उनको हत्या गरिदियो। हत्याबाट दु:खित भई ती भारतिय भिक्षुहरू तिब्बत बोलाउनमा राजालाई उस्काउने तिब्बति भिक्षु जानेन्द्रले ध्यनसन बसेर प्राण त्याग गरे।

ती विद्वान्हरूको प्रयासले तिब्बतमा बुद्ध-धर्मको जग कति व्यक्तियो भयो भन्ने कुरा तिब्बति सम्राट् मुनिवसन् पो (७८०-७९७)

को जीवनीबाट थाह्य हुन्छ । बोधिसत्वको म्रादर्शबाट प्रमावित भई उनले म्रापनो राज्यको धन सम्पत्ति जनताहरूमा समान रूपमा वितरण गरिदिएका थिए !

प्रकॉितर जापानमा "जेन" ("ध्यान") बुद्ध-धमंले आफ्नो प्रलग्ने नियम बनाएर प्राठा शताब्दीतिर प्राप्तो स्वतन्त्र रूपमा विकास गन्यो। "काम नभए माम छैन" भन्ने उक्त सम्प्रदायले प्रना-वश्यक दश्रंत र प्रध्ययनलाई त्यागी दैनिक जीवनमा पिन जीवनको लक्ष्य प्राप्त गर्ने सिकन्छ भनी प्रचारित गन्यो। कर्तेव्य परायण र बहादुर बन्न सिकाउने उक्त सरल सम्प्रदायले योद्धा जापानीहरूलाई प्रतिन प्रभावित पान्यो। सत्य ज्ञान कुनैपिन बेला ("मैनबित्त निभा-उँदा", "ढुङ्गा खस्दा") प्राप्त हुन सक्दछ भन्ने "जेन"हरूले बुद्ध जहाँपिन छ भन्छन्। यिनीहरू माछा समात्ने देखि बिरालो मार्ने काम सम्म पिन गर्छन्। कोरिया र चीनमा पिन "केन" लोकप्रिय छ र वर्तमान युरोपेलीहरू यस सम्प्रदायप्रति बढी प्रावित छन्। जापानको विरतामा "केन"को ठूलो हात छ।

तिब्बतमा धर्म प्रचारायं बौद्ध विद्वान्हरू गहरहेको बेला चीन-मा भारतिय विद्वान्हरू ज्ञानु पनि जारि थियो। सन् ७१६ तिर शुमाक्रसेंबह धापनो ५० वर्षको भायुमा र त्यसपछि वज्ञमति भाषनो ५५ वर्षको भायुमा चीनमा धर्म प्रचारायं गए र गुह्य समाजको स्थापना गरे। वज्ञमतिको शिष्य सुविख्यात अमोधवज्ञ २१ वर्षको भायुमा गुरुसँगै चीन गएका थिए। यिनीहरूले चीनमा म्रप्राप्य ५०० ग्रन्थहरू पनि सँगे लगेका थिए। भ्रमोधवज्ञले २५ वर्षसम्म यी ग्रन्थ- हरूको अनुवाद गरी गुह्य सम्प्रदाय मि-सुङ्गलाई सुदृढ पारे। यो सम्प्रदाय नरमपन्थी तन्त्रयान (दक्षिणाचारिन्) हो र यसमा दुई मण्डलहरू – गर्भधातु मण्डल र वज्यधातु मण्डल – को प्रमुख स्थान छ। पछि यो सम्प्रदाय जापानमा गई शिन-गोनको नामले प्रचलित भयो।

जापानमा सन् ७५२ तिर सम्राट् सोमूले नाराको प्रसिद्ध बुद्ध मूर्तिको निर्माण गरे ।

सम्राट् हर्षवढं नको मृत्यु पछि भारतलाई एकताको सूत्रमा बाँध्न सक्ने ध्रकों सम्राट्को उदय भएन र फलतः विभिन्न राज्यहरू एक ग्रापससँग छगडा गर्न थाले। गुप्तकालका ग्रन्तिम राजा जीवित-गुप्तलाई सन् ७३३ मा काश्मीरको राजा मुक्तापीण्डले मारेपछि गुप्त कालको समाप्त भयो। मगधमा ग्रराजकता फैलिएको सो बेला गोपाल भन्ने वीर पुरुष राजा भए र पाल वंशको ग्रुष्वात भयो। स्वयं गोपाल बौद्ध थिए। पालवंशका करीब १७ राजाहरूले राज्य गरे। यिनीहरू प्रायः गरी तन्त्रयान रूचाउँथे।

राजा गोपालको पालोमा स्रोदन्तपुरमा विख्यात स्रोदन्तपुर विश्वविद्यालयको स्थापना भयो ।

ग्राठौं शताब्दीको ग्रन्तितर तन्त्रयानमा दर्शनको पक्ष बढी महत्वपूर्ण भयो। वज्रलाई महत्व दिने वामाचारिन् तन्त्रयानको यो सम्प्रदायलाई वज्रयान भनियो र दक्षिण भारतको धान्यकटकको श्रीपर्वतमा यसको शुरुवात भयो। वज्रयान तन्त्रयानको पर्यायवाची भयो र तन्त्रयानको स्वतन्त्र ग्रस्तित्व रहेन।

बक्क ने उल्लेख प्रख्यात तान्त्रिक मन्य गुह्य समाज तन्त्रमा पिन भएको छ। यसरी तन्त्रयानको मुदमै वक्षयानको जग बसेता पिन भाठौँ भताब्दीमा आएर बक्जयानले बृहद रूप लियो। बक्जने मर्थं कठोर वा दृढता हो। सत्यको प्रतिक बक्जले गन्यो। बक्ज नै महासत्य हो र बक्ज नै भून्य हो भनियो। यो कुरालाई बुक्जने व्यक्ति नै बक्क-सत्य हो भनियो। बक्जसत्व बुद्धभन्दा महस्वपूर्ण भयो।

वज्रयानको प्रमुख गुरु नागार्श्वं न (द्वितीय) लाई मानिन्छ। धिमी दक्षिण भारतका प्राठौं मताब्दीका आचार्य थिए। यिनको नाम र ठाउँको सामञ्जस्यताले गर्दाले नै मून्यवाद प्रवर्तक नागार्श्वं न (प्रथम) संग यसको सम्बन्ध गर्ने प्रयास प्रायः प्राचीन ग्रन्थहरूले गरेको छ जसबाट नागार्श्वं एक रहस्यमयी व्यक्ति हुन गयो। बुद्धले अति नै तिक्षण बुद्धि हुनेहरूका लागि दक्षिणी भारतको धान्यकटकको श्रीपर्वन्तमा बुद्धत्व प्राप्तिको १६ भौ वर्षमा बज्जयान सम्बन्धी तेलो धर्मचक प्रवर्तन गरेका थिए भनी वज्जयानीहरूले विश्वास गरे।

दक्षिणी भारतको द्रविष्ठ छत्नछायामा विकसित भएको वज्र-यानमा स्त्रीलाई प्रधानता प्रदान गरियो । स्त्रीलाई "शक्ति" भनियो । विना शक्ति सत्यता बोध हुँदैन भन्ने विश्वास गरियो । देउताहरूका, खुद्धहरूका पनि, शक्ति भएको भनियो र फलतः स्त्रीसँग ध्रान्तिगन गरिराखने बुद्धहरूको कल्पना गरियो । वज्रयानले नै भयस्द्वर देवी देवताहरूको सृष्टिट हुनुमा ठूलो मद्दत पुऱ्यायो । भैरव त्यस्तै एक देउता हुन् । मैथुन कमं, मदिरा सेवन ध्रादि धनैतिक मानिने कार्यहरू पनि निर्वाण प्राप्तिको साधन मानियो । पुरुषलाई 'उपाय' र स्त्रीलाई "प्रका" भनियो र यी दुईको समागमले न सस्यताको प्राप्ति हुन्छ भनियो। आफूमा भएको 'म' र 'मेरो' भावनालाई नाम गर्ने ध्यानी योगीको भयकूर रूपको प्रतिक भयानक देवताहरूको करूपना मर्ने थालियो। मानिसले देहस्याग गर्ने स्थान, जगतबाट मानिस विछोड हुने स्थानको रूपमा मसानको महत्व बढ्यो। दिनको एक जना १२ वर्षकी चण्डाल (निम्न) जातकी कन्यासँग सहवास गर्नु पर्ने समेत भनियो। आफ्नो मनमा लागेको सब इच्छाको पूर्ति गर्नेमा जोड दिइयो। सबै प्रकारको मासु खानु हुने ठह-याइयो। मदिरा मात्र होइन मल मूत्र पनि सेवन गर्नु पर्छ भनियो। इन्द्रिय वासनाका विषय-हरूसँग जानाजानी सेवन गरेर स्थसबाट वाक्क भइसकेपछि तिनको निस्सारता बुळने विश्वास गरियो। सारा जगत भून्य हुनाले वासना पनि भूत्य छ भनियो। निर्वाण र जगत दुवै भून्य हुन्, स्थसैले तिनमा भेद नभएकोले वासना पनि निर्वाण र जगत दुवै भून्य हुन्, स्थसैले तिनमा

हुठयोग वज्यानको ध्यानमा प्रमुख हुन गयो। यसको ध्रामप्राय सूर्य र चन्द्रलाई ध्यानद्वारा एकिकरण गर्नु हो। यी दुई तत्वहरू
शारीरमें भएको र यिनीहरू नै प्राण र वायु हुन् भनियो। यिनीहरूको
समागमले नै जगतको श्रुष्टि हुन्छ भनियो। स्त्री र पुरुष वा बाम र
दक्षिणको समागम ग्रावश्यक छ भनियो। यसँलाई प्रज्ञा र उपायको
मिलन हो र यही नै निर्वाण हो भनी हठयोगीहरूले विश्वास गरे।
हठयोगले योगीलाई ग्रापनो शरीरमा ध्यान केन्द्रित गर्ने सल्लाह दिन्छ।
यसको मूल रूप थेरबादको पालि साहित्यमा पनि पाइन्छ। हठयोग
अनुसार शरीर भित्र विभिन्न नाडीहरू (Nerves) छन् र ठाउँ

ठाउँमा प्राण केन्द्रहरू छन्। ती प्राण केन्द्रहरू टाउकोमा, घाँटि मुनि, हृदयमा, नाइटोमा भएको विश्वास गरियो। नाडीहरूमा ढाडमा भएका तीन नाडीहरू महत्वपूर्ण मानियो। बीचको नाडी सुषुम्ना नाडी (Spinal cord) हो यसको बांया तफंको नाडीले प्रज्ञाको प्रतिनिध्त्व गर्छ भनियो। सुषुम्ना चाही। यी दुईको समागम मानियो। दांया र बांयाका दुई नाडीहरूको मिलन, प्रश्नांत उपाय र प्रज्ञाको मिलनबाट नै बोधिसत्व उत्पन्न हुन्छ भनियो। र यो रहस्य गुचबाट मात्र प्राप्त हुन्छ भनियो। यस सिद्धान्त अनुरूप वास्तविक परमार्थ सत्य प्राप्नो शरीर भिन्न नै छ र यसेबाट परमार्थ सत्यको ज्ञान हुन सक्दछ। बुद्ध यसे शरीरमा छ अर्थात् बुद्धको धमंकाय प्राप्ने शरीरमा छ भनियो।

व ज्यानको उद्गम भएको समयमै ध्यानी बुद्धहरू प्रसिद्ध भए।

यी ध्यानी बुद्धहरू, प्रन्य बुद्धहरूको विपरित, अनन्तकाल देखि सदैवको लागि बुद्ध नै रहन्छन् भनियो। तन्त्रयानका योग (ध्यान) को प्रभावले यी ध्यानी बुद्धहरूको उदय भएको हो। बज्ज्यान (वा तन्त्रयान)ले यसलाई दार्शनिक धरातलमा विकसित गरेको हुँदा यिनीहरू अति लोकप्रिय भए। भनिए कि यो जगत नै बुद्धको धर्म काय हो। यही नै महाश्चन्यता हो। त्यसैले हामी सबै बुद्ध हों वा बुद्धांकुर हों। जगत ५ स्कन्ध (तत्व)हरूद्धारा बनिएको हुनाले र बुद्ध नै जगत हुनाले प्रत्येक स्कन्ध (तत्व)पनि बुद्ध हो भनियो। र यसरी ५ ध्यानी बुद्धहरूको विकास भयो। ती हुन्-वैरोचन (जल), अध्योध्य (आकाश), रत्नसम्भव (पृथ्वी), अभिताम (आगो) र अमोधसिद्ध (हावा)। पिनीहरू स्वतन्त्र हपमा

पहिले नै प्रसिद्ध भइसकेका थिए। ध्यानी बुद्धको रूपमा यिनीहरूलाई दर्शनको गाँठोले एकिकृत गन्यो। ध्यानी बुद्धको रूपमा यी बुद्धहरू यित प्रसिद्ध भए कि पछि प्रकृतिका रंग, दिशा, इन्द्रिय, ऋतु, समय, स्वाद ध्रादिको ध्राधारमा पनि यिनीहरूको वर्गिकरण गरियो। यिनीहरूको पत्नी ("शक्ति"), छोरा (बोधिसत्व), छोरी, कुल, भ्रादिको समेत कल्पना गरियो। यसरी सारा जगत नै पंच बुद्धले बनेको भनियो। यी मध्ये ध्रमिताभ बुद्धको छोरो पद्मपाणी लोकेश्वर चाहि करूणामयको नाउँले ध्रति नै लोकप्रिय भयो।

क्रमण: यी पाँच बुद्धहरू मध्ये वैरोचनलाई प्रमुख मान्ते चलन चल्यो । वैरोचनले नै प्रन्य बुद्धहरू उत्पन्न भएको समेत भनियो । वैरोचन गर्भमा बस्दछ भनियो । त्यसैले पंचबुद्धलाई मान्ने नेवारहरूको चैत्यमा चार बुद्धहरूमात्र देखिन्छन्; वैरोचन चैत्यको गर्भमा भएको विश्वास गरिन्छ । वैरोचनलाई धर्मकाय मान्ने प्रवृत्ति चल्यो ।

तर वैरोचनको सर्वश्रेष्ठता धेरै कालसम्म टिक्न सकेन।
किनिक धाटौ शताब्दीको ग्रन्तितर दार्शनिक धरातलमा महावैरोचन वा
आदिबुद्धको कल्पना भयो। करण्डक च्यूहमा ग्रादिबुद्धको कल्पना
गरी अध्यायहरू थिपयो। ग्रादिबुद्ध त्यो बुद्ध हो जो पाँच ध्यानी
बुद्धहरूको पनि निर्माता हो; ग्रादिबुद्ध नै जगतको महान् श्रृष्टि कर्ता
हो, उनी नै प्रकृति हो भनियो। भिक्तको कारण श्रृष्टि कर्ता मानिने
अवलोकितेश्वर पनि ग्रादि बुद्धबाट उत्पन्न भएको मानियो। ग्रादिबुद्धलाई बज्रधारा पनि भनिन्छ र यसको मूर्ति (रातो वा सेतो
रंगको) मा गहना हुन्छ र साथै एक हातमा बज्र (शून्यताको प्रतिक)

## र धर्कोमा घण्टी (प्रज्ञाको प्रतिक) लिएको हुन्छ।

ग्रादि बुद्धको करपनालाई बुद्धको मौलिक सिद्धान्तबाट घेरै ग्रालगिएर गएको मान्न सिकन्छ। यतिबेलासम्म ग्राएर बुद्धको व्यवहार— वादी दर्शन (अनावश्यक दर्शनको निन्दा) र ईश्वरको खण्डनको विपरित धारणा विकसित भइसकेको थियो। बुद्धले जगतको कल्पना यसबाट मुक्त हुनलाई दिनु भएको थियो, न त यसको कारण बुह्मलाई । सारा जगत बुद्धबाट श्रृष्टि भएको, वा बुद्धको ध्यानबाट बनेको; जगत सबै महामाया भन्ने ग्रादिको कल्पनाले हेतुबाट उत्पन्न हुनेहरूको हेतु बताउने बुद्ध स्वयंलाई नै हेतु बनाइदियो।

ग्रलोकिक शक्तिद्वारा परिपूर्ण तान्त्रिकलाई सिद्ध भनिन्छ। वज्रयानमा (तन्त्रयानमा) यस्ता द४ सिद्धहरू प्रख्यात छन्। यी सिद्धहरूमा भिक्षु, ब्राह्मण, क्षेत्री, राजा, स्त्री आदिहरू समावेश छन्। यिनीहरू सबै एक समयकालका थिएनन्। भारतमा मुस्लिम ग्राक्र-मणका प्रगाडिका तान्त्रिकहरूसम्म यसमा सम्मिलित गरिएका छन्। यी सिद्धहरूले लोकप्रिय भाषामा, प्रायः गरी किंदता र गीतद्वारा, आफ्नो सिद्धान्तको प्रचार गर्थे।

पद्म सम्भवका पिता राजा इन्द्रभृति (६८७-७१७) र उनका फुफु लक्ष्मोंकरा पित प्रसिद्ध सिद्धहरू थिए । ८४ सिद्धहरूमा यिनीहरूको पित गणना गरिएको छ । इन्द्रभूति एक विद्वान् तान्त्रिक थिए । उनले ज्ञानसिद्धि नामक तान्त्रिक ग्रन्थ लेखे ।

सक्ष्मीकराले चाहि प्रचलित बज्जयानमा नया सम्प्रदायको स्थापना गरित्। उनले तपस्या र मूर्ति पूजाको खण्डन गरित् र सर्वे

देवताहरू प्रापने शरीरिभित छन् मनी प्रचार गरित्। स्त्रीहरूलाई प्रादर गर्नु पर्देष्ठ भनी उनी भन्धिन्। उनको त्यो वच्चयानी सम्प्रदायलाई सहज्ञयान भनियो। स्वतन्त्र रूपले सहज्ञयानले त्यति विकास गर्ने सकेन ।

बक्रयानलाई लोकप्रिय बनाउनमा ५४ सिद्धमध्ये सरहपाद नामको सिद्धको ठूनो हात रहेको छ । उनी सायद प्रथम सिद्ध थिए । विहारको पूर्वी भागमा ब्राह्मण कुलमा जन्मेकायी तान्त्रिक वाण बनाउने एउटी स्त्रीसँग जङ्गलमा बस्दथे । आठौँ शताब्दीको अन्तितिर पालराजा धर्मपालको समयमा (७६८-८०१) यिनले सरल भाषामा गीत गाएर र ग्रापनो अद्भूत रहन सहनले प्रभावित पारेर जनतामा व ज्यान लोकप्रिय बनाइदिए। वज्यानमा प्रमुख ग्राचार्य मानिने नागार्जुन दितीय पनि यिनका शिष्य मानिन्छ । यिनले थुप्रै वज्रयानी ग्रन्यहरू लेखेका थिए। सरह्पादको शिष्य शबरपा प्रसिद्ध सिद्ध थिए जो जङ्गलमा प्रादिवासीहरूसँग बस्दथे। शबरपाको शिष्य सूहिपा जो राजा धर्मपालका लेखक थिए, पनि प्रख्यात तान्त्रिक सिद्ध भए र तान्त्रिक रचनाहरू रचन वाले । यिनले उडिसाको राजा र मन्त्रीलाई भिक्ष बनाएका थिए । तरहपादको प्रकी शिष्य लीलापा (लीलावफा) भन्ने मगद्यको कायस्य पनि प्रख्यात तान्त्रिक सिद्ध थिए । शबरपाकी डोम जातिका भिष्य जोगीपा, जो सदा वरद मुद्रा धारण गरिराख्ये, पनि तान्त्रिक सिद्ध भए । त्वस्तै लीलापाका शिष्य वारिकपा नामक तान्त्रिक सिद्धले बंगालिमा युप्नै बज्जयानी साहित्यहरू लेखेका थिए। उनका स्ती शिष्य सहस्रयोगिन चिन्ता पनि तान्त्रिक सिद्ध थिइन् ।

परावस्त्र नामक प्रस्यात तान्त्रिकले प्रसिद्ध वज्जयानी ग्रन्थ

हैबज्जतन्त्रलाई प्राठों शताब्दीको प्रन्तमा प्रचलित गरिदिए। सायदे प्रायवज्ञ नै यसका लेखक थिए। यस ग्रन्थमा वज्जको आह्वान गरिएको छ। कसरी 'मुद्रा' नामक नारीसँग मैथुन गरेर सिद्धि प्राप्त गर्ने, कसरी नवयुवतीलाई वशमा पाने, प्रादिको व्याख्या छ। पद्मवज्रको शिष्य अनङ्गवज्ञ भन्ने तान्त्रिक सिद्ध, जो पहिले कुनै राजकुमार थिए, वज्जयानका प्रसिद्ध गुरु हुन्।

पालराजा धर्मपालको समयमा भागलपुरमा विक्रमशोला विश्वविद्यालयको स्थापना वर्तमान कहलगाउँतिर भयो। यस विशाल विश्वविद्यालयमा छ कलेजहरू थिए। यहाँमित महजार मानिस बस्न सक्ने
समा भवन थियो। ग्रावास र भोजन निः गुल्क थियो। यहाँ महायान,
हीनयान, वेद, वेदाङ्ग, उपवेद, हेतुविद्या, सांख्य योग पनि सिकाइन्थ्यो,
तर यहाँको मुख्य विषय तन्त्रयान थियो। नालन्दा जस्तै नै यसको
ख्याति विश्वमर फैलियो र विभिन्न देशका विद्वान्हरू यहाँ पढ्न ग्राएका
थिए। वज्रयानको विकास पछि यो नालन्दा विश्वविद्यालयभन्दा
प्रख्यात भयो। वज्रयानको मुख्य केन्द्र भयो। यसका द्वारहरूमा
सुप्रसिद्ध प्राचार्यहरू बस्दथे जसका प्रश्नको उत्तर दिएपछि मात्रै भित्न
पस्न दिइन्थ्यो। सायद यो प्रथा बज्रयानको गोप्यतालाई ध्यानमा
राखेर पछि बनाएको थियो होला।

पालराजा धर्मपाल पिछ देवपाल (८१०-८११) की पालीमा पित थुप्रै माचार्यहरू निस्के। यितमा प्रसिद्धतम थिए - शान्तिदेव। यिनी सायद गुजरातका राजकुमार थिए जो मामाको भीदेश मनुसार नालन्दामा मध्ययन गर्ने म्राएका थिए। भनिन्छ कि यो महाविद्वान्

हिर्दा बुद्धू जस्तो देखिन्थ्यो त्यसैले मुसुक भिनन्थ्यो । भिनन्छ कि एकपरट एउटा विद्वान्हरूको सभामा ठट्टा गर्दे उक्त "बुद्धू" लाई सभापित बनायो र ध्रापनो आश्वनबाट उनले यस्तो उपदेश दिए कि उनको विद्वता देखेर सबै तीन छक्क परे । उनका तीन प्रसिद्ध ग्रन्थहरू मध्ये बुद्धत्य प्राप्त गर्ने बोधिसत्यले के के गर्नु गर्दछ भिन लेखिएको बोधिन व्यवितार प्रसिद्धतम छ ।

राजा देवपालक पालोमा वज्जयानमा सहजयानी विचारधारा मान्ने तान्त्रिक सिद्ध विरूपाको उदय भयो। उनका शिष्य डोम्भपा (डोम्बी हेरूक) पनि तान्त्रिक सिद्ध थिए र मगधको क्षेत्री (वा राजा) थिए। प्रको क्षत्री तान्त्रिक सिद्ध घंटापा चाहिँ आफूसँगै योगिनी पनि राह्यथे। डोम्भिपाको शिष्य राजवंशका कष्ह्रपा पनि तान्त्रिक सिद्ध थिए। यिनका शिष्य महीपा नामको तान्त्रिक सिद्ध चाहिँ शुद्र थिए र चरमा बस्दथे। अको सिद्ध खबरिपा चाहिँ व्यापारी कुलमा जन्मेका र मन्दिरमा बस्ते तान्त्रिक सिद्ध थिए।

त्यस्तै कंकालिया भन्ने भुद्र, मेकाया भन्ने बनिया, सँधै एक इस्तमा विश्वल भनोंमा मानव खप्पर बोक्ने चेलुकया भन्ने शुद्ध, सँधै दाउको पद्धांड हात बाँधिराख्ने ब्राह्मण सुचिकया, रूख मुनि बुद्धको पुतली बनाई पूजा पर्ने शुद्ध पुतुलीया, सुन्दरीहरू वरिपरि राखी हिंड्ने राजकुमार कोकालिया धादि पनि तान्तिक सिद्ध मानिए र ८४ सिद्धमा संगविक गरिए।

वज्जवानको यसरी विकास भइरहेको बेला मञ्जूषी मूलकस्य नामको प्रसिद्ध ग्रन्थको रचना भयो । यसमा बुद्धले मञ्जूष्टीलाई मन्त्र, मुद्रा, मण्डल झादिको उपदेश दिएको वर्णन छ । यस ब्रन्थके झारणील मन्त्रहरू लोकप्रिय बनाइदियो । "ओं झा हुँ", "ओं तारे तुतारे स्वाहा", "श्रों मुने मुने महामुने स्वाहा" जस्ता मन्त्र र झारणीहरू झित लोक-प्रिय भए । फलस्वरूप मञ्जुओ नामसंगिति ग्रन्थमा संगीतमय पद्यहरू-को संकलन भयो । वर्तमान्मा पनि नेपालका वज्रयानी बौद्धहरू वर्षादको महिनामा खुब रूचि लिएर नाम संगितिको पाठ गर्दछन्।

वज्यानको यसरी द्रुवगितमा विकास भइरहेको बेलामै हिन्दूहरूको प्रख्यात श्रद्धैतवादी दार्शनिक शंकराचार्य (७८८-८२०) को
आगमन भयो। वज्ज्यानीहरूले प्रकट गर्ने गरेको आडम्बर र उनीहरूले
भन्ने गरेको तिनका गुद्ध र दार्शनिक ध्रथंहरू शंकराचार्यको गहन पद्धैतवादको प्रगाडि टिक्न सकेन। फलतः सर्व साधारणमा पनि वज्ज्यान
भिन्नी तवरमा खुकुलो रहेछ भन्ने भावना बढ्यो। तर शंकराचार्यले
भारतबाट बुद्ध-धर्म गायब गरिदियो भन्नु अति ठूलो भ्रम हो।
शंकराचार्यको अद्धैतवाद बौद्धहरूको विज्ञानवादबाट प्रभावित भएको र
उनलाई हिन्दू धर्मकै उनका बिरोधीहरूले 'प्रछन्न बौद्ध' भन्ने गरेको
कुराको माथि नै उल्लेख गरिसकेको छुँ। शंकराचार्य स्वयंले पनि
बुद्धलाई 'योगीहरूमा चक्कवित'' भनी घोषणा गरेका थिए। स्वयं
वज्ज्यान पनि शंकराचार्यको कालपछि फलिफुलिनै राखेको थियो।

सन् ८४६ मा वज्रयान श्रीलंकामा पनि पुग्यो । त्यतिबेला त्यहाँ राजा मतलबसेनको शासन थियो । तर श्रीलंकामा वज्रयानले घेरै प्रगति गर्ने सकेन । त्यही ताकातिर उडिसाका तान्त्रिक राजा प्रचण्ड देव काठमाडीमा गई स्वयम्भूमा आफ्नो विहार बनाई बसे। उनी शान्ति-कराचार्यको नामले प्रख्यात भए। वर्तमान् स्वरूपको स्वयम्भू स्तूपको निर्माण उनले नै गरेका थिए।

त्यही बेला बर्मा (म्यानमार) मा पनि वज्रयानको यथेष्ट प्रचार भयो। तर सो सम्प्रदाय बर्मेली जनताहरूले त्यति मन पराएनन्। र बाह्री शताब्दीको शुरुवातमा राजा प्रमुरूद्धको पालोमा सो सम्प्रदाय स्यहाँबाट लुप्त भयो र थेरवादको शुरुवात भयो।

चीनमा त्यित नै बेला एक क्रान्तिकारी भ्राविष्कार भयो।
सन् ८६८ मे ११ मा बौद्ध सूत्रहरू काठमा उल्टो भक्षर कुदिव
छापियो। यसरी विश्वमा मुद्रण क्रियाको मुख्यात भयो। त्यही नै
ताकातिर बौद्ध धारणीहरू छाष्न चीनमा कागजको भ्राविष्कार भयो।

तिब्बतमा चाहिँ त्यितिबेला बुद्ध-धर्ममाथि आपत आइपरेकी थियो। त्यहाँको राजा गलङ मरम (सन् ६११ तिर) ले बुद्ध-धर्ममाथि ठूलो प्रत्याचार गरे। प्रत्याचारको सीमा नाघेपछि भिक्षु द्वल्गियदोर्जेने भेष बदलेर गई उक्त राजाको हत्या गरिदिए।

जाबामा चाहिँ त्यतिबेला बुद्ध-धर्म उन्नत धवस्थामा थियो।
नवी शताब्दी तिरका शैलेन्द्र राजाहरूको पालोमा बुद्ध-धर्म जाबा,
सुमाता, बाली, मलक्का, बोर्नियो, सेलेवेस र मलायन पेनुन्सुलामा खुद्ध
प्रचार भयो। जावाको सुप्रसिद्ध बोरोबुदुर मन्दिर राजा समरतृष्ध
(सन् ५२४) को पालोमा बन्यो।

भारतमा चाहिं नवीं शताब्दीको अन्तसम्ममा बैदिक धर्मका स्मृतिहरू र अग्नि, विष्णुधर्मोत्तर, गरुड पुराणहरूको रचना भइसकेको थियो। पुराणहरूले बुद्ध-धर्मको विकासलाई कम गर्न बुद्धकै कितप्य सिद्धान्तहरू माथि जोड दिन थाल्यो। प्रहिसा बिलयो भयो। बुद्धलाई सबतार घोषणा गर्ने प्रथाको चलन वैदिक पुराणहरूमा चल्यो। बुद्धलाई धर्मपनि यो पुराणहरूबाट अप्रभावित रहेन। स्वयम्भू महापुराण जस्ता स्वयम्भूको उत्पत्तिको वर्णन गर्ने ग्रन्थहरू पूर्णतः पुराणहरूबाट प्रभावित मान्न सिकन्छ।

नालन्दाका विद्वान् भिक्षु धमंदेव सन् १७१ मा चीन गए।
उनले त्यहाँ ३० वर्षसम्म अथक प्रयत्न गरी धमं प्रचार गरे। शर्यों
ग्रन्थ उनले ग्राफैले लेखे। कतिपय अनुवाद गरे। उनको कार्य देखी खुशी
भएर चीन सम्राट्ले उनलाई "बुद्ध-धमं प्रचारक महागुरुं" भन्ने
उपाधि दिए।

सन १७५ मा राजा महिपाल प्रथम (१७४-१०२६) नामका सिक्तमानी पास राजाको शासनको शुरुवात भयी। उनको पालोना बज्जयान क्रम शक्तिशाली भयो।

सन ९८० तिर उच्जीनका भिक्ष दानपाल चीनमा धनं प्रचारार्वं गए। त्यस्तै सन १००४ मा भिक्ष धर्मरक्ष ४४ वर्षको उमेरमा चीन गए र ६६ वर्षको आयुसम्म धर्म प्रचार गरे।

दशों शताब्दीको अन्तितिर राजकुलबाट श्रिक्षु बनेका प्रजासद सामक मिक्षुले बज्जयानलाई मानी तिल पेल्ने काम यन थाले। त्यसैंखे तिलोपा नामको तान्त्रिक सिद्धको रूपमा प्रख्यात १ए। उनको शिष्य बरोपा (नरोपन्त) प्रापनी विद्वताकी कारेण विक्रमहीला विद्वा विद्वालयको एक द्वारका प्रधान भए।

स्यति नै बेला बज्जयानमा कालंबक्रयान नामक नबीन सम्प्रदायको विकास भयो । सायद यसका संस्थापक नारीपा विष् यस सम्प्रदायको विशिष्ट प्रत्य विमलप्रभाको रचनाकार नारोपा तै हुन्। कालचक्रयान अनुसार सारा ब्रह्माण्ड शरीर मित्र नै छ। यस सिद्धान्त अनुसार, सूर्यं, चन्द्र, आकाश, पाताल, हिमालय, गङ्गा, सरस्वती आदि सबे शरीर भिल ने छ र यसै रहस्यलाई बुक्रिलिन् भावश्यक छ । शरीरद्वारा ने सिद्धि प्राप्त गर्ने संकिन्छ । त्यसैले शरीर शुद्ध हुनु जरूरी छ । करूणा र प्रज्ञा (शून्यता) को एकता नै परमतत्व हो, यही नै मादि बुढ़ हो, यही नै काल हो। चर्क बिश्वको परिवर्तन-शीलताको द्योतक हो । यी दुईको समन्वय नै कालचक हो । कालच कथानमा बुद्धका तीनैवटा काय भरीर भिन्न नै भएकी मानियों 🛊 निर्माणकाय जाग्रत प्रवस्था, सम्भोगकाय स्वप्न प्रवस्था, · धर्मकाय सुष्टत अवस्था हो अनियो। यी बाहेक बुद्धको चौथो काय -सहज काय-को कल्पना गरियो र बसलाई "तुरीय" प्रवस्था भनियो र यसैलाई परमार्थं सत्य मानियो । बज्जयानमा प्रनैतिक कार्यहरू मचानिल बढेकोले शरीर शुद्धिलाई प्राथमिकता दिने कालचक्रयानको विकास भएको हुन सक्दछ ।

तिब्बतमा स्यही समयमा मिलारेपा नामको बुवाको उदक भयो। श्राप्तो बाबुसँग क्रमडा मरी, श्रापनो सम्पत्ति बेची शानको खोजीमा उनले नेपाल हुँवै भारत प्रवेश गरे। सन् १०७६ मा उनको भेट नारोपासँग भयो र उनका शिष्य बने । १२ वर्षसम्म भारतमा रही नारोपासँग "महामाया"को ज्ञान हासिल गरी उनी तिब्बत फर्कें र पिछ विख्यात किन र सिद्ध भए । तिब्बतमा यिनले श्रापने सम्प्रदायको स्थापना गरे । त्यसपछि उनी पुनः भारत गएर ६ वर्ष रहेर नारोपासँग वप शिक्षा हासिल गरेर फर्कें। तेस्रो पटक उनी भारत श्राउँदा नारोपाको देहान्त भइसकेको थियो । तीन वर्ष बसी उनी तिब्बत फर्कें। मिलारेपाको गुरु कर्माणा पनि नारोपाका शिष्य थिए।

तन्त्रयानको विकासको क्रममा जालन्धरपा भन्ने प्रख्यात तान्त्रिक सिद्धको उदय भयो। यिनको शिष्य नै मिछन्द्रनाथ हो। मिछन्द्रनाथ श्रासाम (कामरूप) का सिद्ध पुरुष थिए। काठमाडौ उपत्यकामा लिच्छवी राजा गुणकामदेवको पालोमा अनावृष्टि हुँदा यिनलाई काठमाडौंको वज्रयानी श्राचार्य शान्तिकराचार्यको शिष्य बन्धुदत्त आचार्यको श्रासामबाट नेपाल लगेका थिए। जसको कारण नेपालको श्रानिवाल हट्यो। मिछन्द्रनाथ अनार्य जाति (''राक्षस") का थिए। मिछन्द्रनाथको याता काठमाडौंमा श्रुप्त पनि लोकप्रिय छ। यहांनिर यो कुरा पनि स्मरणीय छ कि रातो मिछन्द्रनाथको रथसँगै तानिने रथ मीन नाथको हो। सीन नाथ ५४ सिद्धहरूमा गनिने एक बौद्ध तान्त्रिक सिद्ध हुन्।

मिछन्द्रनाथ काठमाडौँ लगेको समयतिर नै काठमाडौँमा रक्त काली, भद्रकाली आदि बौद्ध तान्त्रिक देवीहरूको स्थापना भयो। स्यतिबेला नेपालमा पनि तन्त्रयान र वज्जयानको ठूलो प्रभाव परिसकेको थियो। मिछन्द्रनाथको शिष्य प्रसिद्ध जोगी गोरखनाथ हो। गोरखनाथ निपालमा नाम होइन बंगालमा पनि प्रसिद्ध बिए। वस्तुतः गोरखनाय-लाई बीक्स मान्न सकिन्छ।

प्रश्निद्धहरूमध्ये नै कसैले नाच सम्प्रदायको स्थापना गरेका
"थिए। १९ श्री शताञ्चीतिर यिनीहरू श्रित प्रख्यात थिए। यिनीहरूमा
बौद्ध र शैव तन्त्र दुवैले प्रभावित पारे। बौद्ध तान्त्रिकहरू बुद्धलाई
"श्रादिनाथ (शुरुको नाथ) मान्छन् भने शैव तान्त्रिकहरू शिवलाई श्रादिन नाथ मान्छन्। यिनीहरूको प्रभाव यतिसम्म थियो कि काठमाडौंका
स्वयम्भू, बौद्ध र पशुपतिका प्रछाडि 'नाथ' राखने चलन चल्यो।

भारतमा चाहि नयां नयां तान्तिक सिद्धहरू बन्दे थिए।

रत्नाकार शान्ति नामको मगधको एक बाह्मण प्रोदन्तपुरी विश्वविद्यालयमा पढी हीनयानी भिक्षु भए। त्यसपछि विश्वमशीलामा श्रध्ययन
गर्न जाँदा त्यहाँ नारोपाको सत्सँगमा परी बज्जयानी श्राचार्य भए।

पछि सिहली राजाको निमन्त्रणामा श्रीलङ्का गई ६ वर्षसम्म धर्म प्रचार
गरे। भारत फर्कंदा राजा महिपालको आग्रहमा उनी विश्वमशीला
विश्वविद्यालयको पूर्वी द्वारको श्राचार्य भई बसे। ५४ सिद्धहरूमा
पिनलाई शान्तिपाको नामले चिनिन्छ। जालन्धरपाको शिष्य तन्तिपा
नामक बौद्धंतान्त्रिक सिद्धं यिनका समकालीन थिए। त्यस्तै सार्कीबाट
बौद्धं तान्त्रिक सिद्धं हुने चमरिपा, शुद्धं जातिकै तान्त्रिक सिद्धं शोलपा,
साँचै कान ढाक्ने टोपी लाउने सिद्धं धर्मपा पनि त्यही ताकाका थिए।

बौद्ध सिद्धहरूमा भरियाबाट तान्त्रिक सिद्ध बन्ने चम्पाका चपंटीपा र चम्पाकै तान्त्रिक सिद्ध चम्पकपा पनि प्रसिद्ध थिए। चीनपा (मीननाथ) थिनीहरूकै शिष्य थिए।

त्यही कालमा सुप्रसिद्ध बौद्ध भिक्ष दिपंकर श्रीज्ञान (४८०-१०५३) वा अतिशको उदय भयो । यिनको जन्म चन्द्रगर्भको नामबाट भागलपुरमा राजां कल्याण श्री र प्रभावतीबाट भएको थियो। भनिन्छः कि ३१ वर्ष हुँदा ने व्याकरणाचार्य भइसकेपछि जितारि नामक बौद विद्वानुले उनलाई नालन्दा जाने सल्लाह दिए। ग्रनि ग्राफ्ना बौद्ध ग्रामा-बाबुको प्राज्ञा लिई नालन्दामा गई उनी भिक्षु बोधिभद्रको शिष्य बने 🕩 त्यसपछि उनी बोधिभद्रको तान्त्रिक गुरु सिद्ध पुरुष मैत्रीपा (मैत्री गुप्त)सँग ६ वर्ष प्रध्ययन गरे। श्रतिशले त्यतिबेला विख्यात भइसकेको बुद्ध गयाको बज्रासन महाबिहारमा पनि अध्ययन गरेका थिए । त्यहाँपछिः नारोपासँग ११ वर्षसम्म विक्रमशीलामा धध्ययन गरे। त्यहीँ शान्तिपा (रत्नाकर शान्ति) रतकंशास्त्रको महान् व्याख्याकार ज्ञानश्री मित्रसँगः यिनको भेट भयो । तिनीहरूबाट त्यतिबेला सुमाता (इन्दोनोसिया) बस्ने प्राचार्य धर्मपासको ख्याति सुनी सुमाता गई १२ वर्षसम्म उनी-कहाँ ब्रध्ययन गरे। त्यतिबेला सुमातामा बुद्ध-धर्म ब्रति प्रचलित थियो। ३४ वष छँदा उनी विक्रमशीला महाविहार फर्के। र त्यहाँका प्रमुख विद्वान्मध्ये एक भए। त्यतिबेला शान्तिपा त्यहाँको कुलपति थियो।

त्यहीबेला तिञ्बतमा तन्त्रयान र बज्जयानको यस्तो विकृत विकास भयो कि त्यहाँका बुद्धिवादी तिञ्बति राजकुमार कानप्रमले २९ भिक्षुहरूलाई काश्मीरमा श्रध्ययनको लागि पठाए, तर तिनमा मात दुई जीवित फर्कन सके। जसमध्ये महान् अनुवादक रत्नभद्र पनि थियो। भारतको जलवायु तिञ्बतिहरूलाई अनुपयुक्त ठानी भारतकोः प्रस्थात अतिशको नाम सुनी सनलाई तिञ्बत आउन निमन्त्रणा पठाएः जुन कि अस्वीकृत भयो तर पुनः अकों सद्भावना दल पठाउने विचा-रले धन कमाउन उनी मानसरीवरितर रहेको सुनंको खानी तर्फ जाँदा त्यहाँको राजाले उनलाई बन्दी बनायो र उनलाई कैंदबाट मुक्त गर्ने ठूलो धनराशीको माग गरियो । तर आफ्नो छोरोलाई ज्ञानप्रमले उनलाई छोडाउनमा धन खर्च गर्नुभन्दा सो धन अतिशलाई तिञ्बत बोलाउनमा लगाउन भने र सो अनुरूप छोरो चाहिले एक निमन्त्रण दल पुनः भारत पठाए । सम्पूर्ण घटना सुनी अतिशले १८ महिना पछि तिञ्बत जाने स्वीकृति दिए।

भारतमा राजा महिपाल पिछ नयपाल (१०२६-१०४१) राजा भइसकेको थियो। सन् १०३० मा भिक्षु स्मृतिज्ञान तिब्बत गए। बाटोमें नेपालमा अनुवादक (दुभाषिय) को मृत्यु भए पिन उनी अगाडि बढे र तिब्बतमा भाषाको अज्ञानताको कारण एकजना तिब्बति कहाँ भेडा चराउन जाने नोकर भई बस्नु पन्यो। त्यहाँ आपनी मालिक्नीबाट उनले धेरै दु:ख सहनु पन्यो। तर पिछ गोठालाहरूसँगै उनले तिब्बती भाषा सिके। अनि उनी विना अनुवादक तिब्बति भाषामा अनुवाद गर्ने प्रख्यात विद्वान् भए।

सन् १०३० मा म्रतिश ५८ वर्षको म्रायुमा तिब्बत जान नेपालमा पुगे। नेपालमा यथेष्ठ धर्म प्रचार गरेपछि उनी तिब्बत पुगे जहाँ उनको भव्य स्वागत भयो। तिब्बतमा बुद्ध-धर्म प्रचारमा अतिशकी महत्व म्रद्वितीय छ। उनले १३ वर्षसम्म धर्म प्रचार मात्र गरेको होइन, भुप्नै ग्रन्थहरूका मनुवाद पनि गरेर मौलिक ग्रन्थहरू पनि रचे। मैतीपाको शिष्य गवासर भन्ने वैशालीका कायस्य पनि विद्वान् ज्यक्ति थिए। उनले सन् १०७५ तिर तिञ्चत गई धर्म प्रचार गरे। त्यस्तै कालान्तरमा बुद्धकीर्ति, कर्णश्री, सूर्यध्वज प्रादिले पनि तिञ्चत गई धर्म प्रचार गरे।

राजा रामपाल (१०५७-११०२) को समयमा रामावती जामको शहरमा जगद्दल विश्वविद्यालयको स्थापना भयो।

एघारों शताब्दीमा आएर बुद्धलाई विष्णुको नवौं अवतारको रूपमा पूर्णतः मान्यता मिल्यो । पुराणकालदेखि नै बुद्धलाई म्राफ्नै धर्मको एक ग्रंग भनी प्रकाशित गर्न कोशिशमा लागेका वैदिक धर्मलाई प्क प्रकारको सफलता मिल्यो । हुन पनि त्यतिबेलासम्म वैदिक धर्म र वज्रयान (तत्कालिन बुद्ध-धर्म) मा धेरै फरक पनि देखिदैनध्यो। -रामायण, गीता, महाभारतमा बुद्धको उल्लेख नभएको कुरा पहिले नै भनि सकेको छुँ। हुनत विष्णुका दश प्रवतारहरूको धारणा पुराणद्वारा नै अतिपादित गरेका थिए तर पनि कतिपय पुराणहरूले बुद्धलाई अवतार मानेको थिएन । दश ग्रवतार नै भनिएता पनि वायु पुराणमा वराह, नरसिंह, वामन, दत्तात्रेय, मान्धता, परशुराम, राम, वेदव्यास, वासु-देव र कल्किलाई दश ग्रवतार मानेको छ । ब्रह्माण्ड पुराणमा पनि दश ·भ्रवतारको भिन्न नाम छ । भ्रन्य ग्रन्थहरूमा हरिवंशले वराह, नरसिंह, वामन, दत्तात्रेय, परशुराम, राम, कृष्ण र वेदब्यासलाई श्रवतार -मानेको छ। यहाँ यो कुराको जानकारी पनि जरूरी छ कि त्यतिवेला-कार त्यसभन्दा पुराना कतिपय हिन्दू ग्रन्थहरूमा बुद्धलाई विरोधीको श्रूपमा प्रस्तुत गरिएको छ । केही पुराणहरूले चाहि बुद्धलाई श्रवता**र** 

भान्ने प्रयास गरेका थिए। जस्तै भागवत पुराणमा कहीँ २२, किंह २३ र किंह १६ अवतारहरूको कुरा भएता पनि बुद्ध सम्मिलित गरिएको थियो। सन् १७६६ तिर क्षेमेन्द्रबाट दशावतार चरितको रचना पिछ दश अवतारको धारणा सुदृढ भयो जुन कि पिछ किंव जयदेवले धापनो रचना गीत गोविन्दबाट लोकप्रिय बनाइदियो। वर्तमान दश प्रवतार-हरू - मत्स्य, कूमें, वराह, नर्रामह, बामन, परशुराम, राम, कृष्ण, बुद्ध र किंक - को कल्पना त्यसेले धेरै पिछ मात्रे, वैदिक धर्म र बुद्ध-धर्मको प्रतिस्पर्धा स्वरूप निस्केको थियो।

बाह्रीं शताब्दीको ग्रन्तमा कम्बोडियामा बुद्ध-धर्म लोकप्रिय भयो । राजा जयवर्मा सप्तम (११६२-१२०२) लाई कम्बोडियाको ''ग्रशोक'' मान्न सिकन्छ ।

त्यतिबेला भारतको पश्चिम तर्णबाट मुस्लिमहरूको बारबार आक्रमण भइरहेको थियो। पाल वंशको मन्तिम राजा गोविन्द पाल (१९६१-१९६०) को समय कालमा मुस्लिमहरूले उत्तर भारतलाई जिते। यी मुस्लिमहरू बुद्ध-धर्म र वैदिक धर्म दुवैका कट्टर विरोधी थिए। यिनीहरूले बगालको सेन वंश, विहारको पाल वंश र कन्नीज राजाहरूलाई सखाप पारी मुस्लिम राज्यहरूको स्थापना गरे। नालन्दा, श्रीदन्तपुरी र विक्रमशीला विश्वविद्यालयहरूमा धन सम्पत्ति लुट्ने विचारले हमला गरे। तर त्यहाँ त म्रानमोल पुस्तकहरू मात्र थिए। रिसको छोंकमा ती सारा पुस्तक जलाइए। ती विश्व प्रसिद्ध विश्व-विद्यालयहरू ध्वस्त गरिदिए। म्रानमोल ग्रन्थहरूको विशाल भण्डार-लाई ध्वस्त गरी मानो तिनीहरूले भारतको मस्तिष्कमा म्रागो लगाई

दिए। ज्ञान विज्ञान र सभ्यता संस्कृति भव्म गरिदिए। भारतको प्राचीन संस्कृति र गौरवज्ञाली इतिहासको एक अध्यायको प्रग्त भयो।

सन् १२०० तिर मुहम्मद बिन बिस्तयार इंस्तियार खिलजी-को सो ग्राक्रमणलाई भिक्षुहरूले पनि ग्रसफलता पूर्वक तलवार उठाई प्रतिरोध गरेका थिए। भिक्षुहरू खोजी खोजी मारिए। वांकि रहेका भिक्षुहरू तिब्बत र नेपालमा भागे।

विकमशोला विश्वविद्यालयको प्रमुख प्राचार्यं त्यतिबेला भिक्षु शाक्यश्रो सद्र (१९२७-१२२५) थिए। यी विद्वान् प्राचार्यं भागेर नेपाल पसे! शाक्यश्री भद्र र त्यतिबेला भारतबाट भागेर आएका प्रन्य बज्जयानी भिक्षुहरूको कारण नेपाल (काठमाडौँ उपत्यका) मा बज्जयान सुदृढ भयो। ब्राज बज्जयान ग्रापनो मौलिक रूपमा नेपालमा मात्र बांकि छ। बज्जाचार्यहरू बज्जयानका ग्राचार्यं हुन्। पछि शाक्यश्री भद्र तिब्बतमा धर्म प्रचारार्थं गए।

यसरी भारतमा मुस्लिमहरूको कारण बुद्ध-धर्मको हास शुरु भयो र अन्तमा आपनो जन्मभूमिबाट बुद्ध-धर्मको लोप भयो। बौद्ध विहारहरू, शिक्षण केन्द्रहरू सबै ध्वस्त गरिए। हुन त मुस्लिमहरूले वैदिक धर्म माथि पिन आक्रमण गरेका थिए। तर वैदिक धर्मका गुरुहरू - ब्राह्मणहरू - बाहिरबाट स्पष्टतः चिनिन्दैनध्यो। भिक्षहरू चीवरको कारणले स्पष्ट चिनिन्ध्यो। ब्राह्मणहरू घरमा बस्दथे अने भिक्षहरू विहारमा बस्दथे। त्यसैले भिक्षहरूलाई सजिलंसित सखाप पार्न सिक्यो।

मुस्लिमहरूको आक्रमणको वेला भारतका प्रायः सबै बौद्धहरू चज्रयानी श्रिए। र बज्ज्यानका धर्नेतिक क्रियाहरू सायद जनतामा आलोचित हुन थालिसकेको थियो। फलतः बज्ज्यानका ध्राचायंहरूको समूल नाश भइसकेपछि जनताले पनि बुद्ध-धर्म बिस्तार भूलद गयो। वैदिक धर्मका बाह्मणहरूको हातमा सुवर्ण मौका पऱ्यो। दिशा रहित भइसकेका भारतीय बौद्ध जगतलाई बाह्मणहरूले आपनो धर्ममा ताने। बुद्धका मौलिक र व्यवहारिक शिक्षा महायान हुँदै वज्ज्यानसम्म पुग्दा पूर्णतः फरक भैसकेको थियो। बाह्मण धर्म र त्यसमा खास भिन्नता बाँकि रहेको थिएन। त्यसैले नेतृत्वहीन भारतका बौद्धहरूले धापनो धार्मिक धावस्यकता पूरा गर्ने बाह्मण धर्म ग्रंगिकार गरिलिन केही कठीन परेन।

बाह्मणहरूले पनि मौका छोपी बौद्ध संस्कृतिलाई निरदे गयो ।
मुस्लिम कालमा बाह्मणहरूले बुद्ध-धर्मको चर्चा पनि गर्न छोडिदिए ।
यजमानहरूको अगाडि बुद्ध-धर्मको कुरा भन्तु पनि धर्धमं मानिन्
यालियो । बुद्ध-धर्मका धामिक स्थलहरू र देवताहरूलाई वैदिक धर्मका
स्थल र देवता बनाइदिए । सीधा-साधा जनताले पत्याए पनि । बौद्ध
देवी देवताहरूको त्यो दुदंशा गुरू भयो जसको अको उदाहरण संसारमा
प्रत्य कुनै धर्मलाई कहिल्ये भएको पाइँदैन । तारा र पारमिताहरूलाई
हिन्दु देवी बनाइदियो । बोधिसत्यहरूलाई चुरी लगाई देवी वनाइ
दिको । बुद्धगयामा रहेका झोधिसत्वका मूर्तिहरूलाई पश्च माण्डम भनी
भवार मरियो । स्वमं बुद्धको मूर्तिलाई कर्त भीममेन, कर्त जरासंध,
कर्त ढेलुवा बाबा, कर्त तेलिया भैरव भनी पुजिन धानियो । हुँदा-हुँदा

कहीं त बुद्धलाई "देवी मैंयां" भनी टिका लगाई पूजा समेत गर्ने यालियो। बुद्ध-धर्मको प्रणेता बुद्धलाई विष्णुक धवतार भनी गौण बनाइदियो। प्रवतार मानेपिन बुद्धको सिद्धान्त र शिक्षालाई ब्राह्मण-हरूले कहिल्ये प्रचार गरेन। उल्टो बुद्ध, बुद्ध-धर्म, त्यसका प्राचार्य र कृतिहरूको उल्लेखसम्म पनि उनीहरूले गरेनन्। यस्तो ग्राभास पारियो मानो बुद्ध र बुद्ध-धर्मको गौरवशाली परंपरा भारतको इतिहासमा पहिले भएक थिएन। एउटा धर्मले अर्को धर्मलाई बिना हित्यार, बिना तर्क यसरी श्राफूमा विलिन गराएको यो ग्रनौठो उदाहरण हो। मुस्लिमहरूले गुरू गरेको भारतमा बुद्ध-धर्म विनाशको कार्य वैदिक धर्मको ग्रप्तत्यक्ष सहयोगको कारण सफल भयो। यो कुरा रोचक छ कि बुद्ध-धर्मका विरोधीहरू पनि प्राय: ब्राह्मण छन् र बुद्ध-धर्मका प्रख्यात ग्राचार्यहरू पनि प्राय: ब्राह्मण छन् र बुद्ध-

त्यही नै समय कोरियामा पनि बुद्ध-धर्मको दुर्दशा शुरू भयो। सन् ६९० मा स्थापित वांग वंशको पालोमा उन्नत श्रवस्थामा पुगेको बुद्ध-धर्म सन् १२५० मा वांग वंशको पराजय पछि ह्रास हुन थाल्यो। विहारहरू नष्ट गरिए। बुद्ध-धर्मको पठन-पाठन निषेध गरियो। कोरियामा बुद्ध-धर्म कमिक रूपमा कमजोर हुँदै गयो।

पश्चिममा चाहिँ त्यही बेला किश्चियन धर्मको प्रचार भइरहेको थियो । तेहीं शताब्दीमा लात्भिया र एस्टोनिया जस्ता पूर्व-यूरोपेली देशहरूमा किश्चियनहरूले करोडी बौद्धहरूलाई सखाप पारिदिए । यूरोपमा बुद्ध-धर्म निर्मूल भयो ।

Carried States

जापानमा भने स्वित बेला बुद्ध-धमं उन्नित गर्दे वियो । ईसई (१९४१-१२१४) र दोगेल (१२००-१२४३) ले "जेल" बुद्ध-धमं-लाई व्यवस्थित रूप दियो र जेनले वर्तमान स्वरूप धारण गऱ्यो । जेनले ध्यानमा जोड दिन्छ । तर जापानमा मिक्तमार्ग ("शिन") पिन प्रत्यन्त शक्तिशाली भएर निस्क्यो । "जोदो शिन" सम्प्रदायका स्थापकहरू होनेन (१९३३-१२९) र शोनिन (१९७५-१२६२) लेल् भिक्तमार्गलाई लोकप्रिय बनाइदिए । यस सम्प्रदायले अजिताम बुद्धको भिक्तदारा सजिलैसित मोक्ष प्राप्त हुन्छ भन्यो । कर्मकाण्ड, दर्शन धादि फिजुल मानियो । जस्तीसुक पाप गर्नेल पिन ग्रमिताभको भिक्तिद्वारा पार हुन्छ भनियो । यस सम्प्रदायका गुरु विवाह गर्छन् . माछा मासु खान्छन् । सामाजिक जीवन में बुद्धद्वारा प्रतिपादित जीवनको लक्ष्या प्राप्त गर्ने सिक्क्ष भनी यिनीहरू मान्छन् । वर्तमान युगमा पिन जापानको अति लोकप्रिय "शिन" सम्प्रदायले ग्राधुनिक ग्रीद्योगिक युगमा बुद्ध-धर्म प्रनुकुल छ भनी सिद्ध गरेको छ ।

तेहीं शताब्दीमा मङ्गोलिया शक्तिशाली भएर निस्क्यो। चीनलाई पनि मङ्गोलियाले जितिसकेको थियो । जापानमा पनि मङ्गोलियाको दृष्टि थियो । तब जापानी सैनिकहरूलाई उत्साहित पाने देशभक्त भिक्षु निचिरेन (१२२२-१२८२) को उदय भयो । सद्धर्म पुण्डरिक सूत्रलाई यिनले बुद्ध-धर्मको सत्य सिद्धान्त माने । जापानीहरू नै विश्वलाई नेतृत्व दिने सर्वश्रेष्ठ जाति हो भनी प्रचार गरे । योद्धा जापानीहरूले निचिरेनलाई राष्ट्रलाई बचाउने बोधिसत्व माने । निचिरेन सम्प्रदाय लोकप्रिय भयो । यसमा जापानको प्राचीन शिन्तो प

चर्मको सिद्धान्त (पूर्वजहरूको पूजा।) पनि लिइएको छ । वर्तमान्मा पनि ''रेयुकाई'' नामले विभिन्न देशहरूमा यो सम्प्रदाय सिक्रय छ ।

शक्तिशाली मङ्गोलले चीन र ग्रासपासका कतिपय राज्यहरू-लाई जितिसकेको थियो । मङ्गोल सम्राट कुवसाई खाँ (१२६०-६४) बौद्ध थिए । हुन त उक्त सम्राट ग्रन्य धर्म प्रति पनि चासो राख्दथे, तर बुद्ध-धर्म लाई उनले विशेष महत्व दिए जसको फलस्वरूप चीन र मंगोलियामा बुद्ध-धर्म छन सुदृढ भयो । ते हों शताब्दीमा नै लाओसमा बुद्ध-धर्म प्रचारित भयो ।

चौश्रों शताब्दीमा तिब्बतमा बुस्तोन (१२६०-१३६४) भनिने प्रख्यात तिब्बति विद्वान्ते बुद्ध-धमंको इतिहास सम्बन्धी थुप्रै ग्रन्थहरूको रचना गरे। उनले बुद्ध उपदेश सम्बन्धी ऐतिहासिक विचारधाराको सङ्कलन गरिएको कंबुर र बौद्धशास्त्र सम्बन्धित ग्रन्थ तंबुरको सम्पादन गरेर बौद्ध इतिहासमा ग्रविस्मरणीय योगदान गरेको छ। त्यही शताब्दीमा लामा तारानाथ (जन्म १२७४) ने उनको प्रसिद्ध ऐतिहासिक ग्रन्थ 'भारतमा बौद्ध-धर्मको इतिहास' को रचना गरे।

त्यही शतान्दीमा बङ्गालको सुल्तान शमसुद्दीनले सन् १३५० तिर नेपालको काठमाडौँ उपस्यकामा हमला गरे। त्यतिबेला उनले ठूटो लुटपाट मच्चायो। स्वयम्भू र पशुपति भस्काइदियो र ग्रागी लगाइदियो।२२ वर्ष पछि सन् १३७२ मा राजा राजहर्षले स्वम्यभूको पुनः निर्माण गरे।

थाइलैण्डमा बुद्ध-धर्म विकृत हुँदै गएको थियो । सो तत्कालिन व्याइ नरेश श्री सूर्यवंश रायले सन् १३६२ मा श्रीलङ्काबाट भिक्षुहरू क्षिकाएर धर्म सुधार गरे। थाइलैण्डमा थेरवाद सुदृढ भयो।

तर नेपालमा बुद्ध-धर्मको लागि शुभकाल थिएन । सन् १३७० तिर नेपाल (काठमाडों) को राजा जयस्थिति मस्ल कट्टर हिन्दू धर्मे अनुयायी थिए । उनले नेपालमा प्रचलित बुद्ध-धर्मको सम्प्रदाय बज्ज-यानका भिक्षुहरूलाई भिक्षु हुन नपाउने नियम बनाइदिए । ती बज्ज-यानी भिक्षुहरू नै वर्तमानका बज्जाचार्यहरू हुन् । बज्जाचार्यहरू अहिले पनि तीन दिनको लागि भिक्षु हुने गर्छन् ।

पन्ध्रौ शताब्दीमा तिब्बतको एउटा विहारमा धर्म गुरु भनी स्लाई लामाको चलन शुरु भयो। यसको शुरुवात सन् १४४७ मा टशील्हुन्यो महाविहारमा भयो।

तेस्रो दलाई लामा संत्रौ शताब्दीको शुरुवातमा मङ्गोलियामा
पनि घर प्रस्थात भयो। फलतः चौथो दलाई लामा मङ्गोलियाको
निस्नु भए। त्यतिबेलासम्म चार जना दलाई लामा शलग शलग व्यक्ति
मानिन्य्यो। पाँचौ दलाई लामाको पालादेखि श्रवतारवादको चलन
चल्यो र त्यसपछिका सबै दलाई लामाहरू एक दलाई लामासी
असवा सबलोक्सिम्बेटको सब्द्रार मनी विश्वास गरियो। मङ्गोस
सङ्गाद् गुन्नरी सांके सबु १६४२ मा तिब्द्रतका शासक वर्गलाई हटाई
विक्रम्यना पाँखी दलाई लामाको प्रासन शुक्र गर्न लगासी। तीन वर्ष
पाँची दलाई लामाको प्रासन शुक्र गर्न लगासी। तीन वर्ष
पाँची दलाई लामाको स्वास प्रस्त प्रसाद पीताला इरवारको
निर्माल गर्न हुनाए।

स्यक्ति सहा विश्वास्त्र किस्सुहरूले वासी क्रांस वंदाहने गरी चीवर लगाउने वा छोप्ने गरी लगाउने भन्ने कुरामा ठूलो विद्वाद स्यो ।

## जुन करिब शय वर्षसम्म चल्यो ।

त्रठारौँ शताब्दीमा श्रीलङ्कामा देशमा हास भएर गइरहेको बुद्ध-धर्मको पुनरूत्थान गराउन थाइलैण्डबाट भिक्षुहरू किकाई बुद्ध-धर्मको पुनरूत्थान गरे।

सन् १७७४ मा भारतमा अंग्रे जहरूको शासन हुन थालेपिछ करिब ११० वर्षसम्मको मुस्लिमकालको ग्रन्धकार युगबाट बुद्ध-धर्म मुक्त भयो। ऐतिहासिक र पुरातात्विक महत्वलाई बुक्रने अंग्रेजको सिक्तयतामा उत्खनन र अन्वेषणको शुरुवात भयो। भारतमा इतिहासले छोपिसकेका बुद्ध-धर्म सम्बन्धित पानाहरू एक एक गरी पल्टन थालियो।

बर्मामा राजा मिण्डोनको संरक्षणमा सन् १८७१ मा पाँची संगायना मांडलेको राजदरवारमा सम्पन्न भयो। २४०० भिक्षुहरूको सहभागिता रहेको र पाँच महिनासम्म चलेको सो महासम्मेलनमा सम्पूर्ण विपिटक ७२९ वटा संगमरमरहरूमा कुँडियो। जुन मांज पिन मांडले निजकै स्थित छ। यही बेलामा बर्मामा अनगारिकाहरूको परम्परा शुरुवात भयो। थेरवादमा बुद्धदेखिको भिक्षुणी परम्परा नष्ट भइसकेको थियो। सो थेरवादमा नयाँ भिक्षुणीहरूको प्रवेश बन्द भइसकेको थियो। मनगारिकाको परम्पराले नौलो प्रकारले भिक्षुणी हरूको शुरुवात भयो। अनगारिकाहरू धाफैले गृहस्याग गरी भिक्षुणी हुनेहरू हुन्। स्मरणीय छ थेरवाद (हीनयान) मा भिक्षुणी परम्परा लोप भइसकेता पनि चीनमा महायानको भिक्षुणी परम्परा भने लोप भएको छैन।

तन् १८७९ मा इडिंग प्रानिल्डद्वारा रिचत काव्यमयी बुदजीवनी "व लाईट जरू एतिवा" को प्रकाशनलें प्राथमी देशहरूमा
-बुद्ध को प्रादर्शमयी जीवनी प्रस्तुत गरिदियो । बुद्ध एकजना समाजको
लागि सर्वाधिक संवर्ष गर्ने महामानयको रूपमा विनिन यालियो ।
यस अधि त युरोपेलीहरू बुद्धलाई मान्न एक रहस्यमयी देखता मान्दये ।
यस पुस्तकबाट प्रभावित भई बुद्ध-धर्मको पुनरूत्थान गर्ने उद्देश्यले
-श्रीलङ्कामा एक जना गृहस्थी चरबाट निस्के । अनुनारिक धर्मपालको
नामले चिनिने श्राधुनिक युगमा बुद्ध-धर्मको प्रणेता सो व्यक्तिले सन्
१८६९ मा महाबोधि सोसाइटीको स्थापना गरे । यसको हुई वर्ष पछि
-सन् १८९२ मा वर्तमान युगका बुद्ध-धर्मका सुविख्यात विद्वाम् राहुल
सांकृत्यायनको जन्म भयो । राहुल भारतमा सबभन्दा बढी प्रन्थ
लेखनेहरूमध्ये एक हुन् । उक्त विभिन्न भाषा र विभिन्न विषयका ज्ञाताले
बुद्ध-धर्ममा जित धन्येषण गरे, र धनुवाद, सङ्कलन र तार्किक

सन् १९४४ मा बर्गाको राजधानी रंगुनमा थेरवादको महाधिवेशन चल्यो। करिब २५०० भिक्षुहरूको सहभागिता रहेको सो
सम्मेलन दुई वर्षसम्म चल्यो। छठौँ संगायनाको नामले प्रख्यात सो
सम्मेलन राष्ट्रपति बा ऊको संरक्षणमा सम्पन्न भएको थियो।

षाधुनिक भारतको संविधानको निर्माता डा. शीमराव व्यक्तिडकर दलित वर्गका लोकप्रिय नेता थिए। सन् १९४६ मा उनले व्यापना लाखों प्रनुयायीहरूका साथ बुद्ध−धर्मको अङ्किकार गरे। उत्को प्रयासने गर्दा ने भारतको कण्डाभा बुदको धर्मचक सङ्कित भयो।

नेपालमा थेरवादको फुनर्जागमन बीसो शताब्दीमा मात हुन सबसो। यसको श्रेय सन् १९२० मा थेरवादी भिक्षु हुने नेपाली महाप्रकालाई जान्छ। तर बौद्ध पुनर्जागरणबाट कुपित श्री ३ चन्द्र शम्शेरले सन् १९३२ मा बाहुनहरूलाई नदोगेको कारण देखाई बौद्ध कार्यकर्ता हरूलाई देश निकाला र नजरबन्द गरिदिए। उनले ने हिन्द्रहरू बौद्ध बनाउन नपाउने नियम बनाए। उनले ने महाप्रज्ञा नगायत पाँच जनालाई देश निकाला गरे। त्यसपि सन् १९३७ मा जुद्ध शम्शेरले पुन: महाप्रज्ञा र उनका शिष्य अमृतानन्द्रलाई देश निकाला गरे। उनले ममृतानन्द्रहारा रचित कतिपय पुस्तकहरू १९४३ तिर जफत गरे। सन् १९४४ मा पुन: व जना थेरवाही शिक्षाहरू देश निकाला गरियी। सन् १९४५ मा मोहन शम्शेरले बौद्धहरूको लागि मात वंशाख पूणिकाको दिन बिदा दिए। पछ १९५२ मा राजा विभ्रवनबाट सो दिन सार्वजनिक विदाको घोषणाको हुकुम भयो। सन् १९६२ तिर राजा घोडणाको हुकुम भयो। सन् १९६२ तिर राजा धहन्द्रको पालोमी नेपाललाई "हिन्दू राष्ट्र" बौधित गरियो।

## अनुमानित समयक्रम

737

- 2 7

1839 . BY 180

| ईसा पूर्व                                   | घटना                                      | पृष्ठ            |
|---------------------------------------------|-------------------------------------------|------------------|
| ५००                                         | बुद्धकाल                                  | 8                |
|                                             | बुद्ध परिनिर्वाण (ई. पू. ४८३)             | प्रर             |
| 800                                         | प्रथम संगायना (ई. पू. ३८३); थेरबाद र      |                  |
|                                             | महासांधिक छुट्टिए                         | 33               |
|                                             | भारतमा सिकन्दरको हमला (ई. पू. ३२५)        | ७९               |
| ३०० सर्वास्तिवादको उदय; सम्मितियको उदय; भिध |                                           | भिक्षु           |
|                                             | <b>उपगु</b> प्त                           | ७७,७६            |
|                                             | मानुषी बुद्धहरू लोकप्रिय भए               | ७५,६०            |
|                                             | सम्राट् ग्रशोकको राज्य (ई. पू. २६४)       | ८०,८३            |
| <b>1.4</b>                                  | तेस्रो सङ्गायना (ई. पू. २४८); सर्वास्तिवा | द                |
|                                             | <b>बृ</b> हिए                             | 5,३              |
|                                             | श्रीलङ्का, पाकिस्तान, काश्मीर, नेपाल, बम  | r <b>f</b>       |
|                                             | बङ्गलादेशमा बुद्ध-धर्मको प्रवेश           |                  |
|                                             | (ई. पू. २४८-२४७)                          | <b>८४,८</b> ४,८६ |
| 08                                          | खोतनमा बुद्ध-धर्म (ई. पू. २११)            | 59               |
| 700                                         | शुङ्क कालको स्थापना (ई. पू. १८४)          | 44               |
|                                             | मैत्रेय बद्ध लोकप्रिय भए                  | 58               |

| ईता पूर्व   | घटना                                                     | वृष्ठ      |
|-------------|----------------------------------------------------------|------------|
| 2           | निनिन्द र नागसेनको नुग (ई. पू. १४० तिर);                 |            |
|             | मिलिन्द प्रश्नको रचना                                    | 50         |
|             | सीचीमा बौद्ध कलाको गुरुवात                               | ۳ <b>٤</b> |
|             | मिक मार्गको लोकप्रियता; हिन्दू वर्ममा विष्णु             | ,          |
| 6           | प्रमुख भए                                                | દ૧         |
| er .        | ''महाबस्तु''को रचना                                      | £3         |
|             | बुद्धको निर्माण काय र धर्म कायको कल्पना                  | K3         |
| 900         | ''प्रज्ञा <mark>पारमिता''को रचना; "महायान"</mark> शब्दको |            |
|             | प्रथमं प्रयोग                                            | દદ્        |
|             | <b>बुद-क्षे</b> त्रको कल्पना                             | 69         |
|             | बोधिसस्य महत्त्वपूर्णं भयो; करूणाको महत्त्व बढ्यो        |            |
| to a        | मक्षोभ्य र ग्रमिताम बुद्ध लोकप्रिय भए                    | 909        |
| . 1.        | ''सुखावति ब्यूह''को रचना                                 | १०२        |
|             | मबलोकितेश्वर, मञ्जुश्री आदि लोकप्रिय भए                  | 903        |
|             | "ललित विस्तर"को रचना                                     | 908        |
|             | श्रील द्कामा चौथो सङ्गायना (ई. पू. ७६);                  | -          |
|             | त्रिपिटक लिपिबद्ध गरियो                                  | 904        |
| · × · · · · | मङ्गोलियामा बुद्ध-धर्मको प्रवेश                          | 40%        |
| ईस्वी सम    | बत् ′ ;                                                  | Ç          |
| •           | "सद्दर्म पुण्डरिक सूत्र"को रचना                          | १०६        |
| •           | - ·                                                      |            |

| ईस्बी सम्ब | ात् घटना                                      | <b>ģes</b> |
|------------|-----------------------------------------------|------------|
|            | महायानी ब्राचार्य नागार्जुन (७७-१८१) को उद    | य १०८      |
| e          | शून्यबाद (माध्यमिक सम्प्रदाय) को स्थापना      | १०व        |
| 900        | सम्राट् कनिष्कको काल                          | 999        |
|            | वाचार्यं प्रश्नवोषले "बुद्ध चरित" लेखे        | 197        |
|            | काश्मीरमा बौद्ध सङ्गायना; मध्य एक्षियामा      |            |
|            | बुद्ध-धर्म प्रचार                             | 997        |
|            | महायान हीनयानको स्पष्ट विभाजन                 | 993        |
|            | प्रथम बुद्ध मूर्ति निर्माण                    | 993        |
|            | ''विभाषा'' को रचना; वैभाषिकहरूको उदय          | 993        |
| ×          | ''समाधि राजसूत'', "दशभूमिक सूत्र'', "रत्नकूर  |            |
|            | सूत्र'' को <mark>रचना</mark>                  | 994        |
| 2.0        | ''गण्डव्यूह'' को रचना । Digited               | 998        |
| <u>y</u> " | थेरवादी मानार्यं कुमारलात (१८० तिर)को         |            |
|            | उदय; सौतान्त्रिक लोकप्रिय भयो                 | 994        |
| २००        | शून्यबादी आचार्य आर्थदेव                      | 190        |
| £          | महायानी पाचार्य मैत्रेयनायद्वारा विज्ञानवाद   | . 4        |
|            | (योगाचार) को संस्थापना                        | 996        |
|            | गुष्तकालको मुख्यात (२७५ तिर)                  | 995        |
| ३००        | विज्ञानवादी प्राचार्य प्रसंगको उदय; दश भूमिको |            |
| :<br>ù     | क्ल्पना                                       | 9 9=<br>4  |

| <b>र्कु</b> क्की देसम्ब | त् घटना                                                       | ারুক             |
|-------------------------|---------------------------------------------------------------|------------------|
| F                       | बाचार्य बसुबन्धुको उदय; 'धामिधर्मकोष्'                        | ·<br>酌           |
| ž · .                   | रचना                                                          | ११८              |
|                         | <ul> <li>अलङ्कावतार सूत्र" को रचना; बुद्धको सुम्भो</li> </ul> | ग                |
| 1                       | कायको कल्पना                                                  | १२०, <b>१</b> २३ |
|                         | <b>''सुवर्णं</b> प्रधास सूत्र'' को रचना                       | 973              |
|                         | आचार्यं कुमारजीव (३४४-४१३)को उदय;                             |                  |
|                         | चीनमा बुद्ध-धर्मको प्रचार                                     | १२४              |
|                         | चीनबाट कोरियामा बुद्ध-ध्रमंको प्रवेश                          |                  |
| •                       | (सन् ३७२)                                                     | १२४              |
|                         | धाचार्यं गुणवर्मतृको उदयः जावामा बुद्ध-धर्म                   | को               |
|                         | प्रचार                                                        | १२४              |
| 5. of                   | मध्यकालीन न्याय शास्त्रको जन्मदाहा दिग्न                      | ाग               |
| *                       | (३४४-४२४) को उदय                                              | 974              |
| 800                     | चीनियाँ यात्री फाहियान (३७०-४५८)को                            |                  |
|                         | भारत भ्रमेण                                                   | 444              |
|                         | नालन्दा विश्व विद्यालयकी स्थापना                              | 929              |
|                         | थेरवादी बाचार्य बुद्धचे बद्धारा पालि विभिटक                   | ₹ .              |
|                         | पर्यक्याहरूको प्रमुवाद; "विशुद्धिः                            | रार्ग ''को       |
|                         | दशना                                                          | 975,978          |
| 5                       | मन्त्रयानको शुरुवात                                           | <b>, 1</b> 30    |

Downloaded from http://dhamma.digital

| £                 | ,                                             |             |
|-------------------|-----------------------------------------------|-------------|
| ईस्बी सम्ब        | त् घटनाः , हुः                                | No.         |
| X 60              | तन्त्रयातको शुचनातः हिल्दू धर्ममा सिव         |             |
| n ped             | र <b>सौक्रप्रिय भए</b> को स्टेन्ट्रिय के ल    | 939         |
| ×                 | स्युद्ध समाज तन्त्र''को रवना                  | 932         |
| <sub>0</sub> a    | ब्राचार्य परवार्ष (४९८-५६६) द्वारा चीनमा      |             |
| ±                 | धर्म प्रचार                                   | 389         |
|                   | व्यापानमा बुद्ध-धर्मको प्रतेश (सन् ५३६)       | 98 <b>9</b> |
|                   | ''करण्डक व्यूह'' को रचना; ''ॐ मणी पद्में हुँ" | 9           |
|                   | को शुरुवात                                    | १४२         |
| * **              | थेरवाकी सर्वकथानार्ग अर्मपालको सहस            | १४२         |
| <b>150</b> 0      | सम्राट् हर्षबर न (६०६-६४७) को छह्य १४         | 8,980       |
|                   | कुमान च्याक (६०३-६६४) की भारत भ्रमण           | १४५         |
| ×                 | प्रख्यात श्रीक कार्किक वर्षकीति (६२६-६९६)     |             |
|                   | District her Digital                          | १४३         |
| 6 mg a            | इ-स्सिंग (६३५-७१२) को भरस्त असूत्र            | १४८         |
|                   | विकासमा सुद्ध-धर्मनोः प्रवेद                  | 985         |
| re <sub>a E</sub> | विश्व सामग्र रशिक्ष (६६००) को जनमः            | × 8         |
|                   | विकासमा बर्मको प्रमार                         | १५०         |
| 1900              | पद्म सम्भव (७१०-५७७०) हो विक्वतमा लामावा      | 'द          |
| × /               | को क्यापमा बाहे; भूडावमा कुड-वर्षको प्रवे     |             |
| 3 7 4             | जापानमा "जेन" हुद्ध-वर्धको श्वतस्य निकास भग   |             |
|                   | कार्यस्य कारीकानकाराजीनमा ताकारतको प्रच       |             |

| स्वी सम्बद | न् घटना                                                  | पुष्ठ         |
|------------|----------------------------------------------------------|---------------|
|            | पाल वंशकी भुरुवात (सन् ७३३ तिर)                          | १५३           |
|            | ओदन्तपुर विश्वविद्यालयको स्थापना                         | १५३ः          |
|            | बज्जयानको शुक्वात; नागार्जुन (द्वितीय)को उदय             | 943           |
|            | पञ्चध्यानी बुद्धहरूको लोकप्रियता                         | 948           |
|            | भादि बुद्धको लोकप्रियता                                  | 940           |
|            | ८४ सिद्धहरूको परम्पराको शुरुवात; सरहपादको                |               |
|            | उदय १५:                                                  | <b>५,१५</b> ६ |
| ٠          | सहजयानको शुरुवात                                         | 328           |
|            | विक्रमशीला विश्व विद्यालयको स्थापना                      | <b>9</b> ६•   |
| 500        | ' <mark>'बोधिचर्यावतार''</mark> को रचना                  | १६१           |
| 5.         | ''मञ्जुश्री मूलकल्प <mark>''को रचना; ''मञ्जु</mark> श्री |               |
| - 9        | नामसंगिति"को लोकप्रियता                                  | 959           |
|            | हिन्दू दार्शनिक शंकराचार्यको उदय                         | १६२           |
| , ·        | वर्मामा वज्रयानको <b>प्रचा</b> र                         | 983           |
| is<br>is   | जावामा बोरोबुदुर मन्दिरको निर्माण (सन् ८२५)              | १६३           |
|            | श्रीलङ्कामा वज्रयानको प्रवेश (सन् ८४७)                   | 9 ६ २         |
|            | चीनमा कागज र मुद्रण विद्याको प्राविष्कार                 |               |
|            | (सन् ८६८ तिर)                                            | १६३           |
| €00        | तन्त्रयानी ग्राचार्यं नारोपाको उदय                       | १६४           |
|            | कालचक्रयानको शुख्यात                                     | <b>१</b> ६४   |
|            | तिडबतमा मिलारेपा सम्प्रदायको लोकप्रियता                  | 964           |
|            |                                                          |               |

| ईस्बी सम्ब   | त् घटना                                               | ्रवृष्ठः      |
|--------------|-------------------------------------------------------|---------------|
| 9000         | दिपंकर श्री कान (४८०-१०५३) वा मतिशद्वार               | T .           |
|              | तिब्बतमा धर्मप्रचार                                   | <b>9</b> ६७ · |
|              | मिकन्द्रनाथ, मीननाथ, गोरखनाथको उदय                    | 966           |
| 9900         | षगद्दल विश्वविद्यालयको स्थापना                        | 900           |
|              | बुद्धलाई विष्णुको नवी अवतारको रूपमा पूर्ण             |               |
| 8            | मान्यता                                               | 9७०-          |
| <b>1</b> 200 | उत्तरी भारतमा बिस्तियार खिलजीको प्राक्रमण             |               |
| . *          | (१२००); बुद्ध-धर्मको पतन ।                            | 909           |
|              | षाचार्यं <del>ज्ञाक्यश्री भद्र (११२७-१२२</del> १) बाट |               |
|              | नेपालमा वज्रयानको प्रचार                              | १७२           |
|              | जापानमा "जेन" बुद्ध-धर्मको लोकप्रियता; साथै           |               |
|              | भक्तिमार्गं (''शिन'')को पनि लोकप्रियता                | 96%           |
|              | जापानमा भिक्षु निचिरेन (१२२२-१२६२) को                 |               |
|              | <b>उदय</b> ००० :३०७०                                  | 904_          |
| * *          | मंगील सम्राट् कुबलाई खां (१२६०-१२६४)को                |               |
|              | <b>उदय</b>                                            | 908           |
| 9300         | तिब्बतमा ''कंजुर'' र ''तंजुर''को रचना                 | 998.          |
|              | शमस्सुद्दिनद्वारा काठमाडीमा लुटपाट (१३५०              |               |
|              | तिर); स्वयम्भू र पशुपति ध्वस्त गरियो                  | 908-          |
|              | काठमाडीको जयस्थिति मल्लले बौद्ध भिक्षु बन्न           |               |
|              | निषेध गरिदिए (१३७० तिर)                               | 966-          |

| -ईस्बी सम्बत | प् घटना                                        | <b>55</b>           |
|--------------|------------------------------------------------|---------------------|
| 9800         | तिब्बतमा दलाई लामाकी गुरुवात (सम् १४४७)        | 966                 |
| 9460         | and the second second                          |                     |
| 9500         | पाँची बलाई लीमा तिब्बतको शासक भए               |                     |
| w * .        | (सन् १६४२); पोताला दरवारकी निर्माण             |                     |
|              | (सन् १६४४); दलाई लोगाकी प्रवतार-               |                     |
|              | वादको प्रचलन शुरु                              | 9७७                 |
|              | बम्मा चीवर लगाउने तरिका बारे भिक्षुहरूको       | a n <sup>e</sup>    |
|              | ठूलो विवाद                                     | १७७                 |
| ~9000        | मारतमा अंग्रेज शासन शुर (सन् १७७४)             | ৭ ৩=                |
| -प्य००       | बर्मामा पाँची संगायना (सन् १८७१); त्रिपिटक     |                     |
| to see       | संगगरमरमा कुंडियो                              | .१७८                |
| g = 0        | 'नद लाइट पंक एसिया" की रचना (सन् १८७९)         | 30P                 |
|              | र्यनपारिक वर्मपालहारा महायाँक सीसाइटीको        |                     |
| A            | स्थापना (सन् १८६१)                             | 909                 |
|              | राष्ट्रन साहत्यायमको उदय (अस्य १६९३)           | १७९                 |
| -9800        | बर्मामा छैठौँ संगायना (सन् १६५४)               | <b>9</b> ७ <b>९</b> |
| 56           | डा. धम्बेडकरद्वारी बुद्ध-धर्म ग्रहण (सन् १६५६) | १७९                 |
| z            | नेपाल "हिंग्दू राष्ट्र" घौषित गरियो (सन् १९६२) | १८०                 |

बुद्ध को थिए ? कस्ता थिए ? बुद्धको विचारधारा के थियो ? महायान, हीनयान, तन्त्रयान, बज्जयान के हुन् ? कसरी ज्ञाएका हुन् ?

प्रसिद्ध बौद्ध प्रन्थहरू के के हुन् ?
बुद्ध-धर्मका प्रख्यात विद्वानहरू को को हुन् ? कस्ता हुन् ?
बिनीया यात्रीहरूको के देन छ ?
बुद्ध-धर्म र हिन्दू धर्मको सापेक्तिक विकास कसरी भयो ?
प्रसिद्ध बौद्ध विश्वविद्यालयहरूको भूमिका के रह्यो ?
बुन देशमा कहिले र कसरी बुद्ध-धर्म मित्रियो ?
बौध्द कला, संस्कृति, देवी देवता के हुन् ? कस्ता हुन् ?
शून्यवाद, विज्ञानबाद आदि बौध्द दर्शनहरू के हुन् ?
बौद्ध सम्राटहरू कस्ता थिए ?

... श्रादि जस्ता थुप्रै जिज्ञासाहरूको उत्तर दिने प्रयास यस पुस्तकमा गरिएको छ । बुद्ध-धर्मको उत्पत्ति र विकासलाई यस पुस्तकमा सिलसिलेवार ढङ्गमा प्रस्तुत गरिएको छ ।

प्रकाश बन्नाचार्य नेपालको बौद्ध जगतमा नौलो ब्यक्ति होइन । उहाँले लेख्नु भएका थुप्रै बौध्द यन्थहरूमा "बौध्द दर्पण्" र "मानव महामानव" प्रख्यात छन् । उहाँ करूयूटर प्रोप्रामरको रूपमा नेपालको कम्प्यूटर च्लेत्रमा पनि प्रसिद्ध हुनु-हुन्छ । उहाँ विज्ञानमा स्नातकोत्तर हुनुहुन्छ । उहाँ बौद्ध मासिक पत्रिका "धर्मकीर्ति"का एक सम्पादक हुनुहुन्छ ।