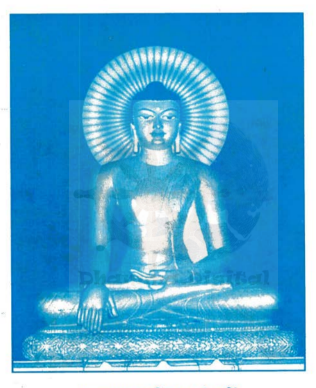
# बुद्धको मूल उपदेश



(बुद्धगयामा स्थापित बुद्धको मूर्ति)

लेखक

मोतिकाजी शाक्य

Downloaded from http://dhamma.digital



# बुद्धको मूल उपदेश



प्रकाशक

धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठी धर्मकीर्ति विहार श्रीघल, नःघल टोल

Downloaded from http://dhamma.digital

प्रकाशक: धर्मकीर्ति अध्ययन गोष्ठी धर्मकीर्ति विहार

धर्मखुळ गर्ळेंडुरू: धम्मवती धम्माचरिय धनकाजी शाक्य, मानकाजी शाक्य हिराकाजी शाक्य, मोतिकाजी शाक्य

(सर्वाधिकार लेखकमा सुरक्षित)

पहिलो संस्करण : २००० प्रति

मूल्य : धर्मदान

बुद्ध सम्वत्

२५४७

विक्रम सम्वत्

२०६०

पेज सेटिङ्ग : अनिलराज जोशी

मुद्रक:

बागमती छापाखाना

बुबहाल, ललितपुर ।

फोन : ५५३३८४७

# विषय सूचि

|    | विषय                                                             | पृष्ठ |
|----|------------------------------------------------------------------|-------|
| क. | प्रका शकीय                                                       | (क)   |
| ख. | लेखकले भन्नुपर्ने कुराहरू                                        | (ख)   |
| ٩. | बर्बादीतिर ऑजको संसार, बुद्ध-धर्म एक उद्धार                      | ٩     |
| ₹. | बुद्ध-शासनको इतिहास र बुद्धद्वारा प्रतिपादित मार्ग               | 90    |
| ₹. | एक अध्ययन, बुद्ध-जीवनीको                                         | 32    |
|    | 9) एक ठेस, राजकुमार सिद्धार्थको ऐश्वर्यमय जीवनमा                 | ३२    |
|    | २) चेतनशील सिद्धार्थ र मानसिक अन्तर्द्वन्द                       | ąх    |
|    | ३) राजकुमार सिद्धार्थको महाभिनिष्क्रमण                           | ३९    |
|    | ४) आध्यारिमक चिन्तन-मनन गर्ने तपस्वीको                           |       |
|    | खोजमा, राजकुमार सिद्धार्थ                                        | 89    |
|    | <ul><li>प्रे सिद्धार्थ, आलारकालम ऋषिको आश्रममा</li></ul>         | ४४    |
|    | ६) सिद्धार्थ, राम ऋषिको आश्रममा                                  | ४६    |
|    | ७) सिद्धार्थ, मध्यम मार्गमा                                      | ሂዓ    |
|    | <ul> <li>त) सिद्धार्थको जीवनमा छत्तीसौ बैशाख पूर्णिमा</li> </ul> | ሂሄ    |
|    | ९) सिद्धार्थ, बोधिज्ञान पाउने अधिष्ठानमा                         | ५८    |
|    | १०) सिद्धार्थलाई बुद्धत्व लाभ                                    | ६४    |
|    | (क) पूर्वानुस्मृति अभिज्ञा लाभ                                   | ६४    |
|    | (ख) च्युत्योत्पति अभिज्ञा लाभ                                    | ६५    |
|    | (ग) प्रतित्य समुत्पाद ज्ञान लाभ                                  | ६९    |
|    | (घ) आसव क्षय ज्ञान लाभ                                           | ৩৯    |

|            |           | विषय                                      | पृष्ठ |
|------------|-----------|-------------------------------------------|-------|
|            | 99)       | बुद्धत्व लाभ पछिका पहिला तीन साताहरू      |       |
|            |           | (क) चतुआर्य सत्य                          | ८ ३   |
|            |           | (ख) आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग                  | ८६    |
|            | 93)       | बुद्धत्व लाभ पछिको चौंथो सप्ताह           |       |
|            |           | र अभिधर्म                                 | 93    |
|            |           | (अ) परमार्थ सत्य धर्म                     | 98    |
|            |           | (क) रुपको प्रकार र वर्गीकरण               | 94    |
|            |           | (ख) चेतसिकको प्रकार र वर्गीकरण            | 99    |
|            |           | (ग) चित्तको प्रकार र वर्गीकरण             | 904   |
|            |           | (घ) निर्वाण                               | 938   |
|            |           | (आ) अकुशल धर्म संग्रह                     | १३६   |
|            |           | (इ) कुशल धर्म सग्रह वा बोधिपक्षिय धर्म    | 980   |
|            | 93)       |                                           |       |
|            |           | साताहरू                                   | 988   |
|            |           | सम्यक सम्बुद्ध ऋषिपतन मृगदावनमा           | 985   |
|            |           | बहुजन हितार्थ बुद्धद्वारा चारिका प्रारम्भ | १५४   |
|            | १६)       | 9                                         | १५६   |
|            | 9(9)      | भिक्षुसङ्घ र भिक्षुणीसङ्घको विस्तार       | १६१   |
|            |           | अभिधर्म देशना                             | १६७   |
|            |           | आफ्नो जन्मभूमीप्रति बुद्धको स्नेह         | १७२   |
|            |           | बुद्धको महापरिनिर्वाण                     | 900   |
| 8          |           | क व्यायाम् :                              |       |
|            | बुद्धद्वा | रा प्रतिपादित मार्गको मूल                 | 983   |
|            |           | समथ भावना विधि                            | १९६   |
|            |           | विपश्यना भावना विधि                       | 508   |
| <b>X</b> . | आर्य      | अष्टाङ्गिकमार्ग र वर्तमान समाज            | २३३   |

### प्रकाशकीय

यस पुस्तक लेख्ने मेरो कान्छो भाइ मोतिकाजी शाक्यलाई धेरै वर्ष पहिले मैले सारनाथमा लगी पन्ध दिनको लागि श्रामणेर गरी विपश्यना भावनाको अभ्यास गर्न लगाएको थिएँ। त्यही बेलादेखि उसले बुद्ध-धर्म बारेका किताबहरू पाएमा पढ्ने बानी गरेछ। अहिले आफूले पढ्न पाएका किताबहरूको आधारमा "बुद्धको मूल उपदेश" नामको यो पुस्तक लेखेर प्रकाशन गरिदिनु पऱ्यो भनेर देखाउन ल्याउँदा उसमा त्यसरी राम्रो संस्कार बसेको पाएर खुसि लागेको छ।

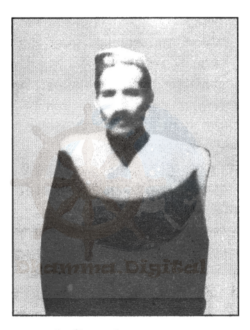
आजभोलिका अनेक काममा व्यस्त रहनपुर्ने मानिसहरुलाई बुद्ध-धर्मका मुख्यमुख्य कुराहरू छिटो जानकारि दिलाउन यो पुस्तक उपयोगी नै हुनेछ ।

यो पुस्तक हाम्रा पूज्य स्वर्गीय आमा हिराथकूँ शाक्य र पूज्य स्वर्गीय बुबा हर्षमान शाक्यको पूण्यस्मृतिमा धर्मदान गर्न म सहित मेरा दाजुहरू धनकाजी शाक्य र मानकाजी शाक्य तथा मेरा भाइहरू हिराकाजी शाक्य र मोतिकाजी शाक्य सबैको यथाश्रद्धा आर्थिक सहयोगमा प्रकाशन गरिएको हो । यो धर्मदान कार्य हाम्रा पूज्य आमा र बुबाले निर्वाण पाउने हेतुहोस् भन्ने हाम्रो कामना छ ।

धम्मवती

बुद्ध सम्वत् २५४७ पौष शुक्ल द्वादशी अध्यक्ष धर्मकीर्ति बिहार

( क )



र्स्वर्गीय हर्षमान शाक्य

जन्म : बु.सं. २४४५ (वि.सं.१९५८) आश्विनशुक्ल नवमी मृत्यु : बु.सं. २५०६ (वि.सं. २०२०) बैशाखकृष्ण दशमी



स्वर्गीय हिराथकुं शाक्य

जन्म : बु.सं. २४४४ (वि.सं.१९५७) आश्विनकृष्ण तृतीया मृत्यु : बु.सं. २५२३ (वि.सं. २०३६) पौषशुक्ल द्वादशी

## लेखकले भन्नुपर्ने केही कुराहरू

सबैभन्दा पहिले, म पाठक महानुभावहरूमा के कुरा विनम्र निवेदन गर्न चाहन्छु भने यो पुस्तक लेख्ने प्रयास बुद्ध-धर्म बारे ज्ञाता भएर होइन, बुद्ध-धर्म प्रति जिज्ञासु भएर आँटेको हुँ । आजभन्दा ३५ वर्ष पहिले धम्मवती गुरुमाँको प्रेरणाले दुइ हप्ताको लागि श्रामणेर भएर विपश्यना भावनाको केही अभ्यास गर्ने मौका जुरेको थियो र त्यसपछि बुद्ध-धमर्मा पक्कै पनि नजानि नहुने जीवनोपयोगि सत्य कुरा हुनुपर्छ भन्ने कुरा मनमा गढेको थियो । अनि त्यही बेलादेखि बुद्ध र बुद्ध-धर्म बारे केही जानकारी राख्ने जिज्ञासा जागृत भएको छ र बुद्ध-धर्म बारे कुनै किताब हातपरेमा पढ्ने बसेको छ । तर अनेक कारणले गर्दा त्यसैमा लागिपर्न नसकेकाले बुद्ध-धर्म बारेको आफ्नो ज्ञान अन्धाहरूले हात्तीलाई छामेर चिन्न खोजे जस्तो मात्र भइरहेको थियो। त्यस्तैमा आजभन्दा १३ बर्ष पहिले देढबर्ष जित रुपन्देही जिल्लामा रहेको नेपाल विद्युत प्राधिकरणको भैरहवा शाखा कार्यालयको प्रमुख भएर कार्यरत रहँदा घर-परिवारबाट टाढा एक्लै रहने अवस्था पऱ्यो। सो बेला मैले कार्यालय समयभन्दा बाहिर, विहान र बेलुकीको समय आफ्नो साथमा भएका बुद्ध-धर्म बारेका किताबहरू राम्ररी अध्ययन गरेर

त्यसमाथि चिन्तन-मनन गर्ने अवसर पाएं र मुख्यमुख्य कुराहरू पछिसम्म सम्भिराख्नाको लागि टिपोट पनि गरें। पछि त्यस टिपोटलाई एउटा पुस्तकाकार दिएमा त्यो अरूहरूलाई पनि उपयोगी हुने विचार आयो र पुस्तकाकार पनि दिएं। तर सो पुस्तक छपाउनमा मैले हतार गरिनं। किनभने त्यस टिपोटको आधारमा बुद्ध-धर्म सम्बन्धमा मैले निकालेको निचोड बारे म थप अध्ययन गरेर निसंकोच हुन चाहेको थिएं। अहिले म सो निष्कर्स बारे तुलानात्मक रुपले पहिलेभन्दा बढी सन्देह रहित भएकाले सो लेखाइको केही अभिव्यक्ति र भाषामा समसामियक सुधार गरी पाठक महानुभावबाट थप सिर्जनात्मक आलोचना र सुभाव पाउने अपेक्षाकासाथ यो पुस्तक सार्वजनिक गरेको छु।

लेखकको नाताले भन्नु पर्ने अर्को कुरा के हो भने आफ्नो ऐश्वर्यमय जीवन परित्याग गरी अर्थात महाभिनिष्क्रमण गरी सन्न्यास लिइसकेपछि शाक्यमुनि नामले चिनिएका राजकुमार सिद्धार्थले कसरी बुद्धत्व पाए र बुद्धत्व पाइसकेपछि उनले कहाँ, कसरी आफ्नो स्वानुभवमा आधारित धर्म अरूहरूलाई सम्भाएर जनहित गरे भन्ने सम्बन्धमा यथेष्ट रुपमा भरपर्दो जानकारि पाउन सिक्कने भएतापनि राजकुमार सिद्धार्थले किन आफ्नो एश्वर्यमय जीवन परित्याग गरी सन्न्यास लिए भन्ने विषयमा भरपर्दो जानकारि अप्राप्य रहन गएछ भन्ने कुरो मेरो मनमा खट्केको छ।

राजकुमार सिद्धार्थले किन गृह त्यांग गरे भन्ने सम्बन्धमा थरिथरिका मानिसहरूबाट थरिथरिको अनुमान गरिएको देखिन्छ । केही मानिसहरूले सिद्धार्थको राज्य किपलवस्तु र उनको मावली राज्य देवदह बीच सीमा-नदी रोहिणीको पानीको बाँडफाँट विषय बारम्बार भगडा भइरहने गरेकाले सिद्धार्थले दिक्कमानी गृह त्याग गरेको हुनुपर्छ भनेर अनुमान गरेका छन् त केही मानिसहरूले सिद्धार्थ र उनकी सानीआमा महारानी प्रजापित गौतमी बीच द्वन्द भएको कारण गृह त्याग गरेको हुनुपर्छ भनरे अनुमान गरेका छन्। अनि केही मानिसहरू धेरै प्राणीहरू बिल दिनुपर्ने वाजपेय्य महायोज्ञ गर्ने कुरामा अन्य शाक्य राजकुमारहरू बीच राय बाभेकाले गृह त्याग गरेको हुनुपर्छ भनेर अनुमान गर्नेमा पनि छन्। तर अहिले सम्म धेरैले स्वीकारेको अनुमान के छ भने राजकुमार सिद्धार्थले २९ वसन्त पारगरिसकेपछि एक दिन अकस्मात एक जना बूढा, अर्को दिन एक जना रोगी, फेरि अर्को दिन एक मृतक र चौथो पटक एक जना श्रमण देखेपछि महाभिनिष्क्रमण गरेको हुनुपर्छ।

जहांसम्म लाग्छ धेरै धर्मस्कन्धहरूमा बुद्धले बूढा हुन्, रोगी हुन् र मर्नु आदि इच्छा विपरित परिआउने कुराहरू ठूलो दु:खका कारणहरू हुन र यस प्रकारका दु:खहरूबाट सधैंको लागि मुक्ति पाइने बोधिज्ञान प्राप्त गरेपछि उनले सो ज्ञान पाउन अपनाएको मध्यम मार्गी आर्य अष्टाङ्गिकमार्गको अनुसरण गर्ने जो कसैले पनि उनले भैं निर्वाण सुख पाउन सिकने छ भनेर सम्भाउने गरेको पाइएकाले वास्तवमा राजकुमार सिद्धार्थले बृद्धपन, रोग र मृत्यु जस्ता सांसारिक दु:खहरू प्रति गहीरीएर सोचन वाध्य भएपछि नै गृह त्याग गर्ने निर्णय लिएको हुनुपर्छ । तर हाल मानिआए जस्तै राजकुमार सिद्धार्थले २९ वसन्त पार

गरिसकेपछि, राजदरवार बाहिर घुम्न जाँदा एक दिन एक जना बुढा, अर्को दिन एक जना रोगी, फीर अर्को दिन एक मृतक र चौथो पटक एक जना श्रमण देख्न पाएको र तिनीहरूलाई त्यसरी टाढाबाट एकपल्ट नियाल्न पाएको भरमा नै महाभिनिष्क्रमण गर्ने प्रवल प्रेरणा पाएको भने नहुन सक्छ। किनभने पहिलो कुरो १६ बर्षको उमेर पार गरी वालिग हुने वित्तिकै सबैँ किसिमको राजकीय जाँचमा गणराज्यभरका राजकुमारहरूमा सर्वश्रेष्ठ भई भावी गणराज्याधिपति चुनिएका राजकुमार सिद्धार्थमा एक दिन सबै बूढो हुनेछ, रोगी हुनेछ र अन्तमा मर्नेछ भन्ने सामान्य ज्ञान पनि थिएन होला भनेर कसरी मान्ने ? दोश्रो कुरो राजकुमार सिद्धार्थको जन्म भएर उनको उमेर २९ वर्ष पुग्ने अवधिभरमा के उनको दरवारमा कुनै पनि मानिस बूढा वा बूढी भएर वा कुनै रोग लागेर मरेन होला ? राजकुमार सिद्धार्थ २९ वर्षको हुनुभन्दा पहिले यस्ता सांसारिक घटनाहरू राजकुमार सिद्धार्थको जीवनमा सामान्य रुपले आए र सामान्य प्रभाव मात्रै पारेर गए होलान्। तर उनी २९ बर्षको भई निकट भविष्यमै चकवर्ति राजा हुनसक्ने गरी लोकप्रिय राजकुमार भइसकेपछि कुनै बूढा या बूढी असाध्य रोगले ग्रष्ट भएर सारै दु:ख-कष्ट भेलेर मरेको इदयविदारक दृश्य उनी स्वयम्ले नजिकबाट हेर्नुपर्ने कुनै घटना घटी त्यस घटनाबाट उनको ऐश्वर्यमय जीवनमा गहीरो ठेस लागेको हुनुपर्छ । त्यसरी मनमा गहीरो ठेस लागेपछि उनको मनमा ठूलो मानसिक द्वन्द भएको र आफुनो मानसिक द्वन्द सुल्भाउने अभिप्रायले त्यस बेलाका अन्य सन्न्यासीहरूको

देखासिखी गरी आफू पिन सन्न्यास भई मानसिक शान्तिको खोजमा लाग्ने विचार उनको मनमा पलाएको हुनुपर्छ। त्यसैको आधारमा राजकुमार सिद्धार्थले महाभिनिष्क्रमण गर्ने निर्णय गरेको घटनालाई अलि बेग्लै ढङ्गले अभिव्यक्त गर्ने जमको गरेको छ।

अन्तमा आफ्नो अमूल्य समय दिएर यो पुस्तक हेरी आवश्यक सुभाव दिनु भएका पूज्य अश्वघोष भन्ते तथा यो पुस्तक प्रकाशन गरिदिन सम्पूर्ण व्यवस्था मिलाइदिएकी धर्मकीर्ति बिहारकी अध्यक्षा श्रद्धेय गुरुमां धम्मवतीलाई सादर वन्दना गर्नुका साथै यो पुस्तक प्रकाशन गर्नमा अन्य सहयोग गर्नु भएका सबैप्रति हृदय देखि कृतज्ञता व्यक्तगर्दछु।

बुद्ध सम्वत् २५४७ पोष शुक्ल द्वादशी

मोतिकाजी शाक्य

Dhamma.Digital

#### परिच्छेद-१

### बर्बादीतिर आजको संसार, बुद्ध-धर्म एक उद्धार

वर्तमान युग विज्ञानको युग हो। यस वैज्ञानिक युगमा सामान्य दृष्टिकोणले हेर्दा अद्भुत लाग्दा नयाँनयाँ आविष्कारहरू बढ्दै गइरहेका छन्। तर प्रश्न उठ्छ, के आधुनिक आविष्कारहरूले मानवजातीको भलो मात्रै गरिरहेका छन् त ? राम्ररी केलाउँदा के भन्नुपर्ने हुन्छ भने, अधिकांश आविष्कारहरूले मानिसहरूलाई केही भौतिक सुविधा प्रदान गरेका भएतापनि कतिपय आविष्कारहरूले अनावश्यक विकृतिहरू पिन निम्त्याइरहेका छन् । त्यसो हुनाको मूल कारण अनेक प्रकारका आविष्कारहरू गर्नमा संलग्न मानिसहरू, आफ्नो जुन इच्छाशक्तिको कारण त्यस्ता आविष्कारहरू गर्न सफल भएका छन्, त्यस इच्छाशक्तिलाई सही दिशातिर निर्दिष्ट गर्ने कला सम्बन्धमा अनिभज्ञ छन्। त्यसैले उनीहरूले आफूले गरेको आविष्कारबाट अरूलाई हित वा अहित के हुने हो त्यस्को त्यति चासो लिने गरिरहेका छैनन् । उनीहरू खालि पैसा कमाइने आविष्कारहरू गर्नमा मात्र एकोहोरिएका छन्। त्यसैले प्राय प्रत्येक आविष्कारसंगै समाजमा एउटा नयाँ द्वन्द्व पनि भित्रिने गरिरहेको छ ।

(8)

प्रत्यक्ष या अप्रत्यक्ष रूपमा आधुनिक आविष्कारहरूकै कारण आज धेरै मानिसहरूमा मानिसक विकृति बढ्दै गएको छ । मानिस-मानिस बीचमा हुनुपर्ने मैत्री भाव प्राय शून्य हुनगई आपसमा अनेक प्रकारका द्वन्द्वहरू बढेका छन् । अनि मानिस-मानिस बीचको द्वन्द्व मात्र होइन, मानवी आविष्कार र प्रकृति बीचको द्वन्द्व पनि बढ्दै छ ।

सामान्यतया मानसिक द्वन्द्वको परिणति एउटा अठोट हुन्छ, जुन पछिबाट एउटा इच्छाशक्तिमा परिणत हुन्छ। मानिसमा हुने त्यही इच्छाशक्तिकै बलले आजसम्म मानिसको संसार यहाँसम्म चल्दै आएको हो। तर सबै मानिसमा मानसिक द्वन्द्वको कारण एउटा अठोट जिनमहाल्छ भन्ने छैन । मानसिक द्रन्द्वको परिणतिको रुपमा कुनै एउटा अठोट जन्माउन नसक्ने व्यक्तिमा मानसिक द्वन्द्वले मानसिक विकृति जन्माउँछ । मानसिक विकृतिमा फसेकाहरू सजिलैसित अनेक प्रकारका लागुपदार्थ सेवन गरी दुर्व्यसनी हुने रहेछन्। सामान्य लागु पदार्थ सेवन गरी अर्धचेतन अवस्थामा पुग्ने चलन नया होइन, तर अहिलेको युगमा जसरी हुन्छ पैसा कमाउनमा एकोहोरिएका मानिसहरूले केही त्यस्ता लागु पदार्थहरू आविष्कार गरेका छन्, जुन अति घातक छन्। एक पल्ट त्यस्ता लागुपदार्थको सेवन गरी दुर्व्यसनमा फसेपछि त्यस्ता लागु पदार्थको सेवन गर्दै गएमा पनि मर्ने र त्यसको परित्याग गरेर पनि जिउन नसक्ने अवस्थामा पुगिने रहेछ।

दुर्व्यसन र आधुनिक आविष्कारहरूबीच कित गहीरो सम्बन्ध रहेछ भन्ने कुरो आजको युगमा सबै भन्दा विकसित देश अमेरिका सम्बन्धी निम्न तथ्याङ्कबाट स्वत: स्पष्ट हुन्छ : अमेरिकाले सन् १९९० को बर्षमा अन्यत्रबाट त्यस देशमा भित्रिन सक्ने लागु पदार्थ रोकथाम गर्ने प्रयासमा करिब ४५ करोड अमेरिकी डलर खर्च गरेको थियो। तरपिन त्यस बर्षभरमा करिब ५०० पटक पानीजहाजबाट र ३,५०० पटक हवाइजहाजबाट विभिन्न प्रकारका लागुपदार्थहरू चोरिछिपी गरी अमेरिकामा भित्राइएका थिए।

उपरोक्त तथ्याङ्कबाट एउटा अर्को कुरो पनि थाहा हुन्छ । त्यो के भने लागुपदार्थहरू प्राप्त गर्न कठीन पारिनु मात्रले दुर्व्यसनीहरूको संख्या घट्ने रहेनछ । त्यसले चोरिछिपी गरी लागुपदार्थको व्यापार गर्नेहरूलाई रातारात कराडपित बन्ने अवसर पनि पैदा गर्दो रहेछ । लागुपदार्थहरू प्राप्त गर्न कठीन बनाएपछि त्यसका व्यापारीहरूले अत्यधिक नाफा कमाउन सक्ने भएको छ । त्यसरी अत्यधिक नाफाको रुपमा कमाएको पैसाको बलले उनीहरू आफ्नो व्यापारलाई विश्वव्यापी बनाउनका लागि दुर्व्यसनीहरूको संख्या विश्वभर बढाउनमा लागिपरेका छन् । यस्तो अवस्थामा दुर्व्यसनीहरू बढ्न निदने एउटा भरपर्दो उपाय मानिसहरूलाई आफ्नो अनुचित इच्छालाई कसरी सही दिशातिर निर्दिष्ट गर्ने भन्ने कला सिकाई उनीहरूलाई दुर्व्यसनी हुनबाट बचाउने प्रयास गर्नु हुनसक्छ ।

अनियन्त्रित कामवासनाको कारण पनि मानवजातिले ठूलो हानि व्यहोर्नु परिरहेको छ । चिम्पाञ्जिबाट मानिसमा सरेको अनुमान गरिएको "एड्स" रोग आज धेरै मानिसहरूमा सरिसकेको छ । यो रोग लागेको मानिसमा अन्य सबै प्रकारका रोग विरुद्ध लड्ने प्रतिरोधात्मक शक्ति क्षीण हुने रहेछ । तर यो रोगको कुनै विश्वासिलो निदान अहिलेसम्म थाहा हुन सकेको छैन। अतः यो रोग लागेको व्यक्ति अकालमै मर्ने हुन्छ। यस्तो इरलाग्दो रोग वीर्य वा रगतको माध्यम गरी एक व्यक्तिबाट अर्कोमा सहजै सकमण हुने गर्छ। त्यसैले यो एड्स रोग, अनियन्त्रित कामवासनाको कारण बलात्कार, व्यभिचार तथा अन्य प्रकारका अप्राकृतिक मैथुन कार्यमा लाग्ने व्यक्तिहरूमा तथा नयां आविष्कार गरिएका लागु पदार्थ सेवन गर्न साभा रुपमा सुई प्रयोग गर्ने दुर्व्यसनीहरूमा दिन दुगुना रात चौगुनाको दरले फैलने गरिरहेको छ। यस रोगको महामारी नियन्त्रण गर्नाको लागि सबै भन्दा पहिले व्यभिचार गर्ने र दुर्व्यसनी हुने चलन हटाउन सक्नु पर्छ। र यसको लागि पनि आफ्नो अनुचित इच्छालाई कसरी सही दिशातिर लगाउने भन्ने कला सिकाउनु आवश्यक छ।

आधुनिक आविष्कारहरूको कारण वर्तमान संसारले सामना गरिरहनु परेको एउटा अर्को उल्लेखनीय समस्या सूर्यबाट निस्किरहेको अल्ट्रा भ्वाइलेट विकिरणलाई पृथ्वीसम्म पुग्न नसक्ने गरी पृथ्वीलाई वरिपरिबाट घेरिरहेको ओजोन ग्यांसको तह भनभन पातिलंदै जानु हो । हाल क्लोरोल्फचुरो कार्वन ग्यांस, हालोन ग्यांस जस्ता क्लोरिनयुक्त कृतिम ग्यांसहरूको अत्यधिक प्रयोगको कारण अहिलेसम्ममा दक्षिणी धूवको सिरानीनेरको ओजोन तहमा एउटा ठूलो प्वाल तथा उत्तरी धूवको सिरानीनेरको ओजोन तहमा एउटा मध्यम् खालको प्वाल परिसकेको छ । यदि समय छुँदै मानिसहरूले क्षणिक सुविधाको इच्छा त्यागी क्लोरिनयुक्त कृतिम ग्यांसहरूको अत्यधिक प्रयोग नियन्त्रण नगरेमा

ओजोन तहमा देखिएका प्वालहरू बढेर ओजोन तह पूरै च्यातिनेछ । सूर्यबाट आउने अल्ट्रा भ्वाइलेट विकिरण रोक्ने ओजोन तह त्यसरी च्यातिएमा पृथ्वीका धेरै प्राणीहरू छालाको क्यान्सरले पिडित भएर मर्ने छन् ।

क्लोरिनयुक्त कृतिम ग्यांसहरूले ओजोन ग्यांसको तह पातलो गर्नुको अलावा कोयला, पेट्रोल, डिजेल आदि जैविक ऊर्जाको प्रयोगबाट निस्कने कार्वन ग्यांसहरूसित मिली पृथ्वीको वरिपरि एउटा त्यस्तो तहको सिर्जना गरिरहेका छन् जुन तहले सूर्यबाट पृथ्वीमा पुगेर पृथ्वीलाई आवश्यक तापकम दिइसकेपछि पृथ्वीबाट अन्यत्र फर्कर जाने इन्फ्रारेड विकिरणलाई पुन: पृथ्वीमा नै फर्काउने काम गरिरहेको छ । यस प्रकृयालाई हरितगृह प्रकरण भनिन्छ ।

हरितगृह प्रकरणको कारण सन् १९५० देखि सन् १९८५ भित्र पृथ्वीको वायुमण्डलको औसत् तापकम ०.५ डिग्री सेन्टिग्रेड बढेको थियो । इरितगृह प्रकरणको कारण वायुमण्डलको तापकम बढ्ने कम क्लोरिनयुक्त कृतिम ग्यांसहरू तथा जैविक ऊर्जाको प्रयोग प्रचूरमात्रामा गरिने क्षेत्रमा अन्यत्र भन्दा धेरै बढी हुने गरेको छ । विश्वभरमा सबै भन्दा बढी क्लोरिनयुक्त कृतिम ग्यांसहरू तथा जैविक ऊर्जाको प्रयोग गरिने अमेरिकाको नजिक पर्ने टुण्ड्रा क्षेत्रको वायुमण्डलको तापकम गत शताव्दिभरमा करिव ४ डिग्री सेन्टिग्रेडले बढेको देखिन्छ ।

क्तोरिनयुक्त कृतिम ग्यांसहरू तथा जैविक ऊर्जाको प्रयोग अहिलेकै दरमा बढीरहेमा आउंदो पच्चास बर्षभित्र पृथ्वीभर वायुको औसत् तापकम ४ देखि ५ डिग्री सेन्टिग्रेडले बढ्ने अनुमान गरिएको छ । त्यसो हुनगएमा उत्तरी तथा दक्षिणी धूवहरूमा रहेका बरफका ठूलठूला ढिकोहरू पग्लने छन् र समुद्री पानीको सतह करिव ५ मिटर बढ्नेछ । समुद्री पानीको सतह ५ मिटर बढ्ने गएमा समुद्रको छेउमा रहेका न्यूयोर्क, भेनिस, टोकियो, सिङ्गापुर, हङ्गकङ्ग, मुम्बई, ढाका जस्ता सुप्रख्यात शहरहरू तथा अनेक ससाना टापूहरूका अधिकांश भूभाग समुद्रमा डुब्ने छन् । त्यतिमात्र होइन, विश्वभरको हावापानीमा पनि ठूलो अनियमितता आउनेछ र विश्वभरको उब्जनी हास हुनेछ । तव विश्वभर अनिकाल र भुखमरी फैलनेछ । यदि माथि उल्लेखित कृतिम ग्यांसहरूको अत्यधिक उत्पादन गरेर पैसा कमाउनमा एकोहोरिएकाहरूलाई त्यसरी अनुचित इच्छामा एकोहोरिनु ठीक छैन, त्यस्तो इच्छालाई नियन्त्रण गरी सही दिशांतिर लगाउन सिकन्छ भनेर सिकाउन सकेमा सायद त्यो खतराबाट पार लाग्न सिजलो हुनेछ ।

मानिसहरूमा हुने अनुचित इच्छालाई कसरी नियन्त्रण गर्ने भन्ने सम्बन्धमा वर्तमान वैज्ञानिक युगमा खास केही नगरिएको भएतापनि आज भन्दा करिव २६, २७ सय बर्ष अगाडिका ऋषि-मुनिहरूले यस विषयमा आवश्यक खोज गरेको देखिन्छ ।

अनुचित इच्छालाई वशमा लिने ध्यान पद्धित बुद्धकालिन समयमा बिद्यमान रहेको कुरो बुद्ध-जीवनीमा उल्लेख भएका कालदेवल ऋषि, रामपुत्र-उद्दक ऋषि तथा आलारकालम ऋषि आदिको चरित्रबाट थाहा हुन्छ । करिव २६०० बर्ष पहिले हाल नेपाल अधिराज्यको कपिलवस्तु जिल्लामा पर्ने किपलवस्तु शहरलाई राजधानी बनाई सञ्चालन भएको किपलवस्तु राज्यका राज्याधिपितका उत्तराधिकारी, राजकुमार सिद्धार्थ २९ बर्षको उमेरमा पुग्दा, उनले "आफू त इच्छाको दास पो रहेछु" भन्ने कुरो स्वानुभव गरेछन्। त्यस्तो अनुभव गरिसकेपिछ उनी आफूलाई दास बनाइरहने इच्छालाई समूल नाश गर्नमा उत्प्रेरित भएछन्। त्यसपिछ उनी आफूलाई दास बनाउने इच्छालाई कसरी निर्मूल गर्नुपर्दो रहेछ भन्ने बिषय त्यसबेलाका ख्यातिप्राप्त ऋषिहरूको सत्सङ्गतमा लागी थाहा पाउने उद्देश्यले आफ्नो ऐश्वर्यमय जीवन परित्याग गरी सन्न्यासी भएछन् र परम्परागत तरिकाको ध्यान पद्धितका ज्ञाता आलारकालम ऋषि र रामपुत्र-उद्दक ऋषि, प्रत्येकिसत बेग्लाबेग्लै केही समय सत्सङ्गत गरी उनीहरूबाट परम्परागत ध्यान पद्धित सिकेछन्।

उनीहरूबाट परम्परागत ध्यान पद्धित सिकिसकेपिछ "परम्परागत ध्यान पद्धितबाट इन्द्रिय संयम गरी इच्छालाई नियन्त्रण गर्न मात्र सिकने रहेछ, इच्छालाई समूल नाश गरेर इच्छा रिहत सुखशान्ति पाउन सिकने रहेनछ" भन्ने कुरो सिद्धार्थले चाल पाएछन् । त्यसपिछ उनी आफू स्वयम्ले स्वतन्त्र रुपमा अनुसन्धान गरी आफूलाई दास बनाउने इच्छा अर्थात तृष्णा निरोध गरी चीर सुखशान्ति पाउन सिकने प्रकारको ध्यान पद्धित पिहल्याउनमा लागेछन् । ६ वर्षको दुष्कर अनुसन्धानपिछ उनी, आफूले तृष्णा निरोध गरी अनुपम सुखशान्ति पाउनुका साथै तृष्णा निरोध गर्ने एकमात्र उपाय अरूहरूलाई पिन राम्ररी सम्भाई अरूहरूलाई पिन तृष्णा निरोध गर्नितर अग्रसर गराउनसक्ने भएछन् । तृष्णा निरोध गरी अनुपम सुखशान्ति पाउनु अति कठीन रहेछ । तर तृष्णा निरोध गर्ने एकमात्र सही तरिका अरूहरूलाई सम्भाएर अरूहरूलाई पिन तृष्णा निरोध गर्ने सही मार्गतिर डोऱ्याउनसक्नु त्यो भन्दा हजारौ गुणा कठीन रहेछ । शाक्यमुनि त्यही महान कार्य सम्पन्न गरेर सम्यक सम्बुद्ध भएका रहेछन् । त्यसरी सम्यक सम्बोध पाउने महान कार्य सम्पन्न भएपछि शाक्यमुनि बुद्धले ४५ बर्षहरूको अवधिभर जम्बुद्धीपका बिभिन्न शहर, गाउँ, वस्तीमा चारिका गरी त्यहाँका मानिसहरूलाई आफूले स्वानुभव गरेको, तृष्णा निरोध गरी अनुपम सुखशान्ति पाउने एकमात्र सही मार्ग सम्बन्धमा विभिन्न तरिकाले सम्भाएछन् ।

शाक्यमुनि बुद्ध र उनका अग्रश्नावकहरूले सम्भाएका उपदेशहरूलाई बुद्धका अनुयायी श्रावक भिक्षुहरूले ८४,००० धर्मस्कन्धहरूमा संकलन गरी आफ्ना शिष्यहरू र त्यसपछि ती शिष्यहरूले पुनः आफ्ना अन्य शिष्यहरूलाई पनि सम्भाउँदै जाने परम्परा बसालेछन् ।

तर सामान्य मानिसहरू पूर्वाग्रहित भई कुनै पनि
तथ्यलाई तोड्मोड् गरी आफ्नो पूर्वाग्रह अनुरुप प्रस्तुत गर्नमा
लालायित हुँदारहेछन् । बुद्धको परिनिर्वाण पछिको सय
बर्षपछि वैशालीमा रहने गरेका विज्ञिपुत्र भिक्षुहरूले
बुद्धद्वारा प्रतिपादित सही मार्गमा लागी विशेष ज्ञानलाभ
गर्नितर नलागिकन, बुद्धद्वारा प्रतिपादित विनयका दशवटा
नियमहरूमा संशोधन गर्नुपर्ने जिकीर गरी खिचलो ल्याएछन् र
अन्तमा आफूहरूको राय मान्ने भिक्षुहरूको छुट्टै सम्मेलन गरी
केही बुद्धोपदेशहरूमा काँटछाँट गर्ने परम्परा पनि बसालेछन्।

त्यसैको परिणाम स्वरुप पछिबाट गएर बुद्धका अनुयायी भिक्षुहरू विभिन्न सम्प्रदायहरूमा विभाजित हुँदै गएछन् र त्यसरी विभाजित सम्प्रदायका भिक्षुहरूले बुद्धोपदेशहरूलाई आ-आफ्नो तरिकाले व्याख्या गर्ने पनि गरेछन् ।

वर्तमान युगसम्ममा बुद्ध र बुद्धद्वारा प्रतिपादित बुद्ध-धर्म सम्बन्धमा आ-आफ्ना धारणा समावेश गरी हजारौँ व्यक्तिहरूबाट लाखौँ पुस्तकहरू लेखिसकेका छन् । ती पुस्तकहरूमा बुद्धद्वारा प्रतिपादित तृष्णा निरोध गरी सम्बोधि पाउने सही मार्ग भूगर्भमा हीरा लुके भै लुकिसकेको छ । त्यसो भएतापनि चेतनशील व्यक्तिहरूले पूर्वाग्रह त्यागेर लागिपरेमा, बुद्ध तथा बुद्धधर्म सम्बन्धी ग्रन्थहरूबाट बुद्धद्वारा प्रतिपादित, तृष्णा निरोध गरी सम्बोधि पाउने सही मार्ग खोजी ठम्याउन सक्ने सम्भावना अभै छ । साथै त्यस मार्गमा निरन्तर अघि बढ्नमा बाधाका रूपमा तेर्सिएका आर्थिक, सामाजिक एवम् राजनीतिक कारणहरू शान्तिपूर्वक पन्छाई त्यस मार्गमा निरन्तर अघि बढ्न सक्नेले आफ्नो तृष्णा निरोध गरी अनुपम सुखशान्तियुक्त सम्बोधि पाउन सक्ने सम्भावना पनि अभै विद्यमान छ । त्यसैले आजका चेतनशील व्यक्तिहरूले आ-आफ्ना पूर्वाग्रह त्यागेर बुद्धद्वारा प्रतिपादित, तृष्णा निरोध गरी सम्बोधि पाउने मार्ग ठम्याई आफू स्वयम् र अरूहरूलाई पनि त्यस मार्गमा अग्रसर गराउने प्रयास गर्नु पर्दछ । यदि यस्तो प्रयास सफल भएमा आजका मानिसहरूमा अत्यधिक रुपमा बढ्दै गइरहेको तृष्णाको कारण आजको विश्वमा बढ्दै गइरहेका सबै प्रकारका अमङ्गलहरू ऋमशः हट्दै जानेछन् र विश्वमा सुख शान्ति चिरस्थायी हुनेछ ।

#### परिच्छेद-१

## बुद्ध शासनको इतिहास र बुद्धद्वारा प्रतिपादित मार्ग

सामान्यतया प्राय सबै मानिसहरू पूर्वाग्रहित हुन्छन् र कुनै पनि तथ्यलाई अनायास नै आफ्नो पूर्वाग्रह अनुरुप तोडमोड गरी प्रस्तुत गर्नमा लागेका हुन्छन्। बुद्धको जीवनकालमै देवदत्त नामको एक जना भिक्ष्ले बुद्धले प्रतिपादन गरेको विनयका केही नियमहरूमा संशोधन गरी भिक्षुसङ्घमा फूट ल्याउने दुष्कर्म गर्ने प्रयास गरेछ । त्यसैले आफूले दिएका उपदेशहरू चीरकालसम्म परिशुद्ध रूपमा रिहरहोस भन्ने उद्देश्यले बुद्धले आफ्नो जीवनकालमा नै आफूले प्रतिपादन गरेको धर्म र विनय बारेका उपदेशहरूलाई सजिलैसित कण्ठ गर्न सिकने गरी छन्दवद्ध रुपमा सम्पादन गराई कण्ठ गराएर गुरूले चेलाहरूलाई र चेलाले फेरि उनका चेलाहरूलाई सम्भाउँदै जाने परम्परा बसाल्न गलाएका रहेछन् । बुद्धले बसालेका यही परम्पराको कारण बुद्धकालीन स्थिवर भिक्षुहरू तथा तिनीहरूका अनुयायी भिक्षुहरूमा बुद्ध-धर्म परन्तुसम्म परिशुद्ध रुपमा प्रतिस्थापित गरिराख्ने चेतना प्रवल भएछ । त्यसैले बुद्धद्वारा प्रतिपादित धर्म र विनय सम्वन्धमा कुनै खिचलो नआउँदै, बुद्धको परिनिर्वाण

पछिको तेश्रो महिनामा नै, उनीहरूले आफ्ना प्रतिनिधिका रुपमा ५०० जना प्रतिष्ठित एवम् अरहत् भिक्षुहरू चुनेर पहिलो संगायन गरेछन्। पहिलो संगायन महाकाश्यप स्थविरको संयोजकत्वमा राजा अजातशत्रुको संरक्षणमा राजगृह नगर नजिकको सप्तपर्णी गुफामा सात महिनाको समय लगाएर सम्पन्न गरिएछ । पहिलो संगायनमा बुद्धद्वारा परिभाषित ८२,००० धर्मस्कन्धहरू तथा शारिपुत्र आदि बुद्धकालीन अग्रश्रावकहरूद्वारा भाषित २,००० धर्मस्कन्धहरू गरी जम्मा ८४,००० धर्मस्कन्धहरू सम्पादन गरीएछन्। त्यसरी सम्पादन गरिएका धर्मस्कन्धहरू सबै एकै जनाले कण्ठ गर्न गाह्रो हुने भएकाले त्यसलाई दीघनिकाय, मिष्भिमितिकाय, संयुत्तिकाय, अंगुत्तरितकाय र खुद्दकितिकाय गरी पांच निकायहरूमा वर्गीकरण गरेर भिक्षुहरूको विभिन्न समूहले विभिन्न निकाय अन्तर्गतका धर्मस्कन्धहरू कण्ठ गर्दै जाने परम्परा बसालेछ। पहिलो संगायन सकेपछि राजा अजातशतुले महाकाश्यप महास्थविरको सम्मतिमा बुद्धसम्वत पनि चलाएछन्।

पान चलाएछन्।
तर बुद्ध परिनिर्वाण भएको मितिले सय वर्ष पछि
अर्थात बुद्धसम्वत् १०० तिर, वैशालीमा रहने गरेका
विज्जिपुत्र भिक्षहरूले आफू एक्लै मात्र अरहत् हुने श्रावक
मार्गमा लाग्नु ठीक होइन, सबैले भिवष्यमा बुद्ध नै हुने
गरी बोधिचर्या गर्नितर लाग्नु पर्छ भन्ने धारणा लिएछन्।
त्यस्तो धारणा लिएका विज्जिपुत्र भिक्षुहरूले, भिवष्यमा बुद्ध
नै हुने गरी बोधिचर्या नगरिकन आफू एक्लै मात्र अरहत्
हुने श्रावक मार्गमा लाग्नु ठीक होइन भन्ने आफूहरूको
धारणालाई टेवा दिन श्रावक मार्गमा लागी अरहत् हुनेहरू

सम्बन्धमा निम्न पाँचवटा भूटो अफवाह फैलाएछन् :

क) आचार्यले निगाहपूर्वक सहयोग गरेमा मात्र अरहत् होइने हुन्छ ।

ख) अरहत् हुनेलाई आचार्यले "तै अरहत् भइस्" भनेर सम्फाएपछि मात्र उनले आफू अरहत् भएको कुरो थाहा पाउने हुन्छ ।

ग) अरहत् हुनेलाई धर्म सम्वन्धी सबै कुरो थाहा हुँदैन । घ) अरहत् हुनेले आफूले थाहा नपाइकन कुनै पाप गर्न सक्छ ।

ङ) अरहत् हुनेहरूले ध्यान गर्दा "अहोदुःख, अहोदुःख" भनिरहनु पर्ने हुन्छ ।

र साथै उनीहरूले भविष्यमा बुद्ध हुन कठीन धार्मिक कार्यहरू सम्पन्न गर्न सक्नाको लागि भनेर बुद्धद्वारा प्रतिपादित विनयका नियमहरूमा पनि निम्न दशवटा संशोधन गरेछन् :

 १) नुन नपाइने ठाउँमा जानु पर्ने भएमा एउटा रिाइभर नुन वा नुनिलो खाद्य पदार्थ बोकेर लगे हुन्छ ।

२) मध्यान्हको समय दुइ अंगुल छायाँभरले नाघेपछिसम्म भोजन गरे हुन्छ ।

 धेरै टाढाको गाउँवस्तीमा जानुपर्ने भएमा फेरि एक पल्ट दोहऱ्याएर भोजन गरे हुन्छ ।

४) एउटै सीमागृह अन्तर्गत पर्ने ठाउँमा रहने गरेका विभिन्न आवासीय भिक्षुहरूले अलग अलग उपोसथ कर्म गरे हुन्छ ।

 पछि आउने भिक्षुहरूको अनुमित लिउला भन्ने विचारले एक समूह अलग भिक्षुहरू जम्मा भई उपोसथ कर्म गरे हुन्छ ।

 ६) आफ्ना उपाध्यायहरूले गर्ने गरेको कुनै कार्य आफूले नबुिककन पनि नक्कल गरे हुन्छ ।

७) पहिले पुग्यो भनी प्रतिक्षेप गरिसकेको दूध पछि जमेर दही नहुँदै पिए हुन्छ ।

- प्रांड वा रक्सी बनाउन कट्को रुपमा कुहचाउन राखेको फलफूल या अन्नको रस, पूर्णरुपमा जाँड या रक्सीमा परिणत नहुँदै खाए हुन्छ ।
- ९) संजाप या किनारा नभएको चकटीमा बसे हुन्छ ।
   ९०)सङ्गलाई लक्षित गरी दान दिएको सुन, चांदी र रुपैयां आपसमा बांडे हुन्छ ।

वैशालीमा रहने गरेका विजिपुत्र भिक्षुहरूले उपरोक्तानुसार विनयका नियमहरू उलङ्गन गर्न थालेपछि, बुद्धारा प्रतिपादित विनयको कुनै पिन नियम उलङ्गन गर्न नचाहने स्थिवरवादी भिक्षुहरूले ७०० जना प्रतिष्ठित एवम् अरहत् भिक्षुहरूलाई आफ्ना प्रतिनिधि छानेर दोश्रो संगायन गरेछन्। दोश्रो संगायन वैशाली नगर निजक रहेको बालुकाराम विहारमा रेवत महास्थिवरको संयोजकत्वमा राजा कालाशोकको संरक्षणमा आठ महिनाको समय लगाएर सम्पन्न गरिएछ।

स्थिवरवादी भिक्षुहरूले दोश्रो संगायन सम्पन्न गरेपछि विज्जपुत्र भिक्षुहरू वैशालीमा टिक्न नसक्ने भएछन् । त्यसैले उनीहरू प्रत्यन्त गाउं-वस्तीमा गएछन् । त्यहाँ उनीहरूले आफ्नो बिलयो आधार बनाइसकेपछि आफूहरूको छुट्टै संगायन गरी बुद्धारा प्रतिपादित धर्म र विनयमा आफ्नो धारणा अनुकूल संशोधन गरेछन् । तिनीहरूका अनुयायीहरूले पछि गएर नयानया बौद्ध ग्रन्थहरू पिन सिर्जना गरी आफ्नै ढङ्गले बुद्ध-धर्मको प्रचार-प्रसार गरेछन् । त्यही क्रममा उनीहरूका अनुयायीहरूले भविष्यमा गएर आफूहरूसित राय निमलेका स्थिवरवादीहरूलाई हीनयानी भनेर आफूहरूलाई चाहिँ महायानी भनाउन रुचाएछन् ।

भविष्यमा बुद्ध हुने आकांक्षाले प्रेरित महायानी भिक्षुहरू साहसी त हुने नै भए। त्यसमाथि उनीहरूले बुद्धद्वारा प्रतिपादित धर्म र विनयमा आफ्नो अनुकूलता हेरी संशोधन पिन गर्न थालेपछि उनीहरूले दूर्गमातिदूर्गम हिमाली भेकमा र हिमाली भेक नाघी कमशः अफगानिस्तान, मिश्र, काजिक्स्तान, चीन, मगोलिया, हस, जापान, कोरिया, भियतनाम आदि टाढाटाढाका देशहरूसम्म बुद्ध-धर्म नयां ढङ्गले प्रचार-प्रसार गर्नमा सफलता पाएछन्। तर बुद्धद्वारा प्रतिपादित धर्म र विनयमा त्यसरी संशोधन गर्दै जाने आदत बसालेकाले केही महायानीहरू पछिबाट गएर अनिश्वरवादी बुद्धलाई नै इश्वरको एउटा नयां अवतारको हपमा स्वीकार्ने पिन भएछन्। अभ पछि गएर उनीहरूमध्ये कोही त क्षणीक भौतिक सुख भोगगर्न पाउनका लागि अनेक प्रकारका लौकिक देव-देवीहरूको स्तुति गर्ने र तन्त्रमन्त्रको प्रयोग गर्ने समेत पिन भएछन्।

भविष्यमा बुद्ध हुन बोधिचर्या गर्नु कुनै पिन प्रकारले खराब कुरो थिएन र छैन पिन । तर स्वयम् बुद्धले, सक्नेले बोधिचर्या गरी पारिमिता पूरा गर्दे गएर अनन्त भविष्यमा सम्यक सम्बुद्ध हुनितर लाग्नु, त्यसो गर्न नसके अलि कम पारिमिताले पिन लाभ गर्न सिकने प्रत्येक बुद्ध मार्गमा लाग्नु र त्यो पिन गर्न नसके यही जन्म वा निकट भविष्यका केही जन्महरूभित्रै सम्पूर्ण तृष्णा निरोध गरी अरहत् हुनितर लाग्नु भनेर तीनवटै मार्गका बारेमा आवश्यक जानकारी दिएको छुँदाछुदै सबैले सम्यक सम्बुद्ध मार्गमा नै लाग्नु पर्छ भनेर जिद्दी हुनु र त्यसो नगरी अरहत् हुने मार्गमा लाग्नेहरूलाई

हचाउनु कुनै पनि अर्थमा सही छैन। किनभने, पहिलो कुरो, सबैले सम्यक सम्बुद्ध नै भएर मात्र तृष्णा निरोध गर्नुपर्छ भनेर एकोहोरिएपछि आफै सम्यक सम्बुद्ध हुन नसँकेतापनि बुद्धको श्रावक भई आफ्नो तृष्णा निरोध गर्नेहरू त्यस्तो अवसरबाट वञ्चित हुन जानेछन्। दोस्रो कुरो, बुद्धको जीवनकालमा स्वयम् बुद्धिसत प्रत्यक्ष सम्पर्क राखी बुद्धद्वारा प्रतिपादित तृष्णा निरोध गर्ने मार्गमा लाग्ने सौभाग्य पाएकाहरूमध्ये पनि कतिले, त्यस अवधिसम्ममा अरहत् हुन आवश्यक पारिमता पुऱ्याइनसकेको कारण तृष्णा निरोध गरी सम्बोधि लाभ गर्न सकेका थिएनन् भने, सबै सम्यक सम्बुद्ध नै हुने कुरो कसरी सम्भव हुन सक्छ ? अनि तेश्रो कुरो, भविष्यमा बुद्ध हुने आकांक्षा लिएकाहरूले त आफूलाई मार्न आउने हत्यारालाई पनि आफैलाई सरह प्रेम गरेर मैत्री पारमिता पुऱ्याउने प्रयत्न गर्नुपर्नेमा, भविष्यमा बुद्ध हुने आकांक्षा नराख्ने स्थिवरवादीहरूलाई तुच्छयाउनु कसरी ठीक हुन सक्छ ?

वैशालीमा रहने गरेका विज्ञपुत्र भिक्षुहरू तथा उनीहरूका अनुयायीहरू बुद्धद्वारा प्रतिपादित धर्म र विनयमा संशोधन गर्ने बेठीक कार्यमा लागेतापिन उनीहरूको भित्री नियत भविष्यमा बुद्ध हुने पिवत्र नियत नै भएकाले उनीहरूले बुद्धद्वारा प्रतिपादित धर्मको मूल सारमा नै त कुनै परिवर्तन गरेनछन्। त्यसैले सबै सम्प्रदायमा बुद्धद्वारा प्रतिपादित मूल मार्ग अहिलेसम्म कुनै न कुनै रुपमा विद्यमान नै छ । यो अहिलेका मानिसहरूका लागि एउटा अति नै सौभाग्यको कुरो हो।

बुद्धसम्वत २२२मा सम्राट अशोक बुद्ध-धर्मको अनुयायी भएछन् । त्यसपछि उनले आफ्नो राज्यभरका कराडौं भिक्षुहरूलाई अनेक प्रकारका सुविधा प्रदान गर्नथालेछन्। तव राजाबाट प्रदान हुने त्यस्ता लाभ-सत्कार पाउन धेरै तीर्थिकहरू (विधर्मीहरू) पनि आफूखुसि पहेंलो चिवर लगाएर भिक्ष्हरूको समूहमा प्रवेश भएछन् । त्यस्ता नक्कली भिक्षुहरूको कारण सक्कली भिक्षुहरूलाई विनयका नियम अनुसार गर्नुपर्ने उपोसथादि कर्म गर्न असजिलो हुन गएछ । त्यसैले लगातार सात बर्षसम्म भिक्षुहरूबाट त्यस्तो उपोसथादि विनय कर्म हुन सकेनछ । त्यो कुरो सम्राट अशोकले थाहा पाएपछि उनी आफैले बुद्ध-धर्म सम्वन्धमा गम्भीर अध्ययन गरेछन् र बुद्धसम्वत २३५मा स्वयम् आफू समेत लागेर सबै भिक्षुहरूलाई जांचेर हेरी ६०,००० नक्कली भिक्षुहरूको चिवर फुकाल्न लगाएछन् । यसरी बुद्ध-धर्म सम्वन्धी मूलभूत कुराहरू पनि नजानेका नक्कली भिक्षुहरू सजिलै फालिएछन् । तर त्यस बेलासम्ममा खास भिक्षुहरूबीचमा पनि प्रमादवश विभिन्न प्रकारले मतमतान्तर भइसकेको रहेछ । त्यसैले त्यस्तो मतमतान्तर हटाउन स्थविर भिक्षुहरूमध्ये १००० जना प्रतिष्ठित एवम् अरहत् भिक्षुहरू चुनेर तेश्रो संगायन गराएछन् । सम्राट अशोकको संरक्षणमा भएको तेश्रो संगायन पाटलिपुत्त शहर नजिकको अशोकाराम महाविहारमा महास्थविर मोगलिपुत्त तिस्सको संयोजकत्वमा सम्पन्न गरिएछ । तेश्रो संगायनमा उपस्थित प्रतिनिधिहरूको सर्वसम्मतिमा पहिले सम्पन्न भएका पहिलो र दोश्रो संगायनमा पाँच निकायहरूमा वर्गीकरण गरिएका ५४,००० धर्मस्कन्धहरूलाई नयाँ रुपले तीन वटा पिटकहरूमा वर्गीकरण गरिएछ। धर्मस्कन्धहरू त्रिपिटकमा वर्गीकरण गर्दा, पहिले खुद्दकनिकाय अन्तर्गत गरिएका अभिधर्म सम्बन्धी धर्मस्कन्धहरूलाई विशेष महत्व दिएर अलि बढी परिभाषित गरी अभिधर्म पिटक अन्तर्गत वर्गीकरण गरिएछ । त्यसरी नै पहिले खुद्दकनिकाय अन्तर्गत नै वर्गीकरण गरिएका विनय सम्वन्धी धर्मस्कन्धहरूलाई पनि त्यतिकै महत्व दिएर विनय पिटक अन्तर्गत वर्गीकरण गरिएछ । त्यस पछि अन्य बाकि धर्मस्कन्धहरू सबैलाई सूत्रिपटक अन्तर्गत वर्गीकरण गरिएछ । यसरी सूत्रिपटक अन्तर्गत पहिले देखि दीघनिकाय, मज्भिमनिकाय, संयुत्तनिकाय र अङ्गुत्तरनिकाय अन्तर्गत वर्गीकरण गरिएका धर्मस्कन्धहरू तथा पहिले खुद्दकनिकाय अन्तर्गत वर्गीकरण गरिएका धर्मस्कन्धहरूमध्ये बाकि रहेका धर्मस्कन्धहरू नव खुद्दकनिकायको रुपमा रहन गएछ । तेश्रो संगायनमा माथि उल्लेख गरिए अनुसार ८४,००० धर्मस्कन्धहरूलाई त्रिपिटकमा वर्गीकरण गर्ने कार्य नौ महिनाको समय लगाएर सम्पन्न गरिएछ । तेश्रो संगायन सम्पन्न भएको केही समयपछि अर्थात बुद्धसम्वत २३६मा सम्राट अशोकले विभिन्न महास्थविरहरूलाई आफ्नो राज्य बाहिरका चतुर दिशा स्थित आफ्ना मित्र राज्यहरूमा पनि बुद्ध-धर्मको प्रचार-प्रसार गर्न जाने व्यवस्था मिलाएछन् । ती राज्यहरू अहिले पाकिस्तान, अफगानिस्तान, चीन, यमन, मिश्र, म्यान्मार, कम्वोज, सिंहलद्वीप आदि राष्ट्रहरूमा पर्दछन् । त्यही बेला सम्राट अशोकका छोरा. भिक्षु महेन्द्र स्थविर र छोरी, भिक्षुणी सङ्गमित्रा सिहलद्वीपमा गएका रहेछन् ।

बुद्ध सम्वत ४०० पछिका केही बर्षहरूमा सिंहलद्वीपमा बारम्बार दूर्भिक्ष हुने, विभिन्न प्रकारका महामारी रोग फैलने आदि प्राकृतिक प्रकोपहरू भएछन् । यस्ता प्राकृतिक प्रकोपहरू हुँदा अत्यधिक संख्याका मानिसहरू मरेछन् । त्यसरी मर्नेहरूमा धेरै संख्याका सुत्तधर (सूत्र पिटक अन्तर्गत सङ्गलित बुद्धोपदेशहरू कण्ठ गरिराख्ने) भिक्षुहरू, विनयधर (विनय पिटक अन्तर्गत सङ्गलित बुद्धोपदेशहरू कण्ठ गरिराख्ने) भिक्षहरू अभिधम्मिक (अभिधर्म पिटक अन्तर्गत सङ्गलित बुद्धोपदेशहरू कण्ठ गरिराख्ने) भिक्षुहरू पनि परेछन् । बाँकि बचेका अन्य सुत्तधर, विनयधर तथा अभिधम्मिक भिक्षुहरू पनि त्यसरी देहान्त हुँदै गएमा बुद्ध-धर्म नै लोप हुने खतरा उत्पन्न भएछ । त्यसैले बुद्ध सम्वत ४५०मा चौथो संगायन गरी त्रिपिटकमा वर्गीकरण गरिएका ८४,००० धर्मस्कन्धहरू सबै तालपत्रमा लिपिवद्ध गरिएछन् । त्यसरी ८४,००० धर्मस्कन्धहरू लिपिवद्ध गर्दा जम्मा ३१ नामका ग्रन्थहरू बनाइएछन् र ती ग्रन्थहरू व्यापकरुपमा वितरण गर्ने कार्य गरिएछ । चौंथो संगायनमा सहभागी हुनाका लागि ५०० जना प्रतिष्ठित एवम् अरहत् भिक्षुहरू चुनिएका रहेछन् । चौंथो संगायन सिंहलद्वीपका राजा वहुगामणिको संरक्षणमा महास्थविर धर्मपालको संयोजकत्वमा सिंहलद्वीपको मातुल जनपद नजिक पर्ने आलोक नामको गुफामा सम्पन्न गरिएछ ।

चौंथो संगायनमा तालपत्रमा लिपिबद्ध गरी व्यापक रूपमा वितरण गरिएक। त्रिपिटक अन्तर्गतका ३१ नामका ग्रन्थहरू निम्न पिटक अन्तर्गत निम्न नामले राखिएका छन् :

अभिधर्म पिटक अन्तर्गत धम्मसङ्गणि, विभङ्ग, धातुकथा, पुरगलपञ्जति, कथावत्थु, यमक र पद्वान गरी जम्मा ७ नामका ग्रन्थहरू छन् । धम्मसङ्गणिमा सम्पूर्ण बुद्धोपदेशहरूमा उल्लेख भएका धर्म सम्वन्धी मुख्य कुराहरूलाई कुशल धर्म, अकुशल धर्म र अव्याकृत धर्म अन्तर्गत वर्गीकरण गरी व्याख्या गरिएका छन् । विभन्नमा धर्म सम्वन्धी मुख्य कुराहरूलाई अभ विस्तृत रुपमा विभाजन गरी देखाइएको छ। धातुकथामा धर्म सम्बन्धी कुराहरूको आपसी सम्बन्ध बारेमा सम्भाइएको छ । पुग्गलपञ्जितमा मनुष्यहरू र देवताहरूले धर्म सम्बन्धी कुन कुरा कसरी लाभ गर्छ भन्ने विषय सम्भाइएको छ । कथावत्थुमा धर्म सम्बन्धी हुनसक्ने गलत धारणाहरू निराकरण गर्ने सम्बन्धमा सम्भाइएको छ । यमकमा धर्म सम्बन्धी विभिन्न कुराहरूमा विद्यमान आपसी समानता तुलना गरी सम्भाइएको छ। पद्वानमा धर्म सम्वन्धी मुख्य कुराहरूको आपसी सम्बन्ध विषय सम्भाउनुका साथै ती कुराहरूमध्ये कुन कुराले कुन कुरा उत्पन्न गर्न वा वृद्धि गर्न कसरी सहयोग गर्छ भन्ने सम्बन्धमा सम्भाइएको छ। अभिधर्म पिटक अन्तर्गतका उपरोक्त सात प्रकारका ग्रन्थहरू राम्ररी अध्ययन गरेपछि भौतिक पदार्थहरूको मूल तत्व अर्थात रुप कति प्रकारका छन्, मानसिक तत्वहरू अर्थात चित्त र चेतसिक कति प्रकारका छन्, चित्तमा चेतिसकहरू कसरी समावेश भएर कस्तो प्रवृतिको चित्त प्रवाह गराई कस्तो प्रकारको कर्म गराइन्छ, कुन कर्मको फल कस्तो हुन्छ, कर्म-फल चक्रबाट मुक्त भई निर्वाण सुख लाभ गर्न कुन मार्ग अपनाउनु पर्छ आदि विषय बुद्धले कति गम्भीर रुपमा सम्भाएको रहेछ भनेर थाहा हुन्छ ।

स्त्रिपटक अन्तर्गत दीघनिकाय, मज्भिमनिकाय, संयुत्तनिकाय, अंगुत्तरनिकाय, खुद्दकपाठ, धम्मपद, उदान, इतिवुत्तक, सुत्तनिपात, विमानवत्थु, पेतवत्थु, थेरगाथा, थेरीगाथा, जातक, निद्देस (चूलनिद्देस र महानिद्देस), पटिसम्भिदामग्ग, अपदान, बुद्धवंश र चरियापिटक गरी जम्मा १९ नामका ग्रन्थहरू छन्। दीघनिकायमा ३४ वटा लामलामा सूत्रहरू सङ्कलन गरिएका छन्। मिष्भिमिनकायमा १५२ ओटा मभौला खालका सूत्रहरू सङ्कलन गरिएका छन्। संयुत्तनिकायमा विभिन्न बुद्धोपदेशहरूलाई त्यो उपदेश पाउने व्यक्तिको हिसाबले वर्गीकरण गरिराखेका उपदेशहरू छन्। अंगुत्तरनिकायमा केही छोटो बुद्धोपदेशहरू त्यस उपदेशमा उल्लेख भएका धर्मका कुराहरूको संख्याको हिसाबले वर्गीकरण गरी सङ्गलन गरिएका छन्। खुद्दकपाठमा अन्य वर्गीकरण भित्र नपरेका छोटो बुद्धोपदेशहरू सङ्कलन गरिएका छन्। धम्मपदमा भुमिका नबाँधिकन वा व्याख्या नगरिकन सिधै धर्म सम्बन्धी कुरा मात्र भनिएका उपदेशहरू सङ्गलन गरिएका छन्। उदानमा कुनै कारणवश बुद्धले प्रकट गरेका उद्गारहरू सङ्गलन गरिएका छन्। इतिवुत्तकमा निश्चित समय र सन्दर्भ उल्लेख नभएका उपदेशहरू सङ्कलन गरिएका छन्। सुत्तनिपातमा विशेष वर्गमा नपरेका सुत्रहरू सङ्गलन गरिएका छन्। विमानवत्थुमा कुशल कार्य गरेकाले स्वर्गमा विमान पाएका देवताहरूको सन्दर्भमा भनिएका क्राहरू सङ्गलन

गरिएका छन् । पेतवत्थुमा अकुशल कर्म गरेकाले प्रेतयोनीमा जन्मन पुगेकाहरूको सन्दर्भमा भनिएका कुराहरू सङ्कलन गरिएका छन् । थेरगाथामा २६४ जना स्थविरहरूद्वारा भाषित धर्मस्कन्धहरू सङ्कलन गरिएका छन्। थेरीगाथामा ७०० जना भिक्षुणीहरूद्वारा भाषित धर्मस्कन्धहरू सङ्कलन गरिएका छुन्। जातकमा बोधिसत्वका पूर्वजन्मका कुराहरू सङ्कलन गरिएका छन्। निद्देसमा लामो सुत्रहरूमा उल्लेख भएका बुद्धोपदेशहरू र सुत्तनिपात अन्तर्गतका सुत्रहरूमा उल्लेख भएका बुद्धवचनहरू व्याख्या गरिएका छन्। पटिसम्भिदामग्गमा धर्म सम्बन्धी मुख्य शव्दहरूको व्याख्या सङ्कलन गरिएका छन्। अपादानमा सम्यक सम्बुद्ध हुन, प्रत्येक बुद्ध हुन र श्रावक बुद्ध हुन कसरी पारिमता पुऱ्याउनु पर्छ भन्ने सम्बन्धा उदाहरण सहित व्याख्या गरिएका उपदेशहरू सङ्कलन गरिएका छन्। बुद्धवंशमा वर्तमान शाक्यमुनि बुद्ध हुने बोधिसत्वले नियमित रुपले बोधिचर्या गर्न थालेपछि उनले दर्शन गर्न पाएका २४ जना पूर्व बुद्धहरूको जीवनी वर्णन गरिएका छन्। चरियापिटकमा शाक्यमुनि बुद्ध हुने बोधिसत्वले कुन जन्ममा कुन पारिमता कसरी पूरागरे भन्ने विषयको बुद्धोपदेशहरू सङ्कलन गरिएका छन् । यसरी सुत्तपिटक अन्तर्गतका ग्रन्थहरूमा विभिन्न परिस्थितिमा रहिरहेका विभिन्न प्रकृतिका व्यक्तिहरूलाई रुप, चित्त, चेतसिक र निर्वाण आदि अभिधर्ममा परिभाषित परमार्थ सत्यहरू अवबोध गर्ने मार्गमा अग्रसर गराउने अभिप्रायले बुद्धले दिएका उपदेशहरू सङ्कलन गरिएको हुनाले अभिधर्म पिटक अन्तर्गत वर्गीकरण गरिएका धर्मस्कन्धहरू तथा सूत्र पिटक

अन्तर्गत वर्गीकरण गरिएका धर्मस्कन्धहरू एक अर्कासित अन्योन्यासित छन्। अभिधर्ममा विभाजन गरी परिभाषित गरिएका परमार्थ सत्य धर्म सम्वन्धमा विषेश ज्ञान नभएकाहरूले सूत्र पिटक अन्तर्गतका ग्रन्थहरूमा सङ्कलन गरिएका धर्मस्कन्धहरूको वास्तविक मर्म बुभन् सक्ने छैनन्।

विनयपिटक अन्तर्गत महाविभङ्ग, भिक्खुणीविभङ्ग, महावग्ग, चुल्लवग्ग र परिवारपालि गरी ५ नामका ग्रन्थहरू छन्। महाविभङ्गमा भिक्षुहरूले पालना गर्नु पर्ने २२७ वटा . नियमहरूमध्ये उल्लङ्घन गर्ने नहुने नियमहरू सम्वन्धमा दिइएका उपदेशहरू सङ्कलन गरिएका छन्। भिक्खुणीविभङ्गमा भिक्षुणीहरूले पालना गर्नु पर्ने ३११ वटा नियमहरूमध्ये उल्लंबन गर्ने नहुने नियमहरू सम्बन्धमा दिएका उपदेशहरू सङ्कलन गरिएका छन्। महावरगमा कस्तो व्यक्तिलाई कहिले कसरी उपसम्पदा दिएर भिक्षु या भिक्षुणी बनाइनु पर्छ र उपसम्पदा पाएका भिक्षु-भिक्षुणीहरूले कसरी धार्मिक कार्यहरू गर्नु पर्छ आदि विषयको उपदेशहरू सङ्कलन गरिएका छन्। चुल्लवग्गमा भिक्षुहरूले हिड्ने, नुहाउने, खाना खाने, कुरा गर्ने आदि स-साना कुराहरूमा कसरी ध्यान पुऱ्याउनु पर्छ भन्ने सम्बन्धमा दिएका उपदेशहरू सङ्कलन गरिएका छन्। परिवारपालिमा माथि उल्लेखित अन्य ग्रन्थहरूमा उल्लेख भइसकेका नियमहरूलाई नै राम्ररी बुभन् र सम्भन सक्ने गरी पुन: व्याख्या गरिएको छ। विनयपिटक अन्तर्गत सङ्कलन गरिएका धर्मस्कन्धहरूलाई भिक्षु-भिक्षुणीहरूको अनुशासन वा शील भनिन्छ । भिक्षु-भिक्षुणीहरूले शील पालना गरी ध्यानाभ्यास नगरिकन अभिधर्ममा विश्लेषण र परिभाषित गरिएका रुप, चित्त, चेतिसक र निर्वाण आदि परमार्थ सत्य धर्महरूलाई यथार्थ रुपले स्वानुभव गर्न सक्ने छैन र ती परमार्थ सत्यहरू स्वानुभव नगरिकन सूत्र पिटकमा सङ्कलन गरिएका धर्मस्कन्धहरूको मर्म पिन बुभ्र्न सक्ने छैन। त्यसरी विनयका नियमहरू पालना गर्ने भिक्षुहरू वा भिक्षुणीहरू नभएपछि अभिधर्म पिटक र सूत्र पिटकमा सङ्कलन गरिएका परमार्थ सत्य धर्महरू स्वानुभव गरी ती धर्महरू बारे सही रुपमा सम्भाउन सक्नेहरू पिन नरहने भई ती धर्महरू पिन अगम्य भएर जानेछन्। त्यसैले विनयिपटक अन्तर्गतका नियमहरूको पालनालाई बुद्ध शासनको आयु मानिएको छ।

चतुर्थ संगायनमा ८४,००० धर्मस्कन्धहरू सबै तालपत्रमा लिपिवद्ध गरी व्यापक रुपमा वितरण गरिएपछि बुद्ध शासन अहिलेसम्म निर्विवाद रुपमा चितरण गरिएपछि बुद्ध शासन अहिलेसम्म निर्विवाद रुपमा चितरहेको छ । राजनीतिक, आर्थिक, सामाजिक आदि बुद्ध-धर्म बाहिरका अन्य कुराहरूमा आएका परिवर्तनहरूको कारण बुद्ध-धर्मको प्रचार-प्रसार कार्यमा समय-समयमा उल्लेखनीय रुपले उतार-चढाव आउने गरेको भएतापिन बुद्ध-धर्म सम्बन्धी आन्तरिक कुरामा कुनै थप विवाद आएको छैन । त्यसैले बुद्धसम्वत ४५०मा सिंहलद्वीपमा सम्पन्न भएको चतुर्थ संगायन पछि बुद्ध-धर्म व्यापक रुपमा प्रचार-प्रसार भईरहेका सिंहलद्वीप, म्यान्मार, श्याम आदि देशहरूमा अनेक पटक राष्ट्रिय स्तरमा संगायन भएको इतिहास भएतापिन अन्तर्राष्ट्रिय भिक्षु-सङ्घले, ८४,००० धर्मस्कन्धहरू सबै शिलापत्रमा अङ्कित गर्ने निर्णय गरी बुद्धसम्वत २,४९५मा म्यान्मार देशको माण्डले प्रान्तको रत्नपुञ्ज

नगरमा आयोजना गरिएको संगायनलाई मात्रै पाँचौ संगायनको मान्यता दिएको छ । यो पाँचौ मान्यता प्राप्त संगायनमा सहभागी हुनाका लागि २,४०० जना प्रतिष्ठित भिक्षुहरू चुनिएका रहेछन् । सो पाँचौं संगायन म्यान्मारका राजा मिंतुको संरक्षणमा दक्षिणरामवासी त्रिपिटकधर भदन्त जागर महास्थिवरको संयोजकत्वमा सम्पन्न गरिएको रहेछ । यो पाँचौ संगायना पछि सूत्र पिटक अन्तर्गत वर्गीकरण गरिएका धर्मस्कन्धहरू ४९० वटा शिलापत्रहरूमा, अभिधर्म पिटक अन्तर्गत वर्गीकरण गरिएका धर्मस्कन्धहरू २०६ वटा शिलापत्रहरूमा तथा विनयपिटक अन्तर्गत वर्गीकरण गरिएका धर्मस्कन्धहरू निष्

वर्तमान आधुनिक युगमा सम्पन्न भएका विभिन्न आविष्कारहरूको कारण विभिन्न देशका धेरै मानिसहरू एक अर्काको देशमा सजिलैसित आउनजान सक्ने र देशविदेशका ठूलठूला ग्रन्थहरू पनि सजिलैसित आ-आफ्नो देशमा प्रचलित लिपिमा लेखेर छाप्न सक्ने भएपछि त्रिपिटक अन्तर्गतका पालि ग्रन्थहरू पनि विभिन्न देशका विभिन्न लिपिमा लेखेर छाप्ने गरिएछन्। यसो गर्दा प्रमादवश उचित स्थानमा उचित पद र व्यञ्जन प्रयोग हुन नगएमा ती पद र व्यञ्जनको सही अर्थ लाग्न नसक्ने भई अर्थको अनर्थ हुनजाने भय विभिन्न विद्वानहरूले व्यक्त गरेछन्। विद्वान भिक्षुहरूले प्रकट गरेका यसै भय निवारण गर्न बुद्धसम्वत २,४००मा म्यान्मार देशका तत्कालिन प्रधानमन्त्री ऊ नुको संरक्षणमा म्यान्मारको राजधानी यागुनमा छैठौं संगायनको आयोजना

गरिएछ । छैठौं संगायन सम्पन्न गर्नाको लागि यांगुन शहरको श्रीमङ्गल भनिने स्थानमा रहेको लोकशम चैत्यको समिपगा महापाषाण शैलगुहा निर्माण गरिएछ । यो छैठौं संगायनमा सहभागि हुन विभिन्न देशका २,५०० जना प्रतिष्ठित भिक्षुहरू प्रतिनिधिको रूपमा चुनिएछन् र त्यस संगायनको अध्यक्षता भदन्त रेवत महास्थविरले ग्रहण गरेछन् । यस संगायनमा सिंहली, म्यान्मार, श्यामी, रोमन आदि विभिन्न लिपिमा रहेका त्रिपिटक अन्तर्गतका सबै ग्रन्थहरूको विस्तारपूर्वक अध्ययन गरी तुलना गरिएछ र अन्तमा प्रत्येक पद र व्यञ्जन सही अर्थ लाग्ने गरी प्रयोग गरेर त्रिपिटक अन्तर्गतका सबै ग्रन्थहरू म्यान्मार लिपिमा प्रकाशन गर्ने निर्णय लिइएछ ।

उपरोक्तानुसार अथक परिश्रम गरी समय समयमा संगायन गरेर बुद्धारा प्रतिपादित धर्म र विनय सम्वन्धी ग्रन्थहरू अहिलेसम्म परिशुद्ध रुपमा संरक्षण गरिराख्ने भिक्षुहरू वन्दनीय छन्। बुद्धको अनुयायी भई बुद्धद्वारा प्रतिपादित मार्गमा लागेर बुद्धले स्वानुभव गरी परिभाषित गरेको निर्वाण सुख लाभ गर्नमा अग्रसर हुन चाहने उपासक-उपासिकाहरू तथा बुद्ध-धर्म सम्वन्धी जिज्ञासा राख्ने अन्य जिज्ञासुहरू भिक्षुहरूप्रति कृतज्ञ हुनुपर्छ। उनीहरूले भिक्षुहरूप्रति उनीहरूले गरेस वारे राम्ररी थाहा पाएर त्यस्तो कर्तव्य पालना गर्ने सही प्रयास गर्नमा पनि अग्रसर हुनुपर्छ।

बुद्ध शासनको आयु विनयका नियमहरूको पालना हो। तर भिक्षहरूले विनयका नियमहरू पालना गर्न सक्ने वा नसक्ने भन्ने कुरा भिक्षुहरूमा भन्दा बढी उपासक-उपासिकाहरूमा भर परेको हुन्छ । किनभने भिक्षुहरूको जीवनयापन सम्पूर्ण रुपले उपासक-उपासिकाहरूमा नै निर्भर रहेको हुन्छ र उपासक-उपासिकाहरूले भिक्षुहरूको जीवन वास्तवमा उपासक-उपासिकाहरू कै लागि समर्पित मान्नु पर्छ । त्यसैले उपासक-उपासिकाहरूको पहिलो कर्तव्य भनेको आपसमा मिलेर कुनै एकजना वा सो भन्दा बढी संख्याका भिक्षुहरूलाई विनयका सबै नियमहरू पालन गरेर जीउन सक्ने गरी जीवनयापन गर्नदिने व्यवस्था गर्नु र उक्त भिक्षुबाट विनयका नियमहरू सुविधापूर्वक पालन भइरहेको छ कि छैन भनेर विषेश ध्यान दिने जिम्मा लिनु हो। यदि आफूहरूमा निर्भर रहने गरेका कुनै भिक्षुबाट विनयका नियमहरू पालन हुन सिकरहेको छैन भने सो समस्याको समाधान कसरी गर्ने भन्ने सम्बन्धमा समयमै उचित निर्णय लिएर कार्यान्वयन गर्नुपर्छ । उपासक-उपासिकाहरूको यो कर्तव्य कुनै पनि मानेमा एकजना भिक्षुले विनयका नियमहरू पालना गर्नुपर्ने कर्तव्य भन्दा कम महत्वको छैन । अनि उपासक-उपासिकाहरूले के कुरामा पनि ध्यान पुऱ्याउनु पर्छ भने कुनै पनि देशको राजनीतिक, आर्थिक तथा सामाजिक अवस्थाहरूमा समय समयमा परिवर्तन भइरहने सामान्य कुरो हो। यस्ता परिवर्तनहरूले अन्य सामान्य नागरिकहरूका साथै उपासक-उपासिकाहरूको अवस्थामा पनि कुनै न कुनै परिवर्तन नल्याउने कुरै छैन। तर आफ्नो अवस्थामा जस्तोसुकै परिवर्तन आएमा पनि उपासक-उपासिकाहरूले आफूहरूमा निर्भर भिक्षुको जीवनयापन सुव्यवस्थित रुपमै चल्न दिने प्रयास जारी राख्नु पर्छ।

वर्तमान आधुनिक युगमा अनेक प्रकारका नयांनयां आविष्कारहरूको व्यापक प्रयोग भइरहेका कारण अहिले विनयका केही नियमहरू शहर-बजार स्थित विहारहरूमा बसोबास गरिरहेका भिक्षुहरूबाट पालना हुन कठीन मात्र होइन प्राय असम्भव नै भइसकेको सर्व विदित छ । त्यसैले वर्तमान परिस्थितिमा भिक्षुरूलाई कसरी विनयका नियम अनुसार जीवनयापन गर्न पाउने व्यवस्था गरिदिने भन्ने ठूलो जिम्मेवारी भन टड्कारो रुपमा उपासक-उपासिकाहरूको कांधमा आएको छ ।

यहाँनिर उल्लेख नगरी नहुने एउटा अति महत्वपूर्ण कुरो छ । त्यो कुरो बुद्धले महापरिनिर्वाण पाउने केही घण्टा अघि, "भविष्यमा भिक्षुसङ्गले आवश्यक देखेमा विनयका सानातिना नियमहरू परित्याग गरे हुन्छ" भनेर दिएको अनुमति हो। प्रथम संगायनमा यस बारेमा पनि छलफल भएको रहेछ। तर त्यस संगायनमा विनयका कुनै पनि नियम परित्याग गर्ने निर्णय गरिएनछ । त्यसपछि अहिलेसम्ममा सम्पन्न भएका अन्य सबै संगायनहरूमा पनि त्यस्तो निर्णय लिइएको छैन । जहाँसम्म लाग्छ पछि गरिने संगायनहरूमा पनि त्यस्तो निर्णय लिइने छैन । किनभने भिक्षु नागसेनले राजा मिलिन्दलाई सम्भाए भै, सकभर चाँडो निर्वाण लाभ गर्ने अभिप्रायले आफ्नो गृहस्थ जीवन परित्याग गरेका बुद्धका श्रावक भिक्षुहरू बुद्धले परिभाषित गरेका विनयका नियमहरू सकभर पालना गर्नमा मात्र प्रयासरत हुनसक्छन्, बुद्धले अनुमित दिएका रहेछन् भनेर विनयका कुनै पनि नियम परित्याग गरेको घोषणा गर्नमा अग्रसर हुने छैनन्। भिक्षुहरूलाई थाहा छ, बुद्धले यसा गर्नुपर्छ भनेर प्रज्ञप्त गरेका नियमहरू अवस्थाले दिएसम्म पालना गर्नुपर्ने नियमहरू हुन् र बुद्धले यसो गर्नु हुँदैन भनेर प्रज्ञप्त गरेका नियमहरू कुनै पनि हालतमा उल्लङ्गन गर्न नहुने नियमहरू हुन्। त्यसैले भिक्षुहरू उल्लङ्गन गर्न नहुने नियमहरू उल्लङ्गन नगरिकन, पालना गर्नुपर्ने नियमहरू पालना गरेर भिक्षु जीवन जिउन सकुन्जेल जिउनेछन् र त्यसो गर्न नसक्ने अवस्था आइपरेमा चिवर छाडी गृहस्थ हुनेछन्।

त्यसैले वर्तमान परिस्थितिका भिक्षुहरूलाई कसरी विनयका नियम अनुसार जीउन पाउने व्यवस्था गरिदिने भन्ने अति ठूलो जिम्मेवारी वर्तमान युगका उपासक-उपासिकाहरूको कांधमा आएको छ । उपासक-उपासिकाहरूको कांधमा आएको यो जिम्मेवारी निभाउन सक्नाको लागि उपासक-उपासिकाहरूले आफू स्वयम्ले पनि बुद्धद्वारा प्रतिपादित मूल मार्ग पहिल्याउन सक्ने गरी बुद्ध-धर्मको अध्ययन गरी आफ्नो आधार-भरोसामा रहेका भिक्षुहरूलाई विनयका नियम अनुसार जीउन पाउने व्यवस्था गरिदिन सक्नु पर्छ । यदि अहिलेका उपासक-उपासिकाहरूले आफू स्वयम्ले पनि बुद्धद्वारा प्रतिपादित मूल मार्ग पहिल्याउन सक्ने गरी बुद्ध-धर्मको अध्ययन नगर्ने हो, चिवर लाएर भिक्षु भइसकेपछि विनयका नियमहरू पालना गर्नु वा नगर्नु भिक्षुको आफ्नो व्यक्तिगत कुरो हो, उपासक-उपासिकाहरूको काम त भिक्षुले पालना गरेको शील हेरेर होइन, उनको चिवर हेरी उनलाई दान दिनु मात्र हो भनेर आफ्नो मूल कर्तव्यबाट पन्छिने गऱ्यो भने बुद्ध शासन विस्तारै लोप भएर जानेछ ।

यहाँनेर उपासक-उपासिकाहरू स्वयम्ले पनि बुद्धद्वारा प्रतिपादित मूल मार्ग पहिल्याउन सक्ने गरी बुद्ध-धर्मको अध्ययन कसरी गर्ने भन्ने प्रश्न पनि उठ्न**्सक्छ** । किनभने त्रिपिटक अन्तर्गतका ग्रन्थहरूमा रहेका धर्मस्कन्धहरू राम्ररी बुभ्ग्ने हो भने ती धर्मस्कन्धहरूको वारेमा विभिन्न युगका प्रतिष्ठित स्थविरहरूले थप व्याख्या गरेर लेखेका अर्थकथाहरू तथा टीकाहरू पनि अध्ययन गर्नुपर्ने हुन्छ । जुन कुरो साधारण उपासक-उपासिकाहरूका लागि सम्भव छैन । तर सौभाग्यको कुरो के छ भने ८४,००० धर्मस्कन्धहरूमध्ये कुनै एउटा धर्मस्कन्धलाई मात्र अन्वेषणात्मक रुपले अध्ययन गर्नसकेमा पनि बुद्धको मूल सन्देश के रहेछ र बुद्धद्वारा परिभाषित निर्वाण सुख लाभगर्न अपनाउन पर्ने मूल मार्ग वास्तवमा कुन रहेछ भन्ने कुरो राम्ररी ठम्याउन सक्ने रहेछ। अभ सौभाग्यको कुरो बुद्धले ४५ बर्षभर विभिन्न स्थानमा चारिका गरी दिएका उपदेशहरूको मूल सार स्वयम् बुद्ध आफैले निचरेर आफूले महापरिनिर्वाण पाउनुभन्दा ठीक अगाडि आफ्नो अन्तिम उपदेशका रूपमा छोडेर गएको रहेछ । जुन निम्नानुसार छ :

> "हन्ददानि भिक्खवे ! आमन्तयामि वो, वय धम्मा सङ्खारा, अप्पमादेन सम्पादेथ ।"

भावार्थ : "भिक्षुहरु । राम्ररी सम्भन्, म निर्देशन गर्दछु, सम्पूर्ण संस्कार-धर्महरू नाश हुने प्रकृतिका हुन्, संयमपूर्वक संस्कार-धर्महरू सम्पादन गर्ने गर ।" उपरोक्त अन्तिम बुद्धोपदेशमा दुइवटा मूलभूत तथ्यहरू उल्लेख छन् । पिहलो तथ्य के हो भने सम्पूर्ण संस्कार-धर्महरू नाश हुँदै जाने प्रकृतिका हुन् । यो बुद्धले स्वानुभव गरेको मूल तथ्य हो र अभिधर्म पिटक अन्तर्गतका धर्मस्कन्धहरूको मूल सार पिन यही नै हो । अनि दोश्रो तथ्य संस्कार-धर्महरूको सम्पादन संयम पूर्वक गरिनु पर्छ अर्थात संयमित जीवन जिउनु पर्छ भन्ने हो । यो बुद्धद्वारा प्रतिपादित मार्ग हो र त्रिपिटक अन्तर्गतका धर्म-स्कन्धहरूको मूल ध्यय पिन यही नै हो ।

उक्त बुद्धोपदेशको यथार्थ बुभ्न्न, "संस्कार भनेको के हो ? संस्कार किन नित्य छैन र कसरी अनित्य छ ?" भन्ने विषयमा तथा "संस्कार-धर्महरूको सम्पादन कसरी संयम पूर्वक गर्ने ? संयमित जीवन जिउँदा के गर्नु हुन्छ र के गर्नु हुँदैन ?" भन्ने विषय पनि राम्ररी थाहा पाउन अति आवश्यक देखिन्छ ।

उपरोक्त दुइ मूलका प्रश्नहरूमध्ये संस्कार भनेकों के हो र त्यो कसरी अनित्य छ भन्ने पहिलो मूलका प्रश्नहरूको सही उत्तर ठम्याउन, "२९ बर्षको उमेरसम्म अति ऐश्वर्यमय जीवन बिताएका राजकुमार सिद्धार्थले किन एक्कासि सम्पूर्ण ऐश्वर्य परित्याग गरी सन्न्यास लिए र सन्न्यास लिइसकेपछि उनी कहाँ कसरी कुन अमूल्य ज्ञान पाएर सम्यक सम्बुद्ध भए" भन्ने विषय राम्ररी खोज-तलास गर्नुपर्ने देखिन्छ भने संस्कार धर्मको सम्पादन कसरी संयम पूर्वक गर्ने भन्ने दोश्रो मूलका प्रश्नहरूको सही उत्तर थाहा पाउन, "राजकुमार सिद्धार्थ सम्यक सम्बुद्ध भइसकेपछि

उनले आफ्नो बाकि जीवन कहाँ, के कस्ता उपदेशहरू दिनमा बिताए" भन्ने विषय राम्ररी अन्वेषन गर्नुपर्ने देखिन्छ । यसरी माथि उल्लेखित दुबै मूलका प्रश्नहरूको सही उत्तर ठम्याउन सक्नाको लागि बुद्ध-जीवनी अनुसन्धात्मक कितरिकाले अध्ययन गर्नु सबै भन्दा उत्तम हुने देखिन्छ ।



#### परिच्छेद-३

# एक अध्ययन, बुद्ध-जीवनीको

एक ठेस, राजकुमार सिद्धार्थको ऐश्वर्यमय जीवनमा

करिव २,७०० बर्ष अघि जम्बुद्वीपको हिमाली प्रदेशमा कपिलवस्तु नामको एउटा गणराज्य थियो । त्यस गणराज्यका राज्याधिपित महाराजा शुद्धोदन थिए । त्यस गणराज्य अन्तर्रगत लुम्बिनी नामको एउटा अति मनोरम बनोद्यान थियो । बुद्धसम्बत् सुरु हुनुभन्दा ६० बर्ष पूर्व, बैशाख पूर्णिमाको दिन महाराज शुद्धोदनकी अग्र महेशी, महारानी महामाया देवीको कोखबाट उक्त लुम्बिनी बनोद्यानमा एकजना असाधारण बालकको जन्म भएछ । त्यस बालकको शारीरिक लक्षण हेरी भविष्यवाणी गर्ने ज्योतिषीहरूले त्यस असाधारण प्रकृतिका बालकबाट सम्पूर्ण मानवजातिको हित हुने महान कार्य सिद्ध हुने भविष्यवाणी गरी उनको नाम सिद्धार्थ राखिदिएछ ।

राजकुमार सिद्धार्थ वालिग भएपछि सबै किसिमको राजकीय जांचमा उनी गणराज्यभरका राजकुमारहरूमध्ये सर्वश्रेष्ठ भएछन् र गणको सर्वसम्मतिबाट उनी भावी गणराज्याधिपित चुनिएछन् । भावी गणराज्याधिपितका कार्यक्षेत्र भित्रका अनेक कार्यहरूमा समय समयमा गणराज्यका प्रत्यन्त ग्रामहरूको निरिक्षण भ्रमण गर्ने कार्य पिन पर्दो रहेछ । आफ्नो जीवनको २९औं वसन्तको आनन्द मनाएको धेरै दिन निबत्दै राजकुमार सिद्धार्थ निरिक्षण भ्रमणकै सिलिसलामा कुनै एउटा गाउँमा जानुपरेछ । त्यहाँ उनले एक जना अति बूढो मानिस एउटा घातक रोगले पीडित भई एक्लै नि:सहाय अवस्थामा मृत्युशय्यामा छटपिटरहेको भेटेछन् । त्यस बूढोको त्यस्तो अवस्था देखेपिछ परोपकारितामा ख्याति पाएका राजकुम।र सिद्धार्थ त्यस नि:सहाय बूढोको सेवा गर्न-गराउनमा तल्लीन भएछन् ।

त्यस रोगी बूढोमा अभै बाच्ने चाहना तीव्र रहेछ ।
अति परोपकारी भावी गणराज्याधिपति स्वयम् आफ्नो
सहायतामा जुटेको पाएपछि त्यस बृद्धको बाँच्ने आशा भन पलाएछ । उस्ले अति करुण पुकारको माध्यमबाट आफ्नो
जिउने आकांक्षा राजकुमार सिद्धार्थलाई बोध गराएछ । त्यस बूढो रोगीको त्यस्तो करुण पुकार सुनेपछि सारै कोमल इदयका राजकुमार सिद्धार्थले जसरी भएपनि त्यस बूढोलाई जीवनदान गर्ने दृढ निश्चय गरेछन् ।

केही गर्ने निधो गरेपछि जसरी भएपिन त्यसलाई सम्पन्न नगरी नछाड्ने अधिष्ठानवल राजकुमार सिद्धार्थमा प्रचुर मात्रामा रहेछ । एकपल्ट एउटा पंक्षीको ज्यान बचाउने सन्दर्भमा उनले आफ्नो त्यस्तो अधिष्ठानबलको राम्ररी परिचय दिएका रहेछन् । कुरो के रहेछ भने, एकपल्ट कसैले हानेको बाण लागेर घाइते भएको एउटा पंक्षी राजकुमार सिद्धार्थको अगाडि भरेछ । राजकुमार सिद्धार्थले त्यस घाइते पंक्षीप्रति करुणा गरी त्यसको घाउमा मरहम-पट्टी गरी त्यसको ज्यान बचाउने प्रयत्न गरेछन् । तर देवदत्त नामका एकजना अर्को प्रतिष्ठित राजकुमारले त्यस पंक्षीलाई उनले बाण हानी खसालेको भन्दै त्यस पंक्षीमाथि हकदावी गरेछन् । तव जसरी भएपिन त्यस पंक्षीको ज्यान बचाउने अधिष्ठान गरेका राजकुमार सिद्धार्थले एउटा जिउँदो र स्वतन्त्र प्राणीमाथि त्यो प्राणी मार्न खोजनेको होइन, बरु त्यो प्राणीलाई बचाउनेको हक हुनुपर्छ भनेर जिकीर गरेछन् । दुबै राजकुमारहरू आ-आफ्नो हठमा कित पिन कम रहेनछन् । त्यसैले अन्तमा त्यस पंक्षीको समस्या अदालतसम्म पुऱ्याइएछन् । अदालतमा राजकुमार सिद्धार्थले माथि उल्लेख गरिए अनुसारको तर्क प्रस्तुत गरी अदालतका न्यायाधिशहरूलाई नयाँ न्याय सम्बन्धमा अवबोध गराई त्यस पंक्षीको ज्यान बचाएरै छाडेछन् ।

कसैको शिकार भइसकेको एउटा पंक्षीको ज्यान बचाउन त त्यत्रो फंफट उठाउन पछि नहट्ने राजकुमार सिद्धार्थले, भावी गणराज्याधिपतिको हैसियतमा पुगिसकेपछि, आफ्नो एकजना नागरिकको ज्यान बचाउनमा कृनै कसर रहनदिने त कृरै भएन। त्यस बूढोको ज्यान बचाउनमा राजकुमार सिद्धार्थले आफ्नै ज्यान बचाउने सरह मेहनत गरेछन्। उनले आफ्नो दरवारबाट राजबैद्यलाई बोलाएर देखाएछन् र सम्बन्धित सबै प्रकारका औषधि मगाएर ख्वाएछन्। तर मृत्यु भनेको मृत्यु नै हो। मृत्युमाथि विजय पाउन सक्ने को छ र ? ढिलो या चांडो एकदिन सबैले मनैं

पर्छ । राजकुमार सिद्धार्थले बचाउन चाहेको त्यो बूढोको मात्र के कुरा भयो र स्वयम् राजकुमार सिद्धार्थले पनि एकदिन मर्ने पर्थ्यो ।

कालगित पुगिसकेको त्यस बूढो रोगीलाई राजकुमार सिद्धार्थले जस्तोसुकै उपाय गर्दा पिन बचाउन सकेनछन् । मृत्युसंग भयानक रुपले संघर्ष गरी अन्तमा त्यो बूढो, सिद्धार्थको परोपकारिता र भावी गणराज्याधिपितत्व प्रति उपहासको एउटा कटाक्ष तीर हानेर मरेछ । त्यस घटनाबाट राजकुमार सिद्धार्थको ऐश्वर्यमय जीवनमा एउटा गहीरो ठेस परेछ ।

### २. चेतनशील सिद्धार्थ र मानसिक अन्तर्द्वन्द्व

एकजना मानिस कालगतिले मर्नुलाई आदिकाल देखि चिलआएको र अनन्तकालसम्म चल्दै जाने एउटा सामान्य प्रिक्याको रूपमा लिन मानिसहरू वाध्य छन्। तर त्यस बृद्धको त्यो मृत्युलाई राजकुमार सिद्धार्थले त्यसरी सहज रूपमा स्वीकार्न सकेनछन्। त्यस मृत्युवाट उनको मनमा एउटा गहीरो आघात परेछ। राजकुमार सिद्धार्थको मनमा त्यसरी गहीरो आघात पर्नुको पहिलो कारण के रहेछ भने अति नै चेतनशील राजकुमार सिद्धार्थले आफ्नो जीवनमा पहिलो पल्ट एकजना मानिसको मृत्यु प्रकरण प्रत्यक्ष हेर्न पाएको रहेछ। अनि दोश्रो कारण त्यस बूढोलाई मृत्युको पञ्जाबाट बचाउन नसक्नु उनले आफ्नो जीवनमा सामना गर्नु परेको पहिलो हार रहेछ। राजकुमार सिद्धार्थले जीवनमा पहिलो पल्ट सामना गर्नु परेको त्यस हारले उनको, सबैबाट

परोपकारी भनाउने चाहना र मैत्री एवम् सद्भावनाले सबैको मन जिती चकवर्ति राजा बन्ने आकाक्षामा पनि एउटा ठूलो चोट पुऱ्याएछ । यसरी मानसिक रुपले थिकत र लिज्जित भएर राजदरवारमा फर्केका राजकुमार सिद्धार्थको मनमा थिरथिरका अन्तर्द्वन्द्वहरू सलबलाएछन् । तर्क-वितर्कका अधिबेहरी आएछ ।

राजकुमार सिद्धार्थले चाल पाएछन्, सबै तपकाका मानिसहरू जीवित रहन कित लालायित छन्। यही जिउने लालशाको कारण मानिसहरू इच्छैइच्छाको दलदलमा फिसरहेका छन्। तृष्णाको सरोवरमा डुबिरहेका छन्। गरीबहरू एक पेटभर खानपाउने, आङ्गभर लाउनपाउने र ओतलाग्ने एउटा छाप्रो बनाउने इच्छाको वशमा परी सबथोक गर्नमा विवश हुन्छन् । मध्यम वर्गकाहरू भएको सम्पत्तिले नपुग्ला भनेर सकभर बढी अरू सम्पत्ति संचय गर्ने आकांक्षाले सबथोक गर्न तत्पर हुन्छन् । अनि धनीहरू भएको सम्पत्ति र ऐश-आराम अरूले खोस्ला भन्ने डरले त्यसको जगेर्ना गर्ने तथा त्यसको अभ अभिवृद्धि गर्ने चाहनामा डुबेर, हुने र नहुने सबथोक गर्न मरिमेट्छन्। यसरी सबै मानिसहरू जीवनभर कुनै न कुनै आकांक्षाको पछि लागेर अनेक कर्म गर्छन्; अनेक प्रकारका दु:ख-कष्ट भोल्छन् । तर अन्तमा कसैको केही लाग्दैन । के गरीब, के धनी, के ठूला, के साना, सबका सब, अन्तमा त्यो बूढो भौ आफ्नो भनिएका सबै, त्यसै छाडेर लाचारीकासाथ मर्छन्। तर मानिसहरू त्यसप्रति कति पनि सचेत छैनन् । मानिसहरू भोलि मर्नुपर्ने कुरो बिर्सेर आज सबथोक जुटाउनमा लालायित हुन्छन् । मानिसहरू मृगतृष्णामा फिसरहेका छन् । नि:सार जीवन जिइरहेका छन् ।

उपरोक्तानुसार सोच्न पुगेका राजकुमार सिद्धार्थले त्यसपछि आफ्नै गितिविधिलाई पिन एकपल्ट खोतलेर हेरेछन्। तव उनले आफूले निभाउँदै आएको दयालुपना र परोपकारितामा पिन सबैलाई मैत्री र सद्भावनाले जितेर चक्रवर्ति राजा बन्ने चाहनाको खोट लागेको पाएछन्। उनले सोचेछन्, यि उनले सम्पन्न गर्दै आएका जनसेवा कार्यमा कुनै प्रकारको खोट नभएको भए त्यो रोगी बूढो उनको सेवा पाएपछि मर्नु या नमरी बाच्नुसित उनको कुनै सम्बन्ध नरहन् पर्ने हो। उनले गरेको कुनै पिन सेवाकार्यको परिणामसित उनी असलग्न हुनुपर्ने हो। तर त्यसो हुन सिकरहेको छैन। किनभने त्यो रोगी बूढोलाई बचाउने लाख प्रयत्न पश्चात पिन त्यो बूढो बाच्न नसकी मरेकोले उनको मनमा त्यो बूढोलाई जीवनदान गरंर आफ्नो ख्याति बढाउने आकाक्षा अधुरो हुन गएको अनुभव उभिररहेको छ।

राजकुमार सिद्धार्थले अभ गहीरिएर के सोचेछन भने, आफूलाई दयावान देखाउने, आफूलाई परोपकारी देखाउने, उनका सबै प्रयासहरू सफल भइरहेकाले उनी पहिले खुसी थिए। तर त्यो रोगी बूढोलाई मृत्युको पञ्जाबाट बचाएर देखाउन नसकेपछि उनी दुःखी भएका छन्, खिन्न भएका छन्। पछि कुनै बेला, उनले पाइआएका मान-मर्यादा, ऐश-आराम, धन-सम्पत्ति आदि गुमाउनुपर्ने अवस्था पनि आउन सक्छ। त्यस बेला उनी भन कित दुःखी हुने होलान्। उनले धेरै प्रकारले अनेक प्रयास गरेमा उनी एकदिन चक्विति राजा पनि

होइएलान् । तर पनि उनले एक दिन अरूहरू सबै सरह बूढो हुनुपर्नेछ, रोगी हुनुपर्नेछ र मर्नु पनि पर्नेछ। त्यस बेला उनीसित पश्चाताप, ग्लानी र लाचारी सिबाय अरू केही पनि हुनेछैन।

त्यसपछि राजकुमार सिद्धार्थले सबै प्रकारका सामाजिक वन्धनहरू तोडेर एकान्त जङ्गलमा रहने ऋषिमुनिहरूले अपनाउने गरेको आदर्शलाई सम्भेछन् । ऋषिमुनिहरूँ भन्छन्, इच्छाको वशमा परेर होइन इच्छालाई वशमा पारेर जिउनुपर्छ । सच्चा ऋषिमुनिहरू भोलिको लागि कुनै पनि वस्तु जगेर्ना नगरिकन आज जहां जे भेटिन्छ त्यसैमा सन्तुष्ट रहन्छन् । उनीहरू कुनै प्रकारको ऐश-आराम नखोजिकन जङ्गलको प्राकृतिक वातावरणमा नै रमाउनमा अभ्यस्त छन्। उनीहरू कहिले काहीं बिना बोलावट गाउँ-वस्तीमा पस्छन्। आफूले जाने-बुभोका ज्ञान-गुणका कुराहरू मानिसहरूलाई सुनाउँछन् । अनि मानिसहरूबाट स्वइच्छाले प्राप्त हुने भिक्षा र सम्मान बिना कुनै प्रतिकिया स्वीकार्छन् र पुनः एकान्त जङ्गलमै फर्कन्छन् । यसरी कुनै कुराप्रति आकर्षित नभइकन सबै कुरा त्यागेर बस्ने ऋषिमुनिहरूसित गुमाउने कुरो नै केही छैन । उनीहरू सधैभरी सुखी छन्, सबै कुरामा खुसी छन् । एकदिन नत्यागी नहुने सबै कुरा पहिले देखि नै त्यागेर बस्ने ऋषिमुनिहरू साँचो अर्थमा ज्ञानी रहेछन् । उनीहरू नै वास्तवमा सबैभन्दा सुखी रहेछन् । त्यसपछि राजकुमार सिद्धार्थ के निश्कर्समा पुगेछन्

भने, उनले एकदिन त्याग्नु पर्ने चक्रवर्ति राज पाउने इच्छाको पछि लागी अनेक दु:ख-कष्ट भोल्नुको सट्टा त्यस्तो इच्छा उत्पन्न गराउने मूल कारण खोजी त्यसलाई नै समूल नष्ट गर्ने सत्य ज्ञान प्राप्त गरी वास्तविक सुख-शान्ति उपभोग गर्नितर लाग्नुपर्छ । त्यसको लागि उनले पनि यथाशिघ गृह त्याग गरी तपस्वी बन्नुपर्नेछ । त्यस्तो निष्कर्समा पुगेका राजकुमार सिद्धार्थको मनमा गृह त्याग गरी सन्न्यासी हुने विचार विस्तारै पलाएर आएछ ।

राजकुमार सिद्धार्थले जित सोच्दै गएछन्, उनको मन त्यित नै सन्त्यासी भएर जाने विचारितर भुकदै गएछ । अन्तमा उनी सबै कुरा त्यागेर सन्त्यासी हुनमा दृढ सङ्कल्पित भएछन् । त्यसरी सङ्कल्पित भएपछि उनको मनको छटपटाहट कमशः कम हुँदै गएछ । उनको मनमा एक प्रकारको सन्तोषको, एक प्रकारको प्रीतिको उदय भएछ । त्यस पछि उनी गृह त्याग गरेर जाने बारे एउटा सुनिश्चित योजना बनाउनमा लागेछन् ।

#### ३. राजकुमार सिद्धार्थको महाभिनिष्क्रमण

राजकुमार सिद्धार्थ दिनभर दिनभर आफ्नो शयनकक्षमा एक्लै बसी कुन बेला, कसरी गृह त्याग गरेर जानुपर्ला भनेर गोप्य योजना बनाउनमा लागिरहेकै बेलामा उनलाई पुत्र लाभ भएछ। यस संसारमा आफ्नो सन्तानप्रति मेाहित नहुने को होला? एकजना सन्देशवाहकबाट आफूलाई पुत्र लाभ भएको सन्देश सुन्ने वित्तिकै गृह त्याग गर्ने योजनामा व्यस्त राजकुमार सिद्धार्थको मनमा पनि अनायास नै पुत्रस्नेहको बाढी आएछ। उनको मनमा आफ्नो नवजात पुत्रको अनुहार हेर्ने तीव चाहना सलबलाएछ। सकभर चाँडो गृह त्याग गरेर जाने निश्चय गरिसकेर कुन बेला कसरी गृह त्याग गर्नु पर्ला भनेर एकान्त कक्षमा बसेरे योजना बनाइरहेको बेलामा पिन आफ्नो नवजात पुत्रको अनुहार एकपल्ट हेर्ने चाहना जुर्मुराएपछि राजकुमार सिद्धार्थले के कुरा राम्ररी चालपाएछन् भने, त्यो नवजात पुत्र आफूलाई गृह जञ्जालमा फसाइरहने एउटा बिलयो बन्धन रहेछ । तव उनी आफ्नो छोराको मुख हेर्ने नौलो चाहनालाई तत्काल दबाउने प्रयासमा लागेछन् । त्यही कममा उनको मुखबाट अनायास नै "राहू पैदा भएछ" भन्ने वाक्य निस्केछ । त्यसपछि उनी आफ्नो छोराको मुख हेर्ने प्रवल चाहनालाई दबाएर मौन भएछन् ।

प्रथम पुत्रलाभको सुसमाचार सुनेर पनि राजकुमार सिद्धार्थबाट कुनै थप प्रतिकिया जाहेर नभएपछि सन्देशवाहक उक्त कक्षबाट फर्केर गएछ र महाराज शुद्धोदन कहाँ गएर त्यहाँ भएको सबै सिवस्तार सुनाएछ ।

राजकुमार सिद्धार्थ गृहस्थाश्रममा रहेमा चकवर्ति राजा हुने, गृह त्यागेर सन्त्यासी भएमा नौलो ज्ञानको ज्ञाता भई बहुजनको हित गर्ने कार्यमा लाग्ने बारे धेरै प्रकारका भविष्यवक्ताहरूले महाराज शुद्धोदनलाई सम्भाएका रहेछन्। त्यसैले आफ्नो छोरा चकवर्ति राजा नै होस् भन्ने चाहेका महाराजा शुद्धोदन, राजकुमार सिद्धार्थलाई गृहस्थाश्रममा नै अल्भाई राख्ने हरतरहको प्रयासमा पहिले देखि नै लागेका रहेछन्। तर आफूले अनेक प्रकारका प्रयास गर्दा गर्दै पनि राजकुमार सिद्धार्थ सांसारिक सुख भोग गर्नमा नअल्भिकन दिनभर दिनभर एकान्तमा बस्न लागेकाले राजा शुद्धोदनको मनमा अलिकित चिसो पिससकेको रहेछ। यस्तो अवस्थामा छोरा पाएको सन्देश सुनेर राजकुमार सिद्धार्थको मुखबाट "राहू पैदा भएछ" भन्ने वाक्य निस्केछ रे भन्ने कुरो थाहा पाएपछि महाराजा शुद्धोदनलाई "राहू" शव्द मनपरेछ र उनले आफ्नो नातिको नाम नै राहुल राख्न लगाएछन्।

राहुल जन्मेपछि पुत्रस्नेहको वन्धन विस्तारै कस्सिदै आएको राजकुमार सिद्धार्थले राम्ररी अनुभव गरेछन्। तव पुत्रस्नेहको वन्धन चुँडाल्नै नसक्ने गरी दऱ्हो नहुँदै गृह त्याग गर्नमा राजक्मार सिद्धार्थ हतारिएछन्। नवराजकुमार राहुल जन्मेको एक हप्ता नहुँदै, आषाढ पूर्णिमाको मध्य रातमा गृह त्याग गरेर जाने कुरों राजकुमार सिद्धार्थले निधो गरेछन्। यस्तो निश्चय गरेर आफ्नो कक्षबाट निस्केका राजकुमार सिद्धार्थले मस्त निद्रामा सुतिरहेका आफ्ना नवजात पुत्र राहुल र राहुलमाता यशोधरालाई उनीहरूको शयनकक्षको ढोकाबाट एकपल्ट चियाएर हेरी गृह जञ्जालमा फसाइरहने पुत्रस्नेह र स्त्रीमायाका वन्धनहरू सधैका लागि चुँडालेछन्। त्यस पछि राजकुमार सिद्धार्थ राजभवनबाट बाहिर आई आफ्नो सबैभन्दा विस्वासिलो सारथी छन्न कहाँ गएछन् । अनि उसलाई साथमा लिई आफ्नो सबैभन्दा प्रिय घोडा कन्थकमाथि सवार भई राजदरवारको पूर्वी ढोकाबाट बाहिर निस्की आफ्नो राज्यको दक्षिणी सीमान्ततिर बढेछन्। यसरी राजकुमार सिद्धार्थको महाभिनिष्कमण सम्पन्न भएछ ।

४. आध्यात्मिक चिन्तन-मनन गर्ने तपस्वीको खोजमा, राजकुमार सिद्धार्थ

महाभिनिष्कमण गरी निस्केका राजकुमार सिद्धार्थ,

आषाढ पूर्णिमाको जुनेली रातभरमा तत्कालिन तीन राज्यहरू पार गरी अनोमा नदीको किनारमा पुगेछन्। अनि राजश्री पहिरण परित्याग गर्नुका साथै आफ्नो लामो कपाल आफ्नो तरवारले काटेर छोट्याएछन्। त्यसपछि अनोमा नदीमा स्नान गरी आफूले राजदरवारबाट साथमा ल्याएको स्वेतवस्त्र धारण गरी सन्त्यासी भएछन्। त्यसरी सन्त्यास लिइसकेपछि उनले सारथी छन्नलाई आफ्नो राजश्री पोशाक र कन्थक घोडा लिएर किपलवस्तुमा फर्केर गई महाराजा शुद्धोदनलाई आफ्ले गृह त्याग गरेको वृत्तान्त सुनाउन आदेश दिएछन्। आफ्नो आदेशानुसार सारथी छन्न स्वदेशतिर फर्के पछि राजकुमार सिद्धार्थ अनोमा नदी पार गरी त्यहाँका मल्लराजाहरूको अनुप्रिया नामको आम्रवनमा पसेछन् र एक सप्ताहभर त्यही आम्रवनमा प्रवज्या सुखभोग गरी बसेछन्। त्यसपछि उनी आफ्नो पूर्व योजना अनुसार मगध राज्यको राजधानी राजगृहतिर लागेछन्।

मगध राज्य त्यसबेला जम्बुद्वीपका सबैभन्दा उन्नत राज्य रहेछ । त्यहांका राजा बिम्विसारले सबै प्रकारका धर्मगुरुहरूलाई समान रुपले आदर सत्कार गरी आ-आफ्नो धर्मको प्रचार गर्नमा पूरा सहयोग दिने गरेका रहेछन् । त्यसैले राजकुमार सिद्धार्थले सन्न्यास लिइसकेपछि सबैभन्दा पहिले मगध राज्यको राजधानी राजगृहमा नै गएर कुनै एकजना सच्चा तपस्वीको सत्सङ्गगतमा लाग्ने योजना बनाएका रहेछन् । तर राजगृहमा पुगेपछि बल्ल उनले थाहा पाएछन्, राजगृह शहरमै रहेर ख्याति कमाइरहेका धर्मगुरुहरू सबै आ-आफ्नो तालले अनेक तरिका अपनाई धर्मान्ध बनाइएका गृहस्थहरूको कमाइ चुस्नमा पल्केका धर्मभिरूहरू पो रहेछन्। केही समय राजगृहमा भौतारिएर उक्त तथ्य थाहा पाइसकेपछि नयां सन्न्यासी सिद्धार्थ त्यसबेलाको अर्को उन्नत राष्ट्र वज्जी गणराज्यको राजधानी वैशालीतिर हिडेछन्।

राजगृहबाट वैशालीतिर हिड्दै गर्दा बाटोमा पंर्ने एक स्थानमा आफ्नो आश्रम बनाई बसेका तपस्वी भृगुका बारेमा सिद्धार्थले केही जानकारी पाएछन्। त्यसैले उनी भृगुको आश्रममा पसेछन्। तपस्वी भृगु हठचर्यावादी रहेछन् । वर्तमान जन्ममा जित कठोर तपस्या गर्नेछ अर्को जन्ममा त्यिति नै सुखमय जीवन पाउनेछ भन्ने उनको धारणा रहेछ । त्यसैले उनी आफ्ना शिष्यहरूलाई कठोर भन्दा कठोर रुपले तपस्या गर्न उस्काउँदा रहेछन्। उनको आश्रममा कोही चारैतिर दनदन आगो बालेर तपस्या गर्दा रहेछन् त कोही घाँटीसम्म पानीमा डुबेर तपस्या गर्दा रहेछन् । कोही टाउकोले टेकेर तपस्या गर्दा रहेछन् त कोही चार हात-खुट्टाले टेकेर तपस्या गर्दा रहेछन् । कोही एउटा हात या गोडा देग नचलाइकन तपस्या गर्दा रहेछुन् त कोही टाउको बाहेक सम्पूर्ण जिउ माटोभित्र गाडी हलचल नगरिकन तपस्या गर्दा रहेछन्। तर सिद्धार्थलाई त्यस्तो हठचर्यामा विस्वास भएनछ र उनी भृगु आश्रम त्यागी पुन: वैशालीतिर नै बढ्दै गएछन्। वैशालीतिर बढ्दै जांदा सिद्धार्थले एकजना अर्को ऋषि आलारकालामको नाम सुनेछन्। तव उनी वैशाली नजिकैको जंगलमा आश्रम बनाई बसेका ऋषि आलारकालामको आश्रममा गएछन् ।

#### ५. सिद्धार्थ, आलारकालाम ऋषिको आश्रममा

ऋषि आलारकालाम योग र सांख्यका राम्रो ज्ञाता रहेछन्। उनले माटो, पानी, प्रकाश, हावा, विभिन्न रङ्गका वस्तुहरू, विभिन्न अवस्थाका लाशहरू आदि विभिन्न प्रकारका निमित्तहरूमध्ये कुन्नै एउटा निमित्तलाई कम्मद्वान (कर्मस्थान) बनाई त्यसैको आलम्बनमा सम्पूर्ण ध्यान केन्द्रित गरी मनमा उत्पन्न भइरहने विभिन्न प्रकारका इच्छा, आकांक्षा दमन गर्ने समथ भावना विधिको पनि राम्रो अभ्यास गरेका रहेछन्।

नयाँ सन्त्यासी सिद्धार्थलाई ऋषि आलारकालामको ध्यान पद्धित राम्रो लागेछ । उनले ऋषि आलारकालामको शिष्यत्व स्वीकार गरेछन् र उनीबाट समथ भावना विधि सिकी निरन्तर रूपमा त्यसको अभ्यास गर्दे गएछन् । अति प्रतिभाशाली सिद्धार्थ अल्प समयमै आलारकालामले जानेका निम्न सात तहका ध्यानाभ्यासमा राम्ररी अभ्यस्त भएछन् :

9. प्रथम ध्यान मनमा अन्य कुनै पिन प्रकारको मनोभावना उत्पन्न नै हुन नसक्ने, खालि जुन कर्मस्थानमा सम्पूर्ण ध्यान केन्द्रित गरिएको छ त्यो हराइने हो कि बिग्रिने हो कि भन्ने चिन्ता अर्थात वितर्क, कर्मस्थान सम्वन्धमा यसो गर्नुपर्ला त्यसो गर्नुपर्ला भन्ने योजना अर्थात विचार, कर्मस्थान यसरी राम्रो छ त्यसरी राम्रो छ भन्ने भावना अर्थात प्रिति, सम्पूर्ण ध्यान आफ्नो कर्मस्थानमा मात्रै केन्द्रित भइरहनाले उत्पन्न हुने प्रफुल्ल मनोभावना अर्थात सुख र सम्पूर्ण ध्यान लगातार कर्मस्थानमा मात्रै केन्द्रित गरिरहन सक्ने क्षमता अर्थात एकाग्रता, यी पाँच

प्रकारका ध्यानाङ्गहरूको मात्रै आलम्बन भइरहने ध्यानावस्था ।

- २. दुतीय ध्यान वितर्कलाई पनि समितिक्रमण गरी खालि विचार, प्रिति, सुख र एकाग्रता, यी चार ध्यानाङ्गहरूको मात्रै आलम्बन भइरहने ध्यानावस्था ।
- ३. तृतीय ध्यान- विचारलाई पनि समितिक्रमण गरी खालि प्रिति, सुख र एकाग्रता, यी तीन ध्यानाङ्गहरूको मात्रै आलम्बन भइरहने ध्यानावस्था।
- ४. चतुर्थ ध्यान-प्रितिलाई पनि समितिक्रमण गरी खालि सुख र एकाग्रता, यी दुइ ध्यानाङ्गहरूको भात्रै आलम्बन भइरहने ध्यानावस्था ।
- ५. आकाशानन्त्यायतन ध्यान-सुरुमा प्रयोग गरिएको निमित्तलाई समितिक्रमण गरी त्यसको स्थानमा अनन्त आकाश मात्र अनुभव गरी त्यसको मात्र आलम्बन भइरहने ध्यानावस्था ।
- ६. विज्ञानन्त्यायतन ध्यान अनन्त आकाशलाई समितिक्रमण गरी त्यसको सट्टा आलम्बन गरें भन्ने चेतना अर्थात विज्ञान मात्रको आलम्बन भइरहने ध्यानावस्था ।
- अाकिञ्चन्यायतन ध्यान विज्ञानलाई पिन समितिक्रमण गरी
  शून्य छ, खालि छ, केही पिन छैन भन्ने संज्ञा मात्रको
  आलम्बन भइरहने ध्यानावस्था ।

बारम्बार उपरोक्त सात स्तरका ध्यानावस्थामा पुग्न अभ्यस्त भइसकेपछि, सिद्धार्थले, ती ध्यानहरूको अभ्यास गर्नाले चाहेको बेलामा यथाशिघ ती ध्यानावस्थामा पुगेर इच्छालाई दबाउन मात्र सिकने रहेछ, तर ती ध्यानहरूको अभ्यास गर्नाले इच्छालाई कहिले पनि उत्पन्न नहुने गरी निर्मूल नै पार्ने चाहिं रहेनछ भन्ने कुरो पनि थाहा पाएछन्। सिद्धार्थको त्यस्तो विलक्षण प्रतिभा देखेपछि आलारकालाम ऋषिले सिद्धार्थलाई आफू सरहको आचार्य पदमा राखेर आफ्ना तीनसय शिष्यहरूमध्ये आधी शिष्यहरूलाई ध्यानाभ्यास गराउने कार्यमा लाग्न अनुरोध गरेछन्।

तर सिद्धार्थको उद्देश्य इच्छालाई वशमा पार्नु मात्र थिएन, इच्छालाई समूल नष्ट गर्नु अर्थात इच्छा उत्पन्न हुने कारण सधैंको लागि निरोध गर्नु थियो। त्यसैले उनी ऋषि अलारकालामको अनुरोध अनुसारको कार्यमा लाग्नुकासाथै इच्छा निरोध गर्ने तरिका जानेका अन्य ऋषिमुनि कोही छन् कि भन्ने सोधपुछ गर्ने कार्यमा पनि लाग्ने गरेछन्। धेरै लामो समय निवत्दै उनले अर्को ध्यानाभ्यासी राम ऋषिको बारेमा थाहा पाएछन्। मगध राज्यको राजधानी राजगृह देखि अलि परको जङ्गलमा आश्रम बनाई बसेका राम ऋषिका बारेमा थाहा पाएपछि सिद्धार्थ आलारकालाम ऋषिसत बिदावारी भई राम ऋषिको आश्रामतिर लागेछन्।

# ६. सिद्धार्थ, राम ऋषिको आश्रममा

सिद्धार्थ, राम ऋषिको आश्रममा पुगेपछि उनले के थाहा पाएछन् भने वास्तवमा राम ऋषि स्वर्गीय भइसकेको रहेछ र राम ऋषिको मृत्युपछि उनको आश्रम उनैका शिष्य रामपुत्र उद्दकले चलाइरहेको रहेछ। त्यसैले सिद्धार्थले रामपुत्र उद्दक ऋषिबाटै राम ऋषिको ध्यान पद्धित सिक्न थालेछन्। सिद्धार्थ छोटो अवधि भित्रै उक्त ध्यान पद्धितमा पनि पारङ्गत भएछन्।

राम ऋषिले अपनाउने गरेको ध्यान पद्धतिबाट

सिद्धार्थ **नैवसंज्ञानासंज्ञायतन ध्यान** नामको आठौ स्तरको ध्यान पनि लाभ गर्न सफल भएछन् ।

नैवसंज्ञानासंज्ञायतन ध्यान भनेको, संज्ञालाई पनि समितिक्रमण गरी बिलकुल खालिपन अर्थात अति सूक्ष्म संज्ञा मात्रको आलम्बन गरिहने ध्यानावस्था हो । नैवसंज्ञानासंज्ञायतन ध्यानको अभ्यास गर्दैगएपछि सिद्धार्थल अभिज्ञा लाभ गरी निम्न तथ्यहरू पनि थाहा पाएछन् :

संसारमा जम्मा निम्न चार तहका लोकहरू छन् :

पाय द्र्गति लोक-दु:खैदु:ख मात्र भोग्नुपर्ने लोक, जहाँ असल कर्म गर्न पाँउने सम्भावना साहे कम छ। यस लोक अन्तर्गत सञ्जीव, कालसुत्त, सङ्घात, रोरूव, महारोरूव, तापन्न, महातापन्न तथा अविची नामका आठ तहका निरिययोनि तथा तिरच्छानयोनि, पेतयोनि र असुरयोनि गरी चार प्रकारका योनिहरू छन् । निरिययोनि अन्तर्रगतका विभिन्न आठ तहका नरकहरूमा पूर्व जन्ममा ठूलठूला पाप कर्म गरेकाहरू उक्त पाप कर्मको फल भोग्न जन्मन्छन् । उनीहरू आफूले गरेको पापकर्मको गहौपन अनुसार उपयुक्त तहको नरकमा पतन भएकाहरू हुन्छन् । तिरच्छानयोनि, पेतयोनि र असुरयोनि, यी तीन प्रकारका योनिहरूमा आफ्नो पूर्व जन्ममा कामयुक्त, कोधयुक्त, लोभयुक्त, मोहयुक्त आदि नराम्रा इच्छाको वशमा परेर मरेकाहरू जन्मन्छन्। उनीहरू आफू जुन प्रकृतिको नराम्रो इच्छाको वशमा परेर मरेका छन् उक्त नराम्रो इच्छाको प्रकृति हेरी उपयुक्त योनिमा जन्म भएकाहरू हुन्छन् ।

- २) काम सुगित लोक कर्मानुसार दुःख र सुख दुइवटै भोगन पर्ने लोक, जहाँ सुख बढाउने कुशल कर्म र दुःख बढाउने अकुशल कर्म दुइवटै गर्न सिकन्छ । यस लोक अन्तर्गत कल्पको अवस्था अर्थात काल हेरी १० वर्ष देखि दशलाख वर्षहरूसम्मको आयु हुने मनुस्सभूमी एउटा र ९० लाख वर्ष आयु हुने चतुमहाराजिका, ३६० लाख वर्ष आयु हुने तावितंसा, १,४४० लाख वर्ष आयु हुने यामा, ४,७६० लाख वर्ष आयु हुने तुसिता, २३,०४० लाख वर्ष आयु हुने निम्मानरित एवम् ९२,०६० लाख वर्ष आयु हुने परिनिम्मत वसवित्त गरी ६ वटा देवभूमीहरू छन् । काम सुगित लोक अन्तर्रगतका उपरोक्त भूमीहरू छन् । काम सुगित लोक अन्तर्रगतका उपरोक्त भूमीहरूमा पूर्व जन्ममा अरूको हित हुने केही कार्य पिन गरेका प्राणीहरू जन्मन्छन् । उनीहरू आफूले गरेको असल कर्मको प्रकृति हेरी उपयुक्त प्रकारको भूमीमा जन्मने सुअवसर पाएकाहरू हुन्छन् ।
- है) रूप लोक- धेरै सुख तर केही दु:ख पिन भोग्न सिकने लोक, जहाँ आफूले पाउने सुख या दु:ख घटाउने या बढाउने कर्म गर्न पाउने सम्भावना साहै कम छ। यस लोक अन्तर्गत २१ अन्तरकल्प आयु हुने बह्म पिरसज्जा, ३२ अन्तरकल्प आयु हुने बह्म पुरोहिता, ६४ अन्तरकल्प आयु हुने महाब्रह्मा, ५१२ अन्तरकल्प अर्थात २ महाकल्प आयु हुने पिरत्ताभा, ४ महाकल्प आयु हुने अप्पमाणाभा, ८ महाकल्प आयु हुने आभस्सरा, १६ महाकल्प आयु हुने पिरत्तासुभा, ३० महाकल्प आयु हुने अप्पमाणासुभा, ६० महाकल्प आयु हुने सुभिकण्णा,

२०० महाकल्प आयु हुने वेहण्फला तथा ५०० महाकल्प आयु हुने अप्तञ्जासत्ता गरी जम्मा ११ वटा लौिकक ब्रह्म भूमीहरू छन्। रुपलोकमध्ये ब्रह्म परिसज्जा, ब्रह्म भूमीहरू छन्। रुपलोकमध्ये ब्रह्म परिसज्जा, ब्रह्म पुरोहिता र महाब्रह्मा यी तीन ब्रह्मभूमीमा पूर्व जन्ममा प्रथम ध्यानमा बसी प्राण त्याग गरेकाहरू जन्मन्छन्। परित्ताभा, अप्पमाणाभा र आभस्सरा यी तीन ब्रह्मभूमीमा पूर्व जन्ममा दुतीय ध्यानमा बसी प्राण त्याग गरेकाहरू जन्मन्छन्। परित्तासुभा, अप्पमाणासुभा र सुभिकण्णा यी तीन ब्रह्मभूमीमा पूर्व जन्ममा तृतीय ध्यानमा बसी प्राण त्याग गरेकाहरू जन्मन्छन्। वेहप्फला र असञ्जासत्ता यी दुइ ब्रह्मभूमीमा पूर्व जन्ममा चतुर्थ ध्यानमा बसी प्राण त्याग गरेकाहरू जन्मन्छन्। ब्रह्मभूमीमा जन्मकाहरू सम्बन्धित ब्रह्मभूमीमा हुने आयुभर त्यस ब्रह्मभूमीमा रहिसकेपछि त्यहाँबाट च्युत भई मनुष्यभूमी या कुनै एउटा देवभूमीमा जन्म हुन्छन्।

४) अरूप लोक- सुखैसुख मात्र भोग्न पाइने लोक, जहाँ आफूले पाउने सुखमा थपघट गर्ने कुनै सम्भावना छैन। यस लोक अन्तर्गत २०,००० महाकल्प आयु हुने आकाशानन्त्यायतन, ४०,००० महाकल्प आयु हुने विज्ञानन्त्यायतन, ६०,००० महाकल्प आयु हुने आकिञ्चन्यायतन, तथा ६०,००० महाकल्प आयु हुने नैवसंज्ञानासंज्ञायतन गरी जम्मा ४ वटा अरूप भूमीहरू छन्। आकाशानन्त्यायतन भूमीमा पूर्व जन्ममा आकाशानन्त्यायतन ध्यानमा बसी प्राण त्याग गरेकाहरू जन्मन्छन्। विज्ञानन्त्यायतन भूमीमा पूर्व जन्ममा

विज्ञानन्त्यायतन ध्यानमा बसी प्राण त्याग गरेकाहरू जन्मन्छन् । आकिञ्चन्यायतन भूमीमा पूर्व जन्ममा आकिञ्चन्यायतन ध्यानमा बसी प्राण त्याग गरेकाहरू जन्मन्छन् । नैवसंज्ञानासंज्ञायतन भूमीमा पूर्व जन्ममा नैवसंज्ञानासंज्ञायतन भूमीमा पूर्व जन्ममा नैवसंज्ञानासंज्ञायतन ध्यानमा बसी प्राण त्याग गरेकाहरू जन्मन्छन् । अरूपभूमीमा जन्मेकाहरू सम्वन्धित अरूपभूमीमा हुने आयुभर त्यस अरूपभूमीमा रहिसकेपछि त्यहांबाट च्युत भई मनुष्यभूमी या कुनै एउटा देवभूमीमा जन्म हुन्छन् ।

रामपुत्र-उद्दक ऋषिलाई राम ऋषिको ध्यान पद्धित सम्बन्धमा राम्रो ज्ञान भएको भएतापिन उनी स्वयम्ले भने नैवसंज्ञानासंज्ञायतन ध्यान लाभ गरी सकेको रहेनछ । तर सिद्धार्थ नैवसंज्ञानासंज्ञायतन ध्यानमा राम्ररी अभ्यस्त हुनुका साथै अभिज्ञाको सहायताले माथि उल्लेखित तथ्यहरू समेत थाहा पाउनमा सफल भएपछि उनले सिद्धार्थलाई राम ऋषिको स्थानमा राखी आफू सिद्धार्थको सहायक मात्र रहने इच्छा जाहेर गरेछन् । तर सिद्धार्थले सिकेको त्यम आठौ स्तरको ध्यान पिन वास्तवमा इच्छा निरोध गर्ने प्रकारको नरहेको हुनाले, सिद्धार्थले आफू त्यितमा सन्तोष भई नबस्ने, एकान्त जङ्गलभित्र पसेर आफ्नै तरिकाले इच्छा निरोध गर्ने प्रकारको ध्यान पद्धितको खोज गर्ने प्रयासमा लाग्ने मनशाय व्यक्त गरेछन् । त्यसपछि सिद्धार्थ रामपुत्र–उद्दक ऋषिसित विदावारी गरी रामऋषिको आश्रमबाट धेरै टाढा नपर्ने उछ्बेल नामको घना जङ्गल भित्र पसेछन् र इच्छा निरोध गर्ने ध्यान पद्धितको अन्वेषण गर्नमा लागेछन् ।

#### ७. सिद्धार्थ, मध्यम मार्गमा

सिद्धार्थ उरुबेल बनमा बसी इच्छा निरोध गर्ने ध्यान पद्धतिको अन्वेषण गर्न तपचर्यामा लाग्न थालेको धेरै दिन निबत्दै कपिलवस्तुबाट आएका पांच जना सन्न्यासीहरू आफूखुसि सिद्धार्थको सेवा गर्नमा लागेछन्। कुरा के रहेछ भने राजकुमार सिद्धार्थको न्वारनको बेलामा सिद्धार्थको शारीरिक लक्षण हेरी उनको भावि जिन्दगीबारे भविष्यवाणी गर्ने कार्यमा लगाइएका आठ जना ज्योतिषादि षट्शास्त्रमा पारङ्गत त्रिवेदाचार्य ब्राह्मणहरूमध्ये सबैभन्दा कान्छो ब्राह्मण कौण्डन्यले राजकुमार सिद्धार्थ भविष्यमा सबै अर्थ सिद्ध गर्नसक्ने सर्वज्ञ बुद्ध नै हुनेछन् भनेर भविष्यवाणी गरेतापनि अन्य सात जना बाह्मणहरूले यदि सिद्धार्थले गृह त्याग गरी सन्न्यास लिएमा मात्र त्यसो हुने अन्यथा उनी चक्रवर्ति राजा हुने भविष्यवाणी गरेछन् । त्यसैले ब्राहमण कौण्डन्य आफले गरेको भविष्यवाणी प्रति सुनिश्चित हुन सकेनछ । त्यसको केही दिनपछि, आफ्नो ध्यानबलले विभिन्न देवभूमीमा विचरण गरेर हिड्ने कालदेवल ऋषिले सिद्धार्थको जन्म बारे देवलोकमा फैलेको समाचार सुनेछन् र उनी तुरन्त देवलोक छोडी सिद्धार्थलाई हेर्न महाराजा शुद्धोदनको दरवारमा आएछन् । कालदेवल ऋषिले सिद्धार्थको विलक्षण हेरी आफ्नो अभिज्ञाले भविष्य विचार गर्दा, सिद्धार्थले अवश्य बुद्धत्व पाउने, तर त्यस बेलासम्ममा उनी आफू भने परलोक भएर सिद्धार्थले दिने उपदेश सुन्न नसक्ने अरुपभूमीमा पुगिसकेको हुने कुरो थाहा पाएछन्। आफ्नो त्यस्तो दुर्भाग्य देखेर खिन्न भएका

कालदेवल ऋषिले आफ्ना आफन्तहरूमध्ये कसैले सिद्धार्थले दिने उपदेशबाट फाइदा लिन सक्नेछ कि भनेर अभिज्ञाले हेरेछन् । त्यसरी हेर्दा नालक नामका उनका एकजना भाञ्जाले समयमै गृह त्याग गरी सन्न्यास लिएमा सिद्धार्थले दिने उपदेश अवबोध गरी मोक्ष पाउन सक्ने देखेछन्। तव उनले आफ्नो अभिज्ञाले देखेका सबै कुरा भाञ्जा नालकलाई सुनाएछन् । मामा कालदेवल ऋषिको कुरा सुनेपछि नालक, जो त्यस बेला अल्याख सम्पतिका मालिक थिए, तत्कालै आफ्नो अल्याख सम्पति सबै त्यागी भावी बुद्धको नाममा सन्न्यासी भएर हिमालतिर तपचर्या गर्न गएछन्। तर त्यति हुँदा पनि ब्राह्मण कौण्डन्य आफूले गरेको भविष्यवाणी प्रति सुनिश्चित हुन सकेनछ । सिद्धार्थले २९ बर्षको उमेरमा साँचिकै गृह त्याग गरेपछि बल्ल ब्राह्मण कौण्डन्य आफ्नो भविष्यवाणी प्रति सुनिश्चित भएछ। तव उसले सिद्धार्थको न्वारनको बेलामा आफूसंगै सिद्धार्थको भविष्यवाणी गर्नमा संलग्न रहेका अन्यं सात जना ब्राह्मणहरूलाई पनि साथ लिई आठैजना एकसाथ गृह त्याग गरी भविष्यमा सर्वज्ञ बुद्ध हुने सिद्धार्थको सेवामा जाने विचार गरेछ । तर त्यति बेलासम्ममा ती सातै जना ब्राह्मणहरूको मृत्यु भइसकेको रहेछ । त्यसैले ब्राह्मण कौण्डन्यले ती सात जना बाह्मणहरूका छोराहरूमध्ये वप्प, भिद्दय, महानाम र अस्सजित नाम गरेका चारजना ब्राह्मणपुत्रहरूलाई सबै कुरा सम्भाइकन आफूसंगै सन्न्यासी हुन राजि गराएर उनीहरू पाँचै जना एकसाथ सन्न्यासी भई सिद्धार्थले लाभ गर्ने ज्ञान सिक्ने आशाले सिद्धार्थको सेवा गर्न आएका रहेछन् ।

ती पञ्चवर्गीय सन्न्यासीहरूबाट उपरोक्त कुरा सुनेपछि सिद्धार्थको हौसला बढेछ। उनी इच्छा निरोध गर्ने ध्यान पद्धतिको खोजमा भनभभन दिलोज्यानले तल्लीन हुँदै गएछन्। सुरुमा उनले दिनको एक छाक पेटभरी खान भिक्षा मागेर बाकि सम्पूर्ण समय ध्यानाभ्यास गर्नमा लगाउने गरेकोमा पछिबाट उनले भिक्षा गाग्न जानमा खर्च हुने समय पनि बचाउन जङ्गलमै पाइने फलाहारमा मात्र निर्भर रही ध्यानाभ्यास गर्न थालेछन्। फलाहारको खोजमा जाँदा पनि समय खेर गएको महशूस भएपछि उनले नजिकैको एउटा वृक्षमा फलेको फलमा मात्रै सन्तुष्ट हुने गरेछन्। अन्तमा उनी त्यस वृक्षको फल टिप्नमा पनि समय खित नगरिकन वृक्षमै पाकर तल भर्ने फलमा मात्र निर्भर रही ध्यानाभ्यास गर्नमा लागेछन् । त्यसरी निरन्तर लामो समयसम्म अल्पाहारमा बसी दुष्कर रुपले तपचर्या गर्नमा तल्लीन रहेपछि सिद्धार्थ दिनपर दिन दूर्बल हुँदै गएछन्। हाड र छाला मात्रका भएछन् । हिंडदुल गर्नमा पनि असमर्थ भएछन् । त्यसरी शरीर निर्बल भएपछि उनको ध्यानभ्यास गर्ने क्षमता पनि क्षीण हुँदै गएछ । अल्पाहारको कारण शारीरिक क्षमताका साथै चिन्तन गर्ने क्षमता पनि क्षीण हुँदै गएको स्पष्ट अनुभव भएपछि सिद्धार्थ निम्न निधोमा पुगेछन् : "भौतिक शरीर र चिन्तन शक्ति एक अर्कासित अन्योन्यास्रित छन्। भौतिक शरीरप्रति आसक्त भई शरीर पोस्नमा मात्र लागेमा चिन्तन शक्ति नबढ्ने रहेछ भने भौतिक शरीर दूर्बल भएमा पनि चिन्तन शक्ति क्षीण हुने रहेछ । त्यसैले चिन्तन शक्तिको आधार लिएर ज्ञान जगाई मोक्ष पाउनाको लागि भौतिक

शरीरप्रति आसक्त नभइकन पनि त्यसको उचित हेरचाह गरी मोक्ष पाउन आवश्यक ज्ञान जगाउनमा त्यस्को सदुपयोग गर्नु पर्नेछ । जसरी नदीको बीचधार वा समुद्रमा फसेको व्यक्तिले डुङ्गा प्रति कित पनि आसक्त नभइकन पनि यथाशिघ्र नदी वा समुद्रबाट पार लाग्न डुङ्गाको आवश्यक हेरचाह गर्दछ ।"

उपरोक्तानुसारको निधोमा पुगेपछि सिद्धार्थ प्रत्येक दिन मध्यान्ह अगाडि एक छाक भिक्षा मागेर खाइकन शारीरिक स्वस्थता कायम गर्ने, अनि बाकि सम्पूर्ण समय ध्यानाभ्यास गर्नमा लगाउने गरी मध्यम मार्ग अपनाएर नियमित जीवन जिउनमा लागेछन्। यसरी सिद्धार्थले आफ्नो शारीरिक स्वस्थता प्रति पनि ध्यान दिन थालेपछि उनमा अनायास नै आफ्नो शरीरभित्रको गतिविधिहरूमा पनि ध्यान केन्द्रित गर्ने आदत बसेछ। जुन प्रकारको ध्यान पद्धतिलाई पछिबाट सिद्धार्थले सितप्रान विपस्सना (स्मृति प्रस्थान विपश्यना) भनेर नामाकरण गरेका छन।

तर पञ्चवर्गीय सन्त्यासीहरूले सो तथ्य बुभ्न सकेनछन्। उनीहरूले सिद्धार्थ तपचर्याबाट पलायन भएछन् र अव उनले बोधिज्ञान पाउने छैन भन्ने सम्भेछन्। त्यसैले उनीहरूले सिद्धार्थले लाभ गर्ने ज्ञानको आशामा पर्खिरहनु व्यर्थ ठानेछन् र उनीहरू आफ्नै तरिकाले सन्त्यासी जीवन बिताउन सिद्धार्थबाट बिदा भई अन्यत्र गएछन्।

## सिद्धार्थको जीवनमा छत्तीसौ वैशाख पूर्णिमा

समय बित्दै गई सिद्धार्थको जीवनको छत्तीसौं वैशाख

(48)

पूर्णिमाको दिन आएछ। त्यस दिन बिहानको स्वच्छ र शितल हावाले स्पर्श गरेपछि सिद्धार्थ निद्राबाट बिउंभेछन्। बिउंभे पछि उनको मन-मिस्तिष्कमा त्यस रात सपनामा देखेका अचम्म लाग्दा कुराहरू चित्रन भएछन्। सपनामा उनले अशुचीको डुङ्गुर टेकेर अगाडि बढेका रहेछन्। तापनि अशुची उनको खुट्टामा लागेको रहेनछ। त्यसपछि उनी शिर हिमाल माथि, दाहिने हात पिश्चमी सागरमा, बायाँ हात पूर्वी सागरमा र खुट्टा दक्षिणी सागरमा पारेर जम्बुद्धीप माथि उत्तानो परी आरामसाथ पल्टेका रहेछन्। उनको नाइटोमा पलाएर निस्केको कुश अनन्त आकाशसम्म बढ्दै गएको रहेछ । उनको पाइतलामुनिबाट निस्केका सेता र खैरा किमलाहरू उनको घुँडासम्म ढाँकेर बसेका रहेछन्। चारैतिरबाट उडेर आएका विभिन्न रङ्गका चराहरू उनको पाउनेर पुगेपछि सबै एकै रङ्गका भएका रहेछन्।

सपनामा त्यस्ता अचम्म लाग्दा दृश्यहरू देखेको सम्भेपछि त्यस्तो अचम्म लाग्दो सपनाले कुनै सन्देश पो दिन लागेको हो कि भनेर सिद्धार्थको मन एक छिन अनेक कल्पनाहरू गर्नमा लागेछन् । तव सिद्धार्थले तुरन्तै मनलाई त्यस्ता कल्पनाहरूमा भड्कनबाट सम्हाली साबिक भौ स्मृर्तिपूर्ण तरिकाले शुचिकमीदि बिहान उठ्ने वित्तिकै गरिनुपर्ने कार्यहरू सम्पन्न गरेछन् । त्यसपछि स्मृतिपूर्वक डुल्दै एउटा अजङ्गको रुखनेर पुगेछन् । त्यो रुख आकर्षित लागेकाले त्यस बिहानको समय त्यही रुखमुनि बसी ध्यानाभ्यास गरी बिताउने विचार सिद्धार्थको मनमा आएछ । तव उनी त्यही रुखमुनि पद्मासनमा बसी ध्यान मग्न भएछन् । सञ्जोगले त्यो

रुख, त्यस उरुबेल वनबाट धेरै टाढा नपर्ने सेनानी गाउँका वासिन्दाहरूले वृक्षदेवता मानी पुजा गर्ने गरेको रुख परेछ । सेनानी गाउँमा हुर्की अन्यत्रका वरिसत विवाह गरेर गएकी, सुजाता नामकी एउटी आइमाईले आफ्नो कन्यावस्थामा त्यस वृक्षदेवतालाई एउटा भाकल गरेकी रहेछ । उसको भाकल अनुसार उसले सुयोग्य वर पाउनाका साथै पहिलो सन्तानको रुपमा छोरा पाएमा उसले त्यस वृक्ष देवतालाई शुद्ध गाईको दूधमा पकाएको क्षीर चढाउनुपर्ने रहेछ । नभन्दै उसको त्यो भूवना प्रवाहित जार प्रजानिता रहेळ । प्रमाद उपका स्वाहित स्वाहित प्रकाहित प्रकाहित स्वाहित स्व दिन परेछ । वृक्षदेवतालाई पुजाआजा गरी क्षीर चढाउनुभन्दा पहिले त्यस वृक्षदेवता वरिपरि सफासित बढार्नु उचित देखेकिले सुजाताले आफ्नी एक दासीलाई त्यो काम गरिराख्न खटाई पठाइछ । तर सुजाताले खटाई पठाएकी दासी, त्यस पटक मात्रै सुजाताको ससुरालबाट सुजाताको पछिलागी सुजाताको माइतमा आएकी रहेछ । त्यसैले उसले सिद्धार्थलाई चिनेकी रहेनछ । वृक्षदेवता भिनने गरेको रुखमुनि अति तेजस्वी तपस्वी सिद्धार्थलाई देखेपछि, त्यस दासीले सिद्धार्थलाई वृक्षदेवता प्रकट भएको भनी सिम्भछ र हतारिदै सुजाता कहाँ फर्केर गई वृक्षदेवता प्रकट भइरहेको छ भनेर सुनाइछ । दासीको कुरा पत्याएकी सुजाता आफूले वृक्षदेवतालाई चढाउन पकाएको क्षीर एउटा बहुमूल्य भांडोमा पस्की वृक्षदेवतासित साक्षात्कर गर्न हतारिदै आङ्छ । तर वृक्षदेवता मान्दै आएको रुखमुनि वृक्षदेवता होइन, आफूले पहिले देखि श्रद्धापूर्वक भिक्षादिने गरेका कान्तियुक्त तपस्वी सिद्धार्थ

ध्यानमग्न अवस्थामा बसिरहेको पाएपछि सुजाताले आफ्नी दासीले अज्ञानतावश सिद्धार्थलाई नै वृक्षदेवता प्रकट भएको भनी सम्भेकी रहेछ भनेर थाहा पाइछ। त्यसो भएतापिन सिद्धार्थप्रतिको श्रद्धाको कारण सुजाताले आफूले वृक्षदेवतालाई भनेर ल्याएको क्षीर सिद्धार्थलाई दान दिने निधो गरिछ। तर त्यो बेला अभै सिद्धार्थको भिक्षटनको समय भइनसकेको हुनाले सिद्धार्थको भिक्षापात्र उनको साथमा रहेनछ। सो कुरोको चाल पाएपछि सुजाताले क्षीर राखेर ल्याएको बहुमूल्य भाँडो सिहत सिद्धार्थलाई क्षीर दान गरी यस्तो शुभकामना दिइछ - "जसरी मेरो मनोकामना पूरा भएको छ, त्यसरी नै तपाईंको लक्ष पिन चाँडो पूराहोस्।"

सिद्धार्थको आदत प्रत्येक दिन मध्यान्ह अगाडि एकआध घण्टा भिक्षा माग्न जाने र मध्यान्हितर स्नान गरेपछि भिक्षामा पाएको खाना खाने रहेछ । त्यसैले त्यस दिन सुजाताबाट पाएको क्षीर पिन स्नान गरेरमात्र खाने विचारले सिद्धार्थ स्मृतिपूर्वक निजकैको नैरञ्जना नदीतिर लागेछन् । नैरञ्जना नदीमा स्नान गरिसकेपछि सिद्धार्थले सुजाताबाट पाएको क्षीर स्मृतिपूर्वक खाएछन् । सिद्धार्थले त्यो क्षीर जम्मा ४९ गाँस गरेर खाएछन् ।

क्षीर खाएपछि क्षीर राखिदिएको त्यो बहुमूल्य भाँडो एक जना तपस्वीका लागि प्रयोजन रहित भएकाले सिद्धार्थले त्यो बहुमूल्य भाँडो नदीको बीच धारमा मिल्काउने विचार गरेछन्। तर त्यो दिन अचम्मको सपना देख्नु, असाधारण तरिकाले भिक्षा प्राप्त हुनु आदि विभिन्न असाधारण घटनाहरूलाई आफ्नो लक्ष प्राप्त हुने पूर्व सङ्केत पो हो कि भनेर सोचन

पुगेका सिद्धार्थले त्यो बहुमूल्य भाँडो नदीको बीच धारमा मिल्काउँदा यस्तो कामना गरेछन् - "मैले आज आफ्नो लक्ष प्राप्त गर्ने रहेछु भने यो भाँडो नदी प्रवाहको विपरित दिशातिर बगोस् ।"

नभन्दै त्यस बेला पिन एउटा असाधारण संजोग नै जुरेछ । सिद्धार्थले मिल्काएको त्यो बहुमूल्य भाँडो नदी प्रवाहको विपरित दिशातिर तैरदै गइरहेको काल नामका एउटा अजङ्गको नागराजाको जिउमा परेछ । त्यसैले त्यो भाँडो पिन नागराजासंगै नदीको प्रवाह विपरित दिशामा बढेछ । त्यसरी आफ्नो असम्भव कामना पिन सम्भव भएको देखेपछि सिद्धार्थको मनोबल विशेष रुपले प्रवल भएछ । उनी प्रफुल्ल मनले त्यो दिनभर त्यतैतिरको भद्रशाल वनमा रही ध्यानाभ्यास गर्नमा व्यस्त भएछन्।

#### ९. सिद्धार्थ, बोधिज्ञान पाउने अधिष्ठानमा

भद्रशाल वनमा दिनभर ध्यानाभ्यास गरिसकेपछि, सांभितर, सिद्धार्थ स्मृतिपूर्वक ध्यानासनबाट उठेर टहल्दै गयाशीर्षतिर लागेछन्। त्यसरी टहल्दै गइरहेका सिद्धार्थलाई सोत्थिय नामको एकजना घांसीले देखेछ । सिद्धार्थको कान्तियुक्त रूप र स्मृतियुक्त हिंडाइबाट सोत्थिय घांसी प्रभावित भएछ र उसले आफूले बोकी ल्याएको कुशको भारीबाट आठमुष्ठा कुश भिकर सिद्धार्थलाई दान दिएछ । जंगलबाट काटी ल्याएको, पराल भै लामो तर अति नरम खालको कुश, आसन बनाउन तथा छाप्रो छाउन काम लाग्ने हुनाले तपस्वीहरूलाई दान दिने र तपस्वीहरूले पनि सहर्ष स्वीकार्ने चलन रहेछ । सिद्धार्थले पनि सोत्थिय घाँसीले दान गरेको त्यो आठमुट्टा कुश स्वीकारेछन् ।

दानमा पाएको आठमुद्दा कुश काखी च्याप्दै स्मृतिपूर्वक हिँडिरहेका सिद्धार्थ, गयाशिर्षमा पुग्दा, त्यहाँ एक स्थानमा एउटा अजङ्गको पिपलको बोट गौरवमय ढङ्गमा हुर्किरहेको उनले देखेछन्। तरुणो अवस्थामा भई हरियो र चिल्लो देखिएको त्यो पिपलको बोटद्वारा आकर्षित सिद्धार्थ अनायास नै त्यो रुखतिरै गएछन्। त्यो रुखको छाँयामा पस्ने वित्तिकै सिद्धार्थले एक प्रकारको अनुपम मानसिक शान्ति अनुभव गरेछन्। तव सिद्धार्थले त्यही रुखमुनि त्यस रुखको छाँया परेको स्थानमा पूर्वाभिमुख गरी बसेर ध्यानाभ्यास गर्ने विचार गरेछन् र आफूले काखी च्यापिल्याएको आठ मुद्दा घाँस राम्ररी मिलाएर बिछचाई ध्यानासन बनाएछन्।

अनौठो सपना देख्नु, असाधारण रुपले भिक्षा प्राप्त हुनु, नदीको बीचधारमा फर्चांकेको भाँडो नदी प्रवाह विपरित बगोस् भनेर गरिएको, हुनै नसक्ने कामना पिन पूर्ण हुनु आदि त्यस दिन घटेका विभिन्न प्रकारका असाधारण घटनाहरू सायद् आफ्नो लक्ष पूरा हुने कुराको पूर्व संकेत पो हुन् कि भनेर सोचेका सिद्धार्थले त्यस पिपलको छाँयामा पुग्ने वित्तिकै अनुपम शान्तिको अनुभव गर्न पाएपछि त्यो रुखमुनि नै आफूले खोजेको ज्ञान लाभ हुने होला भन्ने आशा उनको मनमा उभरिएछ । त्यसैले त्यस ध्यानासनमा बसेका सिद्धार्थले यसरी अधिष्ठान गरेछन् - "मेरो यो शरीर सुकेर हाड र छालामात्र हुन गएतापिन म यस ध्यानासनबाट तवसम्म उठ्ने छैन जवसम्म मैले तृष्णा निरोध गर्ने ज्ञान अवबोध गर्नसक्ने छैन ।"

उपरोक्तानुसार अधिष्ठान गरी ध्यानाभ्यासमा केन्द्रित हुँदै गएको सिद्धार्थको मनमा केही समयपछि उनको ध्यान समाधिको प्रगतिमा अवरोध हुने गरी निम्न प्रकारका तर्कहरू र विचारहरूको भेल उठेछ : "पाँच बर्ष र दश महिना भइसकेको छ, तृष्णा निरोध गर्ने सङ्कल्प गरेर गृह त्याग गरेको । तर अहिलेसम्म तृष्णा निरोध गर्न सकेको छैन । तृष्णाको हेतुसम्म पनि थाहा पाउन सकेको छैन । आलारकालाम ऋषिको ध्यान पद्धति सिकियो। राम ऋषिको ध्यान पद्धति सिकियो । तर पनि तृष्णा निरोध गर्ने पद्धति हात परेन । अहिले आफ्नै स्वतन्त्र विचार अनुसार नयाः तरिकाले ध्यानाभ्यास गर्न लागेको पनि महिनौ बितिसकेको छ । सुरुका केही महिनासम्म हठी रुपले अल्पाहारको भरमा ध्यानाभ्यास गर्नमा लाग्दा भन्दै ज्यान नै जान लागेको थियो । समयमै हठीपन त्यागी मध्यम मार्ग अपनाउन सिकेकाले हाल अनुपम मानसिक शान्ति अनुभव गर्न पाइरहेको छु । अहिले ज्ञान लाभ नभएसम्म यो ध्यानासनबाट नउठ्ने संकल्प गरेर फेरी एकपल्ट चाहिने भन्दा बढी हठी त भइनै ? त्यस्तो हठ गर्नु हुँदैन। त्यस्तो हठ गर्ने विचार आउने यो ठाउँमा नै बस्नु हुँदैन । यहाँबाट उठेर गइहाल्नुपर्छ ।"

"उठेर जाने ? किन उठेर जाने ? यो ठाउँ अति शान्त छ । शितल छ । यहाँ बसेर अनुपम मानिसक सुखको अनुभव भइरहेको छ । गम्भीर रुपले ध्यानाभ्यास गर्दै जाने उमङ्ग तरिङ्गत भइरहेको छ । फेरि पिन यो ठाउँ यित चाँडो किन छाड्ने ? कस्तो कस्तो प्रतिकूल वातावरण भएको ठाउँमा त घण्टौं घण्टौंसम्म समाधिष्ठ भई ध्यानाभ्यास गरेर आइयो भने यति अनुकूल वातावरण भएको यो ठाउँबाट किन चाँडो उठ्ने ? आठौं स्तरको ध्यान, नैवसंज्ञानासंज्ञायतन ध्यानमा प्रवेश गरेर दिनभर, सप्ताहभर, मिहनाभर, बर्षभर मात्र होइन, नमहन्जेल पिन यही आसनमा बिसरहन सिकन्छ । अनि आफूले खोज्दै गरेको ज्ञान नपाएसम्म यस आसनबाट नउठ्ने अधिष्ठान गर्दैमा कसरी हठयोग हुन्छ ? गरिसकेको अधिष्ठान तोड्ने आदत बसेमा वीर्य बढ्नेछैन । जाँगर मर्नेछ । उत्साह नभएपछि निरन्तर अथक परिश्रम गरिरहन नसक्ने होइनेछ । अथक परिश्रम गर्न नसकेपछि फल पाइने छैन । त्यसैले अधिष्ठान गर्नु हठी हुनु होइन । अथक परिश्रम गरिरहने प्रेरणा पाउनु मात्र हो । गरिसकेको अधिष्ठान तोड्नु हुँदैन । आफूले खोजेको प्रतिफल नपाएसम्म अथक परिश्रम गर्दै जानुपर्छ ।"

"परिश्रम गर्देमा आफूले चाहेको प्रतिफल मिलिहाल्छ भन्ने के छ ? के समान तरिकाले परिश्रम गरेको भरमा भिन्दाभिन्दै जातको बोटमा पनि समान फल फलाउन सिकन्छ र ? फलको मूल हेतु परिश्रम होइन, बिउ हो । बिउ असल भएमा फल त सिजलै फल्छ । उदाहरणको लागि पिपलको बोटलाई नै लिन सिकन्छ । पिपलको बिउ, पाखा, पधेरो मात्र होइन ढुङ्गाको काप, भित्ता र पर्खाल जहाँ जसरी पुगे पनि अंकूर फुटेर सिजलैसित हुर्कन्छ । मुख्य कुरो बिउ हो । बिउ असल नभए परिश्रम जित गरेपिन फल पाइने छैन ।"

"हो, मुख्य कुरो बिउ नै हो। कुनै पनि कुराको राम्ररी छिनोफानो गर्नुछ भने त्यसको मूल खोतल्नु पर्ने हुन्छ।..... त्यसो भए तृष्णा निरोध गर्ने यो अभियानको मूल पिन आज एकपल्ट खोतल्नु पर्ला । तृष्णा निरोध गर्ने यो अभियानको मूल के हो त ? यो अभियानको मूल कारण त्यो असहाय बूढोको मृत्यु हो । अहो! कस्तो भयानक थियो त्यो बुढोको मृत्यु ।

त्यो रोगी बूढो नि:सहाय रुपमा आफ्नो मृत्युशय्यामा छटपटिरहेको थियो । तर पनि उसमा अभै जिउने चाहना प्रबल थियो । त्यसैले लाख उपाय गरेर भएपनि उसलाई मृत्युको पञ्जाबाट बचाएर उसको उपकार गर्न सबै प्रकारको प्रयास गरिएको थियो । तर कुनै पनि उपाय सफल भएको थिएन। अन्तमा त्यो बूढो साह्रै दर्दनाक रुपले मरेको थियो । एक दिन सबैले बूढो हुनुपर्ने, रोगी हुनुपर्ने र अन्तमा मृत्यु वरण गर्नुपर्ने विवशता बारे सबैको मनमा अति गहीरो छाप पारेर मरेको थियो - त्यो बूढो । मैले लाख प्रयत्न गरेर पनि त्यस घटनालाई एकछिनको लागि पनि बिर्सन सकेको थिइनै । म अचाक्ली विचलित भएको थिए - त्यस घटनाबाट । सामान्य जीवनमा फर्कनै नसक्ने गरी विचलित भएको थिएँ। तव मलाई चक्रवर्ति राज पाउने मेरो त्यस बेलाको योजनाबाट पनि वाक्क लागेर आएको थियो । चक्रवर्ति राज पाउने इच्छाले त्यस बेला गरिरहेका कुनै पिन कार्य पट्टकै गर्न मन नलाग्ने भएर आएको थियां । बरु आफूलाई नोकर जस्तो अनेक थरी गर्न लगाउने त्यो चक्रवर्ति राज पाउने तृष्णा कसरी उत्पन्न भयो, त्यस्को खोजमा लाग्ने विचार आएको थियो । अनाहकमा के के कर्म गराउन लगाउने त्यस्तो तृष्णाको जड पत्ता लगाई त्यसलाई उखेल्न पाए कस्तो हुन्छ भनेरे अनुभव गर्ने विचार आएको थियो । अनि त्यही सब सोचेर नै गृह त्याग गरी सन्न्यासी भएको थिए ।"

"त्यो बूढोको त्यो मरण म एक्लैले मात्र देखेको थिइनं। त्यो भयानक प्रकृतिको मरण देख्नेमा राजवैद्य थियो। सारथी छन्न थियो। अरु राज कर्मचारीहरू प्रनि थिए। केही दिनसम्म त उनीहरू पनि म जस्तै साह्रै नै विचलित भएका थिए – त्यो घटनाबाट। तर त्यो मरणबाट मनमा परेको गहीरो छापलाई सारथी छन्न, राजवैद्य र अन्य धेरै सहयोगीहरूले केही समयभित्र सजिलैसित मेट्न सकेका थिए। उनीहरूले चांडै नै सधैं भै नियमित जीवन जिउन थालेका थिए। तर म

"त्यो बूढोको त्यो भयानक मृत्युबाट खालि म, म एक्लै मात्र त्यसरी अचाक्ली विचलित हुन पुगेको थिए । किन ? किन त्यित साह्रै संवेदनशील भए म ? ....... मानिसहरू भन्ने गर्छन् - पूर्व जन्म पनि छ । पूर्व जन्ममा गरिएका कर्महरूको कारण वर्तमान जन्म भएको हुनाले वर्तमान जन्ममा कतिपय कर्महरू पूर्वजन्ममा गरेका कर्महरूबाट प्रभावित भएर पनि गरिने हुन्छ । किहाँ मैले पूर्वजन्ममा गरेका कर्महरूबाट प्रभावित भएर त म अरूहरूभन्दा बढी संवेदनशील भएको थिइन ? ...... के मेरो पूर्व जन्म थियो ? म पूर्व जन्ममा को थिए ? कहाँ थिए ? ......"

उपरोक्त प्रकारका वितर्क र विचारमा केही समय अलमली सकेपछि अन्तमा सिद्धार्थको मन आफ्नो पूर्वजन्म बारे थाहा पाउने चाहनातिर भुकेर स्थीर भएछ। तव सिद्धार्थले क्रमश: आफ्नो ध्यानको स्तर निर्बिघ्न रुपले बढाउँदै लैजान सकेछन् । त्यसपछि उनले आफ्नो ध्यानको स्तर आफूले अनेकबार अभ्यास गरिसकेको नैवसंज्ञानासंज्ञायतन ध्यानसम्म बढाएछन् ।

## १०. सिद्धार्थलाई बुद्धत्व लाभ

सिद्धार्थ अरु बेला नैवसंज्ञानासंज्ञायतन ध्यानमा पुगेपछि आफ्नो इच्छानुसारको समयाविधसम्म त्यही ध्यानमा समाधिष्ठ भइरहने गर्दा रहेछन्। तर त्यस पटक उनको मनमा आफ्नो पूर्वजन्म बारेमा जान्ने चाहना जागृत भइसकेको हुनाले उनले नैवसंज्ञानासंज्ञायतन ध्यानमा पुगेपछि विशेष रुपले आफ्नो मनलाई आफ्नो पूर्वजन्म बारे थाहा पाउने दिशातिर भुकाएछन्। तव उनको ध्यान स्तर विशेष रुपले चतुर्थ ध्यान स्तरमा भरेछ र त्यही बेला उनमा पूर्वानुस्मृति अभिज्ञा जागृत भएछ।

### (क) पूर्वानुस्मृति अभिज्ञा लाभ

सिद्धार्थलाई पूर्वानुस्मृति अभिज्ञा लाभ भएपछि उनी आफ्नो पहिलो पूर्वजन्मका कुराहरूमध्ये आफूले जान्न चाहेको विषय आफ्नो भावित मनमा प्रदर्शित गर्न समर्थ भएछन्। सिद्धार्थको लागि त्या एउटा सर्वथा नौलो अनुभव रहेछ। तापिन उनले त्यस प्रति कुनै पिन प्रकारको प्रतिकिया नजनाइकन मात्र साछी भावले तटस्थ भई त्यसको अवलोकन गरेछन् र त्यही तरिकाले आफ्नो इच्छानुसार त्यस जन्मका अन्य कुराहरू बारे पिन क्रमशः थाहा पाउँदै गएछन्।

( 48 )

सिद्धार्थले आफ्नो पहिलो पूर्वजन्मको बारेमा थाहा पाउन चाहेजित कुराहरू थाहा पाइसकेपछि त्यही तिरकाले कमशः आफ्नो दोश्रो पूर्वजन्म, तेश्रो पूर्वजन्म, गर्दै आफ्ना हजारौं, लाखौं पूर्वजन्महरू सम्वन्धी आफूले जान्न चाहेका कुराहरू एक एक गरी थाहा गरेछन्। यसरी आफ्ना अनिगन्ती पूर्वजन्मका कुराहरू थाहा गर्दै जांदा सिद्धार्थले बल्ल चाल पाएछन्, इच्छा निरोध गर्ने ज्ञान अवबोध गर्ने उद्देश्यले मात्रै उनले यस संसारमा जन्म लिने गरेपछि पनि चार असख्य र एक लाख महाकल्प लामो समयाविध बितिसकेको रहेछ । त्यस्तो उद्देश्य राख्नु भन्दा अधिका जन्महरू र त्यसरी जन्म लिने गरेको समय त गनिनसक्नु रहेछ ।

रातको प्रथम प्रहरभर अवलोकन गर्दै जांदा पिन आफ्ना पूर्वजन्महरूको सिलिसलाको कुनै छोर नदेखिएपछि सिद्धार्थले आफ्नो भावित मनलाई आफ्ना पूर्वजन्महरूको भलक अवलोकन गर्न छोडेर यहाँ मरेर अन्यत्र कतै पुनर्जन्म लिन गएका प्राणीहरूको मृत्यु र पुनर्जन्म सम्बन्धमा थाहा पाउने कार्यमा भुकाएछन्।

### (ख) च्युत्योत्पति अभिज्ञा लाभ

सिद्धार्थले आफ्नो भावित मनलाई यहाँ मरेर अन्यत्र कतै पुनर्जन्म लिन गएका प्राणीहरूको मृत्यु र पुनर्जन्म सम्बन्धमा थाहा पाउने चाहनातिर भुकाएपछि उनमा च्युत्योत्पति अभिज्ञा उदय भएछ । च्युत्योत्पति अभिज्ञाको उदय भएपछि सिद्धार्थ तत्काल मर्न लागेको कुनै पनि प्राणीको मृत्यु र पुनर्जन्म प्रकृया पछ्चाउन सक्ने भएछन् । तत्काल मर्न लागेको कुनै प्राणी एक स्थानमा मरेर अर्को स्थानमा पुनर्जन्म हुने तरिकालाई राम्ररी अवलोकन गर्न सक्ने भएछन् । च्युत्योत्पित अभिज्ञाको उपयोग गरी त्यस रातको दोश्रो प्रहरभर थुप्रै प्राणीहरूको मरण र पुनर्जन्मको सिलिसला अवलोकन गरिसकेपछि, सिद्धार्थ यस भव संसारको यथार्थ स्वभाव के हो र त्यस यथार्थ स्वभाव अवबोध गर्नमा कठिनाइ उत्पन्न हुने कारण के हुन् भन्ने तथ्य थाहा पाउन सफल भएछन् ।

सिद्धार्थले के तथ्य थाहा पाएछन् भने, संसारमा सत्व, जीव, आत्मा आदि भनिएको छुट्टै अस्तित्व भएको कुनै तत्व रहेनछ । त्यस्ता सत्व, जीव, प्राणी भनिएको तत्व, वास्तवमा, केही भौतिक पदार्थहरू र मानसिक तत्वको समूह मात्र रहेछ । एउटा प्राणीको रूपमा एक ठाउँमा समाहित भएका भौतिक पदार्थहरूमा केही जैविक-रसायनिक प्रिक्रयाहरू संचालन हुनुका साथै त्यस भौतिक पदार्थहरूको समूहमा एउटा मानसिक शक्ति अर्थात एउटा चित्त उत्पन्न भएपछि त्यस समूहमा रहेको कुनै भौतिक तत्व र बाहीर संसारमा रहेको कुनै अर्को भौतिक तत्व बीच प्रतिक्रिया अर्थात स्पर्श हुने रहेछ । त्यस्तो स्पर्श भएपछि त्यस स्पर्शलाई एउटा वेदनाको रुपमा अनुभव गरी त्यस वेदानलाई राम्रो या नराम्रो भनेर वर्गीकरण गर्दो रहेछ अर्थात एउटा संज्ञा दिंदो रहेछ । त्यसरी वेदनालाई राम्रो या नराम्रो भनेर संज्ञा दिइसकेपछि यस्तो राम्रो वेदना फेरि पनि पाउनु पर्छ वा यस्तो नराम्रो वेदना फेरि नपाउने कार्य गर्नु पर्छ् भन्ने आदत अर्थात संस्कार दिनुका

साथै त्यही अनुसार कार्य गर्ने अर्को चित्त अर्थात विज्ञान उत्पन्न गराउने एउटा अर्को प्रिक्रया सम्पन्न गरी त्यो चित्त विनाश हूँदो रहेछ । उपरोक्तानुसार एउटा चित्तको उत्पति र विनाशपछि अर्को चित्तको उत्पति र विनाश हुने प्रकिया सामान्यतया भौतिक पदार्थहरूको एउटै समृह अर्थात एउटा शरीरमा निरन्तर रुपले सम्पन्न भइरहने रहेछ । तर वर्तमान शरीरको क्षय हुन लागेको अवस्थामा त्यस शरीरमा अन्तिम पटक उत्पन्न भएको चित्तको प्रकृति हेरी त्यसपछि उत्पन्न हुने चित्त संसारको कुनै अर्को स्थानमा रहेको भौतिक पदार्थहरूको अर्को समूह अर्थात अर्को शरीर बनाउने गरी उत्पन्न हुनजाने रहेछ । तर यी सब प्रक्रिया यति तीव्र गतिमा सम्पन्न हुँदो रहेछ कि यसलाई सामान्य मनोवस्थामा रहेका कसैले पनि अनुभव गर्नु वा चिन्तन गर्नु सम्भव हुँदो रहेनछ । भव संसारको यस यथार्थ सत्य अनुभव गर्न सक्नाको लागि चित्तको उत्पति विनाशको तीव्र बेगलाई पछचाउन सक्ने स्तरको भावित मन अर्थात स्मृति जागृत गर्नु अत्यावश्यक रहेछ । त्यस्तो स्तरको स्मृति जागृत गर्न नसकेको अवस्थामा सम्पूर्ण चित्त प्रवाहलाई एउटै स्थीर चित्त अर्थात आत्मा मानी शाश्वतवादी होइने अथवा चित्तलाई नै नकारी खालि एउटा सञ्जोगले मात्र एउटा कियाशील भौतिक पदार्थहरूको समूह उत्पन्न भएको थियो र यो यहीं सिकन्छ भन्ने सम्भी उच्छेदवादी होइने रहेछ ।

सिद्धार्थले उपरोक्तानुसार आफू सिहत संसारमा रहेका कुनै पनि प्राणी खालि रुप, वेदना, संज्ञा, संस्कार र विज्ञान यी पञ्चस्कन्धको समूह मात्र रहेछ र अति तीव्र गतिमा उत्पित भई विनाश भइजाने क्षण भंगुर चित्तहरूको प्रवाहले यसको नियन्त्रण गरिरहने रहेछ भनेर थाहा पाएपछि उनमा अनित्य, दु:ख र अनात्म भाव जागृत भएछ । प्राणीहरू सबै क्षण भंगुर चित्तहरूको प्रवाहले नियन्त्रण गरिएको हुनाले चित्तहरूको त्यस्तो प्रवाह रोकिने वित्तिकै त्यो प्राणीको अन्त हुने अनित्य स्वभाव, क्षण भंगुर चित्तहरूको प्रवाहको वशमा परी एउटा यन्त्र भै चिलरहनु पर्ने दु:ख स्वभाव र प्राणी भनाउँदाहरू सबै क्षण भंगुर चित्तहरूको प्रवाहले नियन्त्रण गरिराखेको पञ्चस्कन्ध समूह मात्र भई एउटा प्राणी भनेर अलग्ग अस्तित्व भएको केही पनि नरहेको अनात्म स्वभाव, यी तीन स्वभावहरू राम्ररी अनुभव गरिसकेपछि आफ्नो जिन्दगीप्रति रहेको सिद्धार्थको आसक्ति अचानक क्षीण भएछ ।

सिद्धार्थले स्वानुभव गरेको अनित्य, दुःख र अनातम स्वभाव सम्बन्धी उपरोक्त ज्ञान र सो ज्ञानको लाभ पछि आफ्नो जिन्दगी प्रतिको आसक्ति अचानक क्षीण हुन गएको तथ्य कसैले कसैलाई सम्भाएर सम्भाइसक्ने प्रकारको होइन भनिन्छ। त्यसलाई सम्भानलाई त आफैले सिद्धार्थले भै भावित मन अथवा उच्चस्तरको स्मृति जागृत गरी स्वानुभव गर्नुपर्नेछ। तै पनि यसको पूर्वानुमान गर्न सकोस भनेर केही उपमा दिने गरेको पाइन्छ।

पुरानो युग देखि दिने गरेको एउटा उपमा जादुगरको उपमा हो। जादुगरले आफ्नो जादुगरी कियाहरू अति तीव्र गतिमा सम्पन्न गर्ने हुनाले त्यस्तो तीव्र गति पछचाउन नसकेका मानिसहरू आश्चर्य चिकत हुन्छन्। तर यदि त्यस जादुगरले त्यही प्रक्रियाहरू दर्शकहरूले पछचाउन सक्ने गरी विस्तारै गरेमा ती जादुगरी कियाहरू खालि मामुली किया मात्र हुनेछन् र त्यसमा हुने चिकतपन र त्यसमा हुने आकर्षण स्वतः नष्ट हुनेछन् । ठीक त्यसरी नै सिद्धार्थले एक पछि अर्को उत्पन्न हुँदै विनाश भइरहेका चित्तहरूको तीव्र प्रवाहलाई पछ्चाउन सक्ने वित्तिकै उनमा रहेको आफ्नो जिन्दगी प्रतिको आसक्ति क्षीण भएको रहेछ ।

वर्तमान युगमा दिने गरेको अर्को उपमा चलचित्रको उपमा हो। चलचित्रमा चित्रहरूको परिवर्तन तीव्र गतिमा हुने गरेकाले ती चित्रहरू चलायमान देखिएका हुन्। यदि चलचित्रको बेग कम गरेर प्रत्येक चित्र विस्तारै एउटा एउटा गरेर देखाइएमा ती चित्रहरूमा देखिने चलायमान स्वतः नाश हुनेछ। सिद्धार्थले एक पछि अर्को उत्पन्न हुँदै विनाश भइरहेका चित्तहरूको तीव्र प्रवाहलाई पछ्याउन सकेपछि उनमा रहेको आफ्नो जिन्दगी प्रतिको आसिक्त पिन त्यही तरिकाले क्षीण भएको रहेछ।

## (ग) प्रतित्य समुत्पाद ज्ञान लाभ

रातको दोश्रो पहरको अन्तितर आफूमा अनित्य, दु:ख र अनात्म भाव जागृत भएर आफू त एउटा चित्तको उत्पित र विनाश पिछ तुरन्त अर्को चित्तको उत्पित हुने प्रिक्याद्वारा नियन्त्रित पञ्चस्कन्ध समूह मात्र रहेछु भनेर थाहा पाइसकेपिछ सिद्धार्थको भावित मन एउटा चित्तको उत्पित र विनाश पिछ किन तुरन्त अर्को चित्त उत्पन्न हुँदो रहेछ भनेर केलाएर हेर्नितर भुकेछ। यसरी केलाएर हेर्न थालेपिछ उनले के थाहा पाएछन् भने एउटा चित्त उत्पन्न भई त्यस चित्तले दिएको प्रेरणा अनुसारको कर्म अइरहने दौरानमा नै एउटा यस्तो चित्त उत्पन्न भई त्यस्ले यस्ती कर्म गर्ने प्रेरणा दियो अव पुनः यस्तो कर्म गर्ने प्रेरणा दिने यस्तो चित्त उत्पन्न भए हुन्छ भन्ने प्रकारको एउटा चाहना अर्थात तृष्णा पिन जागृत हुँदो रहेछ र त्यही तृष्णाको करण तुरन्त अर्को चित्तको उत्पति हुने रहेछ। यसरी सिद्धार्थले एक चित्तको उत्पति र विनाश पिछ तुरन्त अर्को चित्तको उत्पति गराउने मूल कारण तृष्णा रहेछ भनेर थाहा पाएछन्।

त्यस पछि सिद्धार्थको भावित मन अर्थात तीखो स्मृति, तृष्णा किन उत्पन्न हुँदो रहेछ त भन्ने कुरो केलाउनितर लागेछ । यसरी छानिबन गर्दा सिद्धार्थले, एउटा चित्त उत्पन्न भई त्यसको प्रेरणामा एउटा कर्म हुने वितिकै एक प्रकारको वेदना हुने रहेछ भनेर थाहा पाएछन् । साथै उनले के कुरा पनि थाहा पाएछन् भने त्यसरी हुने वेदना राम्रो खालको भएमा फेरी पनि त्यस्तै वेदना पाउने तृष्णा उत्पन हुने र त्यसरी हुने वेदना नराम्रो खालको भएमा आइन्दा त्यस्तो वेदना नपाउने तृष्णा उत्पन्न हुने रहेछ । यसरी सिद्धार्थले तृष्णा उत्पति गराउने मूल कारण वेदना रहेछ भन्ने कुरा चाल पाएछन्।

तृष्णा उत्पन्न गराउने मूल कारण वेदना रहेछ भनेर थाहा पाइसकेपछि, सिद्धार्थ, वेदना कसरी उत्पन्न हुन्छ त भन्ने बिषय खोतल्नमा लागेछन्। त्यसरी खोतल्दा उनले वेदना उत्पन्न गराउने मूल हेतु स्पर्श रहेछ भन्ने कुरा थाहा पाएछन्। उनले थाहा पाएछन्, आखा र आखाले देखनसक्ने वस्तु बीच स्पर्श हुँदा यस्तो वस्तु देखें भन्ने अनुभूति अर्थात

वेदना हुने रहेछ । कान र शब्द बीच स्पर्श हुँदा सुनैं भन्ने वेदना हुने रहेछ । नाक र गन्ध बीच स्पर्श हुँदा सुँघें भन्ने वेदना हुने रहेछ । जिब्रो र रस बीच स्पर्श हुँदा चाखें भन्ने वेदना हुने रहेछ । त्वचा र वस्तु बीच स्पर्श हुँदा छोएं भन्ने वेदना हुने रहेछ । मन र मनमा उठ्ने तर्कना बीच स्पर्श हुँदा सोचें भन्ने वेदना हुने रहेछ । यसरी सिद्धार्थले वेदना उत्पन्न गराउने मूल कारण स्पर्श रहेछ भनेर थाहा पाएछन् ।

त्यसपछि सिद्धार्थ स्पर्शको मूल खोतल्नमा लागेछन्।
तव सिद्धार्थले स्पर्श उत्पन्न गराउने दुइ प्रकारका कारणहरू
फेला पारेछन्। ती दुइ प्रकारका कारणहरूमध्ये एउटा
कारण सम्पूर्ण भौतिक संसारलाई अर्थात सम्पूर्ण भौतिक
संसारमा व्याप्त भइरहेका रुप, शब्द, गन्ध, रस, फोट्टब्व
(स्प्रष्टव्य, छोइने विषयवस्तु) र मनोधाम (चिन्तनमय विषयवस्तु)
गरी बाहच संसारका छः आयतनहरू हुन् भने अर्को कारण
प्राणीको शरीर भित्र भएका आँखा, कान, नाक, जिब्रो, त्वचा
र मन गरी षडायतन हुन्। तर यी दुइ प्रकारका
कारणहरूमध्ये भौतिक संसार अपरम्पार छ , अव्याकृत छ
भने एउटा प्राणीको सन्दर्भमा विचार गर्दा षडायतन नै बढी
सान्दर्भिक देखिएकाले सिद्धार्थले स्पर्शको मूल कारणको रुपमा
षडायतनलाई स्वीकारेछन्।

स्पर्शको मूल कारण षडायतन हो भनेर स्वीकार गरिसकेपछि सिद्धार्थ षडायतन उत्पन्न गराउने हेतु पहिल्याउनितर लागेछन्। तव उनले चाल पाएछन् षडायतनमध्ये मन अभौतिक शक्ति हो भने आंखा, कान, नाक, जिब्रो र त्वचा भौतिक हुन। मनको मूल हेतु चित्त र चित्तमा मिसिने चेतना अर्थात चेतिसक आदि नाम (मानिसक) धर्म हो भने आंखा, कान, नाक, जिब्रो र त्वचा यी पांच इन्द्रियहरूको मूल हेतु शरीरलाई उर्जा दिने प्राणरस हो, जुन प्राणरसको उत्पित, विकास र संरक्षण हावा, पानी, आहार आदि भौतिक तत्वहरूको कारण अर्थात रुपको कारण सम्भव हुन्छ। यसरी सिद्धार्थले नाम र रुप यी दुइ पृथक प्रकृतिका स्वभाव धर्महरूलाई षडायतनको मूल हेतुको रुपमा पाएछन्। नाम र रुप, यी दुइ स्वभावधर्महरू भिन्दा भिन्दै स्वभावका भएतापिन युगल प्रकृतिका हुन्, एक अर्कासित अन्योन्यासित छन्। त्यसैले सिद्धार्थले यी दुइ स्वभाव गुणहरूलाई एउटै संयुक्त शब्द नाम-रुप भनेर नामाकरण गरी बुभन् र बुभाउनु उपयुक्त हुने देखेछन् र यसरी षडायतनको मूल हेतु नाम-रुप हुन भनेर बुभिलिएछन्।

त्यसपछि सिद्धार्थको भावित मन नाम-रुप उत्पन्न गराउने मूल हेतु पहिल्याउनितर भुकेछन् र नाम-रुप उत्पन्न गराउने मूल कारण क्षण क्षणमा उत्पन्न भई तुरन्त विनाश भइजाने चित्तले गरेको अनुभवलाई यस्तो वा त्यस्तो रहेछ भनेर वर्गीकरण गरी सिम्भराख्ने अर्थात विज्ञ हुने भाव अर्थात विज्ञान रहेछ भनेर थाहा पाएछन्।

यसरी नाम-रुप उत्पन्न गराउने मूल हेतु विज्ञान रहेछ भनेर थाहा गरिसकेपछि सिद्धार्थले आफ्नो भावित मन विज्ञानको मूल हेतु खोतल्नमा भुकाएछन् । तव उनले विज्ञान उत्पन्न हुनाको मूल कारण चित्तले कुनै कुराको अनुभव गर्ने वित्तिकै त्यो अनुभव यस्तो वा त्यस्तो रहेछ भनेर संज्ञा दिने आदत अर्थात संस्कार रहेछ भनेर जानेछन् ।

विज्ञान उत्पन्न गराउने मूल हेतु संस्कार भएको पाएपछि सिद्धार्थ संस्कार उत्पन्न हुनाको कारण पछ्याउनमा लागेछन्। तव उनले थाहा पाएछन् संस्कार उत्पन्न गराउने मूल कारण प्राणीमा रहेको भ्रम रहेछ, अज्ञानता रहेछ, अविद्या रहेछ । उनले थाहा पाएछन्, प्राणीहरू आफूमा कियाशील रहेका चित्तहरूको उत्पति विनाशको तीव बेगलाई पछचाउन सक्ने स्तरको भावित मन अर्थात स्मृति जागृत गर्नमा समर्थ छैनन् । त्यसैले केही प्राणीहरू आफूलाई कियाशील राख्ने मूल कारण एउटै स्थीर चित्त अर्थात आतमा मानी शाश्वतवादी भई चित्तहरूले गरेका अनुभवहरूको स्वाद लिइरहने आदतको दलदलमा फिसरहेका छन् भने अन्य केही प्राणीहरू चित्तलाइ नै नकारी आफू त खालि एउटा सञ्जोगले मात्र एउटा क्रियाशील भौतिक पदार्थहरूको समूहको रूपमा उत्पन्न भएको थियो र यस्को श्रृङ्खला यही सिकन्छ भनेर उच्छेद्वादी भई चित्तहरूले गरेका अनुभवहरूको स्वाद लिइरहने आदतको दलदलमा फिसरहेका छन्। यसरी प्राणीहरू शाश्वतवादी भएर वा उच्छेद्वादी भएर लगातार संस्कार उत्पन्न गर्नमा लागिरहेकाछन्।

उपरोक्तानुसार एउटा चित्तको उत्पति र विनाशपछि तुरन्त अर्को चित्तको उत्पति हुनु र त्यस्को पनि विनाश पछि कमशः फेरि अर्को चित्त किन र कसरी उत्पन्न हुन्छ भनेर जानेको ज्ञानलाई सिद्धार्थले प्रतित्यसमुत्पाद ज्ञान भनेर संज्ञा दिएछन् । प्रतित्यसमुत्पाद ज्ञानलाई सर्वप्रथम उपरोक्तानुसार प्रतिलोम तरिकाबाट थाहा पाइसकेपछि सिद्धार्थले आफ्नो भावित मन त्यस सम्बन्धमा पुनः अनुलोम तरिकाले विचार गर्नमा लगाएछन् र निम्न तथ्य अवबोध गरेछन्।

यस सत्व लोकमा कसैले पनि अनित्य, दु:ख र अनात्म स्वभाव अवबोध गर्न सकेका छैनन् । प्राणीहरू आफ्नो शरीर निरन्तर रुपमा उत्पति-विनाश उत्पति-विनाश भइरहेने चित्तहरूको प्रवाहद्वारा नियन्त्रित पञ्चस्कन्धको समूह मात्र हुन् भनेर थाहा नपाइकन उल्टो त्यसैलाई "म", "मेरो शरीर" भनेर सम्भने ब्रह्मजालमा नराम्रोसित फिसरहेका छन्, अविद्यामा डुबुल्की मारिरहेका छन्। यही अविद्यामा डुबिरहनाको कारण प्राणीहरू आफ्नो शरीरमा निरन्तर रुपमा उत्पति भई विनाश भइरहने चित्तहरूले गरेका हरेक अनुभवहरूको स्वाद चाख्ने आदतमा जकडिरहेका छन्, निरन्तर रूपमा संस्कार बनाइरहने काममा लागिरहेका छन् । प्राणीहरू निरन्तर रुपमा संस्कार बनाउने कार्यमा लागेकाले अनुभवको रस निकाल्ने औजार अर्थात विज्ञान उत्पति हुन्छ । विज्ञानको उत्पति भएपछि कुनै कुरा अनुभव गर्नाको लागि आवश्यक पर्ने "नाम-रुप" नामाकरण गरिएको युगल स्वभाव सिकय हुन्छ अर्थात एउटा नयां चित्त उत्पन्न हुनाका साथै शरीरका पञ्चेन्द्रियहरू सबै जागरुक हुन्छन्। यसरी एउटा नयां चित्त उत्पन्त हुनाका साथै शरीरका पञ्चेन्द्रियहरू सबै जागरुक हुनु भनेको वास्तवमा षडायतन कियाशील हुनु हो। यसरी षडायतन कियाशील भएपछि आँखा र देखिने बस्तु बीच वा कान र शब्द बीच वा नाक र गन्ध बीच वा जिब्रो र रस बीच वा त्वचा र वस्तु बीच वा मन र चिन्तन बीच स्पर्श हुन्छ । यसरी कुनैं न कुनै प्रकारको स्पर्श भएपछि वेदना हुन्छ । वेदना हुनु भनेको वास्तवमा चित्तले गरेको अनुभवको स्वाद चाखेको हो । चित्तले गरेको अनुभव स्वादिलो भएमा अर्थात मनपर्ने खालको वेदना भएमा फेरि पनि त्यस्तो वेदना दोहऱ्याउने तृष्णा उत्पन्न हुन्छ । यदि चित्तले गरेको अनुभव वेस्वादिलो भएमा अर्थात मन नपर्ने खालको वेदना भएमा त्यस्तो अनुभव बन्द गर्ने तृष्णा उत्पन्न हुन्छ । यसरी कुनै न कुनै प्रकारको तृष्णा उत्पन्न भएपछि त्यो तृष्णा विकसित भई त्यही अनुसारको कर्म गर्ने प्रेरणा अर्थात उपादान **बन्छ । उपाद्मान<sup>े</sup> बनेपछि** त्यही अनुसारको भव बन्छ अर्थात शरीरलाई त्यही अनुसारको एउटा कर्म गराउन सिकय पार्छ । त्यसरी एउटा कर्म गरिने वित्तिकै यस्तो अनुभव हुँदा यस्तो कर्म गरिएको थियो अव पछि यस्तो अनुभव भएमा यसरी नै गरिनु पर्छ भनेर एउटा संस्कार बनाई त्यो चित्त विनाश हुन्छ। तर त्यो चित्तले विनाश हुने बेला बनाएको संस्कारको कारण उत्तिनै खेरी सो संस्कार अनुसारकै एउटा अर्को विज्ञान बनिसकेको हुन्छ र त्यस विज्ञानको कारण एकपल्ट फीर नाम-रुप जागरुक हुने, स्पर्श हुने, वेदना हुने आदि भर्खर माथि भनेका कार्यहरू सबै पुन: चालु हुने हुन्छन् । यसरी प्राणीहरूमा एउटा चित्त पछि अर्को चित्त र अर्को चित्त पछि पुन: अर्को चित्त उत्पन्न भई संस्कार माथि संस्कार थिपदे जाने सिलसिला अर्थात भव-चक निरन्तर रूपमा चल्दै जाने हुन्छ।

माथि वर्णन गरिए अनुसारको भव-चक्रको सिलसिला प्राणीको जन्म देखि मरणावस्थासम्म एकनासले चलिरहन्छ । तर ठीक मर्ने लागेको बेलामा भने चित्तको प्रवाह अलिकति

भिन्न रुपले चल्ने रहेछ । कर्म-फलको कारण वा आहार, हावा, पानी, ऋतु जस्ता वाहच भौतिक वातावरणमा अपर्भट ठूलो परिवर्तन आएको कारण एउटा प्राणीमा निरन्तर उत्पन्न भई विकसितं हुने गरेको प्राणरसको उत्पति र विकास क्रममा अवरोध उत्पन्न भएमा प्राणी मरणासन्न अवस्थामा पुग्दो रहेछ । यसरी एउटा प्राणी मरणासन्न अवस्थामा पुँग्दा अरु बेलामा जस्तै भर्खर विनाश भएको चित्तले बनाएको संस्कार होइन बरु त्यस प्राणीले जीवनभर बनाएका वा परापूर्व जन्महरू देखि सञ्चित गर्दै आएका संस्कारहरूमध्ये सबैभन्दा अगाडि परेको संस्कारद्वारा अभिप्रेरित चित्त उत्पन्न हुने कम चल्न जाने रहेछ । अर्थात त्यो प्राणीको भौतिक शरीर यहाँ मरणासन्न अवस्थामा रहेतापनि उसको चित्त त्यसबेला सबैभन्दा अगाडि परेको संस्कार बनाउने बेलाको चित्त प्रवाहसित जोडिन पुग्ने रहेछ । अनि त्यस प्राणीले त्यो संस्कार बनाउँदा गरेको कर्म, त्यो कर्म सम्पन्न गर्दा सहयोग गरेका प्राणीहरू र सो कर्म गर्दा प्रयोग गरिएका सामानहरू देखेको अनुभव गर्ने रहेछ । अनि यही ऋममा उसले त्यस कर्मको फल स्वरुप पुग्नुपर्ने लोक वा स्थान देख्ने रहेछ । यसरी कर्मको फल स्वरुप पुरनु पर्ने लोक देखेको अनुभव गर्ने चित्तहरूको प्रवाह चलेपछि त्यस शरीरमा चल्ने चित्त प्रवाह सदाको लागि अन्त भई त्यो प्राणीको मरण हुने र उत्तिनै खेर त्यो कर्मको फल स्वरुप पुग्नु पर्ने लोकमा एउटा नयां परिवेशमा विज्ञानको उत्पति ुँ हुने रहेछ र त्यसरी उत्पन्न हुने विज्ञानको कारण त्यस लोकमा कमश: नाम-रुप, षडायतन, स्पर्श, वेदना, उपादान

र भव उत्पन्न भई त्यस भवको कारण (पहिले पुरानो शरीर सिक्रय हुने गरेकोमा त्यसबेला) एउटा नयाँ शरीरको जन्म गराई त्यस नयाँ शरीरबाट कर्म गराइने रहेछ र त्यसपिछ त्यहाँ पनि पहिले भौ भव-चक्र चल्ने रहेछ।

मरणासन्न अवस्थामा आफ्ना पूर्व संचित संस्कारहरूमध्ये सबैभन्दा अगाडि परेको संस्कारद्वारा अभिप्रेरित भई त्यो संस्कार बनाउने बेलाको चित्तको प्रवाहसित जोडिएर उत्पन्न हुने चित्तहरू माथि वर्णन गरिएको भव-चक्रको सिलसिलामा उत्पन्न हुने चित्तहरू भन्दा बेग्लै तरिकाले उत्पन्न हुने र ती चित्तहरू उत्पन्न भएपछि त्यस शरीरमा उत्पन्न हुने चित्तको प्रवाह त्यही बेला अन्त हुने वा च्युत हुने देखिएकाले ती चित्तहरूलाई बुद्धले च्युतिचित्त भनेर विशेष नाम दिएका छन्। त्यसरी नै. जीवनको अन्तिम अवस्थामा अर्थात मरणासन्न अवस्थामा सबैभन्दा अगाडि परेको संस्कार बनाएको कर्म नै सबैभन्दा महत्वपूर्ण कर्म हुने भएकाले, बुद्धले त्यसलाई मुख्य कर्म र त्यो कर्म गर्दा उपयोग गरिएका सामानहरू र त्यो कर्म गर्दा सहयोग गरेका प्राणीहरूलाई कर्मनिमित्त तथा त्यस कर्मको फल स्वरुप पुगिने लोक वा स्थानलाई गतिनिमित्त भनेर विशेष नाम दिएकाछन्। अनि एउटा शरीरमा उत्पन्न हुने गतिनिमित्तको अनुभव गर्ने चुतिचित्तले उत्पन्न गराउने संस्कारको कारण गतिनिमित्त लोकमा विज्ञान उत्पन्न भई त्यहाँ एउटा नयाँ शरीर उत्पन्न गराउने सिलसिलामा त्यसरी गतिनिमित्त लोकमा उत्पन्न हुने विज्ञानलाई (चित्तलाई), बेग्लै रुपमा चिन्नुपर्ने भएकाले त्यसलाई बुद्धले

प्रतिसन्धि चित्त भनेर विशेष नाम दिएकाछन्।

त्यसरी नै एक स्थानमा रहेको एउटा शरीरमा चिलरहेको भव-चक्रको अन्तमा च्युतिचित्त उत्पन्न भई त्यो भव-चक्र बन्द हुने र उत्तिनै खेरि गतिनिमित्त अनुभव गर्ने चित्तले उत्पन्न गराएको संस्कारको कारण गतिनिमित्त लोकमा प्रतिसन्धि चित्त उत्पन्न भई त्यस्को कारण अर्को शरीर उत्पन्न भई त्यस नयां शरीरको आधार लिई त्यहां फेरि अर्के परिवेशमा नयां भव-चक्र संचालन हुने सिलिसला पहिले अवबोध गरेको भव-चक्र भै एउटै शरीरमा संचालन हुने नभई संसारको विभिन्न लोकहरू चहारेर विभिन्न शरीर जन्माई संचालन हुने सिलिसला भएको हुनाले यस सिलिसलालाई बुद्धले द्वादशाङ्ग संसार-चक्क भनेर नामाकरण गरेकाछन्।

#### (३) आसव क्षय ज्ञान लाभ

रातको दोश्रो पहरको अन्तितर देखि तेश्रो पहरको अधिकांश समय आफ्नो भावित चित्तलाई प्रतित्य समृत्पाद ज्ञान बारे अनेकबार अनुलोम र प्रतिलोम तरिकाबाट चिन्तन-मनन गर्नमा लगाइसकेपछि रातको तेश्रो पहरको अन्तितर सिद्धार्थको भावित चित्तमा स्वतः नै निम्नानुसारको थप ज्ञान अभ्यदय भएछ ।

थप ज्ञान अभ्युदय भएछ ।
प्राणीहरू सबै अनन्तकाल देखि अविद्याको कारण
संस्त्रार बनाई जन्म र मरणको संसार-चक्रमा घुम्दै आइरहेका
हुन् । यसरी उनीहरू जन्मदाखेरि नै थुप्रै संस्कार लिएरजन्मेका
हुनाले कुनै पनि प्राणीमा पहिले देखि भएको संस्कारको कारण
विज्ञान उत्पन्न हुने र विज्ञानको कारण नाम-रुप हुने, नाम-

रुपको कारण षडायतन सिकय हुने, सषडायतन सिकय भएको कारण स्पर्श हुने र स्पर्शको कारण वेदना हुने -यहांसम्मको प्रक्रिया त बिना कुनै रोकटोक निरन्तर चल्ने नै भयो। तर वेदनाको कारण तृष्णा बन्ने जुन क्रम छ त्यस्मा त्यो वेदना राम्रो छ वा नराम्रो छ वा ठीकैको छ भनेर प्रतिकिया गर्ने अविद्यायुक्त संस्कारले राम्रो वेदना भए फीर पनि पाउने र नराम्रों वेदना भए त्यसलाई हटाउने भनेर आन्तरिक रूपमा पुन: थप प्रेरणा दिएपछि मात्र त्यही अनुरुपको तृष्णा उत्पन्न हुने रहेछ। यसरी तृष्णा उत्पन्न भएपछि मात्र तृष्णाको कारण उपादान बन्ने र उपादानको कारण भव भई एउटा अविद्यायुक्त कर्म सम्पन्न हुन गई अर्को संस्कार बन्ने रहेछ । त्यसैले कुनै वेदना भएपछि त्यस वेदनाप्रति कुनै पनि प्रकारले प्रतिक्रिया नगरिकन खालि तटस्थ भावले मात्र हेरी त्यस वेदनालाई बिलकुल उपेक्षा गर्न सकेमा त्यस वेदनाको कारण तृष्णा बन्नसक्ने छैँन । वेदनाबाट तृष्णा नबनेपिछ तृष्णाको कारण उपादान बन्ने ऋम पनि बन्द हुनेछ । उपादान नभएपछि भव हुनेछैन, भव नभएपछि अविद्यायुक्त कर्म हुने छैन र अविद्यायुक्त कर्म नभएपछि संस्कार पनि बन्ने छैन । यसरी नयां संस्कार नबनेपछि पहिले भै भव-चक्र चल्नेछैन। त्यस्को सट्टा पुरानो संस्कारको कारण विज्ञान उत्पन्न हुने, विज्ञानको कारण नाम-रुप उत्पन्न हुने, नाम-रुपको कारण षडायतन सिकय हुने, षडायतन सिकिय भएको कारण स्पर्श हुने र स्पर्शको कारण वेदना हुने र त्यस वेदनालाई पनि पुन: तटस्थ भावले हेर्न सकेमा फीर पनि पुरानो संस्कारको कारण विज्ञान देखि

वेदनासम्म मात्र पुगिने एउटा नयां किसिमको चक्र चल्नेछ । वेदना प्रति अप्रमादि भएर स्मृतियुक्त तरिकाले चलाइने यस नयां किसिमको चक्रलाई धर्म-चक्र भनिन्छ ।

यसरी वेदनाको कारण तृष्णा बन्नमा प्रेरणा दिने अविद्या हटाएर भव-चक्र रोकी त्यस्को सट्टा धर्म-चक्र मात्र चलाउने कार्य जीवनभर निरन्तर रुपमा संचालन गर्न सकेमा मरणासन्न अवस्थामा उत्पन्न हुने च्युतिचित्तको कारण उत्पन्न हुने वेदनालाई पिन बिलकुल तटस्थ भावले हेर्न सिकने हुन्छ । तव त्यस वेदनाको कारण तृष्णा उत्पन्न हुने छैन । तृष्णा उत्पन्न हुने छैन । तृष्णा उत्पन्न हुने छैन । क्यादान हुनेछैन । उपादान नभएपछि भव हुने छैन । भव नभएपछि गति निमित्त उत्पन्न हुनेछैन । गति निमित्त उत्पन्न नभएपछि प्रतिसन्धि चित्त उत्पन्न हुनेछैन । प्रतिसन्धि चित्त उत्पन्न नभएपछि पुनर्जन्म हुने छैन । पुनर्जन्म नभएपछि जरा, व्याधि र मरणबाट सधैको लागि मुक्ति पाइने छ ।

आफ्नो भावित मनले उपरोक्तानुसार अवबोध गरेको ज्ञाणलाई सिद्धार्थले आसव क्षय ज्ञान भनेर नामाकरण गरेकाछन्।

रातको तेश्रो पहरको अन्तमा, जुन बेला पूर्वमा सूर्योदय भई पश्चिममा चन्द्र अस्त भइरहेको थियो, ठीक त्यही बेला आफ्नो भावित चित्तमा उपरोक्तानुसार आसव क्षय ज्ञान उदय भएपछि सिद्धार्थले आफ्नो चित्तले अनुभव गरेको कुनै पनि प्रकारको वेदनाप्रति कित पनि आसक्त नभइकन तटस्थ भावले हेर्न थालेछन्। तव सिद्धार्थको मनमा तृष्णा उत्पन्न हुने प्रिक्रया निरोध भएछ। यसरी तृष्णा निरोध भएपछि उपादान भएनछ । उपादान नभएपछि तृष्णाद्वारा उत्प्रेरित कर्म गर्ने भाव निरोध भएछ । तव उनी पहिले भै तृष्णाद्वारा उत्प्रेरित कर्म गर्ने सिद्धार्थ नरहीकन बिलकुल निश्पक्ष भावले मात्र कुनै कर्म गर्ने, तृष्णा रहित, सम्यक सम्बुद्ध भएछन् । सम्यक सम्बुद्धको अभ्युदयपछि नवोदित सम्यक सम्बुद्धको मुखारविन्दुबाट अनायास नै निम्न प्रीति वाक्य उद्घोष भएछ :

"अनेक जाति संसारं, सन्धाविस्सं अनिब्बिसं गहकारकं गवेसन्तो, दुक्खा जाति पुनप्पुनं गहकारक दिद्वौसि, पुन गेहं न काहिस सब्बा ते फासुगा भग्गा, गहकूटं विसङ्खतं विसङ्खारगतं चितं तण्हानं, खय मज्भगा।"

भावार्थ: "अनेक पल्ट जिन्मसकें, पाइनें संसारमा केही धेरैं दुक्ख भेलिसकें, गृहकारकलाई खोजी गृहकारकको मूल भेटाई, उखालियो आज सम्पूर्ण आधार उस्को, बल्ल नाश भयो संस्काराधिन रहेन चित्त, तृष्णा क्षय भयो ।"

# ११. बुद्धत्व लाभपछिका पहिला तीन साताहरू

बुद्धत्व प्राप्तिको शंखनादपछि नवोदीत बुद्धले क्रमशः आफ्नो ध्यानस्तर बढाउँदै लगेछन् र पहिले नैवसंज्ञानासंज्ञायतन ध्यानमा अनुभव गर्ने गरेको अति सूक्ष्मावस्थामा रहेको संज्ञालाई पनि समितिक्रमण गरी तृष्णा रहित निर्वाण अवस्थाको अनुभव गरिने सञ्जावेदियत निरोध समापत्ति ध्यानमा प्रवेश गरेछन् र लगातार सात दिन सात रात त्यही ध्यानमा स्थीर रहेछन् । सप्ताहभर त्यसरी निरोध समापत्ति ध्यानमा बसी निर्वाणावस्थाको सुखानुभव गरिसकेपछि मात्र नवोदित बुद्ध आफूले बुद्धत्व प्राप्त गरेको ध्यानासनबाट उठेछन् ।

शाक्यमुनि बुद्धले बोधिज्ञान पाई बुद्धत्व प्राप्तिपछिको पहिलो सप्ताहभर निरोध समापत्ति ध्यानमा समाधिष्ट भइरहेको त्यस स्थानलाई अहिले बोधिपल्लङ्क वा बोधिमण्डप भनिन्छ र त्यहाँ रहेको पिपलको बोटलाई बोधिवृक्ष भनिन्छ।

सप्ताहभर बोधिमण्डपमा बसी निर्वाण अवस्थाको सुखानुभव गरेपछि बुद्ध स्मृतिपूर्वक उक्त ध्यान आसनबाट उठेर सीधा पूर्वितर बढेछन् र केही दूरीमा रहेको एउटा रुख, जुन रुखमुनि उभेर फर्किहेरेमा बोधिवृक्षको सर्वाङ्ग देखिने छ, त्यस रुखमुनि पुगेपछि उनले बोधिवृक्षतिर फर्केर हेरेछन्। त्यसरी बोधिवृक्षतिर फर्केर हेरेका बुद्धले, आफूले बुद्धत्व पाउने बेलामा आफूलाई आश्रय दिने बोधिवृक्षको कृतज्ञ गुणलाई सम्भेर बोधिवृक्षलाई लगातार सात दिन सात रात आँखा नै निभम्काइकन हेऱ्याहेरै गरेर अनिमेष नेत्रपूजा गरेछन् । जुन स्थानमा उभेर बुद्धले बोधिवृक्षलाई त्यसरी अनिमेष नेत्रपूजा गरेको थियो त्यस रथानलाई अनिमेषचैत्य भनिन्छ। बुद्धत्व प्राप्तिप**छिको दो**श्रो सप्ताहभर अनिमेषचैत्यमा उभिएर बोधिवृक्षलाई अनिमेष नेत्रपूजा गरिसकेपछि बुद्ध बोधिवृक्षलाई देव्रेपारी पश्चिमतिर बढेछन् र तीनसय पाइला जति अघि बढीसकेपछि पुन: पूर्वतिर हेरी फर्केछन् । बोधिवृक्षको उत्तरमा पर्ने त्यस स्थानमा त्यसरी ओहर-दोहर गरी बुद्धले अर्को एक सप्ताह बिताएछन्।

बुद्धत्व प्राप्तिपछिको तेश्रो सप्ताहभर बुद्धले त्यसरी ओहर-दोहर गरी अर्थात चक्रमन गरी बिताएको त्यस स्थानलाई चक्रमनचैत्य भनिन्छ ।

चंक्रमनचैत्यमा चंक्रमन गर्दा, नवोदित बुद्धले, आफूले लाभ गरेको तृष्णा रिहत निर्वाण सुख र सो सुख पाउन अवबोध गरेको ज्ञान सम्बन्धमा अरुहरूलाई कसरी सम्भाउनु पर्ला र अरुहरूलाई कसरी निर्वाण सुख लाभ गर्नितर डोऱ्याउनु पर्ला भनेर अति गम्भीर रुपमा चिन्तन-मनन गरेखन्। त्यसरी चिन्तन-मनन गरिसकेपछि उनी आफूले अवबोध गरेको ज्ञानको मूल सारलाई चतु आर्यसत्य नाम दिएर व्याख्या गर्नु उपयुक्त हुने तथा त्यो ज्ञान अवबोध गर्न अपनाउनु पर्ने मार्गलाई आर्य अष्टाङ्गिकभार्ग नाम दिएर प्रतिष्ठापन गर्नु उपयुक्त हुने निधोमा पुगेछन्।

## (क) चतु आर्यसत्य

बुद्धले अवबोध गरेको ज्ञानको मूल सारको रूपमा व्याख्या गरेको चतु आर्यसत्य ज्ञानलाई निम्नानुसार सम्भाउने गरिएको छ :

### (१) दु:ख आर्यसत्य

प्राणीहरू वास्तवमा निरन्तर रूपमा उत्पन्न भई विनाश भइरहने चित्तहरूको प्रवाहद्वारा नियन्त्रण भइरहने रूप, वेदना, संज्ञा, संस्कार र विज्ञान, यी पञ्चस्कन्धको संयोजन मात्र हो। यसरी निरन्तर रूपमा उत्पन्न भई कुनै न कुनै प्रकारको संस्कारयुक्त कर्म गराइरहने चित्तको प्रवाह सम्बन्धमा राम्ररी अवबोध गर्न नसकेको कारण प्राणीहरूले बारम्बार जन्मनु र मर्नु परिरहेको हो। बारम्बार जन्मेर मर्नु परिरहेकाले प्राणीहरूले जन्मनु पर्ने दु:ख, बूढो हुनु पर्ने दु:ख, रोगी हुनु पर्ने दु:ख, मृत्यु हुनु पर्ने दु:ख, मन नपरेकोसित बस्नु पर्ने दु:ख, मन परेकोबाट बिछोड हुनु पर्ने दु:ख, मन परेको बस्तु नपाउने दु:ख आदि अनेक प्रकारका दु:खहरू भेल्नु परिरहेको हो।

यो प्राणीहरूलें बुभ्ग्नुपर्ने पहिलो सत्य हो, दु:ख आर्यसत्य हो।

### (२) दु:ख समुदय आर्यसत्य

निरन्तर रूपमा उत्पन्न भई विनाश भइरहने चित्त प्रवाहको नियन्त्रणमा परी अनेक प्रकारका दु:खहरू भेल्नुपर्ने भइरहनुको मुख्य कारण तृष्णा हो। यो मन परेको फेरि पिन पाउनु पऱ्यो र त्यो मन नपरको फेरि नपाउने गर्नु पऱ्यो भनेर अहाउने तृष्णाको कारण नै प्राणीहरूले यस संसारमा यत्रतत्र भौतारिएर दु:ख पाइरहेका हुन्। यसरी प्राणीहरूलाई संसारमा यत्रतत्र जन्मन लगाएर दु:ख दिइरहने तृष्णा मुख्यरूपले कामतृष्णा, भवतृष्णा र विभवतृष्णा गरी तीन प्रकारका छन्।

कामतृष्णा भनेको राम्रो हेर्ने, सुरिलो स्वर सुन्ने, सुगन्ध सुँघ्ने, स्वादिलो वा रिसलो चाख्ने, नरम स्पर्शगर्ने र रमाइलो कल्पनागर्ने चाहना हो। कामतृष्णा कर्म-फलमा विस्वास नगर्ने मानिसहरूमा र कुनै प्रकारको धर्माचरण नगर्ने मानिसहरूमा तथा अन्य सामान्य प्राणीहरूमा (पशु-पंक्षीहरूमा) प्रवल रुपमा हुन्छ। भवतृष्णा भनेको यस जन्ममा कामतृष्णालाई नियन्त्रण गरी शीलयुक्त संयमी जीवन बिताएर मृत्युपछि देव-ब्रह्मादि उपल्लो लोकमा जन्मन जाने चाहना हो। भवतृष्णा सामान्यतया कामतृष्णामा दोष देखी यसलाई वशमा राखी दान, शील आदि सामान्य स्तरको धर्माचरण गर्ने मानिसहरूमा हुन्छ।

विभवतृष्णा भनेको कामतृष्णा र भवतृष्णा नियन्त्रण गरी शीलाचार गर्नुका साथै कामतृष्णा र भवतृष्णालाई समितिक्रमण गरी प्रथम ध्यान, दुतीय ध्यान आदि रुपावचर ध्यानहरू देखि आकाशानन्त्यायतन ध्यान, विज्ञानन्त्यायतन ध्यान, आदि अरुपावचर ध्यानहरूसम्मको अभ्यासमा लागेर लौकिक मोक्ष पाउने चाहना हो। विभवतृष्णा सामान्यतया कामतृष्णा र भवतृष्णामा दोष देखी लौकिक ध्यानको अभ्यासमा लागेन तपस्वीहरूमा हुन्छ।

यो प्राणीहरूले बुभ्गनुपर्ने दोश्रो सत्य हो, दु:ख समुदय आर्यसत्य हो।

## (३) दुःख निरोध आर्यसत्य

प्राणीहरूलाई पञ्चस्कन्ध समूहको संयोजनमा बाँधी संसार-चक्रमा घुमाएर दु:ख दिइरहने सबै प्रकारका तृष्णाहरू निरोध गर्न सकेमा संसार-चक्रमा फिसरहनु पर्नेछैन। दु:ख सदाको लागि अन्त हुनेछ।

यो प्राणीहरूले बुभ्त्नुपर्ने तेश्रो सत्य हो, दुःख निरोध आर्यसत्य हो।

## (४) दुःख निरोधगामिनी प्रतिपदा आर्यसत्य

प्राणीहरूलाई संसार-चक्रमा घुमाइरहने तृष्णा निरोध

गरी सदाको लागि दु:खबाट मुक्ति पाउने एकमात्र उपाय, सम्यक दृष्टि, सम्यक सङ्कल्प, सम्यक वाचा, सम्यक कर्म, सम्यक आजीविका, सम्यक व्यायाम, सम्यक स्मृति र सम्यक समाधि गरी उपरोक्त आठ अङ्गहरू भएको आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग अनुसरण गर्नु हो।

यो प्राणीहरूले बुभ्रुनुपर्ने चौथो सत्य हो, दुःख निरोधगामिनी प्रतिपदा आर्यसत्य हो।

### (ख) आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग

पहिले बुद्ध स्वयम्ले अभ्यास गरी पछि अरूहरूलाई पिन अनुकरण गर्न लगाउने गरेको आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग अन्तरगतका निम्न आठ अङ्गहरूलाई निम्नानुसार व्याख्या गर्ने गरिएको छ:

## (१) सम्यक दृष्टि

निम्न सत्य तथ्यहरू ऋमशः अवबोध गर्दै जानु सम्मा दिहि (सम्यक दृष्टि) होः

कर्मको फल हुन्छ । प्राणीहरू सबै तृष्णाको कारण उत्पन्न हुने क्षण भंगूर चित्तहरूको प्रवाहद्वारा नियन्त्रित भई चित्तहरूको त्यस्तो प्रवाह रोकिने वित्तिकै विच्छेद भइजाने अनित्य प्रकृतिको पञ्चस्कन्ध समूह मात्र हुन् । तृष्णाद्वारा उत्प्रेरित क्षण भंगुर चित्तहरूको प्रवाहको वशमा परी जिन्दगीभर एउटा यन्त्र भै चिलरहनु पर्ने र मरेपछि फेरि पनि तृष्णाकै कारण अन्त कतै पुनर्जन्म लिई फेरि त्यस्तै यन्त्र भै चलनु पर्ने बेकारको दु:ख हो । क्षण भंगूर

चित्तहरूको प्रवाह कसैको नियन्त्रणमा नभई तृष्णाद्वारा उत्प्रेरित कार्य र परिणाम अनुसार आफै स्वचालित रुपमा चिलरहने अनात्म रवभावको हो । तृष्णा निरोध हुने अवस्थामा सबै प्रकारको दुःख अन्त भई चिरस्थायी रुपले शान्त रहिरहने निर्वाण धर्म लाभ हुनेछ ।

तर सामान्य प्राणीहरूको मन स्मृर्तियुक्त छैन। उनीहरू कुनै न कुनै प्रकारको तृष्णाको वशमा परिरहेकाले आफूमा निरन्तर रुपले उत्पन्न भई विनाश भइरहेको चित्तको प्रवाहलाई पछ्चाउन सक्ने अवस्थामा छैनन् । त्यसैले उनीहरूमध्ये कोही चित्तको प्रवाहलाई एउटै चित्त वा सत्व सम्भोर शाश्वतवादी वा आत्मवादी धारणा राखिरहेका हुन्छन् त कोही चित्तलाई नै नकारी उच्छेदवादी धारणा राखिरहेका हुन्छन् । जवसम्म उनीहरूले आफूमा रहेको शाश्वत भाव या उच्छेद भाव परित्याग गर्ने प्रयास गर्दैनन् तवसम्म उनीहरूले माथि उल्लेख गरिएका सत्य धर्महरू अवबोध गर्नसक्ने छैनन् । यदि उनीहरूले माथि उल्लेख गरिएका सत्य धर्महरू अवबोध गर्नु छ भने सबैभन्दा पहिले आफमा रहेको शाश्वतभाव वा उच्छेदभाव परित्याग गर्नु अनिवार्य छ । त्यसैले सबैभन्दा पहिले आफूमा रहेको शाश्वतभाव या उच्छेदभाव मिथ्या पनि हुन सक्छ भन्ने कुरा राम्ररी बुभी त्यस्तो पूर्वाग्रह त्याग गर्ने प्रयास गर्नुपर्छ। त्यसो गर्नसकेमा मात्र विस्तारै सम्यक दृष्टि जागृत हुँदै जानेछ ।

#### (२) सम्यक सङ्कल्प

नेक्खम्म वितक्क (कामवासनाबाट टाढा रहने

(00)

सोच), अविहिंसा वितक्क (आफ्नो हितको लागि अख्लाई दु:ख-कष्ट निदने सोच) र अव्यापाद वितक्क (आफ्नो हितको लागि अख्लाई नमार्ने वा विनाश नगर्ने सोच), यी तीन प्रकारका असल सोचाइहरू मनमा सदैव जागृत गराइराख्नु सम्मा सङ्कप्प (सम्यक सङ्कल्प) हो।

तर सामान्य प्राणीहरूमा काम वितक्क (कामवासनामा लिप्त रहने सोच), विहिंसा वितक्क (आफ्नो हितको लागि अरूलाई दु:ख-कष्ट दिनुपरे पिन पिछ नपर्ने सोच) र व्यापाद वितक्क (आफ्नो हितको लागि अरूलाई मार्न वा विनाश गर्न पिन न हिचिकचाउने सोच), यी तीन प्रकारका खराब सोचाइहरू जहिले पिन सलबलाइरहेका हुन्छन्। त्यसैले सम्यक सङ्कल्प गर्न सक्नाको लागि सबैभन्दा पिहले यी तीन प्रकारका खराब सोचाइहरूलाई नियन्त्रण गर्नु वा मनमा जागृत नै हुन नदिनु आवश्यक छ। त्यसो गर्न सकेमा मात्र पिछ विस्तारै सम्यक सङ्कल्प जागृत भएर आउनेछ।

## (३) सम्यक वाचा गामाना Digited

साँचो बोल्नु, योग्य व्यक्तिको मात्र प्रशंसा गर्नु, अरू सबैलाई शुभकामना दिनु र नबोलि नहुने कुरा मात्र बोल्नु सम्मावाचा (सम्यक वाचा) हो ।

तर सामान्य प्राणीहरूमा तृष्णाको कारण असत्य बोल्ने, कसैको बारे भएनभएका कुराहरू अरू कसैलाई लगाउने, कसैलाई सराप्ने वा गालि गर्ने तथा चाहिने नचाहिने अनेक कुरा निकाली गफ गर्ने नराम्रो आदत बिससकेको हुन्छ । त्यसैले सम्यक वाचा गर्न सक्नाको लागि सबैभन्दा पिहले यस्ता नराम्रा आदत नियन्त्रण गर्नु पर्छ । त्यसो गर्न सकेमा सम्यक वाचा मात्र बोल्ने आदत बस्दै जानेछ ।

#### (४) सम्यक कर्म

प्राणीहरूलाई जिउन दिनु , आफूसित भएको वस्तुप्रति कित पिन आसक्त नहुनु (सो वस्तु कसैले कुनै पिन तिरकाले लगेमा वा कसैलाई आफैले दिनु परेमा कित पिन विचलित नहुनु) र ब्रह्मचारी हुनु सम्माकमन्त (सम्यक कर्म) हो । तर सामान्य प्राणीहरू तृष्णाको कारण अरूलाई मानिसक या शारीरिक दुःख दिने, कसैको अधिनमा रहेको वस्तु कुनै पिन प्रकारले आफ्नो अधिनमा लिने र आफ्नो अधिनमा नभएका विपरित लिङ्गीसित पिन कामभोग गर्ने प्रयत्नमा लाग्ने आदि खराब आदत भएका हुन्छन् । त्यसैले सम्यक कर्म गर्न सक्नाको लागि सबैभन्दा पिहले उपरोक्त प्रकारका खराब आदतहरू नियन्त्रण गर्ने अभ्यास गर्नुपर्छ । त्यसो गर्न सकेमा सम्यक कर्म मात्र गर्ने आदत बस्दैं जानेछ ।

# (५) सम्यक आजीविका

तृष्णाको वशमा नपरिकन जीवीकोपार्जन गर्नु सम्मा आजिव (सम्यक आजीविका) हो ।

तर प्राणीहरूको सबैभन्दा ठूलो कमजोरी भोकै जिउन नसक्नु हो। त्यसैले आजीविका चलाउनलाई भनेर पनि तृष्णाको वशमा परी अरुलाई दु:ख हुने कार्य गरिरहेका वा वचन बोलिरहेका हुन्छन्। त्यसैले भोकले मर्नु परेमा पिन अरूलाई दु:ख हुने कार्य नगर्नु र बचन नबोल्नु, खालि अरु कसैलाई दु:ख नहुने प्रकारले मात्र आजीविका चलाउनु सम्यक आजीविका हो।

#### (६) सम्यक व्यायाम

तृष्णाको वशमा परी कुनै नराम्रो कार्य सुरु गिरसकेको भए त्यसलाई निरन्तरता निदइकन बिचैमा रोक्नु, तृष्णाको वशमा परी कुनै नराम्रो कार्य गरिने परिस्थिति आइपरेमा त्यस्तो कार्य नगरिकन नियन्त्रित हुनु, तृष्णा रहित राम्रो कार्य गरेको छैन भने त्यस्तो कार्य गर्ने उत्साह जगाउनु र तृष्णा रहित कुनै कार्य सुरु गरिसकेको भए त्यसलाई निरन्तरता दिनु - उपरोक्त चार प्रकारका कार्यहरू गर्नु सम्माच्यायाम (सम्यक व्यायाम) हो।

उपरोक्त चार प्रकारका असल प्रयासहरू सामान्य अवस्थामा पिन गर्न सिकन्छ । त्यसो भएतापिन ती प्रयासहरू निरन्तर रुपमा गर्ने हो भने अन्तरमुखी हुनु आवश्यक छ । आफ्नो शरीर र मनमा भइरहने गतिविधिमा निरन्तर रुपले भांकिरहनु आवश्यक छ ।

आफ्नो शरीर र मनमा चिलरहेका गितविधिहरू ध्यान पूर्वक नियालिरहन सकेमा मात्र उपरोक्त चार प्रकारका असल प्रयासहरू निरन्तर रुपले सम्पन्न भइरहने हुनाले आफ्नो शरीर र मनमा चिलरहने गितविधिहरू ध्यान पूर्वक नियालिरहनु अर्थात सही तिरकाले अन्तरमुखी हुनुलाई सम्यक व्यायाम भिनन्छ । (७) सम्यक स्मृति

सम्यकं व्यायाम गर्दै गएर तृष्णा उत्पन्न हुनै नसक्ने भई परमार्थ सत्यधर्महरू उद्गम हुँदै जाने मनोवस्थामा पुग्नु सम्मासति (सम्यक स्मृति) जागृत हुनु हो।

तर सामान्य अवस्थाका मानिसहरू आफूले पहिले सम्पन्न गरेका खराब कामहरू सिम्भिरहने वा पछि कुनै नराम्रो काम गर्ने योजना बनाइरहने कार्यमा मात्र अभ्यस्त हुन्छन् । सामान्य मानिसको हात लामखुट्टे, भुसुना आदिलाई र आफुनो मनले त्यसरी नै मामुलि सम्भेका मानिस समेतलाई पनि प्याट्ट हान्नेमा अभ्यस्त हुन्छ भने मानिसको खुट्टा कीरा, माकुरा आदिलाई र आफ्नो मनले त्यतिकै मामुलि सम्भोका मानिसलाई पनि प्याच्च किच्ने वा भ्वाक्क हान्ने कार्यमा अभ्यस्त हुन्छ । सामान्य मानिसमा आफ्नो शरीरको कुनै भागमा पोल्ने, चिलाउने, कटकट दुख्ने आदि क्नै प्रकारको वेदना भएमा वा कसैले आफूले चाहेजस्तो व्यवहार नगरिकन आफ्नो चित्त दुखाएमा त्यसलाई एकछिन पनि नसहीकन रिसाएर वा दिक्क मानेर वा अन्य कुनै प्रकारले विचलित भएर कन्याउने, हातगोरा चलाउने, जुरुक्क उठ्ने, रीसाउने, भगदा गर्ने आदि प्रकारका प्रतिक्रिया गरिहाल्ने मनोभावना प्रवल रहन्छ । कहिले काहिं मानिसहरू बिना कुनै बाहच कारण त्यसै पिन खिन्न हुने, उकुसमुकुस महशूस गर्ने, मुरमुरिएर रिसाउने पनि गर्छन्। यस्ता आदतहरू लेसमात्र रहे पनि स्थूल तृष्णा उत्पन्न हुन छोड्दैन र स्थूल तृष्णा उत्पन्न हुने भइरहुन्जेलसम्म परमार्थ सत्यहरूको भनकसम्म पनि अनुभव गर्न पाइने छैन । त्यसैले सामान्य

अवस्थाका मानिसहरूले पहिले गरेका नराम्रा कामहरू सम्भन छोडेर पहिले गरेका राम्रा कामहरू मात्र सम्भने, शरीरले पुरानो आदत अनुसार कुनै नराम्रो काम गर्न नसक्ने गरी शरीरको सर्वाङ्ग या हिंडाइ-बंसाइ ध्यान पुर्वक याद गर्ने, शरीरको कुनै भागमा दु:खिरहेको वा चिलाइरहेको वा पोलिरहेको वा थरथराइरहेको आदि वेदना भएमा त्यस प्रकारका वेदनाहरू प्रति कुनै प्रतिक्रिया नजनाई सबै वेदनाहरूलाई मात्र साछि भावले अनुभव गरिरहने र मन बिना कुनै कारण त्यसै पनि खिन्न हुने, छुटपिटने भएमा त्यसलाई पनि तटस्थ भावले अनुभव गरिरहने अभ्यास निरन्तर रूपले गरिरहनु पर्छ । यसरी अन्तरमुखी भइरहने अभ्यास गर्दे गएपछि क्रमशः सम्यक स्मृति बढ्दै जानेछ । जित बढी अन्तरमुखी हुँदै जानेछ सम्यक स्मृति त्यित नै बढी तीखो हुँदै जानेछ र त्यसको साथै स्थल तुष्णा उत्पन्न हुने कार्य घट्दै जानेछ । स्थूल तृष्णा उत्पन्त नहुने भएपछि परमार्थ सत्यहरू अवबोध हुँदै जानेछ ।

(८) सस्यक समाधि

कुनै असल कार्य गरिरहेको बेला सो कार्य बाहेक अन्य कुनै कुराको केही चाल नपाउने गरी सम्पूर्ण ध्यान त्यसै असल कार्यमा मात्र केन्द्रित हुनु सम्मासमाधि (सम्यक समाधि) हो। सम्यक समाधि क्षणीक, उपचार र अर्पणा गरी जम्मा तीन प्रकारका छन्।

कुनै असल कार्य गरिरहंदा क्षणीक समयको लागि सम्पूर्ण ध्यान त्यही असल कार्यमा मात्र केन्द्रित हुनु क्षणीक समाधि हो। सम्यक व्यायाम गरिरहँदा सम्यक व्यायाममा अवरोधः गर्ने गरी उत्पन्न हुन सक्ने निवरणहरू सबै समन भइसकेको अवस्थालाई उपचार समाधि भनिन्छ।

त्रिक्ति सम्यक व्यायाम गर्देजांदा स्थूल तृष्णा उत्पन्न हुने कार्य बन्द भई परमार्थ सत्यधर्महरू उद्गम हुँदै जाने अवस्था लाई अर्पणा समाधि भनिन्छ ।

१२. बुद्धत्व लाभ पछिको चौथो सप्ताह र अभिधर्म

बुद्धत्व लाभ पछिको तेश्रो सप्ताहभर चंक्रमण गरी चार आर्यसत्य र आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग सम्बन्धमा चिन्तन-मनन गरिसकेपछि नवोदित बुद्ध, बोधिवृक्षको पश्चिम-उत्तरमा पर्ने स्थानमा देवताहरूले निर्माण गरिदिएको दैवी कुटीमा गएर ध्यानमग्न भएछन् । त्यहाँ बुद्धले, शारीरिक दु:ख अनुभव गर्नु नपर्ने अवस्थामा रहेका देवताहरू र ब्रह्माहरूलाई निर्वाण धर्म र निर्वाण लाभ गर्ने तरिका बारे कसरी सम्भाउनु पर्ला भनेर चिन्तन-मनन गरेछन् । त्यस प्रकारको चिन्तन-मनन पनि बुद्धले सप्ताहभर नै गरेछन् ।

बुद्धत्व लाभ पछिको चौथो सप्ताहभर बुद्धले अति गम्भीर रूपमा चिन्तन-मनन गरेको विषयवस्तुलाई अभिधम्म (अभिधर्म) भनिन्छ र अभिधर्म सम्बन्धमा चिन्तन-मनन गरिएको त्यस स्थानलाई रत्नाकर चैत्य भनिन्छ ।

अभिधर्मको मुख्य विषयवस्तु प्राणीहरूको शरीरमा विद्यमान पञ्चस्कन्धलाई सूक्ष्मातिसूक्ष्म रूपमा विश्लेषण गर्नु र त्यसरी विश्लेषण गर्दा वास्तवमा अस्तित्वमा रहेको पाइएका परमत्थ सच्चधम्म (परमार्थ सत्य धर्म) अन्तर्गतका रुप, चित्त र चेतिसक सम्बन्धमा विस्तृत रुपमा व्याख्या गरी प्राणीहरूलाई यस संसारमा बारम्बार जन्म लिन लगाइरहने मूल कारणको रुपमा रहेको तृष्णा उत्पन्न गराउने अकुशल धर्म संग्रह तथा ती अकुशल धर्महरू हटाउन अपनाउनु पर्ने कुशल धर्म संग्रह वा वोधिपक्षिय धर्म सम्बन्धमा विस्तृत व्याख्या गरी सम्भाउनु हो। साथै वोधिपक्षिय धर्म अपनाइएमा लाभ हुने स्थिर शान्त स्वभाव धर्मको रुपमा रहेको अर्को परमार्थ सत्यधर्म निब्बान (निर्वाण) बारे पनि केही सम्भाउनु हो।

अभिधर्मको मूल विषयवस्तुको रुपमा रहंका परमार्थ सत्य धर्म आदिको संक्षिप्त परिचयात्मक विवरण निम्नानुसार छ ।

#### (अ) परमार्थ सत्य धर्म

संसारमा वास्तवमा अस्तित्वमा रहेका निम्न चार परमार्थ सत्य स्वभाव धर्महरू मात्र हुन् :

रूप धर्म - (केही अनुभव नगर्ने र विस्तारै नष्ट हुने जड स्वभाव)

चेतिसक – (एउटा चित्त उत्पन्न हुने वित्तिकै चित्तले गरेको अनुभवलाई वर्गीकरण गरी पुन: अर्को चित्त उत्पन्न हुन उत्प्रेरित गर्ने स्वभाव)

चित्त- (एक क्षणको लागि उत्पन्न भई केही अनुभव गराउने वित्तिकै नष्ट हुने स्वभाव)

निब्बान- (अनेक कर्म गराइरहने तण्हा निरोध भई स्थिर शान्त भइरहने स्वभाव)

(88)

### (क) रूपको प्रकार र वर्गीकरण

रुप जम्मा निम्न २८ प्रकारका छन् र तिनीहरूलाई निम्नानुसार वर्गीकरण गरिन्छ:

निम्न चार प्रकारका रुपधर्म सम्पूर्ण सांसारिकं वस्तुहरूना हुने स्वभावधर्म भएकाले यिनीहरूलाई महाभूतरूप भिनन्छ । यिनीहरू कर्म, चित्त, ऋतु र आहारको कारण उत्पन्न हुन्छन् :-

- (१) पथवीधातु (कडापन र नरमपन अनुभव हुने स्वभाव)
- (२) आपोधातु (आकर्षण र विकर्षण अनुभव हुने स्वभाव)
- (३) तेजोधातु (तातोपन र चिसोपन अनुभव हुने स्वभाव)
- (४) वायोधातु (चलमलाउने स्वभाव)

निम्न पाँच प्रकारका रुपधर्म प्राणीहरूको शरीरमा हुने स्वभावधर्म भएकाले यिनीहरूलाई पसादरूप भनिन्छ । यिनीहरू कर्मको कारण उत्पन्न हुन्छन् :

- (५) चक्खुपसाद (आंखामा हुने आकार– प्रकार देख्ने स्वभाव)
- (६) सोतपसाद (कानमा हुने शब्द सुन्ने स्वभाव)
- (७) घानपसाद (नाकमा हुने गन्ध सुँघ्ने स्वभाव)
- (८) जिह्वापसाद (जिब्रोमा हुने स्वाद चाख्ने स्वभाव)
- (९) कायपसाद –(त्वचामा हुने स्पश अनुभव गर्ने स्वभाव)

निम्न चार प्रकारका रुपधर्म प्राणीको इन्द्रियहरूमा गोचर गर्ने स्वभावधर्म भएकाले यिनीहरूलाई गोचररूप भनिन्छ । यिनीहरूमध्ये सद्दारम्मण चित्त र ऋतुको कारण उत्पन्न हुन्छ भने बाकि तीन प्रकारका रुपहरू कर्म, चित्त, ऋतु र आहारको कारण उत्पन्न हुन्छन् :

- (१०) रूपारम्मण- (आकार-प्रकार अर्थात आंखामा दिषित हुने स्वभाव)
- (११) सद्दारम्मण- (आवाज अर्थात कानमा गुब्जिने स्वभाव)
- (१२) गन्धारम्मण- (गन्ध अर्थात नाकबाट अनुभव गरिने
- (१३) रसारम्मण- (रस अर्थात जिब्बोमा स्वाद दिने स्वभाव) गोचररुप अन्तर्गत माथिका चार रुपधर्महरूका साथै महाभूतरुप अन्तर्गतका चार रुपधर्महरुलाई फोट्टब्बारम्मण नाम दिएरः समावेश गराएरः पनि चिनाइने गरको पाइन्छ ।

का निम्न चार प्रकारका रुपधर्म आफ्नो छुट्टै अस्तित्व भएका स्वभावधर्म होइनन्, अरू रुपधर्ममा देखिने लक्षण अर्थात अन्य रुपहरूमा ढीलो गतिमा हुने परिवर्तन बोध गराउने स्वभावधर्म भएकाले यिनीहरूलाई लक्खणरूप भनिन्छ:

- (१४) उपचय- (क्नै रुप उत्पन्न भइसकेपछि क्रमश: वृद्धि हुने स्वभाव)
- (१५) सन्तति (क्नै रुप वृद्धि भइसकेपछि केही समय
- त्यही स्थितिमा रहिरहने स्वभाव) (१६) जरता— (कुनै रुप केही समय स्थीर रहिसकेपछि ऋमश: क्षीण हुँदै जाने स्वभाव)
- (१७) अनिच्चता (कुनै रुप क्षीण भइसकेपछि अन्तमा नाश भई लोप हुने स्वभाव)

निम्न तीन प्रकारका रुपधर्म अन्य रुपहरूको स्वभाव छोपिदिने प्रकारका स्वभावधर्म भएकाले यिनीहरूलाई विकाररूप भनिन्छ । यिनीहरू चित्त, ऋतु र आहारको कारण उत्पन्न हुने हुन् :

- (१८) लहुता (हलुका पारिदिने स्वभाव)
- (१९) मुदुता (नरम पारिदिने स्वभाव)
- (२०) कम्मञ्जता (चलमलाउनमा बाधा रहित भइदिने स्वभाव)

निम्न दुइ प्रकारका रुपधर्म स्त्री या पुरुष भनेर छुटचाइदिने स्वभावधर्म भएकाले यिनीहरूलाई भावरूप भनिन्छ। यिनीहरू कर्मको कारण उत्पन्न हुने हुन्:

- (२१) इत्थीभाव (स्त्रीत्व अर्थात स्त्रीमा हुने स्वभाव)
- (२२) पुरिसभाव (पुरुषत्व अर्थात पुरुषमा हुने स्वभाव)

निम्न दुइ प्रकारका रुपधर्म मनोभाव बोध गराउने प्रकारका स्वभावधर्म भएकाले यिनीहरूलाई विञ्जतिरूप भनिन्छ । यिनीहरू चित्तको कारण उत्पन्न हुने हुन् :

- (२३) **कायविञ्जात (शारीरिक अङ्गको हावभाव**ले बोध गराउने स्वभात्र)
- (२४) बिचिविञ्जित (शब्दको माध्यमले बोध गराउने स्वभाव) कुनै छुट्टै वर्गीकरणमा नपरेका रुपधर्म निम्न चार प्रकारका छन् :
- (२५) हृदयवत्थ- (अनुभव गर्ने स्वभाव, यो कर्मको कारण उत्पन्न हुन्छ )
- (२६) आहाररूप- (पोषण दिने स्वभाव, यो कर्म, चित्त, त्रित्त, र आहारको कारण उत्पन्न हुन्छ)
- (२७) जीवितरूप- (आहार पचाएर पुष्ट हुने स्वभाव, यो कर्मको कारण उत्पन्न हुन्छ)
- (२८) आकासधातु— (विभिन्न प्रकारका रुपहरूलाई एक अर्का देखि पृथक पार्ने स्वभाव, यो कर्म, चित्त, ऋतु र आहारको कारण उत्पन्न हुन्छ)

माथि उल्लेखित २८ प्रकारका रुपधर्मलाई निम्न तरिकाले पनि वर्गीकरण गर्ने गरिएको छ :

जातरूप\_

प्रत्यक्ष अनुभव गर्न संकिने, पसादरुप अन्तर्गतका पौच रुपधर्म, महाभूतरुप अन्तर्गतका चाररुपधर्म, गोचररुप अन्तर्गतका चार रुपधर्म भावरुप अन्तर्गतका दुइ रुपधर्म र हृदयवत्थु, आहाररुप तथा जीवितरुप समेत गरी जम्मा १८ रुपधर्महरूलाई जातरुप भनिन्छ।

अजातरूप\_

जम्मा २८ प्रकारका रुपधर्ममध्ये जातरुप अन्तर्गतका १८ रुपधर्म भौ प्रत्यक्ष अनुभव गर्न नसिकने खालि तर्क र अनुमानको भरमा मात्र बुभ्ग्नु पर्ने अन्य बाकि १० रुपधर्मरूलाई अजातरुप भनिन्छ ।

कम्मजरूप-

पसादरुप अन्तर्गतका पाँच रुपधर्म, महाभूतरुप अन्तर्गतका चार रुपधर्म, भावरुप अन्तर्गतका दुइ रुपधर्म एवम् रुपारम्मण, गन्धारम्मण, रसारम्मण, जीवितरुप, इदयवत्थु, आहाररुप र आकासधातु गरी जम्मा १८ प्रकारका रुपधर्महरु उत्पन्न हुनुमा कर्मको योगदान हुने हुनाले यिनीहरूलाई कम्मजरुपं भनिन्छ। महाभूतरुप अन्तर्गतका चार रुपधर्म, गोचररुप

चित्तजरूप-

महाभूतरुप अन्तर्गतका चार रुपधर्म, गोचररुप अन्तर्गतका चार रुपधर्म, विकाररुप अन्तर्गतका तीन रुपधर्म, विञ्जतिरुप अन्तर्गतका दुइ रुपधर्म एवम् आहाररुप र आकासधातु गरी जम्मा १५ प्रकारका रुपधर्म उत्पन्न हुनुमा चित्तको योगदान हुने हुनाले यिनीहरूलाई चित्तजरुप भनिन्छ।

उत्जरूप-

महाभूतरुप अन्तर्गतका चार रुपधर्म, गोचररुप अन्तर्गतका चार रुपधर्म, विकाररुप अन्तर्गतका तीन रुपधर्म एवम् आहाररुप र आकासधातु गरी जम्मा १३ प्रकारका रुपधर्म उत्पन्न हुनुमा ऋतुको योगदान हुने हुनाले यिनीहरूलाई उतुजरुप भनिन्छ ।

आहारजरूप\_

महाभूतरुप अन्तर्गतका चार रुपधर्म, विकाररुप अन्तर्गतका तीन रुपधर्म एवम् रुपारम्मण, गन्धारम्मण, रसारम्मण, आहाररुप र आकासधातु गरी जम्मा १२ प्रकारका रुपधर्म उत्पन्न हुनुमा आहारको योगदान हुने हुनाले यिनीहरूलाई आहारजरुप भनिन्छ।

# (ख) चेतसिकको प्रकार र वर्गीकरण

चेतिसक जम्मा ५२ प्रकारका छन् र तिनीहरूलाई निम्नानुसार वर्गीकरण गर्ने गरिएको छ:

आफ्नो छुट्टै स्वभाव नभएका र अन्य सबै प्रकारका चेतिसकहरूसित मिसी त्यसरी मिसिने अन्य चेतिसकको स्वभाव अङ्गिकार गर्ने निम्न सात प्रकारका चेतिसकहरूलाई सब्ब चित्तक चेतिसक भनिन्छ :

- (१) फस्स- (स्पर्श अर्थात आलम्बन गर्ने स्वभाव)
- (२) **वेदना** (आलम्बन गर्दा हुने अनुभव संगालने स्वभाव)

(99)

(३) सञ्जा- (आलम्बन गर्दा हुने अनुभव पारख गरी चिन्ने स्वभाव)

(४) चेतना (आलम्बन गर्दा हुने अनुभव पारख गरी चिनिसकेपछि सो अनुभव प्रीय भएमा सो दोहऱ्याउने अन्यथा सो नदोहऱ्याउने प्रेरणा दिने स्वभाव)

(५) एकग्गता— (आलम्बन गर्दा हुने अनुभव पारख गरी चिनिसकेपछि सो अनुभव प्रीय, अप्रीय जस्तो सुकै भएतापनि त्यसै आलम्बनमा निरन्तर लागिरहने स्वभाव)

(६) जीवितिन्द्रिय— (आलम्बन गर्दा समायोजन हुने रुप, चेतिसक र चित्तको संरक्षण गर्ने स्वभाव)

(७) मनसिकार (आलम्बन गर्दा हुने अनुभव पारख गरी चिनिसकेपछि आफूलाई प्रीय लागेको आलम्बनतिर मात्र भुवने स्वभाव)

निम्न छ: प्रकारका चेतिसक आफ्नो छुट्टै स्वभाव नभएका तर अन्य केही निश्चित प्रकारका चेतिसकहरूसित मात्र मिल्ने भई त्यही चेतिसिकको स्वभाव अङ्गिकार गर्ने प्रकारका चेतिसिक भएकाले यिनीहरूलाई पिकण्णक चेतिसक भनिन्छ :

(द) वितक्क (कुन आलम्बन कसरी पाउने र कुन आलम्बनबाट कसरी पन्छिने भनेर तर्कना गर्ने स्वभाव)

(९) विचार— (कुन आलम्बन असल र कुन आलम्बन कमसल भनेर जाँच्ने स्वभाव)

(800)

- (१०) **वीरिय** (लगातार आलम्बन गरिरहनमा उत्साहित भइरहने स्वभाव)
- (११) पीति- (मनपर्ने आलम्बनमा रमाइरहने स्वभाव)
- (१२) **अधिमोक्ख** (जुनसुकै प्रकारको आलम्वन प्रति पनि तटस्थ रहने स्वभाव)
- (१३) छन्द- (कुनै पिन प्रकारको आलम्बन प्रति आसक्त नभइकन खालि अनुभवको लागि मात्र विभिन्न प्रकारका आलम्बनहरू फेरीफेरीकन अनुभव गर्न चाहने स्वभाव)

निम्न चौध: प्रकारका चेतिसक स्वयम् खराब हुनुका साथै आफूिसत मिसिने अन्य चेतिसकहरू समेतलाई खराब बनाउने प्रकृतिका भएकाले यिनीहरूलाई अकुसल चेतिसक वा पापजाति चेतिसक भिनन्छ :

- (१४) लोभ- (मनपर्ने आलम्बन पुनः पाउन जुनसुकै कर्म पनि गराउने स्वभाव)
- (१५) दोस- (मन नपर्ने आलम्बनप्रति आक्रमक हुने स्वभाव)

(9६) **मोह**— (खराब प्रकारका चेतिसकहरू उत्पन्न गराउने आलम्बनमा मात्र अल्भाई असल प्रकारको चेतिसक उत्पन्न नगराउने स्वभाव)

- (५७) अहिरिक- (खराब प्रकारको चेतासक उत्पन्न गराउने आलम्बन दोहऱ्याउन-तेहऱ्याउन पनि लज्जा नमान्ने स्वभाव)
- (१८) अनोत्तण्य- (खराब प्रकारको चेतिसक उत्पन्न गराउने आलम्बन दोहऱ्याउन-तेहऱ्याउन पनि भय नमान्ने स्वभाव)

(808)

(कुनै पनि आलम्बन हुने बेलामा त्यो (१९) दिहि-ऑलम्बन जस्तो हो त्यस्तै प्रकारले अनुभव गर्न निदई पूर्वागृह अनुसार अनुभव गराउने स्वभाव) ("म", "मेरो" आदि आत्मभाव उत्पन्न (२0) **मान**-गराउने स्वभाव) (अरूले असल प्रकारको आलम्बन गर्न (२१) इस्सा-पाएकोमा डाह गर्ने स्वभाव) (मन पर्ने प्रकारको आलम्वन खालि आफैले (२२) **मच्छरिय**-मात्र पाओस् भन्ने स्वभाव) (असल प्रकारको चेतिसक उत्पन्न गराउने (२३) उद्धच्च-आलम्वनमा स्थीर हुन नसक्ने स्वभाव) (पहिले मन पर्ने आलम्वन गर्न नपाएको (२४) क्वक्च-या पहिले मन नपर्ने आलम्बन गर्नु परेको आदि बितिसकेका कुरो बारे पश्चाताप गर्नमा मात्र अलमल रही वर्तमान आलम्बन राम्ररी अनुभव नगर्ने स्वभाव) (वर्तमान आलम्बन राम्ररी अनुभव गर्नमा (२५) थिन-उत्साहित नभई अलसी भइरहने स्वभाव) (वर्तमान आलम्बनबाट संगाल्नुपर्ने अनुभव मिद्ध-(२६) संगालनमा उत्साहित नभई अलसी भइरहने स्वभाव) (२७) विचिकिच्छा-(असल आलम्बनबाट संगाल्नुपर्ने अनुभव संगालिसकेपछि पनि त्यसलाई अङ्गिकार गर्ने कि नगर्ने भनेर अलमलिरहने स्वभाव)

| निम्न बीस           | प्रकारका चेतिसक असल प्रकृतिका भई          |
|---------------------|-------------------------------------------|
| रामा ।५७ खालका      | भएकाले यिनीहरूलाई सोभन चेतसिक             |
| भनिन्छ:             |                                           |
| (२८) सद्धा_         | (असल प्रकारको आलम्बन पहिचान               |
|                     | गरी त्यस्तो आलम्बन गर्न पाएकोमा           |
|                     | खुसी हुने स्वभाव)                         |
| (२९) सति-           |                                           |
| (77) 414-           | (असल प्रकारको आलम्बन पहिचान               |
|                     | गरी राम्ररी सम्भिराख्ने स्वभाव)           |
| (३०) हिरि-          | (खराब प्रकारको आलम्बन गर्नमा लाज          |
|                     | मान्ने स्वभाव)                            |
| (३१) ओत्तप्प_       | (खराब प्रकारको आलम्बन गर्नमा भयभित        |
|                     | हुने स्वभाव)                              |
| (३२) अलोभ_          |                                           |
| (२२) जलाम-          | (मन पर्ने आलम्बन प्रति पनि आसक्त          |
|                     | नहुने स्वभाव)                             |
| (३३) अदोस—          | (मन नपर्ने आलम्बन प्रति आक्रोशित          |
|                     | नहुने स्वभाव)                             |
| (३४) अमोह(पञ्जा)-   | (विभिन्न प्रकारका आलम्बनहरू गर्दै         |
|                     | जाने दौरानमा परमार्थ सत्यको अनुभव         |
|                     | हुँदा त्यसलाई राम्ररी अनुभव गर्ने स्वभाव) |
| (34) वनान्यस्य      |                                           |
| (३५) तत्रमज्भत्तता_ | (सबै प्रकारको आलम्बन प्रति तटस्थ          |
|                     | रहने स्वभाव).                             |
| (३६) कायपस्सद्धि    | (शान्त प्रकृतिका चेतसिकहरू मात्र उत्पन्न  |
|                     | गर्ने स्वभाव)                             |
| (३७) चित्तपस्सद्धि– | (शान्त प्रकृतिको आलम्बन मात्र अनुभव       |
|                     | -z                                        |

### (803)

गर्ने स्वभाव)

- (३८) कायलहुता— (सरल प्रकृतिका चेतिसकहरू मार् उत्पन्न गराउने स्वभाव) (३९) चित्तलहुता— (सरल प्रकृतिको आलम्बन मात्र अनुभव गर्ने स्वभाव) (४०) कायमुदुता— (नरम प्रकृतिका चेतिसकहरू मार् उत्पन्न गराउने स्वभाव) (४९) चित्तमुदुता— (नरम प्रकृतिको आलम्बन मात्र अनुभव गर्ने स्वभाव)
- (४२) कायकम्मञ्जता (उत्तम चेतिसकहरू मात्र उत्पन्न गराउने स्वभाव)
  (४३) चित्तकम्मञ्जता (उत्तम प्रकृतिको आलम्बन मात्र अनुभव गर्ने स्वभाव)
- (४४) कायपागुञ्जता— (गुणी प्रकृतिका चेतिसकहरू मात्र उत्पन्न गराउने स्वभाव) (४५) चित्तपागुञ्जता— (गुणी प्रकृतिको आलम्बन मात्र अनुभव
- गर्ने स्वभाव)
  (४६) कायजुकता— (सोभो प्रकृतिका चेतसिकहरू मात्र
  उत्पन्न गराउने स्वभाव)
- (४७) चित्तजुकता— (सोभो प्रकृतिको आलम्बन मात्र अनुभव गर्ने स्वभाव)

खराब प्रकृतिका चेतिसकहरू माथि वीजय पाउने निम्न तीन प्रकारका चेतिसकहरूलाई विरति चेतिसब भनिन्छ :

(४८) सम्मावाचा— (असत्य, दूर्वाच्य, चुक्ली र फजुल बचन नबोल्ने स्वभाव)

#### (808)

(४९) सम्माकमन्त— (हिंसा, चोरी र व्यभिचार नगर्ने स्वभाव) (५०) सम्माआजीव— (असत्य, दूर्वाच्य, चुक्ली र फजुल बचन नबोलिकन तथा हिंसा, चोरी र व्यभिचार नगरिकन मात्र जीविकोपार्जन गर्ने स्वभाव)

तिरच्छानयोनिमा रहेका प्राणीहरू देखि लिएर सबै प्राणीहरूको भलो चिताउने कामनामा संलग्न रहने निम्न दुइ प्रकारका चेतसिकलाई अप्पमञ्जा चेतसिक भनिन्छ :

(५९) **करूणा-** (तिरच्छानयोनिमा रहेका प्राणीहरू देखि लिएर समस्त प्राणीहरूको भलो चिताउने स्वभाव)

(५२) मुदिता- (कुनै पिन प्राणीले पाएको सुख देखेर डाह नगर्ने बह त्यसबाट खुसी हुने स्वभाव)

# (ग) चित्तको प्रकार र वर्गीकरण

चित्त वास्तवमा एउटै मात्र हो। तर चित्त उत्पन्न हुने वित्तिकै निम्नानुसार वीथि चली त्यसको विकास हुने कममा जम्मा ५२ प्रकारका चेतिसकहरूमध्ये अवस्था हेरी विभिन्न प्रकारका चेतिसकहरूसित समावेश हुने र त्यसपिछ त्यसरी समावेश भएका चेतिसकहरूको प्रकृति अनुसार एउटा कर्म गरी विनाश हुने हुनाले चित्तमा त्यसरी समावेश भएका चेतिसकहरूको आधारमा चित्तको प्रकृति वर्गीकरण गर्ने गरिएको छ। यसरी चित्तको प्रकृति निर्धारण गर्दा चित्त जम्मा १२१ प्रकारका हुन्छन्।

(१०५)

#### चित्तको वीथि :

चित्त उत्पन्न भई विनाश हुने क्रमलाई चित्तको वीथि भनिन्छ। चित्तको वीथि सामान्यतया निम्न दश क्रममा सम्पन्न हुने हुन्छ :

- (१) पटिसन्धि- (चित्तको उत्पतिक्रमलाई पटिसन्धि भनिन्छ । पटिसन्धि हुने वित्तिकै कम्मजरुपहरू सिक्रय हुन्छन् ।)
- (२) भवङ- (चित्तको विकासक्रमलाई भवङ्ग भनि छ । भवङ्ग हुने वित्तिकै चित्तजरुपहरू सिकय हुन्छन् ।)
- (३) आवञ्जन- (चित्तको विकसित अवस्थालाई आवज्जन भनिन्छ । आवज्जन भएपछि उतुजरुपहरू तथा आहारजरुपहरू सिक्रय हुन्छन् ।)
- (४) दस्सन वा सवन वा घायन वा सायन वा फुसन-- (चित्तले आकार-प्रकार हेर्ने कामलाई दस्सन भिनन्छ, चित्तले शब्द सुन्ने कामलाई सवन भिनन्छ, चित्तले गन्ध सुँघ्ने कामलाई घायन भिनन्छ, चित्तले स्वाद चाख्ने कामलाई सायन भिनन्छ र चित्तले वस्तु छुने कामलाई फुसन भिनन्छ।)
- (५) सम्पटिच्छन- (चित्तले दस्सन वा सवन वा घायन वा सायन वा फुसन गर्दा हुने अनुभव सँगाल्ने प्रिक्रियालाई सम्पटिच्छन भनिन्छ ।)
- (६) सन्तीरण- (चित्तले सँगालेको अनुभव पारख गर्नुलाई सन्तीरण भनिन्छ ।)

(808)

- (७) **बोट्टपन-** (चित्तले सँगालेको अनुभव पारख गरिसकेपछि उक्त अनुभव यस्तै प्रकारको हो भनेर किटान गर्नुलाई वोट्टपन भनिन्छ ।)
- (८) जवन- (चित्तले सँगालेको अनुभव यस्तो प्रकारको हो भनेर किटान गरिसकेपछि पहिले गरेका अनुभवहरूको आधारमा अहिले गरेको अनुभवलाई उपयुक्त संज्ञा दिनुलाई जवन भनिन्छ ।)
- (९) तदारम्मण-(चित्तले गरेको अनुभवलाई राम्रो भनेर संज्ञा दिएमा फेरि पनि त्यस्तै अनुभव गर्ने कर्म गर्नु भनेर सङ्केत दिनुलाई अथवा नराम्रो भनेर संज्ञा दिएमा त्यस्तो अनुभव रोक्ने कर्म गर्नु भनेर सङ्केत दिनुलाई तदारम्मण भनिन्छ ।)
- (१०) चृति- (तदारम्मण भएर दिइएको सङ्केत अनुसारको कर्म गर्ने अर्को नयाँ चित्त उत्पन्न हुन प्रतिसन्धि हुने वित्तिकै पहिलो चित्त विनाश हुन्छ र यसरी चित्तले गर्नुपर्ने सम्पूर्ण कार्य सम्पन्न भएर विनाश हुने प्रकृयालाई चुित भनिन्छ ।)

# चित्तले गर्ने कर्मको वर्गीकरण

चित्तले गर्ने कर्मको वर्गीकरण निम्न पाँच तरिकाले गर्ने गरिएको छ :

(809)

(१) सम्पन्न हुने कामको हिसाबले कर्मको वर्गीकरण:

जनक कम्म- (पुनर्जन्म लिन लगाउने कर्म)

उपत्थम्भक कम्म- (वाचिक/शारीरिक कार्य गराउने कर्म)

उपपीलक कम्म- (जीवन प्रवाहमा तीवता वा अवरोध

ल्याउने कर्म)

उपघाटक कम्म- (जीवन प्रवाहमा ठूनो मोड ल्याउने कर्म)

(२) कर्म फलको हिसाबले कर्मको वर्गीकरण :

**गरु कम्म**- (संस्कार बन्ने कर्म)

आचिण्णा कम्म- (संस्कारद्वारा उत्प्रेरीत कर्म)

आसन्न कम्म- (पुनर्जन्म लिन उत्प्रेरीत गर्ने कर्म)

कत्तता कम्म- (दिनुपर्ने फल तत्काल नै दिई समाप्त हुने र भविष्यमा कुनै असर नगर्ने कर्म)

(३) कर्म गराउने द्वारको हिसाबले कर्मको वर्गीकरण :

मनो कम्म- (मनबाट सम्पन्न हुने कर्म)

विच कम्म- (बचनद्वारा सम्पन्न हुने कर्म)

काय कम्म- (शारीरिक क्रियाद्वारा सम्पन्न हुने कर्म)

(४) कर्मफल दिने समयको हिसाबले कर्मको वर्गीकरण :

दिहुधम्म वेदनीय कम्म- (यही जन्मको उपयुक्त समयमा

फल दिने कर्म)

उप्पन्न वेदनीय कस्म- (दोश्रो जन्ममा फल दिने कर्म)

अपरापरिय वेदनीय कम्म- (तेश्रो जन्म देखि निर्वाण नपाएसम्म उपयुक्त समयमा फल

दिइरहने कर्म)

अहोसि कम्म- (कुनै पनि प्रकारले फल नदिने कर्म)

(806)

(५) कर्मफल भोगाइने स्थानको हिसाबले कर्मको वर्गीकरण:

अकुसल कम्म- (अपायदूर्गति लोकमा पुनर्जन्म

लिन लगाउने कर्म)

कामावचर कुसल कम्म- (काम सुगतिलोकमा पुनर्जन्म लिन

लगाउने कर्म)

रुपावचर कुसल कम्म- रुपलोकमा पुनर्जन्म लिन लगाउने

कर्म)

अरुपावचर कुसल कम्म- (अरुपलोकमा पुनर्जनम लिन

लगाउने कर्म)

### १२१ प्रकारका चित्तहरूको वर्गीकरण

निम्न द प्रकारका चित्तहरूमा लोभ चेतिसकको प्रबलता रहने हुनाले यिनीहरूलाई लोभमूल चित्त भनिन्छ :

- (१) सोमनस्स सहगत दिष्टिगत सम्पयुत्त ससंखारिक लोभमूल चित्त-(लोभ गर्नु उचित सम्भेको र लोभगर्ने आदत पनि भएको कारण उत्साह पूर्वक लोभयुक्त कर्म गराउने चित्त)
- (२) सोमनस्स सहगत दिष्टिगत सम्पयुत्त असंखारिक लोभमूल चित्त-(लोभ गर्नु उचित सम्भेको कारण लोभगर्ने आदत नभएतापिन उत्साह पूर्वक लोभयुक्त वर्म गराउने चित्त)
- (३) सोमनस्स सहगत दिट्टिगत विष्पयुत्त ससंखारिक लोभमूल चित्त- (लोभ गर्नु उचित छैन भनेर थाहा भएतापिन लोभ गर्ने आदतको कारण उत्साह पूर्वक लोभयुक्त कर्म गराउने चित्त)

(१०९)

- (४) सोमनस्स सहगत दिद्विगत विष्पयुत्त असंखारिक लोभमूल चित्त-(लोभ गर्नु उचित छैन भनेर थाहा छ र लोभ गर्ने आदत पिन छैन तापिन लोभ गर्नुपर्ने अवस्थामा परेको कारण उत्साह पूर्वक लोभयुक्त कर्म गराउने चित्त)
- (५) उपेक्खा सहगत दिद्विगत सम्पयुत्त ससंखारिक लोभमूल चित्त- (लोभ गर्नु उचित सम्भेको छ र लोभ गर्ने आदत पनि छ तापनि लोभ गर्न अप्थेरो परिस्थितिको कारण निरुत्साह पूर्वक मात्र लोभयुक्त कर्म गराउने चित्त)
- (६) उपेक्खा सहगत दिद्विगत सम्पयुत्त असंखारिक लोभमूल चित्त- (लोभ गर्नु उचित सम्भेको छ तर लोभ गर्ने आदत नभएको कारण निरुत्साह पूर्वक मात्र लोभयुक्त कर्म गराउने चित्त)
  - (७) उपेक्खा सहगत दिहिगत विष्पयुत्त ससंखारिक लोभमूल चित्त- (लोभ गर्नु उचित छैन भनेर थाहा भएतापनि लोभ गर्ने आदतको कारण निरुत्साह पूर्वक मात्र लोभयुक्त कर्म गराउने चित्त)
  - (८) उपेक्खा सहगत दिहिगत विष्पयुत्त असंखारिक लोभमूल चित्त-(लोभ गर्नु उचित छैन भनेर थाहा छ र लोभ गर्ने आदत पिन छैन तापिन लोभ गर्नुपर्ने अवस्थाको कारण निरुत्साह पूर्वक मात्र लोभयुक्त कर्म गराउने चित्त)

निम्न दुइ प्रकारका चित्तहरूमा दोस चेतिसकको प्रबलता रहने हुनाले यिनीहरूलाई दोसमूल चित्त भनिन्छ :

( 280 )

- (९) दोमनस्स सहगत पटिघ सम्पयुत्त ससंखारिक चित्त- (अरूलाई आघात पार्ने आदतको कारण द्वेषयुक्त तरिकाले अरूलाई आघात पार्ने चित्त)
- (१०) दो मनस्स सहगत पटिघ सम्पयुत्त असंखारिक चित्त- -(अरूलाई आघात पार्ने आदत नभएतापिन परिस्थितिको कारणले मात्र द्वेषयुक्त तरिकाले अरूलाई आघात पार्ने चित्त)

निम्न दुइ प्रकारका चित्तहरूमा मोह चेतिसकको प्रबलता रहने हुनाले यिनीहरूलाई मोहमूल चित्त भनिन्छ :

- (११) उपेक्खा सहगत उद्धच्च सम्पयुत्त असंखारिक चित्त-(खराब काम गर्ने आदत नभएतापनि उत्सुकतावश निरुत्साह पूर्वक कुनै खराब कर्म गराउने चित्त)
- (१२) उपेक्खा सहगत विचिकिच्छा सम्पयुत्त असंखारिक चित्त- (सम्विन्धित विषय यस्तै हो भनेर निश्चय गर्न नसक्ने अवस्थामा परी निरुत्साह पूर्वक कुनै खराब कर्म गराउने चित्त)

निम्न सात प्रकारका चित्तहरूमा कुनै अकुशल चेतिसकको प्रबलता नरहेतापिन ती चित्तहरू पूर्वजन्मको कर्मफल स्वरुप खराब कर्म गराउन उत्प्रेरित गर्ने खालका भएकाले यिनीहरूलाई अकुसल विपाक चित्त भनिन्छ :

(१३) उपेक्खा सहगत अकुसल विपाक चक्खुविञ्ञाण चित्त-(पूर्वजन्मको कर्मफल स्वरुप कुनै आकार देखेपछि निरुत्साह पूर्वक कुनै खराब कर्म गराउने चित्त)

- (१४) उपेक्खा सहगत अकुसल विपाक सोतविञ्जाण चित्त - (पूर्वजन्मको कर्मफल स्वरुप कुनै स्वर सुनेपछि निरुत्साह पूर्वक कुनै खराब कर्म गराउने चित्त)
- (१५) उपेक्खा सहगत अकुसल विपाक घानविञ्जाण चित्त - (पूर्वजन्मको कर्मफल स्वरुप कुनै गन्ध सुघेपछि निरुत्साह पूर्वक कुनै खराब कर्म गराउने चित्त)
- (१६) उपेक्खा सहगत अकुसल विपाक जिह्वाविञ्जाण चित्त-(पूर्वजन्मको कर्मफल स्वरुप कुनै स्वाद चाखेपछि निरुत्साह पूर्वक कुनै खराब कर्म गराउने चित्त)
- (१७) दुक्ख सहगत अकुसल विपाक कायविञ्जाण चित्त- (पूर्वजन्मको कर्मफल स्वरुप शरीरमा कुनै प्रकारको कष्ट भएपछि निरुत्साह पूर्वक कुनै खराब कर्म गराउने चित्त)
- (१८) उपेक्खा सहगत अकुसल विपाक सम्पटिच्छन चित्त - (पूर्वजन्ममा गरेको कुनै खराब कर्मको फल स्वरुप कुनै नराम्रो अनुभव सँगालेपछि निरुत्साह पूर्वक कुनै खराब कर्म गराउने चित्त)
- (१९) उपेक्खा सहगत अकुसल विपाक सन्तीरण चित्त-(कुनै कामको फल राम्रो नहुने थाहा पाइसकेपछि पनि पूर्वजन्मको कर्मफल स्वरुप त्यही काम निरुत्साह पूर्वक गराउने चित्त)

निम्न आठ प्रकारका चित्तहरूमा कुनै प्रकारको चेतिसकको प्रबलता नरहेतापिन ती चित्तहरू पूर्वजन्मको कर्मफल स्वरुप असल कर्म गराउन उत्पन्न हुने हुनाले यिनीहरूलाई कुसल विपाक चित्त भनिन्छ :

- (२०) उपेक्खा सहगत कुसल विपाक चक्खुविञ्जाण चित्त - (पूर्वजन्मको कर्मफल स्वरुप कुनै आकार देखेपछि निरुत्साह पूर्वक कुनै असल कर्म गराउने चित्त)
- (२१) उपेक्खा सहगत कुसल विपाक सोतिवञ्जाण चित्त-(पूर्वजन्मको कर्मफल स्वरुप कुनै स्वर सुनेपछि निरुत्साह पूर्वक कुनै असल कर्म गराउने चित्त)
- (२२) उपेक्खा सहगत कुसल विपाक घानविञ्जाण चित्त--पूर्वजन्मको कर्मफल स्वरुप कुनै गन्ध सुँघेपछि निरुत्साह पूर्वक कुनै असल कर्म गराउने चित्त)
- (२३) उपेक्खा सहगत कुसल विपाक जिह्वाविञ्जाण चित्त-(पूर्वजन्मको कर्मफल स्वरुप कुनै स्वाद चाखेपछि निरुत्साह पूर्वक कुनै असल कर्म गराउने चित्त)
- (२४) सुख सहगत कुसल विपाक कायविञ्जाण चित्त--(पूर्वजन्मको कर्मफल स्वरुप शरीरमा कुनै प्रकारको सुखानुभव भएपछि निरुत्साह पूर्वक कुनै असल कर्म गराउने चित्त)
- असल कर्म गराउने चित्त)
  (२५) उपेक्खा सहगत कुसल विपाक सम्पिटच्छन
  चित्त-(पूर्वजन्ममा गरेको कुनै असल कर्मको फल
  स्वरुप कुनै राम्रो परिणाम भोगेपछि पनि निरुत्साह
  पूर्वक मात्र कुनै असल कर्म गराउने चित्त)
- (२६) उपेक्खा सहगत कुसल विपाक सन्तीरण चित्त--(कुनै कामको फल राम्रो हुने थाहा पाइसकेपछि पिन पूर्वजन्मको कर्मफल स्वरुप त्यस्तो काम निरुत्साह पूर्वक मात्र गराउने चित्त)

(२७) सोमनस्स सहगत कुसल विपाक सन्तीरण चित्त-(कुनै कर्मले तत्कालै राम्रो फल दिने पक्का भइसकेपछि मात्र उत्साह पूर्वक त्यस्तो कर्म गराउने चित्त)

संजोगले मात्र असल कर्म गराउन उत्पन्न हुने निम्न तीन प्रकारका चित्तहरूलाई अहेतुक त्रिया चित्त भनिन्छ्र :

(२८) उपेक्खा सहगत पञ्चद्वारावज्जन क्रिया चित्त-(सुखानुभव पाइसकेपछि पनि निरुत्साह पूर्वक मात्र कुनै असल कर्म गराउने चित्त)

(२९) उपैक्खा सहगत मनोद्वारावज्जन किया चित्त-(मनमा असल प्रभाव परेपछि पनि निरुत्साह पूर्वक

मात्र कुनै असल कर्म गराउने चिता)

(३०) सोमनस्स सहगत हिसतुप्पाद किया चित्त-(मनको आनन्दका लागि मात्र उत्साह पूर्वक कुनै असल कर्म गराउने चित्त)

निम्न आठ प्रकारका चित्तहरू उत्पन्न हुनमा कुशल कर्म गर्ने पुरानो आदत, वर्तमान परिस्थिति र सत्य सम्विन्ध ज्ञान आदि भूल कारणको रूपमा रहने हुनाले यिनीहरूलाई महाकुसल चित्त भिनन्छ :

(३९) उपेक्खा सहगत जाण विष्पयुत्त असंखारिक महाकुसल चित्त- (सत्य धर्म अवबोध गरी नसकेको र असल कर्म गर्ने आदत पनि नभएको भएतापनि असल कर्म गर्ने अवस्थामा परेर मात्र निरुत्साह पूर्वक असल कर्म गराउने चित्त)

(३२) उपेक्खा सहगत जाण विष्पयुत्त ससंखारिक महाकुसल चित्त-(सत्य धर्म अवबोध गरी नसकेको भएतापनि असल कर्म गर्ने आदत परिसकेकाले मात्र निरुत्साह पूर्वक असल कर्म गराउने चित्त)

- (३३) उपेक्खा सहगत जाण सम्पयुत्त असंखारिक महाकुसल चित्त- (सत्य धर्म अवबोध गरी सकेको भएतापिन असल कर्म गर्ने आदत नभएको कारण निरुत्साह पूर्वक मात्र असल कर्म गराउने चित्त)
- (३४) उपेक्खा सहगत जाण सम्पयुत्त ससंखारिकं महाकुसल चित्त- (सत्य धर्म पनि अवबोध गरी सकेको र असल कर्म गर्ने आदत पनि भएको भएतापनि असल कर्म गर्ने अवस्था नभएको कारण निरुत्साह पूर्वक मात्र असल कर्म गराउने चित्त)
- (३५) सोमनस्स सहगत जाण विष्पयुत्त असंखारिक महाकुसल चित्त-(सत्य धर्म अवबोध गरी नसकेको र असल कर्म गर्ने आदत पनि नभएको भएतापनि असल कर्म गर्ने अवस्थामा परेको कारण मात्रले पनि उत्साह पूर्वक असल कर्म गराउने चित्त)
- (३६) सोमनस्स सहगत जाण विष्पयुत्त ससंखारिक महाकुसल चित्त- (सत्य धर्म अवबोध गरी नसकेको भएतापनि असल कर्म गर्ने आदत भएको कारण उत्साह पूर्वक असल कर्म गराउने चित्त)
- (३७) सोमनस्स सहगत जाण सम्पयुत्त असंखारिक महाकुसल चित्त- (असल कर्म गर्ने आदत नभएतापनि सत्य धर्म अवबोध गरी सक्को कारण उत्साह पूर्वक असल कर्म गराउने चित्त)
- (३८) सोमनस्स सहगत जाण सम्पयुत्त ससंखारिक महाकुसल चित्त-(धर्म अवबोध गरेको र असल कर्म गर्ने आदत पनि भएकोले उत्साह पूर्वक असल कर्म गराउने चित्त)

निम्न आठ प्रकारका चित्तहरू उत्पन्न हुनमा कुशल कर्म गराउने पूर्व जन्मको प्रेरणा मूल कारणको रूपमा संलग्न रहने हुनाले यिनीहरूलाई महाविपाक चित्त भनिन्छ: (३९) उपेक्खा सहगत जाण विष्पयुत्त असंखारिक

- महाविपाक चित्त- (सत्य धर्म अवबोध गर्न नपाएको र असल कर्म गर्ने आदत पिन नभएको भएतापिन पूर्व जन्मको फल स्वरुप असल कर्म गर्ने अवस्थामा परेको कारणले निरुत्साह पूर्वक मात्र असल कर्म गराउने चित्त)
- (४०) उपेक्खा सहगत जाण विष्पयुत्त ससंखारिक महाविपाक चित्त-(सत्य धर्म अवबोध गर्न नपाएको भएतापिन पूर्व जन्मको फल स्वरुप असल कर्म गर्ने आदत परिसकेको कारण निरुत्साह पूर्वक मात्र असल कर्म गराउने चित्त)
- (४९) उपेक्खा सहगत जाण सम्पयुत्त असंखारिक महाविपाक चित्त- (पूर्व जन्मको फल स्वरुप सत्य धर्म अवबोध गर्न पाएको भएतापनि असल कर्म गर्ने आदत नभको कारण निरुत्साह पूर्वक मात्र असल कर्म गराउने चित्त)
- (४२) उपेक्खा सहगत जाण सम्पयुत्त ससंखारिक महाविपाक चित्त-(सत्य धर्म अवबोध गर्न पाएको र असल कर्म गर्ने आदत पनि भएतापनि पूर्व जन्मको फल स्वरुप असल कर्म गर्ने अवस्था नभएको कारण निरुत्साह पूर्वक मात्र असल कर्म गराउने चित्त)
- (४३) सोमनस्स सहगत जाण विष्पयुत्त असंखारिक

महाविपाक चित्त- (सत्य धर्म अवबोध गर्न नपाएको र असल कर्म गर्ने आदत पनि नभको भएतापनि पूर्व जन्मको फल स्वरुप असल कर्म गर्ने अवस्थामा परेको कारण उत्साह पूर्वक असल कर्म गराउने चित्त)

- (४४) सोमनस्स सहगत ञाण विप्पयुत्त ससंखारिक महाविपाक चित्त-(सत्य धर्म अवबोध गर्न नपाएको भएतापनि पूर्व जन्मको फल स्वरुप असल कर्म गर्ने अदत भएको कारण उत्साह पूर्वक असल कर्म गराउने चित्त)
- (४४) सोमनस्स सहगत जाण सम्पयुत्त असंखारिक महाविपाक चित्त- (असल कर्म गर्ने आदत नभएको भएतापनि पूर्व जन्मको फल स्वरुप सत्य धर्म अवबोध गर्न पाएको कारण उत्साह पूर्वक असल कर्म गराउने चित्त)
- (४६) सोमनस्स सहगत जाण सम्पयुत्त ससंखारिक महाविपाक चित्त- (पूर्व जन्मको फल स्वरुप सत्य धर्म अवबोध गर्न पाएको र असल कर्म गर्ने आदत पनि भएकाले उत्साह पूर्वक असल कर्म गराउने चित्त) निम्न आठ प्रकारका चित्तहरू उत्पन्न हुनमा कृशल

कर्म गर्ने पुरानो आदत, वर्तमान अवस्था र सत्य सम्विन्ध ज्ञान मूल कारणको रूपमा सलग्न हुने हुनाले यिनीहरूलाई महािकया चित्त भिनन्छ :

(४७) उपेक्खा सहगत जाण विष्पयुत्त असंखारिक महाकिया चित्त- (सत्य धर्म अवबोध गर्न पनि नपाएको र असल कर्म गर्ने आदत पनि नभएको भएतापनि असल कर्म गर्ने अवस्थामा परेको कारण निरुत्साह पूर्वक भएपनि असल कर्म गराइरहेको चित्त)

(४८) उपेक्खा सहगत जाण विष्पयुत्त ससंखारिक महािकया चित्त-(सत्य धर्म अवबोध गर्न नपाएको भएतापिन असल कर्म गर्ने आदत भएको कारण निरुत्साह पूर्वक भएपिन असल कर्म गराइरहेको चित्त)

(४९) उपे क्खा सहगत जाण सम्पयुत्त असंखारिक महाक्रिया चित्त- (असल कर्म गर्ने आदत नभएको भएतापनि सत्य धर्म अवबोध गर्न पाएको कारण निरुत्साह पूर्वक भएपनि असल कर्म गराइरहेको चित्त)

(५०) उपेक्खा सहगत जाण सम्पयुत्त ससंखारिक महाक्रिया चित्त- (सत्य धर्म अवबोध गर्न पाएको र असल कर्म गर्ने आदत पनि भएको भएतापनि परिस्थितिवश निरुत्साह पूर्वक मात्र असल कर्म गराइरहेको चित्त)

(५१) सोमनस्स सहगत जाण विष्पयुत्त असंखारिक महाकिया चित्त- (सत्य धर्म अवबोध गर्न पनि नपाएको र असल कर्म गर्ने आदत पनि नभएको भएतापनि असल कर्म गर्ने अवस्थामा परेको कारण उत्साह पूर्वक असल कर्म गराइरहेको चित्त)

(५२) सोमनस्स सहगत जाण विष्पयुत्त ससंखारिक महाकिया चित्त- (सत्य धर्म अवबोध गर्न नपाएको भएतापनि असल कर्म गर्ने आदत भएको कारण उत्साह पूर्वक असल कर्म गराइरहेको चित्त)

(५३) सोमनस्स सहगत जाण सम्पयुत्त असंखारिक महाकिया चित्त- (असल कर्म गर्ने आदत नभएको

(886)

भएतापिन सत्य धर्म अवबोध गर्न पाएको कारण उत्साह पूर्वक असल कर्म गराइरहेको चित्त)

(५४) सोमनस्स सहगत जाण सम्पयुत्त संखारिक महाक्रिया चित्त- (सत्य धर्म अवबोध गर्न पनि पाएको र असल कर्म गर्ने आदत पनि भएको कारण उत्साह पूर्वक असल कर्म गराइरहेको चित्त)

निम्न पाँच प्रकारका चित्तहरू ध्यानाभ्यासको क्रममा विभिन्न विशिष्ट स्तरको रुपावचर ध्यानावस्थामा पुगेपछि उत्पन्न हुने हुनाले यिनीहरूलाई रूपावचर कुसल चित्त भनिन्छ :

- (५५) वितक्क, विचार, पीति, सुख, एकग्गता सहितं पठमज्भान कुसल चित्त- (वितर्क, विचार, प्रीति, सुख र एकाग्रता यी पाँच ध्यानाङ्गहरू सहितको प्रथम ध्यानमा पुग्नसक्ने चित्त)
- (५६) विचार, पीति, सुख, एकग्गता सहितं दुतियज्भान कुसल चित्त-(विचार, प्रीति, सुख र एकाग्रता यी चार ध्यानाङ्गहरू सहितको दुतीय ध्यानमा पुग्नसक्ने चित्त)
- (५७) पीति, सुख, एकग्गता सिहतं तितयज्भान कुसल चित्त-(प्रीति, सुख र एकाग्रता यी तीन ध्यानाङ्गहरू सिहतको तृतीय ध्यानमा पुग्नसक्ने चित्त)
- (५८) सुख, एकग्गता सहितं चतुत्थज्भान कुसल चित्त-(सुख र एकाग्रता यी दुइ ध्यानाङ्गहरू सहितको चतुर्थ ध्यानमा पुग्नसक्ने चित्त)
- (५९) उपेक्खा, एकग्गता सहितं पञ्चमज्भान कुसल

चित्त - (उपेक्षा र एकाग्रता यी दुइ ध्यानाङ्गहरू सहितको पञ्चम ध्यानमा पुग्नसक्ने चित्त)

निम्न पाँच प्रकारका चित्तहरू ध्यानाभ्यासको क्रममा विभिन्न विशिष्ट स्तरको रुपावचर ध्यानावस्थामा स्थीर हुन सकेपछि उत्पन्न हुने हुनाले यिनीहरूलाई रूपावचर विपाक चित्त भनिन्छ :

- (६०) वितक्क, विचार, पीति, सुख, एकग्गता सहितं पठमज्भान विपाक चित्त- (वितर्क, विचार, प्रीति, सुख र एकाग्रता यी पाँच ध्यानाङ्गहरू सहितको प्रथम ध्यानमा अभ्यस्त चित्त)
- (६१) विचार, पीति, सुख, एकग्गता सहितं दुतियज्भान विपाक चित्त-(विचार, प्रीति, सुख र एकाग्रता यी चार ध्यानाङ्गहरू सहितको दुतीय ध्यानमा अभ्यस्त चित्त)
- (६२) पीति, सुख, एकग्गता सिहतं तितयज्भान विपाक चित्त-(प्रीति, सुख र एकाग्रता यी तीन ध्यानाङ्गहरू सिहतको तृतीय ध्यानमा अभ्यस्त चित्त)
- (६३) सुख, एकरगता सहितं चतुत्थज्भान विपाक चित्त- (सुख र एकाग्रता यी दुइ ध्यानाङ्गहरू सहितको चतुर्थ ध्यानमा अभ्यस्त चित्त)
- (६४) उपेक्खा, एकग्गता सहितं पञ्चमज्भान विपाक चित्त – (उपेक्षा र एकाग्रता यी दुइ ध्यानाङ्गहरू सहितको पञ्चम ध्यानमा अभ्यस्त चित्त)

निम्न पाँच प्रकारका चित्तहरू ध्यानाभ्यासको क्रममा

विभिन्न विशिष्ट स्तरको रुपावचर ध्यानावस्थामा कियाशील रहने हुनाले यिनीहरूलाई रूपावचर किया चित्त भनिन्छ :

६५) वितक्क, विचार, पीति, सुख, एकग्गता सहितं पठमज्भान किया चित्त- (वितर्क, विचार, प्रीति, सुख र एकाग्रता यी पाँच ध्यानाङ्गहरू सहितको प्रथम ध्यानमा सिकय चित्त)

प्रथम ध्यानमा सिक्रय चित्त)
(६६) विचार, पीति, सुख, एकग्गता सिहतं दुतियज्भान
किया चित्त- (विचार, प्रीति, सुख र एकाग्रता यी
चार ध्यानाङ्गहरू सिहतको दुतीय ध्यानमा सिक्रय चित्त)
(६७) पीति, सुख, एकग्गता सिहतं तितयज्भान किया

चित्त –(प्रीति, सुख र एकाग्रता यी तीन ध्यानाङ्गहरू सहितको तृतीय ध्यानमा सिक्रय चित्त)

(६८) सुख, एकरगता सहितं चतुत्थज्भान किया चित्त-(सुख र एकाग्रता यी दुइ ध्यानाङ्गहरू सहितको चतुर्थ ध्यानमा सिकय चित्त)

(६९) उपेक्खा, एकग्गता सहितं पञ्चमज्कान किया चित्त – (उपेक्षा र एकाग्रता यी दुइ ध्यानाङ्गहरू सहितको चतुर्थ ध्यानमा सिकय चित्त)

ध्यानाभ्यासको क्रममा विभिन्न विशिष्ट स्तरको अरुपावचर ध्यानावस्थामा पुगेपछि उत्पन्न हुने निम्न चार प्रकारका चित्तहरूलाई अरूपावचर कुसल चित्त भनिन्छ :

(७०) आकासानञ्चायतन कुसल चित्त—(अनन्त आकाश मात्रको आलम्बनमा एकाग्र हुनसक्ने चित्त)

- (७९) विञ्ञाणञ्चायतन कुसल चित्त— (विज्ञान मात्रको आलम्बनमा एकाग्र हुनसक्ने चित्त)
- (७२) आकिञ्चञ्ञायतन कुसल चित्त-(आलम्बन निरोध भयो भन्ने संज्ञा मात्रमा एकाग्र हुनसक्ने चित्त)
- (७३) नैवसञ्जानासञायतन कुसल चित्त- (आलम्बन निरोध भयो भन्ने संज्ञाको स्थूलावस्था पनि समितकमण गरी बिलकुल खालिपन अर्थात सूक्ष्मसंज्ञा मात्रको आलम्बन गर्नमा एकाग्र हुनसक्ने चित्त)

निम्न चार प्रकारका चित्तहरू ध्यानाभ्यासको क्रममा विभिन्न विशिष्ट स्तरको अरुपावचर ध्यानावस्थामा स्थीर हुनमा अभ्यस्त भइसकेपछि उत्पन्न हुने हुनाले यिनीहरूलाई अरूपावचर विपाक चित्त भनिन्छ :

- (७४) आकासानञ्चायतन विपाक चित्त—(अनन्त आकास मात्रको आलम्बनमा एकाग्र हुनमा अभ्यस्त चित्त)
- (७५) विञ्ञाणञ्चायतन विपाक चित्त- (विज्ञान मात्रको आलम्बनमा एकाग्र हुनमा अभ्यस्त चित्त)
- (७६) आकिञ्चञ्ञायतन विपाक चित्त- (आलम्बन निरोध भयो भन्ने संज्ञा मात्रमा एकाग्र हुनमा अभ्यस्त चित्त)
- (७७) नैवसञ्जानासञ्जायतन विपाक चित्त- (आलम्बन निरोध भयो भन्ने संज्ञाको स्थूलावस्था पनि समितिकमण गरी बिलकुल खालिपन अर्थात सूक्ष्मसंज्ञा मात्रको आलम्बन गर्नमा एकाग्र हुन अभ्यस्त चित्त)

निम्न चार प्रकारका चित्तहरू ध्यानाभ्यासको क्रममा विभिन्न विशिष्ट स्तरको अरुपावचर ध्यानावस्थामा क्रियाशील रहने हुनाले यिनीहरूलाई अरूपावचर क्रिया चित्त भनिन्छ :

- (७८) आकासानञ्चायतन क्रिया चित्त—(अनन्त आकास मात्रको आलम्बनमा एकाग्र भइरहेको चित्त)
- (७९) विञ्ञाणञ्चायतन क्रिया चित्त— (विज्ञान मात्रको आलम्बनमा एकाग्र भइरहेको चित्त)
- (८०) आकिञ्चञ्जायतन किया चित्त- (आलम्बन निरोध भयो भन्ने संज्ञा मात्रमा एकाग्र भइरहेको चित्त) (८९) नैवसञ्जानासञ्जायतन किया चित्त- (आलम्बन
- (८९) नैवसञ्जानासञ्जायतन किया चित्त- (आलम्बन निरोध भयो भन्ने संज्ञाको स्थूलावस्था पनि समितिकमण गरी बिलकुल खालिपन अर्थात सूक्ष्मसंज्ञा मात्रको आलम्बन गर्नमा एकाग्र भइरहेको चित्त) निम्न पाँच प्रकारका चित्तहरू विभिन्न विशिष्ट

निम्न पांच प्रकारका चित्तहरू विभिन्न विशिष्ट स्तरका ध्यानाङ्गहरू सहित उत्पन्न हुनाका साथै निर्वाण अवस्थाको भलक अनुभव गर्न सिकय रहने हुनाले यिनीहरूलाई सोतापति मग्ग चित्त भनिन्छ :

- (८२) वितक्क, विचार, पीति, सुख, एकग्गता सहितं पठमज्भान सोतापत्ति मग्ग चित्त- (वितर्क, विचार, प्रीति, सुख र एकाग्रता यी पाँच ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थाको भालक अनुभव गर्नमा सिक्रय चित्त)
- (८३) विचार, पीति, सुख, एकग्गता सहितं दुतियज्भान सोतापत्ति मग्ग चित्त— (विचार, प्रीति, सुख र एकाग्रता यी चार ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थाको भलक अनुभव गर्नमा सिक्रय चित्त)
- (८४) पीति, सुख, एकग्गता सहितं तितयज्भान सोतापत्ति मग्ग चित्त- (प्रीति, सुख र एकाग्रता यी तीन

#### (१२३)

ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थाको भलक अनुभव गर्नमा सिकय चित्त)

- (८४) सुख, एकग्गता सिहतं चतुत्थज्भान सोतापत्ति मग्ग चित्त-(सुख र एकाग्रता यी दुइ ध्यानाङ्गहरू सिहत निर्वाण अवस्थाको भलक अनुभव गर्नमा सिकय चित्त)
- (८६) उपेक्खा, एकग्गता सिहतं पञ्चमज्कान सोतापत्ति मग्ग चित्त-(उपेक्षा र एकाग्रता यी दुइ ध्यानाङ्गहरू सिहत निर्वाण अवस्थाको कलक अनुभव गर्नमा सिकय चित्त)

निम्न पाँच प्रकारका चित्तहरू विभिन्न विशिष्ट स्तरका ध्यानाङ्गहरू सहित उत्पन्न हुनाका साथै निर्वाण अवस्थाको भलक अनुभव गर्नमा सफल भइसकेका हुनाले यिनीहरूलाई सोतापति फल चित्त भनिन्छ :

- (८७) वितक्क विचार, पीति, सुख, एकग्गता सहितं पठमज्भान सोतापत्ति फल चित्त- (वितर्क, विचार, प्रीति, सुख र एकाग्रता यी पाँच ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थाको भलक अनुभव गर्नमा सफल भइसकेको चित्त)
- (८८) विचार, पीति, सुख, एकग्गता सहितं दुतियज्भान सोतापत्ति फल चित्त— (विचार, प्रीति, सुख र एकाग्रता यी चार ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थाको भलक अनुभव गर्नमा सफल भइसकेको चित्त)
- (८९) पीति, सुख, एकग्गता सहितं तितयज्भान सोतापत्ति फल चित्त- (प्रीति, सुख र एकाग्रता यी तीन

(878)

ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अयस्थाको भलक अनुभव गर्नमा सफल भइसकेको चित्त)

- (९०) सुख, एकग्गता सिहतं चतुत्थज्भान सोतापत्ति फल चित्त-(सुख र एकाग्रता यी दुइ ध्यानाङ्गहरू सिहत निर्वाण अवस्थाको भलक अनुभव गर्नमा सफल भइसकेको चित्त)
- (९१) उपेक्खा, एकरगता सहितं पञ्चमज्भान सोतापत्ति फल चित्त-(उपेक्षा र एकाग्रता यी दुइ ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थाको भलक अनुभव गर्नमा सफल भइसकेको चित्त)

निम्न पाँच प्रकारका चित्तहरू विभिन्न विशिष्ट स्तरका ध्यानाङ्गहरू सहित उत्पन्न हुनाका साथै निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गको खोजमा सिकय रहने हुनाले यिनीहरूलाई सकदागामि मग्ग चित्त भनिन्छ :

- (९२) वितक्क, विचार, पीति, सुख, एकग्गता सहितं पठमज्भान सकदागामि मग्ग चित्त- (वितर्क, विचार, प्रीति, सुख र एकाग्रता यी पाँच ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गको खोजमा सिक्रय चित्त)
- (९३) विचार, पीति, सुख, एकग्गता सहितं दुतियज्कान सकदागामि मग्ग चित्त- (विचार, प्रीति, सुख र एकाग्रता यी चार ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गको खोजमा सिकय चित्त)
- (९४) पीति, सुख, एकग्गता सहितं तितयज्भान सकदागामि मग्ग चित्त-(प्रीति, सुख र एकाग्रता

यी तीन ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गको खोजमा सिकय चित्त)

- (९५) सुख, एकग्गता सिहतं चतुत्थज्भान सकदागामि मग्ग चित्त-(सुख र एकाग्रता यी दुइ ध्यानाङ्गहरू सिहत निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गको खोजमा सिकय चित्त)
- (९६) उपे क्खा, एक ग्गता सहितं पञ्च मज्भान सकदागामि मग्ग चित्त (उपेक्षा र एकाग्रता यी दुइ ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गको खोजमा सिक्तयं चित्त)

निम्न पाँच प्रकारका चित्तहरू विभिन्न विशिष्ट स्तरका ध्यानाङ्गहरू सहित उत्पन्न हुनाका साथै निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गको खोजमा सफल भइसकेका हुनाले यिनीहरूलाई सकदागामि फल चित्त भनिन्छ :

- (९७) वितक्क, विचार, पीति, सुख, एकग्गता सहितं पठमज्भान सकदागामि फल चित्त-(वितर्क, विचार, प्रीति, सुख र एकाग्रता यी पाँच ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वान अवस्थामा पुग्ने मार्गको खोजमा सफल चित्त)
- (९८) विचार, पीति, सुख, एकग्गता सहितं दुतियज्भान सकदागामि फल चित्त-(विचार, प्रीति, सुख र एकाग्रता यी चार ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गको खोजमा सफल चित्त)
- (९९) पीति, सुख, एकग्गता सहितं ततियज्भान सकदागामि फल चित्त-(प्रीति, सुख र एकाग्रता

यी तीन ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गको खोजमा सफल चित्त)

- (१००) सुख, एकग्गता सहितं चतुत्थज्भान सकदागामि फॅल चित्त- (सुख र एकाग्रता यी दुइ ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुरने मार्गको खोजमा सफल चित्त)
- (१०१) उपे वखा, एकरगता सहितं पञ्चमज्भनान सकदागामि फल चित्त- (उपेक्षा र एकाग्रता यी दुइ ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गको खोजमा सफल चित्त)

निम्न पाँच प्रकारका चित्तहरू विभिन्न विशिष्ट स्तरका ध्यानाङ्गहरू सहित उत्पन्न हुनाका साथै निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गमा लाग्ने तयारी गर्नमा सिक्रय रहने हुनाले यिनीहरूलाई अनागामि मग्ग चित्त भनिन्छ :

- (१०२) वितक्क, विचार, पीति, सुख, एकग्गता सहितं पठमज्भान अनागामि मग्ग चित्त- (वितर्क, विचार, प्रीति, सुख र एकाग्रता यी पाँच ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गमा लाग्ने तयारी गर्नमा सिक्रय चित्त)
- (१०३) विचार, पीति, सुख, एकग्गता सहितं दुतियज्भान अनागामि मग्ग चित्त– (विचार, प्रीति, सुख र एकाग्रता यी चार ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुरने मार्गमा लाग्ने तयारि गर्नमा सिक्रय चित्त) (१०४) पीति, सुख, एकग्गता सिहतं ततियज्कान अनागामि
- मग्ग चित्त- (प्रीति, सुख र एकाग्रता यी तीन

ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गमा लाग्ने तयारी गर्नमा सक्रिय चित्त)

- (१०५) सुख, एकरगता सहितं चतुत्थज्भान अनागामि मर्ग चित्त-(सुख र एकाग्रता यी दुइ ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुरने मार्गमा लाग्ने तयारी गर्नमा सिकय चित्त)
- (१०६) उपेक्खा, एकग्गता सिहतं पञ्चमज्भान अनागामि मग्ग चित्त-(उपेक्षा र एकाग्रता यी दुइ ध्यानाङ्गहरू सिहत निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गमा लाग्ने तयारी गर्नमा सिकय रहने चित्त)

निम्न पाँच प्रकारका चित्तहरू विभिन्न विशिष्ट स्तरका ध्यानाङ्गहरू सहित उत्पन्न हुनाका साथै निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गमा लाग्ने तयारी गर्नमा सफल भइसकेको हुनाले यिनीहरूलाई अनागामि फल चित्त भनिन्छ :

- (१०७) वितक्क, विचार, पीति, सुख, एकग्गता सहितं पठमज्भान अनागामि फल चित्त— (वितर्क, विचार, प्रीति, सुख र एकाग्रता यी पाँच ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गमा लाग्ने तयारी गर्नमा सफल चित्त)
- (१०८) विचार, पीति, सुख, एकग्गता सहितं दुतियज्भान अनागामि फल चित्त-(विचार, प्रीति, सुख र एकाग्रता यी चार ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गमा लाग्ने तयारी गर्नमा सफल चित्त)
- (१०९) पीति, सुख, एकग्गता सहितं तितयज्ञान अनागामि फल चित्त- (प्रीति, सुख र एकाग्रता यी तीन

ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गमा लाग्ने तयारी गर्नमा सफल चित्त)

- (११०) सुख, एकग्गता सहितं चतुत्थज्भान अनागामि फल चित्त-(सुख र एकाग्रता यी दुइ ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गमा लाग्ने तयारी गर्नमा सफल चित्त)
- (१९९) उपेक्खा, एकरगता सहितं पञ्चमज्भान अनागामि फल चित्त-(उपेक्षा र एकाग्रता यी दुइ ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गमा लाग्ने तयारी गर्नमा सफल चित्त)

निम्न पाँच प्रकारका चित्तहरू विभिन्न विशिष्ट स्तरका ध्यानाङ्गहरू सहित उत्पन्न भई निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गमा सिकय रहने हुनाले यिनीहरूलाई अरहत्त मग्ग चित्त भनिन्छ :

- (११२) वितक्क, विचार, पीति, सुख, एकग्गता सहितं पठमज्भान अरहत्त मग्ग चित्त- (वितर्क, विचार, प्रीति, सुख र एकाग्रता यी पांच ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गमा सिक्रय चित्त)
  - (११३) विचार, पीति, सुख, एकग्गता सहितं दुतियज्भान अरहत्त मग्ग चित्त-(विचार, प्रीति, सुख र एकाग्रता यी चार ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गमा सिकय चित्त)
  - (११४) पीति, सुख, एकग्गता सहितं ततियज्भान अरहत्त मग्ग चित्त- (प्रीति, सुख र एकाग्रता यी तीन

ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गमा सिकय चित्त)

(१९५) सुख, एकग्गता सहितं चतुत्थज्भान अरहत्त मग्ग चित्त-(सुख र एकाग्रता यी दुइ ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गमा सिकय चित्त)

(११६) उपेक्खा, एकग्गता सहितं पञ्चमज्भान अरहत्त मग्ग चित्त-(उपेक्षा र एकाग्रता यी दुइ ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुग्ने मार्गमा सिकय चित्त)

निम्न पाँच प्रकारका चित्तहरू विभिन्न विशिष्ट स्तरका ध्यानाङ्गहरू सहित उत्पन्न भई निर्वाण अवस्थामा पुगिसकेको हुनाले यिनीहरूलाई अरहत्त फल चित्त भनिन्छ:

- (१९७) वितक्क, विचार, पीति, सुख, एकारगता सहितं पठमज्भान अरहत्त फल चित्त- (वितर्क, विचार, प्रीति, सुख रं एकाग्रता यी पाँच ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुगेको चित्त)
- (११८) विचार, पीति, सुख, एकग्गता सहितं दुतियज्भान अरहत्त फल चित्त-(विचार, प्रीति, सुख र एकाग्रता यी चार ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुगेको चित्त)
- (११९) पीति, सुख, एकरगता सहित ततियज्भान अरहत्त फल चित्त-(प्रीति, सुख र एकाग्रता यी तीन ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुगेको चित्त)
- (१२०) सुख, एकग्गता सहितं चतुत्थज्भान अरहत्त

(१३०)

फल चित्त-(सुख र एकाग्रता यी दुइ ध्यानाङ्गहरू सहित निर्वाण अवस्थामा पुगेको चित्त)

(१२१) उपेक्खा, एकग्गता सिहतं पञ्चमज्भान अरहत्त फल चित्त-(उपेक्षा र एकाग्रता यी दुइ ध्यानाङ्गहरू सिहत निर्वाण अवस्थामा पुगेको चित्त)

माथि उल्लेखित १२१ प्रकारका चित्तहरूलाई निम्न तरिकाले पनि वर्गीकरण गर्ने गरिएको छ :

तारकाल पान वंगाकरण गन गारएका छ : अकसल चित्त- लोभमल चित्त अन्तर्गतका

लोभमूल चित्त अन्तर्गतका द चित्तहरू, दोसमूल चित्त अन्तरगतका २ चित्तहरू र मोहमूल चित्त अन्तर्गतका २ चित्तहरू गरी जम्मा १२ चित्तहरू अकुशल कर्म गराउने प्रकारका चित्तहरू भएकाले यिनीहरूलाई अकुसल चित्त भनिन्छ । अकसलविपाक चित्त अन्तर्गतका ७

अहेत्क चित्त-

गराउने प्रकारका चित्तहरू भएकाले यिनीहरूलाई अकुसल चित्त भनिन्छ । अकुसलविपाक चित्त अन्तर्गतका ७ चित्तहरू, कुसलविपाक चित्त अन्तर्गतका ६ चित्तहरू र अहेतुकित्रया चित्त अन्तर्गतका ६ चित्तहरू गरी जम्मा १८ चित्तहरू लोभ, दोस, मोह तथा अलोभ, अदोस, अमोह यी छः प्रकारका प्रमुख हेतुहरूमध्ये कुनै पिन हेतुसित सम्बन्धीत नभई खाली विपाक अथवा पूर्वजन्मको फल स्वरुप उत्पन्न हुने हुनाले यिनीहरूलाई अहेतुक चित्त भनिन्छ ।

असोभन चित्त-

अकुशल कर्म गराउने अकुसल चित्त अन्तर्गतका १२ चित्तहरू, पूर्व जन्मकों

(8\$8)

फल स्वरुप उत्पन्न भई अकशुल कर्म गराउने अकुसल विपाक चित्त अन्तर्गतका ७ चित्तहरू, पूर्व सुकर्मको फल स्वरुप मात्र केही सुकर्म गराउने कुसल विपाक चित्त अन्तर्गतका ८ चित्तहरू र संयोगले मात्र सुकर्म गराउने अहेतुक किया चित्त अन्तर्गतका ३ चित्तहरू गरी जम्मा ३० चित्तहरू उभोतिर लैजान नसक्ने प्रकारका चित्तहरू भएकाले यिनीहरूलाई असोभन चित्त भनिन्छ।

क्शल कर्म गराउने महाकुसल चित्त

अन्तर्गतका ८ चित्तहरू, पूर्व जन्मको फल स्वरुप उत्पन्न भई कुशल कर्म

सोभन चित्त-

गराउने महाविपाक चित्त अन्तर्गतका है चित्तहरू र सिक्तिय रुपमा सुकर्म गराउने महािक्रया चित्त अन्तर्गतका है चित्तहरू गरी जम्मा २४ चित्तहरू कामावचर कुशल कर्म गराइरहनमा विषेश तेवा दिई अपाय दूर्गति लोकमा खस्नुबाट बचाउने प्रकारका चित्तहरू भएकाले यिनीहरूलाई सोभन चित्त भनिन्छ। उभोतिर लैजान नसक्ने र अपाय दूर्गति लोकतिर लैजान सक्ने असोभन चित्त

अन्तर्गतका ३० चित्तहरू तथा अपाय दूर्गतिलोकबाट बचाएर देवलोकसम्म मात्र

कामावचर चित्त-

लैजाने सोभन चित्त अन्तर्गतका २४ चित्तहरू गरी जम्मा ५४ चित्तहरूलाई कामावचर चित्त भनिन्छ ।

रुपावचर चित्त-

कामावचर चित्त भागन्छ।

रुपावचर कुसल चित्त अन्तर्गतका ५
चित्तहरू, रुपावचर विपाक चित्त
अन्तर्गतका ५ चित्तहरू र रुपावचर
किया चित्त अन्तर्गतका ५ चित्तहरू
गरी जम्मा १५ चित्तहरूलाई रुपावचर
चित्त भनिन्छ।

अरुपावचर चित्त-

अरुपावचर कुसल चित्त अन्तर्गतका ४ चित्तहरू, अरुपावचर विपाक चित्त अन्तर्गतका ४ चित्तहरू र अरुपावचर किया चित्त अन्तर्गतका ४ चित्तहरू गरी जम्मा १२ चित्तहरूलाई अरुपावचर चित्त भनिन्छ।

लोकुत्तर चित्त-

सोतापत्ति मग्ग चित्त अन्तर्गतका ५ चित्तहरू, सोतापत्ति फल चित्त अन्तर्गतका ५ चित्तहरू, सकदागामि मग्ग चित्त अन्तर्गतका ५ चित्तहरू, अनागामि मग्ग चित्त अन्तर्गतका ५ चित्तहरू, अनागामि फल चित्त अन्तर्गतका ५ चित्तहरू, अरहत्त मग्ग चित्त अन्तर्गतका ५ चित्तहरू तथा अरहत्त फल चित्त अन्तर्गतका ५ चित्तहरू गरी जम्मा ४० चित्तहरूलाई लोकुत्तर चित्त भनिन्छ।

(\$\$\$)

### (घ) निर्वाण

निब्बान (निर्वाण) स्वभाव धर्म अवर्णनीय छ। पारलौकिक छ। रुप, वेदना, संज्ञा, संस्कार र विज्ञान यी पांच उपादान स्कन्धहरू सबै निरोध भइसकेपछि मात्र निर्वाण अवस्थामा पुग्न सिकनेछ। त्यसो भएतापिन तृष्णा निरोध भएमा मृत्युपछि आफूलाई लाभ हुने निर्वाण अबस्था अबवोध गर्न सिकने रहेछ। त्यसैले तृष्णा निरोध गरी जीवनकालमै निर्वाण अवस्था अबवोध गर्नुलाई सउपादिसेस निब्बान भनिन्छ भने मृत्युपछि पुगिने निर्वाण अवस्थालाई अनुपादिसेस निब्बान भनिन्छ।

बारम्बार पुनर्जन्म लिन लगाउने मूल हेतु तृष्णा हो। तृष्णालाई अभ सूक्ष्म रुपले विश्लेषण गर्दा तृष्णा उत्पन्न गराउने मूल हेतु लोभ, दोस, मोह, अहिरिक, अनोतप्प, दिद्दि, मान, इस्सा, मच्छिरिय, उद्धच्च, कुक्कुच्च, थिन, मिद्ध र विचिकिच्छा समेत गरी जम्मा १४ प्रकारका अकुशल चेतिसकहरू नै हुन्। तर उक्त १४ प्रकारका अकुशल चेतिसकहरू एकै पटकमा निरोध हुने नभई पटक पटक गरी क्रमशः निरोध हुँदै जाने प्रकृतिका हुन्।

१४ प्रकारका अकुसल चेतिसकहरूमध्ये सबै भन्दा पिहले निरोध हुने दिष्ठि र विचिकिच्छा हुन्। दिष्ठि र विचिकिच्छा हुन्। दिष्ठि र विचिकिच्छा निरोध भएपछि अरु बाकि अकुसल चेतिसकहरू स्वतः नै कमशः निरोध गर्दै जानसक्ने मूल धारमा पर्ने हुन्छ। त्यसैले ती दुइ अकुसल चेतिसकहरू निरोध भएको अवस्थालाई सोतापित्त भनिन्छ।

(888)

सोतापत्ति भएपछि अपाय दूर्गतिलोकमा लैजाने कर्म गराउने प्रकारका अकुशल चित्त सधैंका लागि निरोध हुनुकासाथै स्वतः नै अन्य अकुसल चेतिसकहरू क्रमशः निरोध गर्दैजानमा सिक्तय हुने हुन्छ । सोतापत्ति भएपछि ढिलोमा अरु पाँच जन्महरू भित्र स्थूलावस्थाको लोभ, दोस र मोह यी तीन अकुसल चेतिसकहरू पनि समितिक्रमण गरी सकदागामि अवस्थामा पुग्न सिकने हुन्छ ।

सकदागामि भएपछि ढिलोमा अर्को जन्मभित्र सूक्ष्मावस्थामा रहेको लोभ, दोस र मोह पनि पूर्ण रूपमा निरोध गरी अनागामि अवस्थामा पुग्न सिकने हुन्छ ।

अनागामि अवस्थामा पुगेपछि भरसक त्यही जन्ममा अहिरिक, अनोतप्प, मान, इस्सा, मच्छिरिय, उद्धच्च, कुक्कुच्च, थिन र मिद्ध समेत गरी बाकि नौ प्रकारका अकुसल चेतिसकहरू सबै निरोध गरी अरहत्त हुने, यिद कुनै कारण त्यही जन्ममा अरहत्त हुन नसकेमा मृत्युपछि अविहा, ओतप्पा, सुदस्सा, सुदस्सी र अकिन हा नाम गरेका जम्मा पाँच प्रकारका सुद्धावास अलौकिक ब्रह्म भूमीहरूमध्ये कुनै एक भूमीमा जन्म भई त्यही जन्ममा अरहत्त हुने हुन्छ।

त्यसो भएको हुनाले अपाय दूर्गतिलोकबाट मुक्त हुने सोतापित र सकदागामि अवस्थामा पुग्नुलाई पठम निब्बान, कामलोक र लौकिक ब्रह्मभूमीबाट मुक्त हुने अनागामि अवस्थामा पुग्नुलाई दुतिय निब्बान र सम्पूर्ण संसारबाट मुक्त हुने अरहत् अवस्थामा पुग्नुलाई तितय निब्बान भन्ने चलन पनि छ ।

### (आ) अकुशल धर्म संग्रह

अकुशल धर्म संग्रह अन्तरगत प्रमुख रूपमा रहेका अकुशल चेतिसकहरू र ती अकुशल चेतिसकहरू उत्पन्न गराउने अन्य हेतुहरू समेत गरी जम्मा ३४ प्रकारका धर्महरूलाई अकुशलधर्म संग्रह भनिन्छ । अकुशलधर्म संग्रह निम्न ५ समूहमा संकलन गरिएका छन् ।

- (क) आसब- गलत धारणाको स्रोतलाई आसव भनिन्छ। आसव जम्मा निम्न ४ प्रकारका छन् :
  - (१) कामासव-
  - (२) भवासव-
  - (३) दिद्वासव-
- (इन्द्रिय सुखभोग मात्र खोजने आदत) (इन्द्रिय सुखभोगको लालसाले पुनर्जन्म

लिने आदत)

(मौकाले पाएको इन्द्रिय सुखभोग कुनै पनि हालतमा छोड्नु हुन्न भन्ने प्रकारको उच्छेद भाव अथवा इन्द्रिय सुखभोग गर्न बारम्बार जन्म

लिने "म" या "सत्व" छ भन्ने

शाश्वत भाव)

- (४) अविज्जासव- (इन्द्रिय सुखभोग गर्ने चाहना कसरी उत्पन्न हुने रहेछ भन्ने बारे अज्ञानता)
- (ख) उपादान-गलत धारणालाई बढावा दिने स्रोतलाई उपादान भिनन्छ । उपादान जम्मा निम्न चार प्रकारका छन् :
   (१) काम उपादान- (इन्द्रिय सुखभोगको खोजमा मात्र व्यस्त रहनु)

(१३६)

(२) दिट्ठि उपादान- (मौकाले पाएको इन्द्रिय सुखभोग कुनै पनि हालतमा छोड्नु हुन्न भन्ने प्रकारको उच्छेद भाव अथवा इन्द्रिय सुखभोग गर्ने "सत्व" छ भन्ने प्रकारको शाश्वत भाव अगालिरहनु)

(३) सीलब्बत उपादान—(कर्म र कर्मफल बीचको अकाट्य सम्बन्ध नकारी जसरी हुन्छ राम्रो फल पाउने धुनमा लाग्न)

(४) अत्तवाद उपादान- (इन्द्रिय सुखभोग गर्ने "आत्मा" छ भन्ने बारे कुनै प्रश्न गरिएमा त्यसप्रति तुरन्त प्रतिवाद गर्नु)

- (ग) निवरण- गलत धारणा हटाई सही धारणा जगाउने कार्यमा बाधा पुऱ्याउने प्रकरणलाई निवरण भनिन्छ । निवरण जम्मा निम्न ६ प्रकारका छन् :
  - (१) कामच्छन्द-

थिनमिद्ध-

(इन्द्रिय सुखभोगको वशमा रहनु)

(२) व्यापाद-

(३)

(द्वेषयुक्त धारणले ग्रसित हुनु) (गलत धारणाहरू हटाई सत्य

अवबोध गर्ने कार्य गर्नमा

अलसी हुनु)

(४) उद्धच्च-क्वकुच्च- (बितिसकेंका कुराहरू प्रति पश्चाताप गर्नमा मात्र अलमलेर सत्य अवबोध गर्नमा उचित ध्यान नदिनु)

#### (१३७)

- (५) विचिकिच्छा— सँगालि सकेको अनुभव पारख गरी यस्तै हो भनेर किटान गर्न नसक्ने भई अगाल्नु कि तिरष्कार गर्नु भन्ने कुरामा अलमलिरहन्।
- (६) अविज्जा— (सत्य खोज्न नसक्ने भई असत्यमा अलमलिरहनु)
- (घ) संयोजन सत्य धर्म अवबोध गर्न अभ्यास गरिनु पर्ने सम्मावायाम गर्न नसक्ने गरी इन्द्रिय सुखभोग गर्नमा र त्यसरी इन्द्रिय सुखभोग गर्न संसार चक्रमा अल्भाइरहने निम्न दश कारणहरूलाई संयोजन भनिन्छ :
  - (१) कामराग- (इन्द्रिय सुखभोग मात्रै गर्ने चाहना)
  - (२) भवराग- (इन्द्रिय सुखभोग गर्न जन्मने चाहना)
  - (३) पटिघ (कुनै पनि विषय विस्तृत अन्वेषण नगरिकन पूर्वागृहित रुपले प्रतिक्रिया
  - (४) मान- ("म", "मेरो" भन्ने अत्तभावद्वारा उत्प्रेरीत स्वभाव)
  - (५) दिहि (असल प्रकारको चेतिसक उत्पन्न गराउने आलम्बन हुने बेलामा त्यो आलम्बन जस्तो हो त्यस्तै प्रकारले अनुभव गर्न निदई पूर्वागृह अनुसार अनुभव गराउने स्वभाव)

(850)

(६) सीलब्बत परामास-(कर्म र कर्मफल बीचको अकाट्य सम्बन्ध नकारी सधैं जसरी भएपनि राम्रो फल पाउने धुनमा लाग्ने स्वभाव) (असल आलम्बनबाट सँगाल्नुपर्ने (७) विचिकिच्छा-अनुभव संगालिसकेपृछि पनि त्यसलाई अङ्गिकार गर्ने कि नगर्ने भनेर अलमलिरहने स्वभाव) (अहले असल प्रकारको आलम्बन (८) इस्सा-गर्न पाएकोमा डाह गर्ने स्वभाव) (मन पर्ने प्रकारको आलम्बन (९) मच्छरिय-आफैले मात्र पाओस् र अरुले नपाओस् भन्ने स्वभाव) (सत्य खोजन नसक्ने भई (१०) अविज्जा-असत्यमा अलमलिरहने स्वभाव) किलेस- अकुशल कर्म गराउन चित्तमा उत्पन्न हुने (중) दुषित भावनालाई किलेस भनिन्छ। १४ प्रकारका अकुसल चेतिसकहरूमध्ये अकुशल कर्म गराउनमा प्रमुख भूमिका निभाउने निम्न १० प्रकारका अकुशल चेतिसकहरूलाई किलेस भनिन्छ (P) लोभ (२) दोस (३) मोह (५) दिट्ठि (६) विचिकिच्छा **(**8) मान (८) उद्धच्च (९) अहिरिक (७) थिन (१०) अनोतप्प (उपरोक्त १० प्रकारका अकुशल चेतिसकहरूको परिचय माथि चेतिसकको प्रकार र वर्गीकरणमा दिइसकेको छ।

### (इ) कुशलधर्म संग्रह वा बोधिपक्षिय धर्म

अकुशल चेतिसकहरू सधैंका लागि निरोध गर्न सम्पादन गर्नुपर्ने मूल कार्यहरू तथा उक्त कार्यहरू सम्पादन गर्नमा सहयोग दिने हेतुहरू समेत गरेर जम्मा ३७ प्रकारका धम्महरूलाई कुशलधर्म संग्रह वा बोधिपक्षिय धर्म भिनन्छ । कुशलधर्म संग्रह वा बोधिपक्षिय धर्म निम्न ७ समूहमा संकलन गरिएका छन् ।

- (क) सितपद्वान— अन्तरमुखी हुनु अर्थात आफ्नो मन र शरीर भित्र कहाँ के भइरहेको छ भनेर निरन्तर स्मृतियुक्त तरिकाले अनुभव गरिरहनुलाई सितपद्वान भनिन्छ । सितपद्वान गर्दा निम्न चार प्रकारको कार्य गरिन्छ :
  - (१) कायानुपस्सना— (शरीरमा निरन्तर रुपमा भइरहने सबै प्रकारका क्रियाहरूलाई स्मृति पूर्वक नियालिरहनु)
  - (२) वेदनानुपस्सना— (सबै प्रकारका मानसिक तथा शारीरिक वेदनाहरू स्मृति पूर्वक नियालिरहन्)
  - (३) चित्तानुपस्सनाः (चित्तः कहिले कुन प्रकारको अनुभव सँगालनः सित्रय छ भन्ने सम्बन्धमा स्मृतिवानः भइरहन्)
  - (४) धम्मानुपस्सना— (चित्तमा कहिले कुन प्रकारको चेतना उत्पन्न भइरहेको छ भन्ने सम्बन्धमा स्मृतिवान भइरहनु)

(880)

- (ख) सम्माप्पधान- सत्य धर्म अवबोध गर्न अपनाउनु पर्ने सही प्रकारको प्रयत्नलाई सम्माप्पधान भनिन्छ । सम्माप्पधान निम्न चार प्रकारका छन् :
  - (१) उप्पन्नानं पापकानं अकुसलानं धम्मानं पहानाय वायामो— (पाप कर्म गराउने गरी उत्पन्न भइसकेका अकुशल धर्महरूलाई नियन्त्रण गरी हटाउने प्रयास)
  - (२) अनुप्पन्नानं पापकानं अकुसलानं धम्मानं अनुप्पादाय वायामो— (अभौ उत्पन्न भइनसकेका पाप कर्म गराउने अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुन नदिने प्रयास)
  - (३) अनुप्पन्नानं कुसलानं धम्मानं उप्पादाय वायामो-(अभौ उत्पन्न भइनसकेका कुशल धर्महरू उत्पन्न गराउने प्रयास)
  - (४) उप्पन्नानं कुसलानं धम्मानं ठितियाय वायामो-(उत्पन्न भइसकेका कुशल धर्महरू स्थिर राख्ने प्रयास)
- (ग) इद्विपाद मानिसक शक्तिलाई इद्विपाद भनिन्छ । इद्विपाद निम्न चार प्रकारका छन्:
  - (१) छन्द- (उचित कर्म गर्नमा लगनशील रहिरहने क्षमता)
  - (२) चित्त- (चित्तको चञ्चल स्वभाव यिन्त्रणमा लिई चित्तलाई एउटै आलम्बनमा स्थिर राखिरहने क्षमता)
  - (३) विरिय-(निरन्तर एउटै काममा दृढचित्त भइरहने क्षमता)

#### (888)

- (४) **वीमंसा** (सत्यतथ्य पहिल्याउन अन्वेषण गर्ने क्षमता)
- (घ) इन्द्रिय- कुनै काम गरिरहन प्रेरणा दिने स्रोतलाई इन्द्रिय भनिन्छ । इन्द्रिय निम्न पाँच प्रकारका छन् :
  - (१) सिद्धन्द्रिय- (सत्य धर्म प्रति अटल विस्वास)
  - (२) विरियिन्द्रिय— (सत्य धर्म अवबोध गर्न आवश्यक परिश्रम्)
  - (३) सतीन्द्रिय— (सत्य धर्म अवबोध गर्न आवश्यक स्मृति)
  - (४) समाधिन्द्रिय (चित्तको चञ्चलपनलाई नियन्त्रण गर्ने क्षमता)
  - (५) पञ्जीन्द्रय- (सत्य धर्म अवबोध गर्ने प्रज्ञा)
- (ङ) बल- कुनै काम गरिरहन प्रेरणा दिने श्रोतको रूपमा रहेको इन्द्रियको विकसित रूपलाई बल भनिन्छ । बल पनि निम्न पाँच प्रकारका छन्:
  - (१) सद्धाबल- (सत्य धर्म प्रति अटल विश्वासको विकसित रुप)
  - (२) विरियबल- (सत्य धर्म अवबोध गर्न आवश्यक परिश्रमको विकसित रुप)
  - (३) सतिबल-- (सत्य धर्म अवबोध गर्न आवश्यक स्मृतिको विकसित रुप)
  - (४) समाधिबल- (चित्तको चञ्चलपनलाई नियन्त्रण गर्ने क्षमताको विकसित रुप)
  - (५) पञ्जाबल— (सत्य धर्म अवबोध गर्न सक्ने प्रजाको विकसित रुप)

(१४२)

- (च) बोज्फाङ्ग- सत्यधर्म अवबोध गर्ने प्रकरणलाई बोज्फाङ्ग भनिन्छ । बोज्फाङ्ग निम्न सात प्रकारका छन्:
  - (प) सित सम्बोज्भाङ्ग (सत्य धर्म अवबोध गर्दै जाने प्रकरण)
  - (२) धम्मविचय सम्बोज्भङ्ग (सत्य धर्म अवबोध गर्न स्वोजनीति गर्ने प्रकरण)
  - (३) विरिय सम्बोज्भाङ्ग (सत्य धर्म अवबोध गर्न आवश्यक परिश्रम गर्दै जाने प्रकरण)
  - (४) पीति सम्बोज्भाङ्ग (सत्य धर्मको अन्वेषण कार्यमा प्रसन्न हुने प्रकरण)
  - (४) पस्सद्धि सम्बोज्भङ्ग (सत्य धर्मको अन्वेषण क्रममा उत्तेजित नभइकन
  - शान्त रहने प्रकरण)
    (६) समाधि सम्बोज्भाङ्ग (सत्य धर्मको अन्वेषण त्रतममा चित्तको चञ्चलतालाई नियन्त्रणमा
  - (७) उपेक्खा सम्बोज्का (सत्य धर्मको अन्वेषण क्रममा नौला नौला सत्य धर्महरू अवबोध हुँदै जाँदा प्रत्येक सत्य धर्मलाई तटस्थ भावले अवबोध गरी पुन:

अर्को सत्य धर्मको खोजबिन गर्दै जाने प्रकरण)

लिइरहने प्रकरण)

(883)

- (छ) मग्ग- सत्य धर्म अवबोध गर्दै जान सम्पादन गर्नु पर्ने कार्यविधिलाई मग्ग भिनन्छ । सम्वन्धीत मग्ग जम्मा निम्न आठ चरणमा सम्पन्न गरिनु पर्ने भएकाले यसलाई अरियो अहिङ्गकमग्ग पनि भिनन्छ :
  - (१) सम्मादिष्ठि (२) सम्मासङ्कप्प
  - (३) सम्मावाचा (४) सम्माकम्मन्त
    - (५) सम्माआजीव (६) सम्मावायाम
- (७) सम्मासित (८) सम्मासमाधि (उपरोक्त ८ प्रकारका सम्यक मग्गहरूको परिचय माथि परिच्छेद ३ को ११. बुद्धत्व लाभ पछिका पहिला तीन सप्ताहहरू अन्तरगतको आर्य अष्टाङ्गिक मार्गमा दिइसकेको छ ।)

## १३. बुद्धले बुद्धगयामा बिताएका पिछल्ला तीन साताहरू

अभिधर्म विषय चौथो सप्ताहभर चिन्तन-मनन गरिसकेपछि नवोदित बुद्ध स्मृतियुक्त तरिकाले रत्नाकर चैत्यबाट निस्केर बोधिवृक्षको पूर्वोत्तर दिशा स्थित एउटा वरको रुखमुनि गएर बसेछन्। ठीक त्यही बेला एकजना ब्राह्मणले बुद्धकहा आएर यसरी प्रश्न सोधेछ - "श्रमण, कस्तो मान्छेलाई ब्राह्मण भनिन्छ ? ब्राह्मण हुन के गर्नु पर्दछ ? के तिमीलाई थाहा छ ?"

त्यो ब्राह्मण अति घमण्डी प्रकृतिको थियो । त्यसको प्रश्न गराइ र प्रश्नमा आफू ब्राह्मण हुँ भन्ने घमण्डी भाव प्रष्ट रुपमा भाल्किएको थियो । त्यसैले उसको घमण्डी भाव हटोस् भन्ने अभिप्रायबाट प्रेरित भई बुद्धले उसलाई यसरी

सम्भाएछन् – "अहंकार पनि मनमा हुने एक प्रकारको विकार हो। क्लेश हो। अहंकार रुपि क्लेश हटाएर निक्लेश भई सधै सदाचार मात्र गरेर बस्न सकेमा सही रुपमा बाहमण होइनेछ।"

तर त्यो अभिमानी बाह्मणले उक्त बुद्ध वचनको गम्भीरता सम्बन्धमा कित पिन सोच्न सकेनछ । ऊ आफ्नो अभिमान आफैसित बोकी सरासर आफ्नो बाटो लागेछ । तदोपरान्त बुद्ध त्यही स्थानमा एक सप्ताहभरको लागि निरोधसमापित ध्यानमा बसी निर्वाणावस्थाको सुख भोग गर्नमा लागेछन् । बुद्धले बुद्धत्व लाभ पछिको त्यो पाँचौ सप्ताह निरोधसमापित ध्यानमा बसी बिताएको त्यस स्थानलाई अजपाल न्यग्रोध चैत्य भनिन्छ ।

त्यसपछि बुद्ध बोधिबृक्षको पूर्व-दक्षिण कुना स्थित एउटा रुखमुनि गएर बसी पुनः अर्को एक सप्ताहभर विमुक्ति धर्मको सुखानुभव गर्नमा लागेछन् । तर त्यो समयमा अचानक मौसम परिवर्तन भई भयंकर ठूलो हावाहुरी चलेछ । त्यो देखेर समाधिष्ठ बुद्धलाई हावाहुरीबाट कुनै असुविधा नहोस् भन्ने मनसायले त्यही रुखमा बास बस्ने गरेका मुचलिन्द नामका एउटा अजंगको नागराजा बुद्धको शारीरलाई सात फन्काले बेरी बुद्धको शिरमाथि फन फैलाएर बसेछ । त्यसरी एक सप्ताह बितेपछि हावाहुरी शान्त भएछ । हावाहुरी शान्त भएपछि सो नागराजा एउटा देवकुमारको भेष गरी बुद्धको सामुन्ने विनित रुपमा उभेछ । तव बुद्धले उसलाई निम्नानुसारको सार गर्भित उपदेश दिएछन् — "सन्तोष हुनु सुख हो । धर्म पूर्वक जिउनु सुख हो । अरूहरू

प्रति कुनै द्वेष भाव नराख्नु सुख हो । कामरागादि दमन गरेर वैराग भएर बस्नु सुख हो । अनि "म" भन्ने अहम् भाव हटाउन सक्नु सबै भन्दा ठूलो सुख हो ।"

बुद्धले मुचलिन्द नागराजालाई उपरोक्त उपदेश दिएको स्थानलाई मुचलिन्द चैत्य भिनन्छ। बुद्धत्व लाभ पछिको छैठौं सप्ताहभर मुचलिन्द चैत्यमा ध्यानमग्न भई बसिसकेपछि बुद्ध स्मृतिपूर्वक त्यहाँबाट उठेर बोधिबृक्षको दक्षिणस्थित एउटा अर्को रुखमुनि गएर बसी पुन: एउटा अर्को सप्ताहभर निर्वाण सुखको अनुभव गरी बसेछन्। बुद्धले त्यो सातौ सप्ताह बिताएको स्थानलाई राजायतन चैत्य भनिन्छ।

सप्ताह बिताएको स्थानलाई राजायतन चैत्य भनिन्छ । बुद्धत्व पाप्तिपछिका सात हप्ता माथि वर्णन गरिएअनुसार सात स्थानमा समाधिष्ठ भएर बिताइसकेपछि मात्र नवोदीत बुद्ध सामान्य सांसारिक अवस्थामा ओर्लेछन्। बुद्ध त्यसरी सामान्य अवस्थामा ओर्लेपछि देवेन्द्र शकले बुद्धलाई एउटा दैवी हरों चढाएछन् । त्यो हर्रो सेवन गरेपछि बुद्धको पेट शुद्धि भएछ । त्यसपछि बुद्ध स्नानादि सुचिकर्म गरी तन्दुरुष्ट भई एउटा रुखमुनि आराम लिन बसेछन्। त्यसरी आराम लिन बसेका बुद्धलाई आफ्नो व्यापारको सिलसिलामा कतै जान पांचसय गाडीमा अनेक प्रकारका सामान लिएर दूर प्रदेशबाट आएका तपुस्स र भल्लूक नाम गरेका दुइजना व्यापारीले देखेछन् । उनीहरूले बुद्धको शान्त तर अति प्रभाविलो रुप देखेर प्रसन्न भई बुद्धलाई आफूहरूसित भएको मह र सातु दान दिएछन् । बुद्धले उनीहरूले दिएको सातुदान स्वीकारी उनीहरूलाई दान, शील र अन्य गम्भीर धर्महरू सम्वन्धमा सारगर्भित उपदेश सुनाएछन् । तर आफ्नो

सम्पूर्ण ध्यान व्यापारमा मात्र केन्द्रित भएका तिनीहरूले बुद्धको गम्भीर उपदेश सुनेर बुद्धप्रित असीम श्रद्धा मात्र गर्नसकेछन्, बुद्धद्वारा निर्देशित मार्गमा अग्रसर भई गम्भीर धर्म लाभ गर्ने अठोट गर्न सकेनछन् । त्यसैले उनीहरूले आफ्नो देशमा फर्केर पनि नित्य बुद्धपूजा गर्न पाउनाको लागि बुद्धको प्रतिक मागेछन् । उनीहरूको त्यस्तो मनशाय थाहा पाएपछि बुद्धले आफ्नो हात कपालमा घुसारी निकाल्दा हातमा टांसेर आएका आठओटा केशधातु आफ्नो प्रतिक स्वरुप उनीहरूलाई दिएछन् ।

बुद्धत्व लाभ पछि संयोगले बुद्धको सम्पर्कमा पुगेका मानिसहरू कोही अहंकारको कारण त कोही व्यावसायिक कार्यमा व्यस्त रहनाको कारण दूर्लभ निर्वाण धर्म लाभ गर्नमा अग्रसर नभएको देखेर बुद्धले लाभ गरेको परमोत्तम धर्मको प्रचार-प्रसार गर्ने कार्य संचालन नै पो नहुने हो कि भन्ने डर सहम्पति नामको एक जना ब्रह्म देवतामा सलबलाएछ । किनभने बुद्ध जस्तो क्लेश रहित व्यक्तिमा केही गर्ने चाहना पनि नहुने र केही नगर्ने चाहना पनि नहुने रहेछ । उनीबाट हुने कुनै पनि कार्य अरूको अनुरोध या अरूको आवश्यकता अनुसार मात्र हुने रहेछ । सो कुराको चाल पाएर उक्त सहम्पति ब्रह्माले आफ्ना देवगणहरू सिहत बुद्धसाम् उपस्थित भएर यसरी प्रार्थना गरेछन् — "भंगवन्, सम्पूर्ण प्राणीहरूप्रति अनुकम्पा राखी तीक्ष्ण बुद्धि भएका र अल्प मात्र क्लेश भएका व्यक्तिहरू चुनेर उनीहरूका लागि अनुपम् निर्वाणमा पुगिने धर्मको द्वार खोल्ने कृपा गर्नुहोस्।"

सहम्पति ब्रह्माले त्यसरी प्रार्थना गरेपछि नवोदित बुद्धको चित्तमा आफूले लाभ गरेको निर्वाण धर्म प्रवर्तन गर्नमा अग्रसर हुने मनोभावना जागृत भएछ । तब बुद्धले आफ्नो उपदेश श्रवण गरेपछि आफ्नो निर्देशन अनुसारको मार्गमा लागेर धर्म लाभ गर्नमा समर्थ हुने व्यक्तिको खोज गरेछन्। बुद्धले त्यसरी बिचार गर्दा सबैभन्दा पहिले आलारकालाम ऋषिलाई सम्भेछन्। त्यसैले आलारकालाम ऋषि त्यस समयमा कहाँ छन् भनेर दिव्यचक्षुले हेर्दा उनी एक हप्ता अघि मात्रै मृत्यु भई कसैको केही कुरा सुन्न नसक्ने आकिञ्चन्यायतन अरुप भूमीमा जन्मन गइसकेको कुरो थाहा पाएछन् । त्यसपछि उनले रामपुत्र उद्धक ऋषिलाई सम्भेर दिव्यचक्षुले हेर्दा उनी पनि अघिल्लो दिनमा मात्रै मृत्यु भई कसैको केही कुरा सुन्न नसक्ने नैवसज्ञानासंज्ञायतन अरुप भूमीमा जन्मन गइसकेको कुरा चाल पाएछन् । अनि तेश्रो पटकमा बुद्धले पञ्चवर्गीय श्रमणहरूलाई सम्भेर दिव्यचक्षुले हेर्दा उनीहरू ऋषिपतन मृगदावनमा रहिरहेको थाहा पाएछन् । तब बुद्धले उनीहरूप्रति असीम कृपा राखी उनीहरूलाई आफूले लाभ गरेको अमूल्य निर्वाण धर्मबारे उपदेश सुनाउने उद्देश्यले तत्काल ऋषिपतन मृगदावनितर यात्रारम्भ गरेछन ।

### १४. सम्यक सम्बुद्ध ऋषिपतन मृगदावनमा

बुद्ध, पञ्चवर्गीय श्रमणहरू प्रति असीम अनुकम्पा राखी, उनीहरूलाई संसार-चक्रको दु:खबाट मुक्ति पाइने मार्ग निर्देशन गर्ने विचारले, भन्दै साताभर लामो समयाविधको पैदल यात्रा गरी, आषढ पूर्णिमाको दिन ऋषिपतन मृगदावनमा पञ्चवर्गीय श्रमणहरू कहाँ पुगेछन्। तर पञ्चवर्गीय श्रमणहरू कहाँ पुगेछन्। तर पञ्चवर्गीय श्रमणहरू प्रमादवश के सीचेछन् भने सिद्धार्थ पहिले भन्नै उनीहरूबाट सेवा पाउने आशामा उनीहरूको पिछा गरी आएका हुन्। त्यसेले उनीहरूको बुद्धको त्यस्तो असीम कृपा विषय सही रुपले बिचार गर्न सकेनछन्। बुद्धले विभिन्न तरिकाले सम्भाएपछि मात्र उनीहरू विस्तार बुद्धप्रति श्रद्धा जगाउन समर्थ भएछन्। बुद्धप्रति उनीहरूको श्रद्धा दृढ भई उनीहरू बुद्धद्वारा प्रवर्तन हुने अति गम्भीर धर्म सम्बन्धी उपदेश सुनेर बुभन् सबने मनस्थितिमा पुगेपछि उनीहरूलाई बुद्धले मध्यम प्रतिपदा र त्यस प्रतिपदा अपनाई अवबोध गर्नुपर्ने चार आर्यसत्य सम्बन्धी अति गम्भीर उपदेश दिएछन्। जसको मूल सार निम्नानुसार छ :

"मोक्षको चाहना गरी प्रवृजित हुनेहरूले, कुनै पिन प्रकारको कामसुखभोग पाउने इच्छा राख्नु ठीक छैन। न त शरीरलाई अनावश्यक रुपमा अति दुःख दिने कार्यमा लाग्नु नै ठीक छ। उपरोक्त दुबै प्रकारका अतिवाद त्यागेर मध्यममार्ग अपनाउनु पर्ने तथ्य सम्यक सम्बुद्धले स्वानुभव गरेका छन्। मध्यम मार्ग नै सत्यधर्म अबबोध गराउने, क्लेश हटाएर सम्बोधि दिलाउने सही मार्ग हो। त्यो मध्यम मार्ग निम्न आठ अङ्ग भएको आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग हो:

- (१) सम्मादिष्ठि (२) सम्मासङ्कप्प
- (३) सम्मावाचा (४) सम्माकम्मन्त
- (५) सम्माआजीवो (६) सम्मावायाम
- (७) सम्मासति (८) सम्मासमाधि

(888)

बुद्धले उपरोक्तानुसारको मध्यम पटिपदा अपनाएपछि बल्ल बुद्धलाई दु:ख आर्यसत्य अवबोध भएको थियो । जन्मनु दु:ख हो; बुढो हुनु दु:ख हो; रोगी हुनु दु:ख हो; मृत्यु हुनु दु:ख हो; मन नपरेकासित बस्नु दु:ख हो; मन परेकाबाट बिछोड हुनु दु:ख हो; चाहेको वस्तु नपाउनु दु:ख हो; संक्षिप्तमा पञ्च उपादानस्कन्ध नै दु:ख हो भन्ने कुरा अवबोध भएको थियो ।

त्यसपछि दु:खसमुदय आर्यसत्य अवबोध भएको थियो । दु:ख पाइरहने मूल कारण अर्को जन्ममा त सुख पाइन्छ कि भन्ने आशाको पछि लागी बारम्बार पुनर्जन्म लिन लगाइरहने कामतृष्णा, भवतृष्णा र विभवतृष्णा रहेछ भनेर अवबोध भएको थियो ।

त्यसरी नै दु:खनिरोध आर्यसत्य अवबोध भएको थियो। सबै प्रकारका तृष्णा छुटेमा वा तृष्णा निरोध भएमा सबै प्रकारको दु:खबाट सधैको लागि छुटकारा पाइने कुरो अवबोध भएको थियो।

अनिपछि दु:खनिरोधगामिनि प्रतिपदा आर्यसत्य अवबोध भएको थियो । दु:खबाट छुटकारा पाउन सम्यक दृष्टि, सम्यक सङ्कल्प, सम्यक वाचा, सम्यक कर्म, सम्यक आजीविका, सम्यक व्यायाम, सम्यक स्मृति र सम्यक समाधि गरी आठ अङ्ग भएको आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग अपनाउनु पर्ने रहेछ भनेर अवबोध भएको थियो ।

यसरी मध्यम मार्ग अपनाएको कारण पहिले कसैले सुन्न पनि नसुनेको उपरोक्त चार सत्य विषयमा बुद्धलाई ज्ञान भएको थियो । त्यसपछि त्यो ज्ञान राम्ररी बुफ़न योज्ञ ज्ञान हो भनेर थाहा भएको थियो । त्यसपछि बुद्धले त्यस विषय राम्ररी चिन्तन-मनन गरेका थिए । र अन्तमा बुद्धले त्यस सम्वन्धमा सबै कुरा राम्ररी बुभेका थिए ।

जवसम्म बुद्धलाई उपरोक्त चार सत्य सम्बन्धमा ज्ञान थिएन, जवसम्म बुद्धले ती चार सत्यहरू राम्ररी बुभ्र्न योग्य ज्ञान हुन् भनेर चाल पाएका थिएनन् र ती चार सत्यहरू बारे चिन्तन-मनन गरी राम्ररी बुभ्रिसकेका थिएनन् तवसम्म बुद्धले कहिले कसैलाई पिन त्यस्तो ज्ञान थाहा गरियो भनेका थिएनन् । उपरोक्त चार आर्यसत्य विषय उपरोक्त तीन तरिकाले स्वयम् आफैले अवबोध गरिसकेपिछ मात्र बुद्धले त्यस सम्बन्धमा अरुलाई जानकारी दिने काम गरेका हुन् ।

बुद्धले उपरोक्त चार आर्यसत्य राम्ररी अवबोध गरिसकेका छन्। उपरोक्त चार सत्य राम्ररी अवबोध गरेर विमुक्ति पाएका छन्। जन्म-मरणको भुमरीबाट छुटकारा पाएका छन्। बुद्धमा फेरिपिन जन्म लिनुपर्ने कुनै कारण बाकि छैन।"

नवोदित बुद्धले पञ्चवर्गिय चिक्षुहरूलाई उपरोक्तानुसार दिएको उपदेशको पूर्ण विवरण, धर्मप्रति जिज्ञासा राख्ने जो कसैले पनि सुन्न या पढ्न पाउने गरी धम्मचक्कप्पवत्तन सुत्त नाम दिएर संकलन गरिएको छ ।

नवोदित बुद्धले उपरोक्तानुसार उपदेश दिएपछि पञ्चवर्गीय भिक्षुहरूले त्यही दिन देखि बुद्धले निर्देशन गरेको आर्य अष्टाङ्गिकमार्गको अनुसरण गर्न सिक्छिन् र ती पञ्चवर्गीय भिक्षुहरूमध्ये सबैभन्दा पहिले भिक्षु कौण्डन्यले त्यही दिन "दुःखको मूल हेतु तृष्णा हो र तृष्णा निरोध हुने स्वभावको हो" भन्ने कुरो अवबोध गरेछन्। त्यसपछि कमशः दोश्रो दिन भिक्षु वप्पले, तेश्रोदिन भिक्षु भिद्दयले, चौथोदिन भिक्षु महानामले र पांचौदिन भिक्षु अस्सजितले "दुःखको मूल हेतु तृष्णा हो र तृष्णा निरोध हुने स्वभावको हो" भन्ने कुरा अवबोध गरेछन्। त्यसरी आषढ कृष्णपक्ष चतुर्थीको दिनसम्ममा पांचैजना भिक्षुहरूले "दुःखको मूल हेतु तृष्णा हो र तृष्णा निरोध हुने स्वभावको हो" भन्ने कुरा अवबोध गरेपछि पञ्चमीको दिन बुद्धले उनीहरूलाई अनित्य, दुःख र अनात्म लक्षण सम्वन्धमा अति गम्भीर उपदेश दिएछन्। उल्लेखित उपदेशको मूल प्रारुप निम्नानुसार छ :

"भिक्षुहरू! तिमीहरूले हपधर्म स्वानुभव गरिसक्यौ। हपधर्म विस्तारै क्षय हुने प्रकारको हो। त्यो अनित्य छ। जुन कुरो नित्य छैन त्यसबाट नित्य सुख पाउन सिकदैन। अनित्य कुरामा सुख खोज्नु नै दु:ख हो। नित्य नभएको, दु:ख दिलाउने कारण मात्र रहेको हपधर्मलाई "म हुँ", "मेरो आत्मा हो" भनेर च्यापिरहनु ठीक छैन। हपमा आसक्त नहोऊ। हपलाई उपेक्षा गर।

भिक्षुहरू! तिमीहरूले वेदना स्वानुभव गरिसक्यौ । वेदना पनि विस्तारै क्षय हुने प्रकारको हो । त्यो अनित्य छ । त्यसैले नित्य नभएको, दु:ख दिलाउने कारण मात्र रहेको वेदनालाई पनि "म हुँ", "मेरो आत्मा हो" भनेर च्यापिरहनु ठीक छैन । वेदनामा पनि आसक्त नहोऊ । वेदनालाई पनि उपेक्षा गर ।

भिक्षुहरू! तिमीहरूले संज्ञा, संस्कार र विज्ञान पनि स्वानुभव गरिसक्यौ । संज्ञा, संस्कार र विज्ञान पनि विस्तारै क्षय हुने प्रकारका हुन । तिनीहरू पिन अनितय छन् । त्यसैले नित्य नभएका, दुःख दिलाउने कारण मात्र रहेका संज्ञा, संस्कार र विज्ञानादि कुनै पिन नामधर्मलाई "म हुँ", "मेरो आत्मा हो" भनेर च्यापिरहनु ठीक छैन । संज्ञा, संस्कार र विज्ञानादि कुनैपिन नामधर्ममा आसक्त नहोऊ । संज्ञा, संस्कार र विज्ञानादि सबै प्रकारको नामधर्मलाई उपेक्षा गर ।

भिक्षुहरू! रुप, वेदना, संज्ञा, संस्कार र विज्ञान यी पञ्च उपादानस्कन्ध सबै अनित्य छन् र दु:खको कारण मात्र हुन्। पञ्च उपादानस्कन्धलाई "म हुँ", "मेरो आत्मा हो" भनेर च्यापिरहनु पर्ने कुनै कारण छैन। पञ्च उपादानस्कन्ध "म हुँ", "मेरो आत्मा हो" भनेर च्यापिरहने आत्माव त्याग गर। पञ्च उपादानस्कन्धमा आसक्त नहोऊ। पञ्च उपादानस्कन्धमा अनासक्त हुन सकेपछि, अनासक्त चित्त, विराग चित्त अभ्युदय हुनेछ। उपेक्षा जागृत हुनेछ। तव मुक्ति पाउने छौ। अनुपम सुख र शान्ती मात्र भएको विमुक्ति पाउने छौ।"

बुद्धले पञ्चवगीय भिक्षुहरूलाई उपरोक्तानुसार दिएको दोश्रो उपदेशको पूर्ण विवरण, धर्म प्रति जिज्ञासु राख्ने जो कसैले पिन सुन्न या पढ्न पाउने गरी अनत्त लक्खण सुत्त नाम दिएर संकलन गरिएको छ ।

आर्य अष्टाङ्गिकमार्गमा निरन्तर अघि बढ्दै गइरहेका पञ्चवर्गीय भिक्षुहरूलाई सम्यक सम्बुद्धले उपरोक्तानुसार श्रुतमय ज्ञानको प्रकाश छरिदिएपछि उनीहरू पाँचैजना त्यही आषाढ कृष्णपक्ष पञ्चमीको दिन अरहत्त मार्ग र फल प्राप्त गर्नमा सफल भएछन्।

सम्यक सम्बुद्धले आर्य अष्टाङ्गिकमार्गको द्वार खोलिदिएपछि लामो समय देखि सत्य धर्मको खोजमा श्रमण जीवन बिताइरहेका पञ्चवर्गीय भिक्षुहरू मात्र होइनन् अति ऐश-आरामको गृहस्थ जीवन बिताइरहेका अनेकौ देवता, ब्रह्मा र मनुष्यहरू पनि आर्य अष्टाङ्गिकमार्गको अभ्यास गरी अल्प समयमै अरहत्त मार्ग र फल प्राप्त गर्नमा सफल भएछन्। त्यसरी सफलता पाउने गृहस्थ मनुष्यहरू मृगदावन देखि टाढा नपर्ने वाराणशी नगरका एकजना धनी सेंठका छोरा यशकुमार र उनका ५४ जना साथीहरू हुन्।

### १५. बहुजन हितार्थ बुद्धद्वारा चारिका प्रारम्भ

बर्षायाम समाप्त भई यात्रा गर्न सहज हुने मौसम सुरु भएपछि, एक दिन बुद्धले आफ्ना, माथि उल्लेखित साठीजना श्रावक भिक्षुहरूलाई बोलाई, तिनीहरूले बहुजन हितार्थ विभिन्न देश, नगर, ग्राम र वस्तीमा गएर आफूले लाभ गरेको धर्म सम्बन्धमा अरूहरूलाई पिन सम्भाउने कार्य गर्नुपर्ने कुरा सम्भाएछन्। बुद्धले त्यसरी निर्देशन दिएपछि न्यूनतम् समयमा अधिकतम् मानिसहरूलाई अमूल्य धर्म अवबोध गराउने उद्देश्यले साठीजना भिक्षुहरू साठी स्थानतिर नै गएछन्। अनि बुद्ध स्वयम् चाहि उरुबेलितर लागेछन्।

बुद्ध उरुबेलितर गइरहेको बेला, बीच बाटोमा पर्ने एउटा वनोद्यानमा वनभोज गरिरहेका तीसजना भद्रिय राजकुमारहरू बुद्धको सम्पर्कमा आएछन् । बुद्धिसत साक्षात्कार गर्न पाएपछि उनीहरू तत्कालै गृहस्थ जीवन त्यागी भिक्ष भई आर्य अष्टाङ्गिक मार्गको अभ्यास गर्नमा लागेछन् । केही दिन त्यही वनमा रहेर सम्मावायाम गरेपछि उनीहरू सबै अरहत्त भएछन् । तव बुद्धले उनीहरूलाई पिन बहुजन हितार्थ विभिन्न स्थानमा चारिका गर्न पठाएछन् र आफू एक्लै पुनः उरुबेलितर अघि बढेछन् ।

उरुबेलमा पुगेपछि बुद्धले पाँचसय शिष्यहरू भएका उरुबेलकाश्यप, तीनसय शिष्यहरू भएका नदीकाश्यप र दुइसय शिष्यहरू भएका गयाकाश्यप नाम गरेका तीनजना जटाधारी आचार्यहरूलाई सुधर्ममा प्रतिष्ठित गराउने प्रयास गरेछन्। तर पूर्वाग्रहले ग्रसित ती जटाधारी ऋषिहरूलाई सुधर्म अवबोध गराउने कार्य स्वयम् सम्यक सम्बुद्धलाई पनि सरल भएनछ । अनेक पटक अनेक प्रकारको ऋदि देखाएर उनीहरूको अहंकार तोडेपछि मात्र उनीहरू आ-आफ्नो पूर्वाग्रह त्यागेर सम्यक सम्बुद्धको अमूल्य उपदेश स्मृति पूर्वक सुन्न सक्ने भएछन् । उनीहरू त्यसरी आर्य अष्टाङ्गिक मार्गको अभ्यासमा लाग्न सक्ने मनस्थितिमा पुगेपछि बुद्ध ती तीनजना जटाधारी बन्धुहरू तथा उनीहरूका एकहजार शिष्यहरू साथमा लिएर गयाशिर्ष पर्वतितर लागेछन्। ती जटाधारी ऋषिहरूले गयाशिर्ष पर्वतमा बसी बुद्धको प्रत्यक्ष निगरानीमा केही समय आर्य अप्टाङ्गिक मार्गको अभ्यास गरेपछि उनीहरू सबैजना अरहत् भएछन् । त्यसपछि बुद्धं ती एकहजार तीनजना अरहत् भिक्षुहरूलाई साथमा लिई मगध राज्यको राजधानी राजगृहतिर लागेछन्।

शाक्यमुनि बुद्ध आफ्ना एकहजार तीनजना शिष्यहरू साथ लगाएर आफ्नो राजधानीतिर आइरहेकाछन् भन्ने सुसमाचार पाएपछि राजा विम्बिसार अति हिर्षित भएछन्। उनी आफ्ना लाखौ प्रजाहरूलाई साथमा लिएर शाक्यमुनि बुद्ध तथा उनका शिष्यहरूलाई स्वागत गर्न राजगृह नगरदेखि धेरै टाढा नपर्ने आफ्नो यष्ठी वनोद्यानसम्म पुगेछन्। यष्ठी वनोद्यानमा आफ्नो स्वागत गर्न बसेका राजा विम्बिसार र लाखौ राजगृह नगरवासीहरूलाई बुद्धले दान, शील र चतु आर्यसत्य सम्वन्धी अति गम्भीर उपदेश दिएछन्। बुद्धको उपदेश सुनेपछि उपस्थित नगरवासीहरूमध्ये १६ भागमा १९ भाग नगरवासीहरू तथा राजा विम्बिसार सोतापत्ति भएछन्। बाकी ५ भाग नगरवासीहरू सामान्य उपासक भएछन्।

## १६. बुद्धबाट मध्यममार्गी अर्थनीति स्वीकार

तण्हालाई वशमा मात्र राख्ने मार्गमा लागेका आलारकालाम, रामपुत्र-उद्धक जस्ता परम्परागत लौकिक ध्यान पद्धितको अभ्यास गर्नमा लागेका ऋषिहरूले त भौतिक वस्तुको प्रयोजन त्यागी सांसारिक प्रपञ्चबाट टाढा रहनमा जोड दिएका थिए भने तृष्णा निरोध नै गर्ने कार्यमा लाग्नु पर्ने आफ्ना अनुयायी भिक्षुहरूलाई बुद्धले अनेक प्रकारका भौतिक वस्तुहरूसित अलमलिनु पर्ने वातावरणमा रहने अनुमित दिने कुरै भएन । बुद्धले सुरुमा आफ्ना अनुयायीहरूलाई अन्तरवासक, उत्तरासंग, संघाटी, कायबन्धन, पिण्डपात, सूचि, खुर र परिस्सावन गरी जम्मा अद्वपरिक्खार (अष्टपरिष्कार) भन्दा बाहिरका वस्तुहरू उपभोग गर्दै नगर्ने निर्देशन दिएका रहेछन् । तर बहुजनको हितका लागि भिक्षुहरू राजगृह जस्तो ठूलठूला नगरहरूको आसपासमा

पनि बस्नुपर्ने भएपछि उपरोक्त नियममा पुनर्विचार गर्नुपर्ने कुरा बुद्धले देखेछन्।

यसरी विचार गरिसकेपछि बुद्ध के निधोमा पुगेछन् भने आर्य अष्टाङ्गिक मार्गको अनुसरण गरी यथाशिघ मार्ग र फल लाभ गर्नु पर्ने भिक्षुहरूले अष्टपरिष्कार भन्दा बाहिरका वस्तुहरूसित कुनै सरोकार राख्न नहुने भएतापनि त्यस नियमलाई दृढ रुपमा अघिसार्नु व्यवहार कुशलता हुने छैन । यदि त्यस नियमलाई दृढ रुपमा अघि बढाएमा पहिलो कुरो, राजगृहमा पुगेपछि एक्कासि हजारौंबाट लाखौंको संख्यामा पुगेका भिक्षुहरू सबैले तेचिवर सिउन बेवारिस कपडा पाउने र एकछाक भरपेट खान घरघर डुलेर मात्र भिक्षा पाउने कुरा सम्भव हुँदैन । दोश्रो कुरा, मार्गफल प्राप्त गर्नलाई महिनौ या बर्षो प्रयासरत रहनुपर्ने भिक्षुहरू त्यसरी सधैं खुला आकासमुनि मात्रै रहेर प्रयासरत रहन नसक्ने भई बरु प्रयास गरे लाभ हुनसक्ने धर्मकै आशा मारी विचलित हुनेछन्। अनि तेश्रो कुरो, मार्ग-फल लाभ गरिसकेका र मार्ग-फल लाभ गर्ने प्रयासमा लागेका भिक्षुहरू खालि अष्टपरिष्कार मात्र स्वीकार गर्ने भएपछि उनीहरूलाई अनेक परिस्कार दान-प्रदान गरी पुण्य लाभ गर्ने गृहस्थहरूको क्षेत्र सीमित हुनेछ । त्यसैले उक्त नियमलाई दृढ रुपमा होइन एउटा मार्ग निर्देशनको रुपमा, एउटा दिशा बोधको रुपमा मात्र प्रस्तुत गरी भविष्यमा त्यस मार्गमा हिड्ने, त्यस दिशातिर बढ्ने उद्देश्य राखी विद्यमान परिस्थितिमा आवश्यकतानुसार स्वविवेक प्रयोग गर्ने केही ठाउँ छोड्नु उपयुक्त हुने कुरा बुद्धले देखेछन्। त्यसैले बुद्धले आफ्ना

भिञ्जहरूलाई मध्यम मार्गी अर्थनीति अपनाउने स्वीकृति दिएछन् । जस्को मूल सार निम्नानुसारको छ :

आर्य अष्टाङ्गिक मार्गमा लागेर यथाशिघ तृष्णा निरोध गर्नुपर्ने भिक्षुहरूले आफ्नो जीवन धाउन नभइनहुने निम्न चतुपच्चय (चारप्रत्यय) बाहेक अन्य वस्तुहरू सम्बन्धमा व्यक्तिगत रुपले कुनै सरोकार राख्नु हुँदैन।

- (१) चीवर चींवर भन्नाले शरीरकों तल्लो अङ्ग ढाक्ने अन्तरवासक, अन्तरवासक शरीरबाट नखस्ने गरी बाध्ने कायवन्धन, शरीरको माथिल्लो अङ्ग ढाक्ने उत्तरासंग र राति सुत्दा ओछ्याउने र जाडो भएमा ओढ्न प्रयोग गर्नहुने गरी दुइ तह गरी सिलाइएको सङ्घाटी, ती चार प्रकारका लुगा विशेषलाई सम्भन् पर्छ । सम्भव भएसम्म बेवारिस कपडा बटुलेर चीवर सिउनु पर्छ । तर कसैले चीवर तयार गरी दान दिएमा स्वीकारे पनि हुन्छ ।
- (२) पिण्डपात पिण्डपात भन्नाले माटो या ढुङ्गा या फलामले बनेको गोलाकार भाँडो र त्यस भाँडोमा कसैले श्रद्धापूर्वक भरिदिएको पाकेको खाना या आफैले खोजेर वटुलेको जंगली फलफूललाई बुभ्ग्नु पर्दछ। पिण्डपात मध्यान्ह अगाडि एकछाक पेटभर खान पुग्ने गरी घरघरमा गई भिक्षा मागेर या वन जंगलमा गई फलफूल खोजेर भर्नु पर्छ। यदि कुनै दाताले श्रद्धा पूर्वक घरमा बोलाएर लगी सो पिण्डपात खानाले भरी दिएमा त्यो पनि स्वीकारे हुन्छ।
- (३) सयनासन सयनासन भन्नाले राती सुट्दा ओढ्न र

ओछचाउन प्रयोग हुने सामाग्रीहरू तथा वास बस्ने स्थानलाई बुभ्ग्नु पर्छ । वासस्थान रुखको फेद, ओडार, छाप्रो या कोठा जुन पनि हुन सक्छ । तर त्यो विपरित लिङ्गीको पहुँच भन्दा बाहिरको चाहिँ हुनै पर्छ ।

(४) गिलान पच्चय – गिलान पच्चय भन्नाले बिरामी हुँदा प्रयोग गरिनु पर्ने ओखतिमूलो आदिलाई सम्भनु पर्छ ।

यदि कुनै भिक्षुले माथि उल्लेखित चतुप्रत्यय अलावा जग्गाजमीन, विहार, भाँडाकुडा, काँचो अन्न आदि वा यस्ता सामानहरू प्राप्त गर्नमा प्रयोग गर्नहुने धन-द्रव्य दानमा पाउने भएमा त्यस प्रकारका अतिरिक्त वस्तुको हकमा निम्न प्रकारको व्यवस्था गर्नु पर्दछ :

- (१) चतुपच्चय अलावा कुनै पिन प्रकारको अतिरिक्त वस्तु दानमा पाउने भएमा सो वस्तु व्यक्तिगत प्रयोजनको लागि होइन, वर्तमान र भविष्यमा चतुर्दिशाबाट आउने सबै भिक्षुहरूले आवश्यकता अनुसार उपभोग गर्न पाउने गरी सम्पूर्ण भिक्षुसङ्गको नाममा मात्र स्वीकार्नु पर्छ ।
- (२) प्रत्येक भिक्षुले उपरोक्तानुसार दानमा पाएको अतिरिक्त वस्तु सबै सङ्कलन गरी त्यस्ता अतिरिक्त वस्तु वर्तमान र भविष्यमा आउने सबै भिक्षुहरूलाई आवश्यकतानुसार उपलब्ध गराउने एकजना (वा एक समूह) कप्पियकारक नियुक्त गरी नीजलाई जिम्मा लगाउनु पर्छ ।

बुद्धले भिक्षुहरूलाई उपरोक्तानुसारको मध्यम मार्गी अर्थनीति अपनाउने स्वीकृति दिएकाले भिक्षुसङ्घको आर्थिक जग वर्तमान अवस्थासम्म दिगो रहेको छ । बुद्ध र बुद्ध-धर्म प्रति असीम श्रद्धा भएका सम्पतिवान गृहस्थहरूले आफ्नो ढुकुटी बुद्ध-धर्मको प्रचार-प्रसार गर्ने कार्यका लागि खुला गर्न पाएका छन्। सर्व प्रथम राजा विम्बिसारले आफ्नो वेणुवन उद्यानमा बुद्ध प्रमुख उनका दशौँहजार भिक्षुहरू सुव्यवस्थित रुपले बास बस्न पुग्ने वेणुवनाराम विहार बनाई भिक्षुसङ्गलाई दान दिएछन् । त्यसपछि राजा शुद्धोदनले निग्रोध शाक्यको वनोद्यानमा बुद्ध प्रमुख उनका बीसौहजार भिक्षुहरू सुव्यवस्थित रुपमा बास बस्न हुने निग्रोधाराम बिहार बनाई दान दिएछन् । त्यसरी नै श्रावस्तिका सेठ अनाथिपिण्डकले अद्वारकरोड असिर्फ भुईमा बिछ्याई जेतकुमारको वनोद्यान किनी, अद्वारकरोड असिर्फ खर्च गरेर बुद्ध प्रमुख बुद्धका अस्सीजना अग्रश्रावकहरू तथा उनीहरू प्रत्येकका हजारौं शिष्यहरू एकसा<mark>थ बस्नमिल्ने जेतवन बिहार बनाई, अन्तमा</mark> अद्वारकरोड असिर्फ नै खर्च गरी महिनौसम्म बिहारोत्सव मनाई भिक्षुसङ्घलाई दान दिएछन् । उपासिका विशाखाले पनि आफ्नो लुगामाथि आभुषणको रुपमा लगाउने नौ करोड मोल पर्ने महाभरण नामको विशेष गहनाको मोल पर्ने जग्गा किनेर त्यतिकै रकम खर्च गरी एक तल्लामा पाँचसय काठाहरू भएको पूर्वाराम बिहार बनाई अन्तमा नौ करोड नै खर्च गरी बिहारोत्सव मनाई भिक्षुसङ्गलाई दान दिइछुन्। त्यस बाहेक अन्य हजारौं दाताहरूले जम्बुद्वीपभरमा करोडौं भिक्षुहरू बास बस्न पुग्ने गरी बिभिन्न नगर र ग्राममा बिभिन्न साना ठूला बिहारहरू बनाएर दान दिएछन्।

# १७. भिक्षुसङ्घ र भिक्षणीसङ्घको विस्तार

शाक्यमुनि बुद्धले भिक्षुहरूलाई मध्यममार्गि अर्थनीति अपानाउने स्वीकृति दिएको कारण राजा विम्बिसारले आफ्नो वेणुवन वनोद्यानमा वेणुवनाराम विहार बनाई भिक्षुसङ्घलाई दान दिनपाएको धेरै दिन नहुँदै भिक्षु अस्सजित मार्फत बुद्ध-धर्ममा दिक्षित भएका उपतिस्स र कोलित नाम गरेका दुइजना परिव्राजकहरू आफ्ना अढाइसय परिव्राजक साथिहरू सिहत वेणुवनाराम विहारमा आई बुद्धिसत उपसम्पदा मागी भिक्षु भएछन्। उपसम्पदा पछि उपतिस्सलाई सारिपुत्त र कोलितलाई मोग्गलायन नामाकरण गरिएछ। भिक्षु मोग्गलायनले उपसम्पदाको एक सप्ताह पछि अनन्त ऋद्धिबल सृहित अरहत् मार्ग-फल प्राप्त गरेछन् भने भिक्षु सारिपुत्तले उपसम्पदाको दुइ सप्ताहपछि अनेक विध प्रज्ञा सहित अरहत् मार्ग-फल पाएछन्। भविष्यमा गएर भिक्षु सारिपुत्त प्रज्ञावान भिक्षुहरूमा अग्र र भिक्षु मोग्गलायन ऋद्धिवान भिक्षुहरूमा अग्र र भिक्षु मोग्गलायन ऋद्धिवान भिक्षुहरूमा अग्र प्रमाणित भएछन्।

राजा शुद्धोदनले राजकुमार सिद्धार्थ बुद्धत्व लाभ गरी मगध राज्यको बेणुवनाराममा बिसरहेका छन् भन्ने कुरो थाहा पाएपछि आफ्ना एक जना दूतलाई एक हजार सैनिक साथ लगाई बुद्धलाई किपलवस्तु बोलाई ल्याउन अहाई पठाएछन्। तर उनीहरू वेणुवनाराममा पुगेपछि बुद्धलाई राजा शुद्धोदनको सन्देश सुनाउने अवसर नपाउँदै बुद्धको उपदेश सुनेर अरहत् भएछन्। अरहत् भएपछि कुनै पनि प्रकारको सांसारिक कुरासित कुनै सम्बन्ध नरहने भएकाले उनीहरू सबै राजा शुद्धोदनको सन्देश बुद्धलाई नसुनाइकन बुद्धिसत उपसम्पदा मागी भिक्षु भएछन् ।

लामो समयसम्म आफ्नो दूत र साथमा गएका एक हजार सैनिक कोही पनि कुनै सन्देश लिएर नफर्केपछि राजा शुद्धोदनले पुन: अर्को एकजना दूतलाई एकहजार सैनिक साथ लगाएर वेणुवनाराम पठाएछन्। तर तिनीहरू पनि पहिलेकाहरू भे बुद्धलाई सन्देश सुनाउन नपाउँदै अरहत् भई भिक्षु बनेछन्। यस प्रकार राजा शुद्धोदनले लगातार नौ पटकसम्म दूत पठाएछन्। तर नवौ पटकका दूत र साथमा गएका सैनिकहरू सबै पहिलो पटकका दूत भौ बुद्धलाई सन्देश सुनाउन नपाउँदै अरहत् भई भिक्षु बनेछन् । तव राजा शुद्धोदनले दशौ पटकमा आफ्ना एक जना विस्वासिलो मन्त्री कालुदायिलाई जसरी भएपनि बुद्धलाई कपिलवस्तु ल्याउने वाचा गराएर दूत बनाई एकहजार सैनिक साथ पठाउने निधो गरेछन् । मन्त्री कालुदायि अति बुद्धिमान रहेछन् र साथै उनले पहिलेका दूतहरू कस्तो परिस्थितिमा परेका थिए भन्ने कुराको पनि जानकारी पाएका रहेछन्। त्यसैले उनले दूत भएर जानुभन्दा पहिले नै राजा शुद्धोदनसित मन्त्रीपद त्यागी भिक्षु हुने अनुमति लिएछन् । दूत कालुदायि र उनको साथमा आएका एकहजार

दूत कालुदायि र उनको साथमा आएका एकहजार सैनिकहरू पनि वेणुवनमा पुगेपछि पहिलेकाहरू भे बुद्धलाई राजा शुद्धोदनको सन्देश सुनाउने अवसर नपाउँदै बुद्धको उपदेश सुनेर अरहत् भई भिक्षु भएछन् । तर भिक्षु कालुदायि पहिलेबाटै वचनवद्ध भएको र साथै भिक्षु हुने अनुमित पनि उनले पहिलेबाटै पाएको हुनाले अरहत् भएर भिक्षु भइसकेपछि

पनि सुअवसर पाएमा बुद्धलाई राजा शुद्धोदनको सन्देश सुनाउनमा उनले कुनै प्रकारले असजिलो मान्नु परेनछन्। त्यसो भएको हुनाले भिक्षु कालुदायिले भिक्षु भएर एक हप्ता निबत्दै एक दिन मौका पारी बुद्ध सामू वेणुवनबाट कपिलवस्तुतिर जाने बाटोको रमणियताको बखान गरी सुनाएछन् र यसरी बुद्धिसत किपलवस्तुको प्रसङ्ग उठाउने सुअवसर जुटाएछन् । अनि त्यही मौकामा भिक्षु कालुदायिले बुद्धलाई राजा शुद्धोदनले कपिलवस्तुमा निमन्त्रणा गर्न गरेका सबै प्रयासहरू सविस्तार सुनाएछन्। यसरी सबै कुरा बुिकसकेपछि बुद्धले किपलवस्तुवासी दशहजार शाक्य भिक्षुहरू तथा दशहजार अन्य भिक्षुहरू समेत गरी जम्मा बीसहजार भिक्षुहरू साथ लिएर फाल्गुण पूर्णीमाको दिन वेणुवनबाट कपलिवस्तुतिर यात्रारम्भ गर्ने र वेणुवनबाट कपिलवस्तुसम्म जम्मा साठी योजनको दूरी, बाटोमा पर्ने विभिन्न नगर, ग्राम र वस्तीमा रहेका मानिसहरूलाई अमृतमय धर्मोपदेश दिदै जम्मा साठी दिन नै लगाएर मात्र तय गर्ने निधो गरेछन्। बुद्धको त्यस्तो योजना थाहा पाएपछि भिक्षु कालुदायीले राजा शुद्धोदनकहां सो सन्देश पठाएछन् । भिक्षु कालुदायिले त्यसरी सन्देश पठाएपछि राजा शुद्धोदनले कपिलवस्तुबाट धेरै टाढा नपर्ने, शाक्य राजकुमार निग्रोधको बनोद्यानमा बुद्ध र उनका बीसहजार भिक्षुहरू आरामसित बस्न मिल्ने निग्रोधाराम बिहार बनाई दान गर्ने अवसर पाएछन् । भविष्यमा गएर भिक्षु कालुदायी कुलप्रसन्न गराउने भिक्षुहरूमध्ये अग्र प्रमाणित भएछन् ।

शाक्यमुनि बुद्ध कपिलवस्तुमा पुगेको दोश्रोदिन उनले

राजा शुद्धोदनलाई सकदागामि र महारानी प्रजापित गौतमीलाई सोतापित मार्ग र फल प्राप्त गर्न सक्ने गरी धर्म अवबोध गराएछन्। तेश्रोदिन आफ्ना भाई राजकुमार नन्दलाई प्रविजत गराई भिक्षु बनाएछन्। सातौ दिनमा अधिराजकुमारी यशोधराले आफ्ना छः वर्षका छोरा अधिराजकुमार राहुललाई आफ्नो बुबासित चक्रवर्ति राजा हुन आवश्यक दैवी सम्पित, जुन सम्पित छः वर्ष पहिले राजकुमार सिद्धार्थले महाभिनिष्क्रमण गरेपछि स्वतः लोप भएर गएको थियो, छोराको नाताले त्यो सम्पित पाउँ भनेर माग भनेर सिकाई पठाइछन्। तर बुद्धले छोरा राहुललाई चक्रवर्ति राजा हुन आवश्यक दैवी सम्पित भन्दा श्रमणत्व बढी हितकर छ भनेर सम्भाई श्रामणेर बनाएछन्। भविष्यमा गएर भिक्षु राहुल शिक्षाकामिहरूमा अग्र प्रमाणित हुन पाएछन्।

यसरी केही दिन निग्रोधाराम बिहारमा बसी आफ्नो प्रत्यक्ष सम्पर्कमा आएका अनेकौ ज्ञातिवन्धुहरू तथा हजारौँ स्वदेशवासीहरूलाई सोतापत्ति, सकदागामि, अनागामि आदि मार्ग-फलमा पुग्ने गरी धर्मोपदेश गरिसकेपछि बुद्ध पुनः वेणुवन बिहारमा नै फर्केछन्।

बुद्धले आफ्नो अधिकांश समय कपिलवस्तुभन्दा धेरै टाढा पर्ने स्थानहरूमा बिताउने गरेको, कपिलवस्तुका शाक्यहरू आफ्नो जातीय अहंकारका कारण धेरै कम संख्यामा मात्र स्वइच्छाले बुद्धकहाँ गई भिक्षु हुने गरेको आदि कारण बुद्धका अनुयायीहरूमा शाक्यहरूको संख्या सन्तोषजनक रूपमा बढ्ने नगरेको देखेर राजा शुद्धोदनले एक दिन शाक्य युवाहरूको एउटा राष्ट्रिय सम्मेलन बोलाएछन् । त्यस सम्मेलनमा राजा शुद्धोदनले के तर्क प्रस्तुत गरेछन् भने यदि राजकुमार सिद्धार्थले गृह त्याग नगरेको भए पूर्व योजनानुसार उनी चक्रवर्ति राजा भइसकेका हुनेथिए। त्यस अवस्थामा ती शाक्य कुमारहरू सबै उनका सहयोगि हुने थिए। तर सिद्धार्थ गृह त्याग गरी सम्यक सम्बुद्ध भएकाले अब ती शाक्यकुमारहरू पनि गृह त्याग गरी उनका अनुयायी भिक्षु हुनजानु उपयुक्त हुनेछ।

राजा शुद्धोदनले त्यसरी आह्वान गरेपछि लाखौ संख्याका शाक्य कुमारहरू आ-आफ्ना अभिभावकको अनुमति लिएर बुद्धकहाँ गएर भिक्षु हुन गएछन् । तर राजा शुद्धोदन पछि कपिलवस्तु राज्यको राज्याधिपति हुन पाउने महानाम शाक्यको कुलका शाक्य राजकुमारहरूले भने आफ्ना अभिभावकहरूबाट त्यसरी भिक्षु हुनजाने अनुमति पाउन सकेनछन्। त्यसैले त्यस कुलका शाक्य राजकुमारहरूमध्ये अनिरुद्ध, भद्दिय, आनन्द, भृगु , किम्भिल र देवदत्त नाम गरेका छ: जान शाक्य राजकुमारहरू घरबाट भागेर उपालि नामका एक जना सेवकलाई साथमा लिएर राजगृह पुगेछन्। ती छः जना राजक्मारहरूको मनसाय आफूहरू बुद्धकहाँ गएर भिक्षु भइसकेपछि सो कुराको जानकारी सेवक उपालि मार्फत आ-आफ्नो घरमा पुऱ्याउन लगाउने रहेछ। तर राजगृहमा पुगेपछि मात्र उनीहरूको त्यस्तो मनसाय थाहा पाउन सकेका सेवक उपालिले आफू त्यसरी कपिलवस्तु फर्केमा आफूले मृत्यु दण्ड पाउनसक्ने भय देखाएछन्। उपालिको तर्क ठीक लागेपछि ती राजकुमारहरू उपालिलाई पनि साथमा लिएर सातैजान एकसाथ बुद्धकहाँ गएर भिक्षु

भएछन् । भविष्यमा गएर भिक्षु अनिरुद्ध दिव्यचक्षुलाभी भिक्षुहरूमा अग्र, भिक्षु आनन्द बहुश्रुतहुने भिक्षुहरू, स्मृतिवान भिक्षुहरू, बुद्धिमान भिक्षुहरू र उपस्थापक भिक्षुहरूमा अग्र तथा भिक्षु उपालि विनयधर भिक्षुहरूमा अग्र सावित भएछन् ।

हजारी संख्याका शाक्य राजकुमारहरू तथा लाखौ संख्याका शाक्य कुमारहरू गृह त्याग गरी भिक्षु भएपछि महारानी प्रजापतीले शाक्य राजकुमारीहरू तथा शाक्य कुमारीहरूलाई पनि भिक्षुणी हुने मौका दिनुपर्ने जिकिर बुद्धसामु गरेकी रहेछन्। तर भिक्षु हुनुको मूल अभिप्राय ब्रॅम्हचर्या समेत पालन गरी आर्य अष्टाङ्गिक मार्गमा लागेर छिटो क्लेश निरोध गर्नु रहेको र ब्रम्हचर्या पालन गर्नेहरूका लागि विपरित लिङ्गीहरू बिष समान हुने भएकाले पुरुष सरह स्त्रीजातीलाई पनि सङ्घमा स्थान दिएमा भिक्षुहरू र भिक्षुणी हुनेहरू दुबै थरीलाई घाटा भई अन्तमा बुद्धशासनको आयु समेत छोटो हुनजाने रहेछ । अनि अर्को कुरो आर्य अध्टाङ्गिक मार्गको अभ्यास गर्ने नै हो भने गृहस्थमा बसेर गर्ने नसक्ने, गृह त्याग गरी भिक्षुणी नै हुनुपर्ने भन्ने पनि रहेनछ। चाहनेले गृह त्याग नगरिकन गृहस्थमा नै रहेर पनि आर्य अष्टािक मार्गको अभ्यास गरी अलि ढीलो भएपिन मार्ग र फल पाउन सिकने रहेछ । त्यही भएर महारानी प्रजापतीको प्रार्थना स्वीकार गर्नमा बुद्ध अनुत्सुक रहेका रहेछन्। तर अनागामि भईसकेका राजा शुद्धोदनले राजदरवारमै रहेर पनि आफ्नो स्मृतिको स्तर बढाउँदै लगेर एकदिन अमूल्य अरहत्तत्व पनि लाभ गरी परिनिर्वाण पाएपछि महारानी प्रजापतीको फोरि पनि गृहस्थमा रहिरहने धैर्य टुटेछ ।

उनी भिक्षुणी हुन चाहने पाँचसय भन्दा बढी संख्याका शाक्य राजकुमारीहरू र शाक्य कुमारीहरूको नेतृत्व गरी आफूखुसि कपाल काटी स्वेतवस्त्र धारण गरी बुद्ध रहेको स्थान वैशाली पुगिछन् । वैशालीमा पुगेपछि बुँद्धसामू गएर आफ्नो अत्येरीपन देखाउने हिम्मत नभएकिले उनी कमलो स्वभावका भिक्षु आनन्द कहाँ गएर उनलाई गुहार्न पुगिछन्। स्वयम् बुद्धकी माता प्रजापती गौतमी भिक्षुणी हुन अति उत्सुक पांचसय भन्दा बढि संख्याका सुकुमारी शाक्य कुमारीहरूको नेतृत्व गरी कपाल समेत मुण्डन गरी कपलिवस्तु देखि वैशालीसम्म कष्टपूर्वक पैदल यात्रा गरी आएकि देखेपिछ कसको मन नपिलएला ? त्यो देखेर कोमल इदयका भिक्ष आनन्दको मन पग्लेछ र उनले मनमनै जसरी भएपनि बुद्धलाई मनाउने दृढ सङ्कल्प गरेछन् । अन्तमा उनी बुद्धसित अनेक प्रकारले तर्क गरी आईमाईहरूलाई पनि भिक्षुणी हुन दिई भिक्षुणी सङ्घ पनि स्थापना गराउनमा सफल पनि भएछन् । यसरी भिक्षुणी सङ्घ पनि स्थापना गरिएपछि अनेक देशका लाखौ स्त्रीहरू तथा कपिलवस्तुका दशौ हजार स्त्रीहरू भिक्षुणी भएछन् । त्यसको धेरै दिन पछि एकदिन राहुलमाता यशोधरा पनि राजदरवार त्यागी भिक्षणी हुन आइछन्।

### १८. अभिधर्म देशना

बुद्धको पालामा बुद्ध-धर्मको प्रचार कार्यमा सबैभन्दा बढी टाङ्ग अड्काउने परिब्राजकहरू रहेछन् । बुद्ध र बुद्ध-धर्मको ख्याति दिनपरदिन बढ्दै गएपछि उनीहरूले, "बुद्ध र बुद्ध-धर्ममा खास कुरो केहि पनि छैन । उनीहरू कोही पनि ऋदिवान छैनन्। परिब्राजकहरू मात्रै महान छन् र ऋदिवान छन्।" भनेर अफवाह फैलाएछन्। तव एकजना जिज्ञासु महाजनले आफ्नो अग्लो घरको कौसीमा एउटा लामो बाँस ठडचाएर त्यसको दुप्पोमा एउटा अमूल्य श्रीखण्डको पात्र भुण्डचाई समर्थवानले आकाशमार्ग गरी प्राप्त गरोस् भनेर प्रचार गरेछन्।

परिव्राजकहरूमा कोहि पनि ऋद्विवान थिएन र बुद्धका अनुयायीहरू कोही पनि अनावश्यक रूपले ऋद्धिबल प्रदर्शन गर्दैनन् । त्यसोभएर त्यो पात्र महिनौसम्म त्यसै परिरहेछ र साधारण मानिसहरूमा, साँचै ऋद्धिवानहरू कोहिपनि रहेनछन् कि क्या हो भन्ने भ्रम फस्टाएछ । मानिसहरूको त्यस्तो भ्रम निवारण गर्ने उद्देश्यले एकजना ऋद्भिवान भिक्षले सबैले देख्ने गरी आकाशमार्ग गरी सो पात्र उठाएछन् । तर परिवाजकहरूले त्यस्को अर्के ढङ्गले फाइदा उठाएछन् । उनीहरूले जावो एउटा पात्रका लागि ऋदिबल प्रदर्शन गर्ने भिक्षुहरू लोभीहुन, अल्पज्ञानी हुन् भनेर प्रचार गरेछन् । यो कुरा एकदिन बुद्धसम्म पुगेपछि बुद्धले ऋदिबल प्रदर्शनको आधारमा धर्म प्रचार गर्नु ठीक छैन, आइन्दा क्नै पनि भिक्षुले अनावश्यक रूपमा ऋदि प्रदर्शन नगर्नु भनेर नियम बनाइदिएछन् । बुद्धले त्यस्तो नियम बनाएको थाहा पाएपछि कहिल्यै हार नमान्ने परिवाजकहरूले, यदि भिक्षुहरू साँचिकै समर्थवान छन् भने परिव्राजकहरूसित ऋदि प्रतिहार्य देखाउनमा प्रतिद्वन्द्व गरुन्, परिवाजकहरू भिक्षुहरूले भनेको बेलामा भनेको ठाउँमा प्रतिद्वन्द्व गर्न तयार छन् भनेर प्रचार गरेछन् । परिवाजकहरूले त्यसरी भिक्षहरूलाई होच्याउने निहुँ मात्र खोजिरहेको चालपाएपछि उनीहरूको मुख तालिदिन बुद्ध स्वयम्ले आषाढ पूर्णिमाको दिन श्रावस्तीको खेल मैदानमा ऋद्धि प्रतिहार्य देखाउने भनेर प्रचार गर्न लगाएछन् । बुद्धको तर्फबाट त्यस्तो जवाफी प्रचार पाएपछि परिव्राजकहरूले चित् खाएछन् । तर पनि आफ्नो इज्जत जोगाउन उनीहरू बुद्धले तोकेको मैदानमा आफूहरूको लागि एउटा भव्य मञ्च बनाउनमा लागेछन् ।

परिवाजकहरूका दाताहरूले उनीहरूको लागि भव्य मण्डप बनाएपछि बुद्धका अनुयायी दाताहरूले पनि बुद्धका लागि आवश्यक मण्डप बनाइदिने विचार गरेछन्। तव बुद्धले आफ्नो लागि कुनै मण्डप नचाहिने, आफूले "गण्डम्ब" बुक्षमुनि ऋद्धि प्रतिहार्य देखाउने जानकारी दिएछन् । बुद्धले त्यस्तो जानकारी दिएको थाहा पाएपछि कुटिल चाल चल्नमा खप्पीस परिवाजकहरूले "गण्डम्ब" बुक्षको नामोनिसान मेटाएर भएपनि बुद्धलाई हराउने विचार गरेछन्। तर बुद्धले भनेको "गण्डम्ब" रुख कुन चाहिँ रुख हो भन्ने कुरो उनीहरूलाई थाहा भएनछ । त्यसैले ऋद्धि प्रतिहार्य देखाउन तोकेको दिन भन्दा केही दिन अगाडि उनीहरूले आफ्ना मान्छेहरू लगाएर तोकिएको मैदान छेउछाउका मात्र होइन त्यस मैदानको केही योजन दूरीसम्मका सम्पूर्ण रुख-विरुवा सबै सखाप पारी त्यस स्थानलाई एउटा भव्य रण मैदान तुल्य बनाइदिएछन्। तर सो कार्य एक किसिमले राम्नै भएछ । बुद्धको ऋद्धि प्रतिहार्य हेर्न चाहने दशौँ लाख जनसमुदाय सुबिस्तासित जम्मा हुने ठाउँ बनेछ।

तोकिएको दिन तोकिएको समयमा बुद्ध आफ्ना केही

चुनिएका श्रावकहरूसाथ परिवाजकहरूको मञ्च भन्दा केही पर त्यस मैदानको बीचभागमा आएर बसेछन्। ठीक त्यही बेला त्यतातिरबाट कतै जान आइरहेका गण्ड नामको एकजना बगैंचेले बुद्धलाई त्यहाँ देखेर आफूले हेरबिचार गर्ने गरेको आम्रवनबाट आफूसंगै ल्याएको केही आपहरूमध्ये एउटा औप बुद्धलाई दान दिएछ। बुद्धले गण्डबाट स्वीकार गरेको सो आप भिक्षु आनन्दलाई दिई सो आप निचरेर <mark>आंपको सर्वत बनाउन लगाएछन् र आंपको बियां चा</mark>हिं त्यहीं एकस्थानमा जमीन खनाई गाड्न लगाएछन्। त्यसरी तयार गरिएको आपको सर्वत पिइसकेपछि बुद्धले आपको बियां गाडेको स्थानमा आफ्नो जुठो हात धोई सिँचाएछन्। बुद्धले त्यसरी आपको बियाँ रोपेको स्थानमा सिँचाउने वित्तिकै त्यस आपको बियाँबाट अंकुर फुटेछ र सबैले देख्वादेख्दै त्यहाँ एउटा आपको बोट उम्रेछ । त्यसरी उम्रिएको त्यो आपको बोट केही छेनमै बढ्दै गएर एउटा ठूलो बृक्ष भई त्यसमा लटरम्म ऑपहरू पनि फलेछन्। त्यो बृक्षको बिउ गण्ड नामको व्यक्तिले दिएको आपको बियाँ भएकाले त्यो आपको बोट नै वास्तवमा बुद्धले उल्लेख गरेको "गण्डम्ब" रहेछ भन्ने कुरो स्पष्ट भएपछि परिवाजकहरू लिजत भएछन् र त्यहाँबाट दुम लुकाएर भाग्नमा विवश भएछन् । परिव्राजकहरू त्यसरी लिजित भई भाग्न थालेपछि देवराज इन्द्रले तिनीहरूलाई घडी हावाहुरी र पानीले चुटेर र घडी चर्को घामले पसिना पसिना पारेर उनीहरूको हुरमत लिनुका साथै उनीहरूको मण्डप पनि ठूलो हावा चलाएर उडाइदिएछन् । सबै परिवाजकहरूलाई त्यसरी भगाइसकेपछि देवराज इन्द्रले आकाशमा एउटा अति आकर्षक रत्नमय मण्डप बनाई बुद्धले देखाउने ऋद्धि प्रतिहार्य त्यहाँ उपस्थित सबैले राम्ररी देख्न सक्ने गरी बुद्धले सो मण्डपमा उक्लेर आफ्नो ऋद्धि प्रतिहार्य देखाऊन् भनेर प्रार्थना गरेछन्। तव बुद्धले देवराज इन्द्रको प्रार्थना स्वीकार गरी आकाशमार्ग गरी उक्त मण्डपमा चढेछन् र त्यस्मा बसेर यमक प्रतिहार्य देखाएछन्।

यमक प्रतिहार्य भनेको शरीरको एक भागबाट पानी त अर्को विपरित भागबाट आगो एकसाथ निकालनु रहेछ । बुद्धले कहिले दायां हातबाट पानी र बायां हातबाट आगो निकालेर देखाएछन् त कहिले बायां आंखाबाट पानी र दायां आंखाबाट आगो निकालेर देखाएछन् । कहिले शरीरको माथिल्लो भागबाट पानी र तल्लो भागबाट आगो निकालेर देखाएछन् त कहिले शरीरको दायां भागबाट आगो र बायां भागबाट पानी निकालेर देखाएछन् । यसरी घण्टौसम्म यमक प्रतिहार्य देखाइसकेपछि बुद्ध सबैले देख्दादेख्दै आकाशमार्ग गरी तावतिस देवलोकतिर गएछन् ।

पृथ्वीमा यमक प्रतिहार्य देखाइसकेपछि आकाशमार्ग
गरी तावितंस देवलोकमा पुगेका बुद्धले पूर्व जन्ममा महामाया
देवी भएर आफूलाई जन्म दिएर आएका देवता प्रमुख त्यहाँ
उपस्थित हुनआएका असंख्य देवताहरूलाई अभिधर्म सम्बन्धमा
विस्तत व्याख्यागरी उपदेश दिएछन्।

तावितंस देवलोकको हिसाबले बुद्धले त्यहाँ केही समयाबिधका लागिमात्र धर्मोपदेश गरेको भएतापिन पृथ्वीको हिसाबले त्यो समय पूरा तीन महिनाको हुँदो रहेछ र

पृथ्वीको हिसाबले जिउनुपर्ने बुद्धले तावितंस देवलोकमा उपदेश दिइरहको अविधिभरमा नब्बेछाक भोजन गर्नुपर्ने रहेछ । त्यसैले बुद्ध पृथ्वीको हिसाबले प्रत्येक दिन भोजनको समय अनोतप्त दह वरपरका गाउँहरूमा भिक्षाटन गर्न आउने र त्यही समयमा आफ्ना अग्रश्रावक सारिपुत्तलाई पिन त्यहाँ बोलाई आफूले तावितंस देवलोकमा विस्तृत रुपले व्याख्या गरेको अभिधर्म सम्बन्धी उपदेशको सार सुनाउने गरेछन् । अनि अति प्रज्ञावान भिक्षु सारिपुत्तले पिन आफूले बुद्धबाट सुनेको अभिधर्म सम्बन्धी उपदेश त्यही दिन आफ्नो साथमा रहेका आफ्ना पाँचसय शिष्यहरूलाई व्याख्या गरी सुनाउने गरेछन् । त्यसरी बुद्धदारा उपदेशित अभिधर्म तावितंस देवलोकमा जम्मा भएका असंख्य देवताहरू तथा पृथ्वीवासी भिक्षु सारिपुत्त र उनका पाँचसय शिष्यहरूले संगसंगै श्रवण गर्नपाएछन् ।

## १९. आफ्नो जन्मभूमीप्रति बुद्धको स्नेह

कोशल नरेश प्रसेनजित बुद्ध-धर्ममा दिक्षित भएपछि उनले अलि लामो अवधिको लागि भिक्षु आनन्द लगायत पांचसय भिक्षुहरूलाई दिनदिनै आफ्नो राजकोषबाट भोजनदान गराउने व्यवस्था गरेछन्। तर उक्त भोजनदान गर्ने कार्यमा खटिएका राजकर्मचारीहरूबाट सद्भावपूर्ण व्यवहार नपाएको कारण केही दिनपछि भिक्षु आनन्द बाहेक अन्य पांचसयजना भिक्षुहरू उक्त भोजन परित्याग गरी अन्यत्र नै भोजन जाने गरेछन्। सो कुरा थाहा पाएपछि राजा प्रसेनजितले बुद्धसित सोबारे गुनासो गरेछन्। सबै कुरा बुक्तिसकेपछि बुद्धले राजा प्रसेनजितलाई भिक्षुहरूले भोजनको अलावा स्नेह र सद्भावको पनि अपेक्षा गर्नु स्वाभाविक हो भनेर सम्भाएछन् । तव राजा प्रसेनजितमा, भिक्षुहरू, जो अधिकांश संख्यामा शाक्यकुलबाट आएका छन्, उनीहरूसित स्नेहमय सम्बन्ध जोड्न एउटी शाक्य राजकुमारीसित विबाह गर्ने विचार पलाएछ । त्यसैले उनले कपिलवस्तुका तत्कालिन राजा महानाम शाक्यकहाँ एउटी शाक्य राजकुमारीसित विबाह गर्ने प्रस्ताव पठाएछन् ।

तर जाती श्रेष्ठताको अहंले ग्रिसित शाक्य राजाहरू आफूभन्दा तल्लो स्तरको क्षेत्रीय राजा प्रसेनजितलाई आफ्नो कन्या दिन तयार भएनछन् र साथै उनीहरूले राजा प्रसेनजितलाई कुनै कन्या निदइकन उनीसित भगडा मोल्न पिन चाहेनछन् । किनभने त्यस बेलासम्ममा सबै शाक्य राजाहरूले आजीवन प्राणी हिंसा नगर्ने र नगराउने सङ्कल्प गरिसकेका रहेछन् । त्यसैले शाक्य राजा महानामले राजा प्रसेनजितलाई आफ्नो मठ्याहा पिट्टका एउटी छोरी कन्यादान गरी उक्त समस्या सुल्भाएछन् ।

राजा प्रसेनजितलाई शाक्य राजाहरूको उक्त चलाख्याईको कुनै भनक भएनछ । त्यसैले उनले शाक्यहरूपित गौरव अभिव्यक्त गर्दै शाक्य राजा महानामकी मठ्याहा छोरीलाई आफ्नी मुख्य पटरानी बनाउनुका साथै उनी पट्टीका राजकुमार विड्डूभलाई आफ्नो उत्तराधिकारी पिन बनाएछन् । तर जाती अभिमानले एकोहोरिएका तत्कालीन शाक्य राजाहरूले मठचाहा पट्टिका भएपिन आफ्नो भानिज पर्ने युवराज विड्डूभ प्रति देखाउनुपर्ने कुनै पिन सद्भाव कहिले पिन देखाएनछन् । यसबाट युवराज विड्डूभको मनमा चिसो

पसेछ र उनले अनेक तिरकाले आफ्नी आमालाई केरकार गरी उनीबाट सत्यतथ्य ओक्लाई छाडेछन्। तथ्य थाहा पाइसकेपिछ युवराज विड्डूभले आफू राजा हुने वित्तिकै आफ्ना अभिमानी मामा खलकिसत बद्ला साध्ने निधो गरेछन्। नभन्दै केही समयपिछ राजा प्रसेनजितको मृत्यु भई राज्यको सम्पूर्ण बागडोर आफ्नो हातमा आउने वित्तिकै उनी कपिलवस्तुमाथि चढाइ गर्न रवाना भइहालेछन्।

त्यस बेलासम्ममा बुद्धका नजिकका नातेदारहरू सबै भिक्ष्-भिक्ष्णी भइसकेका थिए। तर पनि आफ्नो जन्मभूमी प्रतिको स्नेहको कारण कपिलवस्तु राज्यलाई युद्ध विभिषिकाबाट बचाउने मनसायले बुद्धले केही गर्न चाहेछन् । त्यसैले राजा विड्डूभले कपलिवस्तुमाथि चढाइ गर्ने अघिल्लो दिन श्रावस्तीमा रहेका बुद्ध ऋद्विबलले आकाशमार्ग गरी राजा विड्डूभको अस्थायी छाउनी भन्दा केही पर कपिलवस्तुको सीमाभित्र पर्ने स्थानमा गएछन् र त्यहाँ रहेको एउटा पातरहित बूढो रुखमुनि ध्यानमग्न भई बसेछन्। राजा विड्डूभ तथा उनका सैनिक अधिकृतहरूले बुद्धलाई त्यहाँ देखेपछि उनीहरूले बुद्धलाई त्यो छाया रहित रुखमुनि बस्नुको सट्टा उनीहरूको अस्थायी खाउनीनेर रहेका घना पातहरू भएका रुखहरूमुनि बस्न आउन अनुरोध गरेछन्। तव बुद्धले उनीहरूलाई यसरी जवाफ दिएछन् – "तिमीहरूको बाक्लो छायाँ भएको रुखमुनि बस्नुभन्दा यो छायाँ रहित बूढो रुखमुनि बस्नु नै मलाई बढी प्रियकर लाग्छ, किनभने यो बूढो रुख मेरो जनमभूमीमा उभिएको छ।"

बुद्धको त्यस्तो जवाफ सुनेपछि राजा विड्डूभ र

उनका सैनिक अधिकृतहरू लिजित भएछन् र उनीहरूले किपलवस्तुमाथि चढाइ गर्ने विचार परित्याग गरेछन्। तव बुद्धले उनीहरूलाई बद्लाको भावले नरसंहार हुने कर्म गर्नु उचित छैन्, क्षमा भाव विकसित गर्नाले आफ्नो र अरूहरू सबैको हित हुन्छ भन्ने विषय उपदेश दिएछन् र पछि पुनः आकाशमार्ग गरी श्रावस्ती नै फर्केछन्।

तर समय बित्दै गएपछि राजा विड्डूभमा बद्लाको भाव पुन: पलाएछ । उनी दोश्रो पटक पिन किपलवस्तुमाथि चढाइ गर्न रवाना भएछन् । बुद्धले त्यस पटक पिन पिहले भैं नै ऐन मौकामा आफ्नो उपस्थिति देखाई किपलवस्तुलाई युद्ध विभिषिकाबाट बचाएछन् । बुद्धले त्यही तिरकाले तीन पटकसम्म किपलवस्तुलाई बचाएतापिन राजा विड्डूभ फेरी चौथो पटक पिन कपलिवस्तुमाथि जाइलाग्न रवाना भएछन् । तव बुद्धले त्यसको पछाडि विद्यमान हेतुलाई दृष्टिगत गरी त्यस मामलामा पुन: संलग्न नभई तटस्थ रहने निधो गरेछन् ।

कुरो के रहेछ भने त्यसबेला किपलवस्तुमा रहेका शाक्य राजाहरू तथा उनीहरूका सैनिकहरूले परापूर्व जन्ममा राजा विड्डूभ तथा उनका सैनिकहरूले खाने गरेको पानीको मुहानमा विष हाली उनीहरूको सामूहिक हत्या गरेका रहेछन्। त्यही विपाकको कारण राजा विड्डूभ र उनका सैनिकहरूमा बारम्बार बद्लालिने भाव जागृत भएको रहेछ। तर पिन यदि उनीहरूले बुद्धले बारम्बार दोहऱ्याई-तेहऱ्याई दिएको उपदेशमाथि राम्ररी चिन्तन-मनन गरी आफ्नो अकुशल चित्तलाई नियन्त्रण गर्न सिकेको भए उनीहरू शाक्यहरू प्रति क्षमा भाव जगाई कुकर्मबाट बच्न सक्ने थिए। तर राजा विड्डूभ र उनका सैनिकहरूले त्यस्तो कुनै प्रयास नै नगरेपछि बुद्धले मात्र गरेर के हुन सक्ला ? बुद्ध त खालि पथ प्रदर्शक मात्र हुन्। आ-आफ्नो कर्म आ-आफैले मात्र सुधार्न सिकनेछ्।

राजा विड्डूभ र उनका सैनिकहरूले आफ्नो कर्म सुधार्ने कुनै प्रयास नै नगरेकाले उनीहरू कर्म विपाकको प्रवाहमा बग्दै गएछन् र अन्तमा उनीहरू शाक्य राजाहरूमाथि आक्रमण नगरिकन बस्नै नसक्ने भएछन् । तर शाक्य राजाहरू तुलनात्मक रूपमा केही संयमी नै देखिएछन् । उनीहरू जातीय अहं परित्याग गरी विड्डूभप्रति मैत्रिभाव प्रकट गरेर उनीसित सुलह गर्न अग्रसर हुन नसकेतापिन उनीहरूले कसैको हत्या गर्दिन भनेर बुद<mark>्धलाई दिएको वचन इमान्दारीसाथ निभाएछन् ।</mark> शाक्यहरूले राजा विड्ड्भको प्रतिकारमा शस्त्र उठाएतापनि उनका एकजना सैनिक पनि मारेनछन्। उनीहरूले राजा विड्ड्भ र उनका सैनिकहरूलाई हा हा र हु हू मात्रै गरेर भगाउने रणनीति अपनाएछन् । शाक्यहरू प्रतिकारमा उठेपछि त्यो दिन राजा विड्डूभ र उनका सैन्यहरू डराएर भागे पनि । तर त्यसरी भागेर गएका राजा विड्डूभले राति आफ्नो सैनिककी गणना गरेर हेर्दा दिनभरको युद्धमा आफ्नो तर्फका एकजना सैनिक पनि नमारिएको थाहा पाएपछि उनले शाक्य राजाहरूको रणनीति थाहा पाएछन्। तर पनि उनको भित्री आंखा खुलेनछ । उनले पुन: कपिलवस्तुमाथि चढाइ गरेछन् । तव शाक्यहरू हिंसामा उतर्नुको सट्टा आफ्नो राज्य नै त्यागेर भागेछन् । तर पनि राजा विड्डूभले आफ्नो चित्तलाई सम्हाल्न सकेनछन् । उनले हिंसा कार्यमा लाग्नुको सट्टा आफ्नो राज्य नै त्याग्नु उचित सम्भी भागेका शाक्यहरूमध्ये आफ्नो साखै मामा महानामको कुलका शाक्यहरू र बुद्धको कुलका शाक्यहरू बाहेक अन्य प्राय सबै शाक्यहरूको पिछा गराई मार्न लगाएछन्।

कुनै तरिकाले राजा विड्डूभको आम हत्याबाट बचेर भागन सफल भएका शाक्यहरूमध्ये अधिकांश शाक्यहरू दक्षिणतिर भागी हालको पटनाको आसपासमा आफ्नो थर नै बदली गुप्त रुपमा रहन गएछन् त केही शाक्यहरू पूर्वतिर भागी हालको बंगाल, उडिसा र बंगलादेशको चटगाउँ आसपास रहन गएछन्। अनि धेरै थोरै संख्याका शाक्यहरू उत्तरमा रहेको पहाडी जंगल पार गरी काष्ठमण्डप उपत्यकासम्म पनि पुगेछन्।

## २०. बुद्धको महापरिनिर्वाण

बुढ़ले आफ्ना अनुयायी श्रावक भिक्षुहरूले सामाजिक, आर्थिक र नैतिक कुराहरूका सम्बन्धमा कडाइकासाथ पालना नगरी नहुने गरी अनेक नियमहरू बनाएको भएतापिन उनीहरू प्रत्येकलाई आफ्नो नितान्त वैयिक्तिक कुरा सम्बन्धमा भने पूरा स्वतन्त्रता दिने गरेका रहेछन्। त्यसैले बुढ़को जीवनकालसम्म कुनै कान्छो श्रावकले अन्य कुनै जेठो श्रावकलाई मात्र होइन स्वयम् बुढ़लाई पिन व्यक्तिगत रुपमा सेवा तहल गर्नु पर्छ भन्ने कुनै वाध्यता रहेनछ। बुढ़ लगायत सबै जेठा स्थिवरहरू आ—आफ्ना वैयक्तिक आवश्कताका कुराहरू आफै व्यवस्था गर्ने गर्दा रहेछन्। तर बुढ़को उमेर ढलकेंदै गई पच्चास नाघेपछि बर्षोसम्म अल्पाहार गरी दुष्कर

चर्या गरेका बुद्धमा शारीरिक दुर्बलता देखिएछ । त्यसैले बुद्धका व्यक्तिगत आवश्यकताहरू सम्वन्धमा आवश्यक हेरिवचार पुऱ्याउन कुनै एकजना नवयुवक भिक्षुलाई विशेष जिम्मा दिनुपर्ने कुरा भिक्षुसङ्गले महशूस गरेछ । यस्तो महशूस गरेर अनेक पटक अनेक भिक्षुलाई सो कामको जिम्मा लगाएको भएतापिन पूरा वैयक्तिक स्वतन्त्रताको संस्कृतिमा हुर्केका ती भिक्षुहरूले चाहँदा चाहँदै पिन सो जिम्मेवारी सन्तोषजनक रूपमा निभाउन सकेनछन् । तव अन्तमा भिक्षुसङ्गले सो कामको जिम्मा तुलनात्मक रूपले बढी निष्ठावान देखिएका भिक्षु आनन्दलाई सुम्पनु उपयुक्त हुने कुरो महशूस गरी उनलाई अनुरोध गरेछ । त्यस्तो अनुरोध भएपछि भिक्षु आनन्दले निम्न शर्तमा सो जिम्मा निभाउन स्वीकारेछन् :

(१) बुद्धलाई प्राप्त भएको चिवर आनन्दलाई निदने।

(२) बुद्धलाई प्राप्त भएको पिण्डपात्र आनन्दलाई निदने ।

(३) आनन्दलाई बुद्धको कोठामा नसुताउने ।

(४) बुद्धलाई मात्र निमन्त्रण गरिएको ठाउँमा आनन्दलाई नलैजाने ।

(प्र) आनन्दले बुद्धका लागि स्वीकार गरेको भोजन निमन्त्रणमा बुद्ध जानुपर्ने ।

(६) टाढाबाट बुद्धलाई भेट्न आएका भिक्षुहरूलाई आनन्दलें तुरन्त बुद्धकहाँ लैजान पाउनुपर्ने ।

(७) आनन्दलाई धर्म विषय कुनै शङ्का उत्पन्न भएमा तत्काल बुद्धकहाँ गएर सोध्न पाउनुपर्ने ।

(८) बुद्धले आनन्दको अनुपस्थितिमा कुनै उपदेश दिएमा त्यस्को सार पुन: दोहऱ्याएर आनन्दलाई सुनाउनुपर्ने । उपरोक्त शर्तमा बुद्धको उपस्थापक शएदेखि आनन्दले लगातार पच्चीस बर्षसम्म बुद्धको छार्या समान भई बुद्धको सेवाटहल गरेछन्। त्यसरी आफ्नो सम्पूर्ण ध्यान बुद्धकै सेवामा मात्र केन्द्रित गरेर पच्चीस बर्ष बिताइसकेपछि बुद्धले वैशालीको बेलुवन ग्राममा आफ्नो पैतालिसौ बर्षवास बिताइरहेको बेलामा बुद्ध अकस्मात सिकिस्त बिरामी भएको कुरो आनन्दले चालपाएछन्।

हुन त बुद्धलाई च्यापेको त्यो रोग बुद्धले आफ्नो वीर्यवलले सहर कुनै औषधीमुलो नखाइकन नै निको पारेका रहेछन्, तैपनि त्यसबेला बुद्ध साहै नै अशक्त भएछन् भन्ने कुरो आनन्दले महशूस गरेछन्। तव एक दिन आनन्दले मौका पारी बुद्धले आफ्ना जिम्मेवार भिक्षुहरूलाई बोलाएर मुल उपदेश दिइराख्ने बेला आएछ भन्ने मनसाय प्रकट गरेछन्। आनन्दको त्यस्तो अधकल्चो ज्ञान देखेर बुद्धले आनन्दलाई यसरी सम्भाएछन् - "आनन्द! बुद्धसित कुनै गुरुमुष्ठि हुँदैन । बुद्धले बोधिवृक्षमुनि पाएको मुख्य ज्ञान ऋषिपतन मृगदावनमा धर्मचक प्रवर्तन गर्दा नै भनिसकेको छ । त्यसपछि लगातार पैतालिस वर्षहरूसम्म त्यही क्रालाई नै विभिन्न तरिकाले सम्भाउने गरेको हो। त्यस कुरालाई राम्ररी बुभरेर अरु धेरैले धर्मलाभ पनि गरि सकेका छन्। अव तिमीले पनि यस अस्सी बर्षको बूढो बुद्धको सेवामा मात्र लाग्ने नगरी आफ्नो लागि आवश्यक उद्योग पनि गर्ने गर।"

बुद्धले त्यसो भनेतापनि पच्चीस बर्षसम्म एकछिनका लागि पनि बुद्धको सेवा गर्नुभन्दा बाहिरको कार्यमा नलागेका भिक्षु आनन्दले अहिले त्यस बूढेसकालमा बुद्धको सेवा गर्न छोड्ने कुरै भएन। भिक्षु आनन्द आफ्नो लागि गर्नुपर्ने उद्योग गर्न छोडेर पनि यथावत रुपमा बुद्धकै सेवामा मात्र तिल्लन भइरहेछन्।

पैतालिसौं बर्षवासको समय सकेर दिन बित्दै गई क्रमशः माघ पूर्णिमाको दिन आएछ । त्यस दिन भिक्षाटन सकेर चापाल वनमा एक्लै आराम गरिरहेका बुद्धले त्यसपछि आउने बैशाख पूर्णिमाको राती हिरण्यावती नदीको किनारमा ऐतिहासिक कुशावती महानगर रहेको स्थान, कुशिनारामा महापरिनिर्वाण पाउनु उचित हुने कुरा सोचेछन्। तव उनले आफ्नो त्यस्तो निधो आनन्दलाई पनि थाहा दिई उनलाई साथमा लिई बेलुवन छाडी महावन स्थित कुटागारशालामा निवास गर्न गएछन् । कुटागारशालामा बसिरहैदा एक दिन, बुद्धले बैशाली नगर स्थित विभिन्न बिहारहरू तथा आसपासका अन्य थुप्रै बिहारहरूमा रहने गरेका सबै भिक्षुहरूलाई कुटागारशालामा जम्मा हुन बोलाई आफूले त्यस बेलासम्ममा विभिन्न शन्दर्भमा विभिन्न ठाउँमा व्याख्या गरेका धर्मको सारलाई – चार प्रकारका सतिपहान, चार प्रकारका सम्माप्पधान, चार प्रकारका इद्धिपाद, पाँच प्रकारका इन्द्रिय, पाँच प्रकारका बल, सात प्रकारका सम्वोज्भङ्ग र आठ प्रकारका मग्ग गरी जम्मा सैतीस प्रकारका कुशल धर्महरूको रुपमा संग्रहित गरी बोधिपक्षिय धर्म नाम दिएर पुन: एकपल्ट दोहऱ्याई सम्भाएछन् । त्यसपछि उनले ती भिक्षुहरूलाई सबै संस्कार धर्महरू अनित्य छन्, कुनै पनि कुराँ स्थायी रूपमा रहिरहदैन। त्यसैले कुनै पनि कुरामा

आसक्त नहुनु । सबै कुराहरू प्रति अनासक्त भई, अप्रमादी भई बोधिपक्षिय धर्महरू पालना गर्दै रहनु भनेर सम्भाएछन् । र अन्तमा उनले आफू आउँदो बैशाख पूर्णिमाको दिन महापरिनिर्वाण हुने कुरापिन सम्भाएछन् ।

बुद्ध महापरिनिर्वाण हुने दिन निश्चित भएपछि भिक्षुणी प्रजापती गौतमी र भिक्षुणी यशोधरा, दुबैले, बुद्ध महापरिनिर्वाण हुनु भन्दा पिहले नै आफूहरू परिनिर्वाण हुने विचार गरेछन्। त्यसैले उनीहरू बुद्धिसत बिदालिन कुटागारशाला गएछन्। तव बुद्धले उनीहरूको व्यक्तित्व बारे अभै धेरैलाई थाहा नभएको कारण उनीहरू दुबैलाई परिनिर्वाण हुनु पूर्व आ-आफ्नो ऋद्धिबल सबैलाई देखाएर परिनिर्वाण हुन अनुमति दिएछन्। उनीहरू दुबैजना बुद्धको आज्ञा अनुसार आ-आफ्नो क्षमता अनुसार अनेक प्रकारले ऋदि प्रतिहार्य देखाई परिनिर्वाण भएछन्।

महापरिनिर्वाण हुने दिन निजिकदै आएपछि बुद्ध बैशाली छाडी कमशः भण्डग्राम, आम्रग्राम र जम्बुग्राम आदि स्थानहरूमा बस्दै भोगनगर स्थित आनन्दचैत्य बिहारमा पुगेछन् । आनन्दचैत्य बिहारमा बस्दा एकदिन बुद्धले आसपासका विभिन्न बिहारहरूमा बस्ने गरेका सबै भिक्षुहरूलाई एकत्रित गरी चतुमहाप्रदेश बारे उपदेश दिएछन् । जस्को मूल सार निम्नानुसार छ :

"यदि कसैले यो कुरा बुद्धले भनेको मैले आफ्नै कानले सुनेको हो भनेर कुनै नया कुरा सुनाएमा भट्ट त्यसमा विस्वास गर्नु हुँदैन र त्यसलाई तिरस्कार पनि गर्नु हुँदैन । सबैभन्दा पहिले त्यस्को सार पहिले संकलन गरिएका बुद्धवचनहरूसित (धर्म र विनय सित) तुलना गरेर हेर्नुपर्छ । त्यसरी तुलना गरी हेर्दा पहिले संकलन गरिएका बुद्धवचनहरूसित मेल खाएमा होला भनेर स्वीकार गर्नुपर्छ र मेल नखाएमा परित्याग गर्नुपर्छ ।

त्यसरी नै कसैले यो फलाना स्थानमा रहेको भिक्षसङ्घले बुद्धवचन हो भनेर स्वीकार गरिराखेको कुरा हो भनेर वा यो फलानो स्थानमा रहेका धर्मधर या विनयधर भिक्षुहरूले बुद्धवचन हो भनरे स्वीकार गरिराखेको कुरा हो भनेर वा यो फलानो स्थानमा रहेको बहुश्रुत भिक्षुले बुद्धवचन हो भनेर स्वीकार गरिराखेको कुरा हो भनेर कुनै नया कुरा सुनाएमा भट्ट त्यसमा विस्वास गर्नु हुँदैन र त्यसलाई तिरस्कार पनि गर्नु हुँदैन । सबैभन्दा पहिले त्यस्को सार पहिले संकलन गरिएका बुद्धवचनहरूसित (धर्म र विनय सित) तुलना गरेर हेर्नुपर्छ । त्यसरी तुलना गरी हेर्दा पहिले संकलन गरिएका बुद्धवचनहरूसित मेल खाएमा होला भनेर स्वीकार गर्नुपर्छ र मेल नखाएमा परित्याग गर्नुपर्छ ।"

बैशाख शुक्लपक्ष चतुर्दशीको दिन बुद्धले भोगनगर स्थित आनन्दचैत्य बिहार छोडेर पावातिर प्रस्थान गरेछन् र राती पावास्थित चुन्द सुनारको आम्रवनमा बास बसेछन् । सो थाहा पाएपछि चुन्द सुनार बुद्धको दर्शन गर्न गएछ र अर्को दिनको लागि बुद्ध प्रमुख बुद्धको साथमा आएका सबै भिक्षुहरूलाई आफ्नो घरमा भोजन गर्न निम्तो दिएछ ।

अर्को दिन चुन्द सुनारकोमा भोजन गर्न बस्दा बुद्धले चुन्द सुनारलाई आफूनेर बोलाई उनले तयार गरिराखेका विभिन्न परिकारहरूमध्ये सूकरमद्दव (एक प्रकारको जंगली च्याउको सूप) आफूलाई मात्र दिनु र आफूलाई दिएर बाकि रहने सूकरमद्दव अरु कसैलाई नदिइकन एक स्थानमा जमीन खनी जम्मै खन्याएर पुनः माटोले राम्ररी पुरि दिनु भनेर सम्भाएछन् । चुन्द सुनारले आफूले तयार गरिराखेको सूकरमद्दवको हकमा बुद्धको आदेशानुसार गरी अन्य भिक्षुहरूलाई अरु परिकार मात्र भोजन गराएछ ।

चुन्द सुनारकहाँ भोजन गरिसकेपछि बुद्ध प्रमुख सबै भिक्षुहरू कुशिनगरतिर लागेछन्। तर बुद्ध बीच बाटोमा नै रोगले आक्रान्त भएछन् । त्यसरी रोगले ग्रस्त भएका बुद्धले पावा देखि कुशिनगरसम्मको दूरी साहै नै कष्ट उठाई पिंचसौ स्थानमा आराम गरेर बल्ल बल्ल तय गरेछन्। त्यसरी चुन्द सुनारकोमा भोजन गरेको लगत्तै रोगले च्यापेको देखेर कसैंले चुन्द सुनारलाई अनाहकमा दोष देला भनेर बुद्धले बीच बाटोमा आराम गरिरहेको बेलामा आफ्नो साथमा रहेका भिक्षुहरूलाई यसरी सम्भाएछन् - "भिक्षुहरू! चुन्द सुनारकहाँ भोजन गरेको लगत्तै मलाई यसरी रोगले च्यापेको देखेरे तिमीहरू कसैले पनि चुन्दलाई कुनै अपजस नदिनु । चुन्दले प्रदान गरेको खानामा कुनै किसिमको दोष थिएन । वास्तवमा बुद्धलाई दिइएका भोजनदानहरूमध्ये बुद्धले सम्यक सम्बोधि पाउने दिन सुजाताले प्रदान गरेको भोजनदान र आज बुद्धले महापरिनिर्वाण पाउने दिन चुन्द सुनारले प्रदान गरेको भोजनदान दुइवटै समान रुपले महोत्फल दिने भोजनदान हुन्। त्यसैले तिमीहरूले चुन्द सुनारलाई, उनले प्रदान गरेको भोजन गरेर बुद्धले महापरिनिर्वाण लाभ गरेको छ र त्यसबाट उनलाई महानफल दिने पुण्य लाभ भएको छ भनेर सम्भाइदिनु ।"

सांभितर, आफू महापरिनिर्वाण हुने कुशिनारा स्थित उपवट्टन शालोद्यानमा पुगेपछि बुद्धले भिक्षु आनन्दलाई त्यहाँ रहेका दुइटा अजङ्गको शाल बृक्षको मध्यभागमा आफ्नो लागि बिछ्यौना लगाउन लगाएछन्। उक्त बिछ्यौना तयार भएपछि बुद्धले उत्तरदिशातिर शिरानी पारी दाहिनेतिर कोल्टो परी सिंहशैय्यामा लेटी आराम गरेछन्। शाक्यमुनि बुद्ध त्यसरी अन्तिम शैय्यामा लेटेपछि असंख्य ब्रह्माआदि देवगणहरू बुद्धको अन्तिम दर्शण गर्न त्यहाँ प्रकट भएछन् र दिव्य पुष्पको बर्षा गराई बुद्धको पुजा गरेछन्। तव बुद्धले ती देवगणहरूलाई लक्ष गरी आनन्दलाई यसरी सुनाएछन् -"आनन्द! कसैले दिव्य पुष्प, धूप आदिले बुद्धको पुजा गर्दैमा बुद्धको उचित सत्कार गरेको ठहरिन्न । बुद्धको सही रूपमा आदरसत्कार गर्न चाहने देव र मनुष्यले बुद्धले प्रतिपादन गरेको धर्मानुसार आचरण गरी सत्य धर्मको अबवोध गर्ने प्रयासमा निरन्तर रुपले लाग्नुपर्छ । त्यसो गर्न सकेमा मात्र सही रुपले बुद्धको पूजा गरेको हुनेछ ।"

बुद्धले त्यसरी सम्भाएपछि त्यहां उपस्थित देवगणहरू र भिक्षुहरू, सबै संस्कार धर्म नाशवान छन्, संसारमा कुनै पिन कुरा सदा स्थिर रहिंदैन भन्ने सत्य धर्म सम्बन्धी संवेग उत्पन्न गरी संयम पूर्वक बसेछन्। त्यसपछि बुद्धले पुनः आनन्दलाई के कुरा सम्भाएछन् भने धर्माचरण गर्न चाहने देवताहरू र मनुष्यहरूको लागि, बोधिसत्वको जन्मस्थल— लुम्विनी, बोधिसत्वले बुद्धत्व प्राप्त गरेको स्थल – बुद्धगया, बुद्धले धर्मचक प्रवर्तन गरेको स्थल – ऋषिपतन मृगदावन र बुद्धले महापरिनिर्वाण पाएको स्थान – कुशिनगर, यी

चारधाम अति दर्शनीय स्थानहरू हुन् । धेरै देवताहरू तथा मनुष्यहरूले ती दर्शणीय स्थानहरू सबैको वा कुनैकोमात्र दर्शण गरेर पनि निरन्तर रुपमा धर्माचरण गर्दैजाने अभूतपूर्ण प्रेरणा पाउनसक्नेछन् ।

बुद्धले त्यसरी सम्भाएपछि भिक्षु आनन्दले बुद्धले महापरिविर्वाण पाउने समय निकट आएछ भनेर थाहा पाई बुद्धको महापरिनिर्वाण पछि बुद्धको मृत शरीर प्रति कस्तो व्यवस्था गरिनु पर्नेछ भनेर सोधेछन् । तव बुद्धले आनन्दलाई बुद्धको महापरिनिर्वाणपछि बुद्धको मृत शरीरलाई एक जना चक्रवर्ति राजाको मृत शरीरलाई भौ पहिले रेशमको कपडाले र त्यसपछि राम्ररी फिटेको कपासले र पुन: रेशमको कपडा र राम्ररी फिटेको कपासले गरी पाँचसय पत्र रेशमको कपडाले र कपासले बेरी एउटा तेलले भरेको तामाको सन्दुकमा बन्द गरी श्रीखण्डको चितामा हालेर दाहसंस्कार गरिदिनु उपयुक्त हुने कुरा सम्भाएछन्। साथै त्यसरी अग्निसंस्कार गरेपछि बुद्ध शरीरका चारवटा दन्तधातु, दुइवटा अक्खधातु र एउटा कपालधातु बाहेक अन्य सर्बे शारीरिक अवयवहरू स-साना गोलाकार धातुहरूमा परिणत हुने र त्यसरी प्राप्त हुने शरीरधातुहरू अग्निसंस्कारको बेलामा आगोको ज्वालाले जुन आकार लिनेछ त्यही आकारको स्तुप बनाएर त्यस स्तुपभित्र प्रतिस्थापन गरिदिनु उपयुक्त हुने कुरा पनि सम्भाएछन्।

बुद्धबाट उपरोक्त कुरा सुनिसकेपछि भिक्षु आनन्दको धैर्यको बाध अकस्मात टुटेछ र उनी चुपचाप त्यहाँबाट उठेर एकान्त स्थानमा गई अबोध बालक भै रुन गएछन्। आनन्दले त्यसरी अत्यधिक रुपमा सन्ताप गरेको थाहा पाएपछि बुद्धले भिक्षु आनन्दलाई आफ्नो समीप आउन बोलाउन पठाएछन् र समीप आएर बसेपछि यसरी ढाडस दिएछन् – "आनन्द! उत्पन्न भएका जित संस्कार धर्म सबै अनित्य हुन् । यस संसारमा कुनै पनि कुरा नित्य रुपमा रहंदैन । एक दिन सबैको अन्त हुनु अनिवार्य छ । त्यसैले समयमैं सत्य धर्म अवबोध गर्ने कार्यमा लाग्नु भनेर तिमीलाई बारम्बार सम्भाउने गरेको कुरा नबिर्स। अभै समय छ । आइन्दा सम्पूर्ण ध्यान सत्य धर्म अवबोध गर्नमा केन्द्रित गर । आनन्द! जुन दिन तिमीले आफ्नो सम्पूर्ण ध्यान सत्य धर्म अवबोध गर्नमा केन्द्रित गर्ने छौं, तिमीले त्यसबेला सहजै सत्य धर्म अवबोध गर्न सक्ने छौ । किनभने तिमीले सच्चा इदयले तथागतको अट्ट सेवा गरेर अपार पूण्य लाभ गरिसकेका छौ। तिमीले कतिपनि सन्ताप गर्नुपर्देन । तिमीले सत्य धर्म अवबोध गर्नसक्ने दिन अव धेरै टाढा छैन।"

बुद्धले त्यसरी सम्भाए पछि भिक्षु आनन्द आफ्नो विरह सम्हालेर शान्त भएछन्। भिक्षु आनन्द त्यसरी शान्त भएपछि बुद्धले भिक्षु आनन्दलाई सबै कुशिनगरवासीहरूलाई बुद्ध महापरिनिर्वाण हुँदैछन् भनेर सूचना पठाउने व्यवस्था गर्न अहाएछन्। त्यस्तो सूचना पाउने वित्तिकै भण्डै सम्पूर्ण कुशिनगरवासीहरू बुद्धको अन्तिम दर्शण गर्न शालवनोद्यानमा ओइरिएछन्। बुद्धको अन्तिम दर्शणार्थ शालवनोद्यानमा मानिसहरू त्यसरी खनिन आएको देखेपछि अति व्यवस्थावान भिक्षु आनन्दले एक कुलका सबै मानिसहरूलाई एकसाथ एकैपल्ट

बुद्धको अन्तिम दर्शण गर्नदिने व्यवस्था मिलाएर रातको प्रथम पहर भित्रै सबै कुशिनगरवासीहरूलाई बुद्धको अन्तिम दर्शण चित्तबुभ्दो तरिकाले गराउने काम सम्पन्न गराएछुन् ।

बुद्धको अन्तिम दर्शण गर्न आएका कुशिनगरवासीहरू सबैलाई बुद्धको दर्शण गराउने काम सम्पन्न भएको केही समयपछि सुभद्र नामको एकजना परिव्राजक बुद्धको दर्शण गर्न आएछन् । परिव्राजकहरू प्रायजसो बुद्धसित अनावश्यक रुपले तर्कद्वन्द गर्नमात्र बुद्धकहाँ आउने भएकाले भिक्षु आनन्दले त्यस सुभद्र परिव्राजक पनि त्यस्तै तर्कद्वन्द मात्र गर्न आएको भनी थानेर त्यस सुभद्र परिवाजकलाई महापरिनिर्वाण हुन लागेका बुद्धलाई दुःख दिने काम नगर, फर्केर जाउ भनेर सम्भाएछन्। तर सुभद्र परिवाजक बुद्धिसत तर्कद्वन्द गर्ने नियतले होइन कि साँचिकै जिज्ञासु भएर बुद्धलाई भेट्न आएको रहेछ । वास्तवमा उनले त्यस बेला ख्याति पाएका छ: वटै सम्प्रदायका परिवाजक आचार्यहरू : पुरनकस्सप, मक्खिल गोसाल, अजित केसकम्बल, पकुध कच्चायन, सञ्जय बेलद्विपुत्त र निगण्ठनाथपुत्त, सबैसित पालैपालो सत्सङ्गत गरिसकेको रहेछ । तर उनीहरूमध्ये कसैले पनि उनको जिज्ञासा मेटाउन सकेको रहेनछ र त्यसैले नै उनी बुद्धकहाँ आफ्नो जिज्ञासा मेटाउन आएका रहेछन्। भिक्षु आनन्द र सुभद्र परिवाजकको आपसी सम्वादबाट उक्त कुरो थाहा पाइसकेपछि बुद्धले भिक्षु आनन्दलाई, "सुभद्र साँचिकै जिज्ञासु रहेछ, उसलाई नरोक्नू, आउन देऊ" भनेर सम्भाएछन्। त्यसरी बुद्धसित भेट्ने अनुमति पाएपछि सुभद्रले बुद्धसित आफ्नो कौतुक यसरी

व्यक्त गरेछन् – "श्रमण गौतम्! छः वटै सम्प्रदायका परिव्राजक आचार्यहरू प्रत्येकले, आफू मात्र सर्वश्रेष्ठ हुन्, आफैले मात्र मोक्षदिन सक्छ, भन्छन् । उनीहरूमध्ये कसको कुरामा कित सत्य छ ? साँचिकैको बुद्धमा के कस्तो गुण हुन्छ ? म त्यो कुरो बुभन् उत्सुक छु ।"

सुभद्रको जिज्ञासा सुनिसकेपछि बुद्धले सुभद्रलाई यसरी सम्भाएछन् – "सुभद्र! कसले कित सत्य कुरा थाहा पाएको छ भनेर अरूको पारख मात्रै गरेर तिमीलाई के लाभ हुन्छ ? अरुको पारख गर्ने विचार छोडिदेऊ। म तिमीलाई आफैले स्वानुभव गरेको कुरा बताउँछु, राम्ररी ध्यान दिएर सुन्नू।

सुभद्र! बोधिज्ञान पाउने उद्देश्यले गृहत्याग गरेपछि अनेक सम्प्रदायका अनेक धर्म र विनय अध्ययन र अभ्यास गरेर हेरियो । तर कुनै पनि सम्प्रदायको धर्म र विनयमा आर्य अष्टाङ्गिक मार्गको विषय केही भनक पनि पाइनै । आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग नभएको ती धर्महरूको अनुसरण गर्ने कसैले प्रथम श्रमणत्व (सोतापत्ति फल) या दुतीय श्रमणत्व (सकदागामि फल) या तृतीय श्रमणत्व (अनागामि फल) या चतुर्थ श्रमणत्व (अरहत्त फल) पाएको देखिनै ।

सुभद्र! बोधिवृक्षमुनि आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग सम्वन्धमा राम्ररी थाहा पाएपछि ऋषिपतन मृगदावनमा गई त्यसको द्वार तिमीजस्तै जिज्ञासुहरू सबैका लागि खोलियो । त्यसपछि हजारौं, लाखौं भिक्ष-भिक्षुणीहरू मात्र होइनन् कराडौ उपासक-उपासिकाहरू समेतले सोतापत्ति, सकदागामि, अनागामि र अरहत्त मार्ग र फल पाइसकेका छन् । अनि त्यो भन्दा कैयौ गुणा संख्याका मानिसहरू त्यस मार्गमा लागेर सोतापत्ति, सकदागामि, अनागामि र अरहत्त मार्ग-फल पाउनितर बढिरहेका पनि छन्।

सुभद्र! जवसम्म आर्य अष्टाङ्गिकमार्गमा निरन्तर रुपले लागिरहने मानिसहरू यस संसारमा हुने छन्, तवसम्म यस संसारमा सोतापत्ति, सकदागामि, अनागामि र अरहत्त मार्ग र फल पाउनेहरू पनि हुनेछन्।

सुभद्र! आर्य अष्टाङ्गिकमार्गमा निरन्तर रुपले लागिरहने अभ्यास नगरिकन कोही कहिले पनि अरहत् हुँदैन र निरन्तर रुपले आर्य अष्टाङ्गिकमार्गमा लागिरहने जो कोही पनि ढीलो या चाँदो एकदिन अवश्य अरहत् हुनेछ । त्यसैले, हे, सुभद्र! अन्य सबै कुरो पन्छाएर यथाशिघ आर्य अष्टाङ्गिकमार्गमा लाग्ने अभ्यास गर ।"

बुद्धले उपरोक्तनुसार सम्भाएपछि सुभद्र अकस्मात बिउंभे जस्तो भएछ । उसले तत्काल देखि नै निरन्तर रूपमा आर्य अष्टाङ्गिकमार्गमा लाग्ने निधो गरी बुद्धसित उपसम्पदा मागेछ ।

त्यसबेला सम्ममा अन्य धर्मका अनुयायीलाई कमसेकम चार महिनासम्म श्रामणेर बनाई ऊ पूर्वाग्रह रहित भएको निधो भएपछि मात्र उपसम्पदा दिने प्रचलन भइसकेको रहेछ । तर सबै सम्प्रदायका परिव्राजकहरूसित विद्रोह गरी पूर्वाग्रह रहित भइसकेका सुभद्रले आर्य अष्टाङ्गिकमार्गको महत्व राम्ररी बुभी तत्काल देखि नै निरन्तर रुपमा आर्य अष्टाङ्गिकमार्गमा लाग्न सिकने देखिएकाले बुद्धले भिक्षु आनन्दलाई भनी सुभद्रलाई त्यही बेला उपसम्पदा दिलाउन लगाएछन् । उपसम्पदा पाइसकेपछि भिक्षु सुभद्र तत्क्षण नै नजिकको एकान्त स्थानमा गई स्मृतिप्रस्थान विपश्यनाको अभ्यास गर्नमा लागेछन् र पूर्वजन्महरूमा शंकलन गरिराखेका यथेष्ट पूण्य संस्कारको कारण केही समयावधि पछि नै पटिसम्भिदा सहितको अरहत्त मार्ग-फलमा प्रतिष्ठित पनि भएछन्।

नविभक्षु सुभद्र उपसम्पदा प्राप्त गरी निरन्तर रुपले आर्य अष्टाङ्गिकमार्गको अभ्यास गर्न एकान्त स्थानतिर लागेपछि बुद्धले भिक्षुहरूलाई निम्न चार कुराहरू सम्भाएछन् :

(9) बुद्ध महापरिनिर्वाण भए भन्दैमा भिक्षुहरूले आफूहरू अनाथ भइएछ भनेर सम्भनु पर्नेछैन । सबै भिक्षुहरूले बुद्धद्वारा प्रतिस्थापित धर्म र विनयलाई आफ्नो गुरु

सम्भनु पर्नेछ ।

(२) बुद्धको महापरिनिर्वाणपछि भिक्षुहरुले आपसमा सबै समान देखिने गरी एकले अर्कालाई "आवुस" भनेर सम्बोधन गर्ने प्रचलन परित्याग गरी उपसम्पदा भएको हिसाबले जेठो भिक्षुले कान्छो भिक्षुलाई नाम किटेर वा "आवुस" भनेर तथा कान्छो भिक्षुले जेठो भिक्षुलाई "भन्ते" वा "आयुष्मान" भनेर सम्बोधन गर्नुपर्नेछ ।

(३) बुद्धको महापरिनिर्वाणपछि परिस्थितिले निदएमा विनयका सानातिना नियमहरू भिक्षुहरूले परित्याग गरेपनि

हुनेछ ।

(४) बुद्धको महापरिनिर्वाणपछि भिक्षु छन्नलाई ब्रम्हदण्ड दिनु पर्नेछ । उसले जुन बेला जे सुकै गरेतापनि कसैले उसलाई त्यसो गर्नु भएन भनेर अनुशासित नगरिकन बेवास्ता गरी बस्नुपर्नेछ । उपरोक्त चारवटा कुरा सम्भाइसकेपछि बुद्धले त्यहाँ उपस्थित भिक्षुहरूमध्ये कसैमा कुनै जिज्ञासा बाकि भएमा बुद्धसित सोध्न अन्तिम मौका दिएछन् ।

त्यहाँ उपस्थित पाँचसय भिक्षुहरू कसैमा कुनै जिज्ञासा अनुत्तरीत नरहेको थाहा पाएपछि बुद्धले निम्न अन्तिम उपदेश दिएछन् : "भिक्षुहरू! यो अन्तिम उपदेश राम्ररी सुन्तू, सम्पूर्ण संस्कार-धर्म नाश हुने प्रकृतिका हुन् । संयमपूर्वक त्यस्को (संस्कार-धर्मको) सम्पादन गर्ने गर ।"

उपरोक्त अन्तिम उपदेश दिइसकेपछि बुद्ध ध्यानमग्न भएछन् र आफ्नो ध्यानस्तर बढाउँदै लगेर कमशः प्रथम ध्यान, दुतीय ध्यान, तृतीय ध्यान, चतुर्थ ध्यान, आकाशानन्त्यायतन ध्यान, विज्ञानन्त्यायतन ध्यान, आकिञ्चन्यायतन ध्यान, नैवसंज्ञानासंज्ञायतन ध्यान हुँदै अन्तमा संज्ञावेदियत निरोध समापित ध्यानसम्म पुगेछन् । केही समय संज्ञावेदियत निरोध समापित ध्यानमा स्थिर भइसकेपछि पहिले कै कममा तल तल गर्दै प्रथम ध्यानसम्म ओर्लेछन् । त्यसपछि पुनः दुतीय ध्यान र तृतीय ध्यान हुँदै चतुर्थ ध्यानसम्म पुगेछन् र चतुर्थ ध्यानबाट निस्कने वित्तिकै महापरिनिर्वाण प्राप्त गरेछन् । यसरी बुद्धले रूप ध्यानबाट निस्कर अरूप ध्यानमा प्रवेश नगरिकन महापरिनिर्वाण प्राप्त गरेछन् ।

#### परिच्छेद-८

# सम्यक व्यायाम : बुद्धद्वारा प्रतिपादित मार्गको मूल

बुद्ध भएका राजकुमार सिद्धार्थ को थिए, उनले किहले कुन लक्ष प्राप्त गर्न गृह त्याग गरेका थिए, गृह त्याग गरी सन्न्यास लिएपछि उनले कहाँ कस-कसबाट के के ज्ञान पाए, अन्तमा उनले कसरी कुन ज्ञान पाएर सम्यक सम्बुद्ध भए र सम्यक सम्बुद्ध भइसकेपछि उनले आफूले पाएको ज्ञान कसरी अरूहरूलाई सम्भाएका थिए भन्ने बारे उपरोक्तानुसार केही अध्ययन गरिसकेपछि बुद्धले आफ्नो जीवनको अन्तिम क्षणमा दिएको अन्तिम उपदेशलाई निम्नानुसार बुभ्नुपर्ने देखिन्छ :

बुद्धले आफ्नो जीवनको अन्तिम क्षणमा, "सबै संस्कार-धर्म अनित्य छन्" भनेर आफूले जीवनभर बारम्बार दोहऱ्याई-तेहऱ्याई सम्भाउने गरेको प्रतित्य समुत्पाद धर्म याद दिलाएका हुन् । अनि "संयमपूर्वक संस्कार-धर्मको संम्पादन गर्ने गर" भनेर आफूले प्रतिपादन गरेको आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग अनुसरण गर भनेर निर्देशन दिएका हुन् । बुद्धले दिएको अन्तिम उपदेश मात्र होइन उनको उपदेशको रूपमा रहेको अन्य कुनै पनि धर्मस्कन्ध सही ढङ्गले गहिरिएर अध्ययन गर्दा पनि बुद्धले एउटै कुरा आर्य अष्टाङ्गिकमार्गमा लाग्न नै टेवा दिएको पाइन्छ ।

बुद्धले सर्व प्रथम ऋषिपतन मृगदावनमा आफ्ना प्रथम शिष्यहरू, पञ्चवर्गीय भिक्षुहरूलाई उपदेश दिएको बेलामा आफूले आर्य अष्टाङ्गिकमार्गको अनुसरण गरी चतुआर्य सत्य अवबोध गरेको कुरा सम्भाएर उनीहरूलाई पनि त्यही आर्य अष्टाङ्गिकमार्गकै अनुसरण गर्न सिकाएका थिए। उनीहरू आर्य अष्टाङ्गिकमार्गमा निरन्तर रुपले अधि बढ्दै गएपछि उनीहरूलाई अनातम लक्षण अवबोध गर्ने सम्वन्धमा थप उपदेश दिएर उनीहरूलाई प्रतित्य समुत्पाद धर्म अवबोध गर्न सघाएका थिए।

बुद्धले तावितंस देवलोकमा गई, पूर्व जन्ममा महामाया देवी भएर आफूलाई जन्म दिएका देवता प्रमुख त्यहाँ उपस्थित हुनआएका असंख्य देवताहरूलाई उपदेश दिएको अभिधर्ममा पिन मुख्यत सब्बै प्रकारका ल्केश निरोध गरी निर्वाण सुख प्राप्त गर्न अवबोध गरिनु पर्ने प्रतित्य समुत्पाद धर्म र सो धर्म अवबोध गर्न अपनाउनु पर्ने आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग सम्वन्धमा नै विशेष रुपले विस्तृत व्याख्या गरी सम्भाएको देखिन्छ।

बुद्धले आफूले महापरिनिर्वाण पाउने दिन तोकिसकेपछि बैशाली नगर स्थित विभिन्न बिहारहरू तथा आसपासका अन्य थुप्रै बिहारहरूमा रहने गरेका सबै भिक्षुहरूलाई कुटागारशालामा जम्मा हुन बोलाई बोधिपक्षिय धर्मको रुपमा दिएको उपदेशमा पनि मूल रूपमा आर्य अष्टाङ्गिकमार्गको अभ्यास गरी प्रतित्य समुत्पाद धर्म अवबोध गर्न नै विशेष जोड दिएको पाइन्छ ।

बुद्धले वैशालीको बेलुवन ग्राममा आफ्नो पैतालिसौ वर्षवास बिताइरहेको बेलामा बुद्ध अकस्मात सिकिस्त बिरामी भई अशक्त भएको चाल पाएपछि आनन्दले बुद्धलाई आफ्ना जिम्मेवार भिक्षुहरूलाई बोलाएर मूल उपदेश दिइराख्ने बेला भएछ कि भनेर राय प्रकट गर्दा बुद्धले आनन्दलाई - "बुद्धिसत कुनै गुरुमुष्ठि हुँदैन। बुद्धले बोधिवृक्षमुनि पाएको ज्ञान ऋषिपतन मंगदावनमा धर्मचक प्रवर्तन गर्दा नै भनिसकेको छ र त्यसपछि लगातार पैतालिस वर्षहरूसम्म त्यही कुरालाई नै विभिन्न तरिकाले सम्भाउने गरेको हो" भनेर सम्भाउँदा पनि बुद्धले मूल रूपमा चतु आर्यसत्य अवबोध गर्न सिकने गरी आर्य अष्टाङ्गिक मार्गमा लाग्न नै जोड दिएको पाइन्छ।

शाक्यमुनि बुद्ध महापरिनिर्वाण पाउन अन्तिम शैय्यामा लेटेपछि दिव्य धूप, पुष्प आदिको वर्षा गराई बुद्धको पूजा गर्नमा लागेका देवगणहरूलाई लक्ष गरी बुद्धले दिएको उपदेशमा पनि आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग अनुसार आचरण गरी सत्य धर्मको अबवोध गर्ने प्रयास गरेमा मात्र सही रुपले बुद्धको पूजा गरेको हुनेछ भनेर सत्यधर्म अवबोध गर्न सिकने गरी आर्य अष्टाङ्गिकमार्गमा लाग्न नै जोड दिएको पाइन्छ।

बुद्धले आफ्ना अन्तिम शिष्य भिक्षु सुभद्रलाई पनि आफूले आर्य अष्टाङ्गिकमार्गमा लागेर नै बोधिज्ञान पाएको र जीवनभरमा अरूहरूलाई पनि सत्यधर्म अवबोध गर्न सिकने गरी त्यही मार्गको अनुसरण गर्न सिकाउँदै आएको हो भनेर सम्भाई उनलाई पनि त्यही मार्गमा लगाएका थिए।

माथि उल्लेख गरिएका कुराहरू तथा बुद्धकालिन स्थिविरहरूले सङ्कलन गरेका अन्य थुप्रै धर्मस्कन्धहरूको विशलेषनात्मक अध्ययनको आधारमा निर्धक्कसाथ किटान गरी भन्न सिकन्छ - बुद्धद्वारा प्रतिपादित एउटै मार्ग छ र त्यो आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग नै हो।

अनि आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग अन्तर्गतका आठ अङ्गहरू गिहिरिएर अध्ययन गर्दा ती आठ अङ्गहरू मध्येमा पनि सबै भन्दा महत्वपूर्ण एउटै अङ्ग भएको पाइन्छ र त्यो सम्यक व्यायाम हो । किनभने आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग अन्तर्गतका आठ अङ्गहरूमध्ये सम्यक दृष्टि, सम्यक सङ्गल्प, सम्यक वाचा, सम्यक कर्म र सम्यक आजीविका, यी पाँच अङ्गहरू सम्यक व्यायाम गर्नसक्नाको लागि पूर्वाधारको रुपमा पाइन्छन् भने सम्यक स्मृति र सम्यक समाधि, यी दुइ अङ्गहरू (तथा एक तह माथिको सम्यक दृष्टि र सम्यक सङ्गल्प ) सही तरिकाले सम्यक व्यायाम गर्न सकेमा प्राप्त हुँदै जाने परिणामहरूका रुपमा पाइन्छन् ।

त्यसैले बुद्धद्वारा प्रतिपादित आर्य अष्टाङ्गिकमार्गको मूल अङ्गको रुपमा सम्यक व्यायामलाई लिन सिकन्छ ।

सम्यक व्यायाम गर्ने विधिलाई भावनाकर्म भनिन्छ । भावनाकर्म (अ) समथ भावना विधि वा (आ) विपश्यना भावान विधि गरी दुइ प्रकारका विधिमध्ये कुनै एउटा विधि अपनाएर गर्न सिकन्छ ।

#### (अ) समथ भावना विधि

- चित्तको चञ्चल स्वभाव नियन्त्रण गर्नुलाई समथ भिनन्छ । चित्तलाई कुनै एउटा वस्तु या कुनै एउटा स्वभाव या कुनै एउटा मनोवृत्तिमा मात्र केन्द्रित गर्ने विशेष प्रयास गर्नुलाई समथ भावना विधि भिनन्छ । समथ भावना सुरु गर्न जुन वस्तु या स्वभाव या मनोवृत्ति आधारको रूपमा लिइन्छ त्यसलाई कम्मद्वान (कर्मस्थान) या निमित्त भिनन्छ । समथ कर्मस्थान निम्न ३६ प्रकारका छन् र तिनीहरूलाई निम्नानुसार वर्गीकरण गर्ने गरिएको छ ।

निम्न १० प्रकारका सहजै उपलव्ध हुने प्रकारका कर्मस्थानहरूलाई किसण भनिन्छ र तिनीहरूमा ध्यान केन्द्रित गर्नुलाई किसण भावना भनिन्छ :

- (१) पथवी (माटोको एउटा डल्लो)
- (२) आपो (एउटा भांडोमा संकलित पानी)
- (३) तेजो (बलेको दियो वा एउटा सानो प्वालबाट छिराइएको सूर्यको प्रकाश)
- (४) **वायो** (निरन्तर रूपमा चाल पाउने गरी एउटा सानो प्वालबाट छिराइएको हावा)
- (५) नील (गाढा नीलो रंगको कुनै वस्तु)
- (६) पीत (पहेंलो रंगको कुनै वस्तु)
- (७) **लोहित** (रातो रंगको कुनै वस्तु)
- (८) ओदात (सेतो रंगको कुनै वस्तु)
- (९) आकास (एउटा सानो प्वालबाट देखिने खुल्ला आकाशको भाग)
- (**१०) आलोक –** (कुनै एउटा चहकिलो वस्तु)

(१९६)

निम्न १० प्रकारका सामान्य जीवनमा अशुभ सिम्भने प्रकारका निमित्तहरूमा ध्यान केन्द्रित गर्नुलाई असुभ भावना भनिन्छ ।

- (११) उद्धमातक (दम्म फुलिसकेको लाश)
- (१२) विनीलक (विभिन्न अङ्गमा नीलदाम परिसकेको लाश)
- (१३) विपुब्बक (पीप बग्दै गरेको लाश)
- (१४) विच्छिद्दक (दुइ टुका हुने गरी काटिएको लाश)
- (१५) विक्खायितक (जनावरले खाएर बाकि भएको लाश)
- (१६) विक्खित्तक (विभिन्न अङ्गहरू यत्रतत्र छरिने गरी छेदविच्छेद गरिएको लाश)
- (१७) हतविक्खित्तक (स-साना टुकाहरू हुने गरी काटिएको लाश)
- (१८) लोहितक (रगत बग्दै गरेको लाश)
- (१९) पुलुवक (किरापरिसकेको लाश)
- (२०) अट्टिक (हाडखोड मात्र बाकि भएको लाश)

निम्न १० प्रकारका मनोगत अर्थात मनले सम्भनु पर्ने प्रकारका निमित्तहरूमा ध्यान केन्द्रित गर्नुलाई अनुस्सिति भावना भनिन्छ :

- (२१) बुद्धानुस्सति (बुद्धको सम्भना)
- (२२) धम्मानुस्सति (धर्मको सम्भना)
- (२३) सङ्घानुस्सति (सङ्घको सम्भना)
- (२४) **सीलानुस्सित** (आफूले पालना गरेको शीलको सम्भना)

(१९७)

- (२५) **चागानुस्सित** (आफूले गरेको दान आदि पूण्य कार्यको सम्भना)
- (२६) देवतानुस्सति (आफ्नो इष्ट देवताको सम्भना)
- (२७) उपसमानुस्सति (निर्वाणको सम्भना)
- (२८) मरणानुस्सति (एकदिन मर्नु पर्ने सत्यको सम्भना)
- (२९) कायगतानुस्सित- (रौं, नङ्ग, हाड आदि शरीरका ३२ प्रकारका अवयवहरूको सम्भना)
- (३०) आनापानस्सति (स्वास-प्रस्वासको सम्भना)

निम्न ४ प्रकारका असीमित क्षेत्रसम्म बढाउन सिकने प्रकारका निमित्तहरूमा ध्यान केन्द्रित गर्नुलाई अप्पमञ्जा भावना भनिन्छ :

- (३१) मेत्ता (अरूहरू प्रति शुभकामना)
- (३२) करूणा (अरूहरू प्रति सहानुभुति)
- (३३) मुदिता 💹 (अरूहरूको सुख हेरी खुसी हुनु)
- (३४) उपेक्खा (सबै प्रकारको सुख र दु:ख प्रति समभाव)

## वर्गिकरण भित्र नपारिएका २ प्रकारका निमित्तहरू :

- (३५) आहार पत्तिक्कुल सञ्जा (आहारको अपगुणको सम्भना)
- (३६) चतुधातु ववत्थान (शरीरमा विद्यमान चार महाभूतको सम्भना)

उपरोक्त ३६ प्रकारका निमित्तहरूमध्ये विभिन्न चरित्रका व्यक्तिहरूका लागि विभिन्न प्रकारको निमित्त तुलनात्मक रुपले बढी उपयोगि हुने हुन्छ । निम्न चरित्रका व्यक्तिलाई निम्न प्रकारको निमित्त उपयोगि हुने निर्देशन दिइएको छ:

राग चरित्र-

केही पाउने आशामा आकर्शित हुने प्रकृतिको व्यक्तिलाई राग चरित्र व्यक्ति भनिन्छ र त्यस्ताहरूलाई १० ओटा अशुभ निमित्तहरू र कायागतानुस्सित निमित्त बढी उपयोगि हुन्छन्।

द्वेष चरित्र-

तुरन्तै जरङ्ग रिसाउने प्रकृतिको व्यक्तिलाई देष चरित्र भएको व्यक्ति भनिन्छ । त्यस्ता व्यक्तिहरूलाई अप्पमञ्जा निमित्तहरू ४ वटा तथा नील, पीत, लोहित र ओदात निमित्तहरू बढी उपयोगि हुन्छन् ।

मोह चरित्र-

कुनै पनि कुरा प्रति तुरन्तै प्रतिक्रिया जनाउन नसक्ने प्रकृतिको व्यक्तिलाई मोह चरित्र भएको व्यक्ति भनिन्छ । त्यस्ता व्यक्तिहरूलाई आनापानस्सति निमित्त बढी उपयोगि हुन्छ ।

श्रद्धा चरित्र-

अरूमा रहेको विशेषता प्रति प्रसन्न हुने प्रकृतिको व्यक्तिलाई श्रद्धा चरित्र भएको व्यक्ति भनिन्छ । त्यस्तालाई बुद्धानुस्सति, धम्मानुस्सति, सङ्घानुस्सति, सीलानुस्सति, चागानुस्सति र देवतानुस्सति निमित्तहरू बढी उपयोगि हुन्छन् ।

बुद्धि चरित-

अनेक विषय धेरै क्रा पढेर वा सुनेर वा भोगेर थाहा पाएको व्यक्तिलाई बुद्धि चरित्र भएको व्यक्ति भनिन्छ । त्यस्ता व्यक्तिहरूलाई उपसमानुस्सति, मरणानुस्सति, आहार पत्तिक्कुल सञ्जा र चतुधातु ववत्थान निमित्तहरू बढी उपयोगि हुन्छन् ।

वितर्क चरित- कुनै पनि कुरा प्रति त्यो किन भयो, कसरी भयो आदि तरिकाले तर्कना गर्ने प्रकृतिको व्यक्तिलाई वितर्क चरित्र भएको व्यक्ति भनिन्छ । त्यस्ता व्यक्तिहरूलाई आनापानस्सति निमित्त बढी उपयोगि हुन्छ ।

मिश्रक चरित- उपरोक्त ६ प्रकारका चरित्रमध्ये स्पष्ट रुपले कुनै पिन प्रकृति भित्र नपर्ने प्रकृतिको व्यक्तिलाई मिश्रक चरित्र भएको व्यक्ति भिनन्छ । त्यस्तालाई पथवी, आपो, तेजो, वायो, आकास र आलोक, यी ६ प्रकारका निमित्तहरू बढी उपयोगि हुन्छन् ।

समथ भावनाको अभ्यास गर्नमा लाग्ने व्यक्तिलाई समथ यानिक भनिन्छ । समथ यानिकले सबै भन्दा पहिले आफूलाई उपयुक्त प्रकारको एउटा निमित्त स्वीकार गर्नुपर्छ । त्यसरी आफूले अपनाएको निमित्त कुनै वस्तु भए त्यसलाई निरन्तर लामो समयसम्म सम्पूर्ण ध्यान त्यसैमा केन्द्रित गरेर एकटकले हेरिरहने गर्नु पर्छ । त्यो कुनै स्वभाव भए त्यसलाई त्यही रुपले निरन्तर अनुभव गरिरहने गर्नु पर्छ । त्यो कुनै मनोगत कुरा भए त्यसलाई त्यही रुपले निरन्तर सिम्भरहने गर्नु पर्छ । आफ्नो सम्पूर्ण ध्यान निमित्तमा केन्द्रित गर्न विशेष उद्योग गर्नु पर्ने सुरु अवस्थाको ध्यानाभ्यास कमलाई परिकम्म भावना भनिन्छ र त्यस बेला प्रयोगमा ल्याइएको निमित्तलाई परिकम्म निमित्त भनिन्छ ।

(200)

निरन्तर रुपमां निकै लामो समयसम्म परिकम्म निमित्तको आधार लिई (निमित्तलाई हेर्दे वा अनुभव गर्दे वा सम्भदै) परिकम्म भावना गर्दै गएपछि विस्तारै त्यस्तो अवस्था विकसित हुनेछ जुन अवस्थामा परिकम्म निमित्तको आधार नलिएतापनि (निमित्तलाई नहेर्दा वा अनुभव गर्न वा सम्भन विशेष प्रयास नगर्दा पनि) भित्री मनले त्यो निमित्तलाई पहिले भौ हेर्न वा अनुभव गर्न वा सम्भन सबने हुनेछ । यसरी भित्री मनले आफै उत्पन्न गरेको निमित्तलाई उँगह निमित्त भनिन्छ । उग्गह निमित्त उत्पन्न भएपछि त्यसैलाई नै निमित्त बनाएर ध्यानाभ्यास गरिनुपर्छ । बीचमा ध्यानाभ्यास गर्न छुटेर वा अन्य कुनै कारण उग्गह निमित्त हराएर गएमा पुन: पहिलेको परिकम्म निमित्तको आधार लिएर उग्गह निर्मित्त उत्पन्न गराउनुपर्छ । निरन्तर रूपमा लामो समयसम्म उरगह निमित्तको आधार लिएर ध्यानाभ्यास गर्दै गएपछि त्यस उग्गह निमित्तको परमार्थ स्वभाव मनमा पैदा हुनेछ, जसलाई <mark>पटिभाग निमित्त</mark> भनिन्छ । पटिभाग निमित्तलाई कसैले पनि शव्दले बर्णन गर्न सक्दैन । त्यसलाई आफैले अनुभव गर्नुपर्ने हुन्छ। त्यसो भएतापनि उग्गह निमित्त र पटिभाग निमित्त बीचको भिन्नतालाई बुकाउन यसरी सम्भाउने गरिएको छ - उग्गह निमित्त भनेको परिकम्म निमित्तको प्रतिछायाँ मात्र हो भने पटिभाग निमित्त भनेको परिकम्म निमित्तको अवर्णनीय विशेष रुप हो। मनमा पटिभाग निमित्त उत्पन्न भएपछि सम्पूर्ण ध्यान त्यही पटिभाग निमित्तमा केन्द्रित गर्नुपर्छ । सम्पूर्ण ध्यान पटिभाग निमित्तमा मात्र केन्द्रित गराइरहने प्रयासमा लागिरहेको ध्यानावस्थालाई उपचार समाधि भनिन्छ।

जसरी भर्खर हिड्न जानेको बच्चाले हिड्ने अभ्यास गर्देगएपछि एकदिन दगुर्न सक्ने हो, त्यसरी नै निरन्तर रुपले उपचार समाधिमा बसिरहने अभ्यास गर्दे गएपछि विस्तारै एकछिनको लागि पनि चित्त पटिभाग निमित्त भन्दा बाहिर नजाने अवस्था विकास हुनेछ। त्यस्तो अवस्थालाई अप्यना समाधि भनिन्छ।

समथ यानिकले अप्पना समाधि लाभ गरी चित्तलाई आफूले चाहेको समयावधिसम्म एउटै आलम्बनमा स्थिर गर्न सकेपछि स्वयम् चित्तकै उत्पति, विकास र विनाश कमलाई स्वानुभव गर्दै सतिपट्ठान विपस्सना (स्मृतिप्रस्थान विपश्यना) तिर बढ्दै जाने प्रयास गर्नु पर्नेछ ।

सुरूमा अप्पना समाधि लाभ नभएसम्म समथ भावना विधि अपनाएर पछि विपश्यना विधि अपनाउँदै जाने समथ यानिकले विपश्यना ज्ञानहरू बढाउँदै लैजानुका साथै आफ्नो समाधिको स्तर कमशः प्रथम ध्यान, दुतीय ध्यान, तृतीय ध्यान, चतुर्थ ध्यान, पञ्चम ध्यान, आकाशानन्त्यायतन ध्यान, विज्ञानन्यायतन ध्यान, आकिञ्चन्यायतन ध्यान र नैवसंज्ञानासंज्ञायतन ध्यान लाभ हुने स्तर सम्म बढाउन सक्नेछ । त्यसैले समथ यानिकले सम्बोधि लाभ गर्ने बेलामा निम्न पाँच प्रकारका अभिज्ञाहरू तथा निम्न चार प्रकारका प्रतिसम्विधाहरू सबै वा तिनीहरूमध्ये केही लाभ गर्नसक्नेछ ।

समथ यानिकले लाभ गर्नसक्ने ५ प्रकारका अभिज्ञाहरू निम्न हुन् :

- (१) इद्विविध अभिञ्जा (विभिन्न प्रकारका लौकिक चमत्कार देखाउन सक्ने ऋद्विबल) (२) दिब्बसोत अभिञ्जा - (विभिन्न लोकमा बस्नेहरूको
- (२) दिब्बसोत अभिञ्जा (विभिन्न लोकमा बस्नेहरूको स्वर सुन्नसक्ने क्षमता)
- (३) **चेतोपरिय अभिञ्जा** (विभिन्न लोकमा रहेका प्राणीहरूको मनको कुरा थाहा पाउन सक्ने क्षमता)
- (४) पु**ब्बेनिवास अभि**ञ्जा (आफ्ना र अरूहरूका पूर्वजन्महरू सम्बन्धमा थाहा पाउने क्षमता)
- (५) दिब्बचक्खु अभिञ्जा (विभिन्न लोकहरूमा भएकाहरूलाई हेर्न सक्ने क्षमता)

समय यानिक<mark>ले लाभ गर्न</mark> सक्ने ४ प्रकारका प्रतिसम्विधाहरू निम्न हुन् :

- (१) अत्थ पटिसम्बिधा (कुनै पनि भनाइको सही अर्थ बुभन् सक्ने ज्ञान)
- (२) धम्म पिटसिम्विधा (कुनै पिन स्वभाव धर्मको रहस्य बुभ्रुन सक्ने ज्ञान)
- (३) निरूत्ति पटिसम्विधा (कुनै पनि भाषा र व्याकरण बुभुन सक्ने ज्ञान)
- (४) पटिभान पटिसम्विधा (अरूहरूको भनाइ र गराइमा अन्तरनिहित कुरा बुभन् सक्ने ज्ञान)

## (२०३)

## (आ) विपश्यना भावना विधि

अन्तरमुखी हुनु अर्थात आफ्नै शरीर र शरीरमा उत्पन्न हुने मनोवृत्तिलाई कर्मस्थान या निमित्त बनाई ध्यानाभ्यास गर्नुलाई विपश्यना भावना भनिन्छ । शरीर भनेको हाड, छाला र मासुले बनेको अस्थिपञ्जर या देह हो र मनोवृत्ति भन्नाले शरीरमा हुने कुनै कुरालाई अनुभव गर्ने चित्त, चित्तले अनुभव गर्ने वेदना र चित्तले कुनै वेदना अनुभव गरिसकेपछि चित्तमा उत्पन्न हुने मनोभावना, यी तीन प्रमुख कुराहरू पर्दछन् । विपश्यना भावना गर्दा शरीर अर्थात काय कुन

अवस्थामा छ, त्यसमा ध्यान पुऱ्याइन्छ । बिसरहेको छ कि लेटिरहेको छ कि उठिरहेको छ कि हिँडिरहेको छ आदि कुरामा ध्यान पुऱ्याइन्छ । त्यसरी नै स्वास भित्र तान्ने काम भइरहेको छ कि स्वास बाहिर फाल्ने काम भइरहेको छ त्यसमा पनि ध्यान पुऱ्याइन्छ । त्यसरी नै स्वास भित्र तानेको कारण पेट फुल्ने काम भइरहेको छ कि अथवा स्वास बाहिर फालेको कारण पेट सुक्ने काम भइरहेको छ त्यसमा पनि ध्यान पुऱ्याइन्छ । अनि हिँडिरहने बेलामा खुट्टा उठेको, खुट्टा अगाडि बढेको, खुट्टा तल भरेको, खुट्टा तल भूमीमाथि बिसाइएको आदि कार्यमा पनि ध्यान पुऱ्याइन्छ । त्यसरी नै खाना खाँदा हातले खाना मुछेको, खाना लिएर हात माथि उठाएको, खाना मुखमा हालेको, खाना चपाएको, चपाइसकेको खाना निलेको आदि कियामा पनि ध्यान पुऱ्याइन्छ । यसरी काय कुन अवस्थामा छ वा कायले कुन किया गरिरहेको छ, त्यसमा ध्यान केन्द्रित गर्नुलाई कायानुपस्सना भनिन्छ ।

विपश्यना भावना गर्दा चित्तले कुन वेदना अनुभव गरिरहेको छ, त्यसमा पिन ध्यान पुऱ्याइन्छ । चित्तले शरीरको कुनै अङ्गमा दु:खेको अनुभव गरेको छ भने त्यसरी दु:खेकोमा नै सम्पूर्ण ध्यान केन्द्रित गरिनुपर्छ । जित दु:खे पिन कित पिन विचिलित नभइकन त्यसैमा ध्यान केन्द्रित गरिरहनु पर्छ । कुनै बेला चित्तले कुनै प्रकारको सुखानुभव गर्न सक्छ, त्यसरी सुखानुभव गरेको छ भने त्यस सुख प्रति कित पिन आसक्त नभइकन त्यसैमा ध्यान केन्द्रित गरिरहनु पर्छ । त्यसरी चित्तले अनुभव गरेको वेदनामा ध्यान केन्द्रित गर्नुलाई वेदनानुपस्सना भनिन्छ ।

विपश्यना भावना गर्दा चित्त कुन बेला कहाँ पुगेको छ, त्यसमा पनि ध्यान पुऱ्याइन्छ । सुरुमा पेट फुलेको र पेट सुकेको अनुभव गर्नमा लगाएको वा स्वास भित्र आएको र स्वास बाहिर गएको हेर्नमा लगाएको चित्त अनायास कुनै पुरानो कुरा सम्भनमा लागेको हुन सक्छ, त्यसो भएमा चित्तले पुरानो कुरा सम्भिरहेछ भनेर चाल पाउनु पर्छ । चित्त भविष्यमा कुनै यस्तो कुरा गर्रेला, त्यस्तो कुरा गर्रेला भनेर कल्पना गर्नमा लागेको छ भने चित्त कल्पना गर्नमा लागिरहेको छ भनेर चाल पाउनु पर्छ । त्यसरी चित्त कुनबेला के गर्नमा लागेको छ भनेर चाल पाउनुलाई चित्तानुपस्सना भनिन्छ ।

विपश्यना भावना गर्दा चित्तमा कुनै बेला कस्तो प्रकृतिको मनोवृत्ति उत्पन्न भइरहेको छ त्यस्मा पनि ध्यान पुऱ्याइन्छ । चित्त प्रसन्न भइरहेको छ भने चित्त प्रसन्न भइरहेको छ भनेर चाल पाउनु पर्छ । कुनै बेला मन उदास भएको हुन सक्छ, त्यसो भए मन उदास भइरहेकोछ भनेर नै चाल पाउनु पर्छ। त्यसरी मन खिन्न भइरहेको छ वा प्रफुल्ल भइरहेको छ भनेर चाल पाउनुलाई धम्मानुपस्सना भनिन्छ।

विपश्यना भावना गर्दा उपरोक्तानुसार मन र शरीर जुन बेला जस्तो अवस्थामा छ त्यस बेला त्यही हिसाबले थाहा पाउने कार्यमा लाग्ने अर्थात यथार्थ सत्यलाई पछचाउँदै जाने हुनाले विपश्यना भावनालाई सतिपद्वान विपस्सना पनि भनिन्छ ।

सितपहान विपस्सना गर्नुको एक मात्र लक्ष विपश्यना ज्ञानको स्तर बढाउँदै लगेर अन्तिम सत्य अर्थात सम्बोधि लाभ गर्नु हो । सम्बोधि लाभ गर्नसक्नाको लागि निम्न सात प्रकारका विशुद्धिहरू, जसलाई विपस्सना कम्महान विसुद्धि भनिन्छ, लाभ गरेर विपश्यना ज्ञान निश्चित स्तरसम्म बढाइसकेको हुनु अनिवार्य छ ।

- (१) सील विसुद्धि
- (२) चित्त विसुद्धि
- (३) कङ्खावितरण विसुद्धि
- (४) दिहि विसुद्धि
- (५) मग्गामग्ग जाणदस्सन विसुद्धि
- (६) पटिपदा जाणदस्सन विसुद्धि
- (७) जाणदस्सन विसुद्धि
- (१) सील विसुद्धि कडाइकासाथ कर्म शुद्धि नगरिकन विपश्यना ज्ञान लाभ गर्ने सिकदैन । विपश्यना भावान सुरु गर्नु भन्दा पहिले निम्न चार प्रकारका शीलहरू

पालना गरी कर्म शुद्धि गर्नुलाई सील विसुद्धि भनिन्छ :

- (क) पिटमोक्ख संवरसील (हत्या, चोरी र व्यभिचार, यी तीन कायिक कूकर्म तथा भूठ, गालि, चुक्ली र फजुल कुरा, यी चार वाचिक कूकर्म नगर्नु)
- (ख) इन्द्रिय संवरसील (माथि उल्लेखित पिटमोक्ख संवरसील भङ्ग गर्ने विचारसम्म पिन मनमा नखेलाउनु)
- (ग) आजीव परिसुद्धिसील (आजीविकाको लागि पनि माथि उल्लेखित पटिमोक्ख संवरसील भङ्ग नगर्नु)
- (घ) पच्चय सुन्निस्सितसील (माथि उल्लेखित पटिमोक्ख संवरसील पालना नभएमा विपश्यना ज्ञान पाउन सिकन्न । त्यसैले विपश्यना ज्ञान पाउनाको लागि ती शीलहरू कहिले पनि भङ्ग गर्दिन भनेर दृढ सङ्गल्पित हुन्।
- (२) चित्त विसुद्धि चित्त अति चञ्चल छ । समथ भावना वा प्रारम्भिक विपश्यना भावनाको अभ्यास गरी समाधि जगाएर चित्तको चञ्चल स्वभावलाई नियन्त्रण गर्न नसकुन्जेल विपश्यना ज्ञान लाभ गर्न सक्दैन । समथ भावना वा प्रारम्भिक विदर्शना भावनाको अभ्यास गर्दै गएर समाधि जगाउनुलाई चित्त विसुद्धि भनिन्छ ।
- (३) कङ्खावितरण विसुद्धि-विपश्यना ज्ञाण लाभ गर्न सक्नाको लागि बुद्धद्वारा प्रतिपादित प्रतित्य समुत्पाद धर्म र

चतु आर्य सत्य सम्बन्धमा तथा अभिधर्मका मूलभूत कुराहरू सम्बन्धमा कुनै प्रकारको सन्देह नभएको हुनु अनिवार्य छ । त्यसैले उपरोक्त विषयहरू सम्बन्धी किताबहरू पढेर वा विद्वान भिक्षुहरूबाट दिने उपदेशहरू सुनेर आवश्यक स्तरसम्मको परियत्ति ज्ञान प्राप्त गर्नुपर्छ । आवश्यक स्तरसम्मको परियत्ति ज्ञानहरू प्राप्त गरी विपश्यना भावनाको अभ्यास गर्दै गएपछि परियत्ति ज्ञान प्राप्त गर्न पढेका वा धर्मीपदेशहरूमा सुनेका नाम, रुप र चित्तको स्वभाव आदि स्वानुभव गर्न सक्ने हुनेछ । अर्थात तिनीहरू सम्वन्धमा प्रत्यक्ष ज्ञान प्राप्त हुनेछ । तव वास्तवमा म, मेरो भन्ने भाव पूर्णतया परित्याग गर्न सिकने हुनु पर्छ, अविद्यायुक्त संस्कार निरोध गर्न सक्ने अवस्थामा मिथ्या आत्मभाव पूर्णतया समाप्त भई जन्म र मरणको संसारचक्रबाट पार लाग्न सिकिने नै हुनु पर्छ भन्ने विषयमा विस्वास दहो हुनेछ । यसरी बुद्धद्वारा प्रतिपादित धर्महरू सम्बन्धमा निसन्देह हुनुलाई कङ्खावितरण विसुद्धि भनिन्छ । **दिट्ठि विसु**द्धि-माथि उल्लेख गरिए अनुसार कङ्खावितरण

(४) दिट्ठि विसुद्धि-माथि उल्लेख गरिए अनुसार कङ्खावितरण विसुद्धि लाभ गरिसकेपछि फेरि पनि निरन्तर रुपमा विपश्यना भावनाको अभ्यास गर्दै गएर निम्न तीन लक्षणहरू स्वानुभव गर्दै जानुलाई दिट्ठि विसुद्धि भनिन्छ :

> (क) अनिच्च लक्खण - (संसारमा कुनै पनि कुरा शाश्वत छैन, सबै कुरा अनित्य छन्, परिवर्तनशील छन् भनेर अवबोध गर्नु)

> > (206)

- (ख) दुक्ख लक्खण (अज्ञानताको कारण बौच्नको लागि त्यही अनित्य कुराहरू पाउन कित दु:ख गरिरहन् परिरहेको छ भनेर अवबोध गर्नु)
- (ग) अनत्त लक्खण -(वास्तवमा म, मेरो भन्ने कुरा केहि नभएको भएतापनि अज्ञानताको कारण मात्र यसरी म, मेरो भन्नु परिरहेको हो भनेर अवबोध गर्नु)
- (५) मग्गामग्ग आणदस्सन विसुद्धि विपस्सना भावना गर्दै जाँदा विपस्सना भावनाको प्रगतिपथमा अवरोधको रूपमा उत्पन्न हुने निम्न दश प्रकारका विपश्यना अन्तरायहरू समितिक्रमण (सम भावले उपेक्षा) गरी पूर्ववत तिरकाले विपस्सना मार्गमा अघि बढ्दै जानसक्नुलाई मग्गामग्ग ञाणदस्सन विसुद्धि भनिन्छ:
  - (क) ओभास- (विपश्यनामा प्रगति गरिरहेको योगिले कुनै बेला अकस्मात आफ्नो वरिपरि फैलिए जस्तो अनुभव गर्ने प्रकाश)
  - (ख) पीति- (विपश्यनामा प्रगति गरिरहेको योगिले अकस्मात अनुभव गर्ने सन्तोष)
  - (ग) पस्सद्धि- (विपश्यनामा प्रगति गरिरहेको योगिले अकस्मात अनुभव गर्ने शान्ति)
  - (घ) अधिमोक्ख- (विपश्यनामा प्रगति गरिरहेको योगिको मनमा अकस्मात उठ्ने निश्चय)
  - (ङ) पग्गह- (विपश्यनामा प्रगति गरिरहेको योगिको मनमा अकस्मात उठ्ने उत्साह)

- (च) सुख- (विपश्यनामा प्रगति गरिरहेको योगिको मनले अकस्मात अनुभव गर्ने आनन्द)
- (छ) **ञाण** (विपश्यनामा प्रगति गरिरहेको योगिको मनले अकस्मात अनुभव गर्ने कुनै एउटा नौलो कुरा)
- (ज) उपहान- (विपश्यनामा प्रगति गरिरहेको योगिको मनले अकस्मात अनुभव गर्ने सहयोग)
- (भ्रः) उपेक्खा- (विपश्यनामा प्रगति गरिरहेको योगिको मनमा अकस्मात उठुंने उदासिनता)
- (ञ) निकन्ति- (विपश्यनामा प्रगति गरिरहेको योगिको मनमा अकस्मात उठ्ने चाहना)
- (६) पटिपदा आणदस्सन विसुद्धि-विपश्यना भावनाको प्रगतिक्रममा निम्न दश तहका विपश्यना ज्ञानहरू क्रमशः लाभ गर्दै जानुलाई पटिपदा आण दस्सन विसुद्धि भनिन्छ :
  - (क) नाम-रूप परिच्छेद जाण- नाम (भौतिक स्वभाव अनुभव गर्ने) र रुप (भौतिक स्वभाव) यी दुइ स्वभाव धर्मलाई अलग अलग छुट्याएर अनुभव गर्नसक्ने क्षमतालाई नाम-रूप परिच्छेद जाण भनिन्छ ।
  - (ख) सम्मसन आण- एउटा आलम्बनको कारण एउटा चित्त उत्पन्न हुने र फेरी अर्के आलम्बनको कारण पुन: अर्को चित्त उत्पन्न हुने रहेछ भनेर चित्तको क्षणीकता अनुभव गर्नसक्ने क्षमतालाई सम्मसन जाण भनिन्छ।

- (ग) उदयव्यय जाण-प्रत्येक चित्तको उत्पित र विनाशको सिलसिला स्वयम् स्फूर्त रुपमा अनुभव गर्नसक्ने क्षमतालाई उदयव्यय जाण भिनन्छ।
- (घ) भङ्ग जाण- प्रत्येक चित्तको उत्पति, विकास र विनाशको क्रममा विनाशको प्रक्रिया सबैभन्दा बढी स्पष्ट रुपमा अनुभव गर्ने क्षमतालाई भङ्ग जाण भनिन्छ ।
- (ङ) भयह जाण- प्रत्येक चित्तको विनाशको प्रिक्रया सबैभन्दा बढी स्पष्ट रुपमा अनुभव गर्दे जाने कममा संसारमा भएका सबै कुराहरू भरोसालिन नसक्ने प्रकृतिका छन् भन्ने कुरा स्वानुभव भई मनमा एक प्रकारको विरक्तियुक्त भय उत्पन्न हुनुलाई भयह जाण भनिन्छ ।
- (च) आदिनव जाण-भयह जाण छिप्दै गएपछि जुनसुकै लोकमा जन्मेपनि मृत्युबाट उम्कन नसिकने रहेछ भनेर थाहा पाई पुनर्जन्म लिनुबाट विरक्त
- हुने अवस्थामा पुग्नुलाई आदिनव जाण भिनन्छ ।
  (छ) निब्बिदा जाण- आदिनव जाण उत्पन्न भएपछि विपश्यना भावना गर्दै जाने उत्साह अनायास शिथिल हुनेछ । तर त्यस अवस्थामा पुगेको योगिले विपश्यना भावना गर्न कुनै विशेष प्रयास नगरेपिन विपश्यना कार्य रोकिने छैन, स्वयम् स्फूर्त रुपमा नै चल्दै जानेछ र उसले आफ्नो शरीर पनि विस्तारै विनाशतिर बढ्दै गएको स्पष्ट अनुभव गर्नेछ । त्यसरी आफ्नो

शरीर विनाशितर बढ्दै गइरहेको स्पष्ट अनुभव गर्नसक्ने क्षमतालाई निब्बिदा जाण भिनन्छ। (ज) मुचितुकम्यता जाण- निब्बिदा जाण उत्पन्न भएर स्वयम् आफ्नो शरीर पिन विनाशितर बढ्दै गइरहेको अनुभव भएपिछ योगि यथाशिघ्र सम्बोधि प्राप्त गर्न बढी मेहनतकासाथ विपश्यना भावना गर्दै जानमा लाग्नेछन्। यसरी यथाशिघ्र चाँडो सम्बोधि लाभ गर्ने उद्देग जाग्ने अवस्थामा

पुग्नुलाई मुचितुकम्यता जाण भनिन्छ ।

(भा) पिटसङ्खा जाण- मुचितुकम्यता जाण उत्पन्न भएर
यथाशिघ सम्बोधि लाभ गर्ने उद्वेग जाग्ने
बेलामा योगिले त्यस्तो उद्वेगलाई नियन्त्रण गरी
कित पिन नहड्बडाइकन यथावत रुपमा नै
विपश्यना भावना गर्दे जान विशेष मिहनत
गर्नुपर्नेछ । त्यसो गरेपछि योगि सबै प्रकारको
मनोभावना प्रति तटस्थ रहनसक्ने हुनेछ । यसरी
सबै प्रकारको मनोभावना प्रति उपेक्षा गर्न
सक्नुलाई पिटसङ्खा जाण भनिन्छ ।

(अ) सङ्खारूपेक्खा आणा-पिटसङ्खा जाण छिप्दै गएपछि योगि छ: वटै आयतनमा हुने सबै प्रकारको आलम्बन एकसाथ स्पष्ट रुपमा अनुभव गर्न सक्ने अवस्थामा पुग्नेछ र यस्तो अवस्थामा पुग्नुलाई सङ्खारुपेक्खा जाण भिनन्छ । सङ्खारुपेक्खा जाण प्राप्त गरिसकेको योगिले कुनै पनि बेला सोतापत्ति, सकदागामि, अनागामि या अरहत्त मार्ग-फल प्राप्त गरी पृथकजनबाट उठेर आर्य पुद्गल हुन सक्नेछ । पृथकजनले पाउन सक्ने सर्वोच्च विपस्सना ञाण नै सङ्खारुपेक्खा ञाण हो ।

(७) आणदस्सन विसुद्धि-माथि उल्लेखित दश प्रकारका विपश्यना ज्ञानहरू लाभ गरिसकेको योगिले निरन्तर रूपमा विपश्यना भावान गर्दै गएमा उनको पारिम परिपक्व हुने बेलामा उनले आफ्नो पारिम अनुसार तृष्णा र तृष्णा उत्पन्न गराउने अविद्या निरोध गरी सोतापत्ति, सकदागामि, अनागामि या अरहत्त मार्ग-फल पाउने छ । यसरी आफ्नो पारिम अनुसारको मार्ग र फल पाउनुलाई जाणदस्सन विसुद्धि भनिन्छ ।

माथि उल्लेख गरिएका विपस्सना कम्मथान विसुद्धिहरू सही तरिकाले विपश्यना भावनाको अभ्यास गर्दै जाने क्रममा विस्तारै कमबद्ध रुपमा प्राप्त हुँदै जाने हुन्। विद्वान र अनुभवी भिक्षुहरूले उपरोक्त विपस्सना विसुद्धिहरू उपलब्ध गर्दै जाने कम सम्बन्धमा गरिएको व्याख्याको सार निम्नानुसार छ।

विपश्यना भावनाको अभ्यास गर्न चाहने योगिले सबैभन्दा पिहले अध्ययन गरेर वा विद्वान भिक्षुहरूको उपदेशहरू सुनेर बुद्धद्वारा प्रतिपादित प्रतित्य समुत्पाद, चार आर्यसत्य, आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग रं अभिधर्मका मूलभूत कुराहरू सम्वन्धमा आवश्यक जानकारी पाउनु पर्छ। अनि ती धर्महरू आफूले पिन स्वानुभव गरेरै हेर्छु भनेर दृढ संकल्प गर्नु पर्छ। त्यसपिछ शहरको तनावपूर्ण वातावरणको कुनै

प्रभाव नपर्ने एउटा उपयुक्त स्थानमा केही महिना या बर्षसम्म रही दिनरात लगातार विपश्यना भावनाको अभ्यास गर्ने व्यवस्था मिलाउनु पर्छ ।

त्यसरी केही महिना या बर्षसम्म लगातार विपश्यना भावना गर्न पाउने व्यवस्था मिलाईएको स्थानमा पुगेपछि बिहान सबेरै उठेर सबै भन्दा पहिले विपश्यना अभ्यास कार्यमा लाग्ने अवधिभरकालागि बुद्ध, धर्म र सङ्घ, यी त्रिरत्नको शरणागत भई दसशील वा कमसेकम अष्टशील पालना गर्दै जाने वाचा गर्नु पर्छ । त्यसपछि आफ्नो आदत अनुसार चकटीमा पलेटिमारी या मेचमा खुट्टा भारेर, ढाड र घाँटी सीधा पारेर बस्नु पर्छ । अनि आँखा चिम्लेर मुख बन्द गरी आफ्नो सम्पूर्ण ध्यान नाकबाट स्वास तानिने र स्वास बाहिर फालिने प्रक्रियामा केन्द्रित गरिनु पर्छ ।

यहाँनेर राम्ररी ध्यान दिनु पर्ने एउटा महत्वपूर्ण कुरा छ । ध्यान दिएर हेर्नु पर्ने कुरो नाकबाट भित्र आउने र बाहिर जाने प्रिक्रिया हो । स्वास प्रस्वास प्रिक्रियामा नभई भित्र बाहिर जाने गरेको स्वासमा ध्यान केन्द्रित गरिएमा विपश्यना नभइकन आनापानस्सित हुनेछ । यस अवस्थामा समथ यानिकले भै अप्पना समाधि नजागुन्जेलसम्म अथवा कमसेकम उपचार समाधि प्राप्त नहुन्जेलसम्म लगातार त्यही स्वासमा मात्रै सम्पूर्ण ध्यान केन्द्रित गर्ने अध्यास गर्नुपर्ने हुन्छ । त्यित गर्नमा अभ्यस्त भइसकेपछि मात्र विपश्यना भावनामा अधि बढ्ने गर्नुपर्ने हुन्छ ।

सुरु देखिनै विपश्यना भावनाको अभ्यास गर्न चाहने

योगिले स्वासलाई होइन स्वास तानिने र स्वास फालिने प्रिक्रियामा ध्यान केन्द्रित गर्न विशेष ध्यान दिनु पर्छ । त्यो भनेको नाकबाट स्वास भित्र आउँदा शरीरमा हुने प्रतिक्रिया र स्वास बाहिर जाँदा शरीरमा हुने प्रतिक्रियामा ध्यान दिने हो । अनि मात्र विपश्यना भावना हुनेछ ।

नाकबाट स्वास भित्र आउँदा शरीरमा के के प्रतिकिया हुन्छ त ? नाकको प्वालको माथिल्लो भागमा अलि चिसो अनुभव हुन्छ । छाति फुल्छ । पेट फुल्छ । अरू पिन धेरै प्रतिकियाहरू हुन्छन् । त्यस्तै नै नाकबाट स्वास बाहिर जाँदा नाकको प्वालको तल्लो भागमा अलि तातो अनुभव हुन्छ । छाति खुम्चिन्छ । पेट सुक्छ । अरू पिन धेरै प्रतिकियाहरू हुन्छन् । सही रूपमा विपश्यना भावना गर्नेले ती प्रतिकियाहरूमध्ये जुनसुकै प्रतिकियामा ध्यान केन्द्रित गरेपिन हुन्छ । तर सबै भन्दा सजिलै चाल पाउन सिकने प्रतिकिया पेट फुल्ने र पेट सुक्ने नै हो ।

स्वास प्रस्वास प्रिक्रयामा ध्यान केन्द्रित गर्न स्वास प्रस्वास प्रिक्रयालाई अनावश्यक रुपले लामो पार्ने या छिटो पार्ने प्रयास गर्नु पर्देन । सामान्य रुपले, प्राकृतिक रुपले नै स्वास फोर्ने काम चालु राख्नु पर्छ । स्वास भित्र तानिएको कारण पेट फुल्दा पेट फुल्यो भनेर चाल पाउनु पर्छ । त्यस्तै नै स्वास बाहिर फालिएको कारण पेट सुक्दा पेट सुक्यो भनेर चाल पाउनु पर्छ । मुखले भन्ने होइन । खालि मनले मात्र सम्भने हो ।

अनि अर्को महत्वपूर्ण कुरो "मैले स्वास फेरें" वा "मेरो पेट फुल्यो" आदि भावले सम्भनु बिलकुल हुदैन।

विपश्यना भावना गर्ने योगिले "म" र "मेरो" भन्ने भावनालाई पूर्णतया त्याग गर्नु पर्छ । योगिले खालि शरीरमा भइरहने प्रक्रियालाई मात्र चाल पाइरहने हो ।

नयां योगिले केहि समय त्यसरी पेट फुलेको र सुकेको हेर्दा नहेर्दे चित्त त्यो कार्य छोडेर अन्यत्र कतै पुगिसकेको हुनेछ। भविष्यमा यसो वा त्यसो गर्छु भनेर कल्पना गर्नमा लागिसकेको हुनेछ वा अतितमा यसो वा त्यसो गरियो भनेर सम्भनमा लागिसकेको हुनेछ, त्यो पनि चालै नपाइकन । तर केहि छैन । केहि छिनपछि मन त्यसरी अन्यत्रै लागिसकेको चाल पाउने वित्तिकै मनलाई फीर त्यही पेट फुलेको र सुकेको हेर्नमा नै लगाउनु पर्छ। यही कार्य धैर्यसाथ लगातार दोहऱ्याउँदै गएपछि मन थाक्छ। मन थाकेपछि भुसुकक निद्रा लाग्न सक्छ । निद्रा लागेमा पनि केहि छैन । भस्याङ्ग बिउंभने वित्तिकै फेरिपनि पेटमा नै हेर्न लगाए पुग्छ । यसरी नै गर्दे जांदा मन दिक्क भएर उठौं उठौं लाग्ला। तर कुनै पनि हालतमा त्यसरी हार मानेर चाहिं उठ्नु हुँदैन । एक घण्टा, कमसेकम एक घण्टा संघर्ष गरेरै भएपनि बसिरहनु पर्छ । खुट्टा दुःखेर आउन सक्छ, ढाड दु:खेर आउन सक्छ। जुनसुकै भएर आए पनि एक घण्टा त बस्नै पर्छ । एक घण्टापछि विस्तारै होसपूर्वक, उठ्दै छु भनेर सिम्भकन उठ्नुपर्छ । विस्तारै होसपूर्वक दाहिने खुट्टा चालियो, बायां खुट्टा चालियो भनेर सिम्भसिम्भकन केही परको दुरीसम्म गएर फेरि फर्कने गरेर ओहर दोहर गर्नुपर्छ । तर अरू बेलामा जस्तो हाई गरेर आंग तन्काउने, दायांबायां टाउको घुमाएर जताततै आंखा घुमाउने आदि मन भौतारिने प्रकारको कुनै कार्य गर्नु हुँदैन । अनि सबै भन्दा मुख्य कुरो कसैसित कुरा गर्नु हुँदैन । इशाराले पनि कुरा गर्नु हुँदैन । अन्दाजि चार हात परसम्म देखिने गरी टाउको सिधा पारेर होसपूर्वक ओहर दोहर गरेर करिब एक घण्टाको समय बिताइसकेपछि पुनः बसेर पहिले भौ स्वास प्रस्वास प्रक्रियामा नै सम्पूर्ण ध्यान केन्द्रित गर्ने प्रयास गर्नुपर्छ ।

बिहानभर उपरोक्तानुसार विपश्यना भावनाको अभ्यास गरिसकेपछि एघार बजेतिर खान बस्दा पिन शरीरको प्रत्येक गतिविधिलाई होसपूर्वक सिम्भसिम्भकन खानेकाम गर्नुपर्छ । खाना मुछ्दै छु भनेर सिम्भकन खाना मुछ्नु पर्छ । खाना मुखमा हाल्दा मुखमा हाल्दै छु भनेर सम्भेर मुखमा हाल्नुपर्छ । खाना चपाउँदा र निल्दा पिन त्यसरी सम्भेर नै चपाउने र निल्ने गर्नुपर्छ ।

योगिले खाने कुरा सम्बन्धमा निम्न चार कुरामा उचित ध्यान पुऱ्याउनु पर्छ । योगिले स्मृति हीन हुने मादक पदार्थ सेवन गर्नु हुँदैन । चित्तलाइ बढी उत्तेजित पार्ने मांस आदि अति पोषणयुक्त खाना खानु हुँदैन । बढी शारीरिक परिश्रम नगरिकन नपच्ने गरी धेरै खाना खाने पनि गर्नु हुँदैन । अपरान्हपछि ठोस खाना तथा नुन र दुग्ध पदार्थयुक्त खाना पनि खानु हुँदैन ।

उपरोक्तानुसार खाना खाइसकेपछि अघि जस्तै एक घण्टा होसपूर्वक विस्तारै ओहर दोहर गरेर र एक घण्टा बसेर सम्पूर्ण ध्यान स्वास प्रस्वास प्रिक्तयामा केन्द्रित गर्ने गरेर राति सुत्ने बेलासम्म विपश्यना ध्यानको अभ्यास गर्दै जानु पर्छ । अनि राति सुत्ने बेलामा सजिलोसित लेटिसकेपछि पिन निद्रा नलागेसम्म सम्पूर्ण ध्यान स्वास प्रस्वास प्रिक्रयामा नै केन्द्रित गर्नुपर्छ । अर्को बिहान बिउंभने वित्तिकै पिन स्वास प्रस्वास प्रिक्रयामा नै ध्यान केन्द्रित गर्नुपर्छ । अनि बिहान उठेर दिशा पिसाब गर्दा, मुख धुने वा नुहाउने काम गर्दा र बिहानको नास्ता खाँदा भने प्रत्येक शारीरिक प्रक्रिया विस्तारै होसपूर्वक सम्पन्न गर्नुपर्छ ।

सुरुका केही दिनहरूमा प्रत्येक कार्य त्यसरी पूर्णतया होसपूर्वक गर्न कठीन होला। तर कमसेकम त्यसरी गर्ने प्रयास चाहि छोड्नु हुदैन । केही दिनको अभ्यास पछि कसै कसैलाई राति सुत्ने बेलामा पटककै निद्रा नलाग्ने पनि हुन सक्छ । त्यसो भएमा पनि केही हडबडाउनु पर्देन । चित्त संयम गरी राम्ररी विपश्यना भावनाको अभ्यास गर्न सकेमा लगातार केंही रात अनिदो भएमा पनि स्वास्थ्य बिग्रने छैन। किनभने एक <mark>देढ घण्टा चित्तलाई राम्र</mark>री संयम गरेर विपश्यना भावना गर्नाले नै रातभर गहीरो निदा सुतेको सरह शरीरले आराम पाएको हुन्छ। अनि अर्को कुरो योगिले विपश्यना भावनाको अभ्यास अवधिभर किताव पढ्ने, डायरी वा चिट्ठिपत्र लेख्ने आदि दिमागमा बल दिएर वा कल्पना गरेर गर्नुपर्ने कुनै पनि काम गर्नु हुँदैन । किनभने विपश्यना भावना गर्नु भनेको कल्पना गर्नु होइन र विपश्यना ज्ञान अवबोध गर्नु भनेको दिमागीय उपज निकाल्नु पनि होइन । विपश्यना भावना गर्नु भनेको यथार्थ सत्य अवबोध गर्नु हो।

लगातार केही दिनसम्म अपरान्ह पछि केही नखाने,

सामान्य सुचिकर्मादि बाहेक अन्य कुनै प्रकारको शारीरिक कार्य नगर्ने, मुखले र हावभावले कसैसित केही कुरा नगर्ने, दिमागले कुनै कुरा नसोच्ने, स्वास प्रस्वास प्रिक्रया आदि सामान्य शारीरिक कियाहरू बाहेक अन्य कुनै कुरामा मन नलगाउने गरी कायानुपस्सना गर्नमा सफलता पाएपछि, माथि उल्लेख गरिएका सात प्रकारका विपस्सना विसुद्धिहरूमध्ये पहिलो विसुद्धि, सील विसुद्धि लाभ हुनेछ।

केही दिन माथि भिनए भै लगातार सम्यक व्यायाम गरी सील विसुद्धि लाभ गरेपछि योगिको चित्त पहिले भै योगिले चालै नपाइकन अन्य कुराहरूमा भौतारिन जाने क्रम प्राय बन्द हुनेछ । कुनै बेला पेट फुलेको र सुकेको प्रिक्रया अनुभव गर्न छोडेर चित्त अन्यत्र कतै भौतारिन गएमा पिन चित्त त्यसरी अन्यत्र जाने वित्तिकै स्मृतिले पछ्याएर तुरन्तै चाल पाउने हुनेछ । त्यसरी चाल पाउन सक्ने भएपछि चित्त तुलनात्मक रुपले लामो समयसम्म लागातार पेट फुलेको र सुकेको मात्रै हेरिरहनमा अभ्यस्त हुँदै जानेछ । यसरी चित्तलाई स्मृतिले पछ्याएर लगातार लामो समयसम्म पेट फुलेको र सुकेकोमा मात्रै केन्द्रित गर्न सक्ने अवस्थालाई विपश्यना समाधि भिनन्छ । विपश्यना समाधि प्राप्त हुनु भनेको सात प्रकारका विपश्यना कम्मद्वान विसुद्धिमध्ये चित्त विसुद्धि प्राप्त हुनु हो ।

विपस्सना समाधि प्राप्त भएर चित्त विसुद्धि भइसकेपिछ योगिले सम्पूर्ण ध्यान पेट फुलेको र पेट सुकेकोमा मात्रै केन्द्रित गरिरहनु पर्ने भन्ने छैन । त्यस अवस्थामा योगिले चित्तलाई राम्ररी स्मृतिले पछचाएर स्वतन्त्र रुपमा छोडिदिए

हुन्छ । त्यसरी स्मृति पछि लगाएर स्वतन्त्र रुपले छोडिएको चित्त सामान्यतया आलम्बनहरूमध्ये सबै भन्दा तीव्र आलम्बनको अनुभव गर्नतिर बढी भुवनेछ । शरीरको कुनै भागमा कुनै प्रकारको दुखाइ छ भने चित्त त्यसैमा अङ्किनेछ । ठीक छ । चित्तलाई त्यहिं केन्द्रित हुन दिनु पर्छ । लगातार केही समयसम्म सम्पूर्ण ध्यान त्यो दु:खाइमा केन्द्रित गरेपछि त्यो दु:खाइ त्यसै हराएर जानेछ । वा भनभन बढेर आई असहच पनि हुन सक्नेछ । त्यो दु:खाइ हराएर गएमा चित्त शरीरको अर्को भागमा भएको अर्को दुःखाइमा केन्द्रित गर्नु पर्नेछ । कुनै अर्को दुःखाइ नभेटेमा चित्तलाई पेट फुलेको र सुकेकोमा नै लगाउनु पर्छ । यदि कुनै दुःखाइ त्यसै हराएर नगइकन भन बढ्दै आएमा सम्पूर्ण ध्यान त्यही दु:खाइमा केन्द्रित गरिरहनु पर्छ । जित ध्यान केन्द्रित हुनेछ त्यो दु:खाइ त्यित नै तीव्र हुँदै जानेछ । तर हार मान्नु हुँदैन । दु:खेको सहनु पनि विपश्यना हो । शरीरको कुन भागमा कित दुख्छ, कसरी दुख्छ सम्पूर्ण ध्यान त्यसरी दु:खाइमा केन्द्रित गर्दै जानु वेदनानुपस्सना हो।

स्मृतिले राम्ररी पछ्याइएको चित्त कहिले काहि लामो समयसम्म कुनै पिन आलम्बनमा स्थिर नहुने, केहि समय एउटा वेदनाको अनुभव गर्नमा लाग्ने, अनिपछि केही कुराको कल्पना गर्नमा वा पुराना कुराहरू सम्भनमा लाग्ने, अनि फेरि पेट फुलेको र सुकेको हेर्नमा लाग्ने आदि विभिन्न प्रिक्तियाहरू अनुभव गर्नमा लागिरहने पिन हुनसक्छ । त्यसो भएमा पिन केहि हडबडाउनु पर्देन । मुख्य कुरो होसपूर्वक अनुभव गरिरहनु हो । एकछिन पिन बेहोस नहुनु हो ।

स्मृतिले राम्ररी पछ्याउन सकुन्जेल चित्त जहाँ किहाँ गए पिन हुन्छ । तर लामो समयसम्म कल्पना गर्नमा वा वितेका कुराहरू सम्भनमा अल्भिरहन चाहि दिनु हुँदैन । चित्त कल्पना गर्नमा वा पुराना कुराहरू सम्भनमा लामो समयसम्म लागिरहेको पाइएमा चित्तलाई कुनै अर्के कार्यमा लगाउनु पर्छ । त्यसरी चित्त लामो समयसम्म कुनै कुराको कल्पना गर्नमा वा अतितका कुराहरू सम्भनमा नलागुन्जेल चित्तलाई स्वतन्त्र रूपमा छाडी चित्तले कहिले के गर्छ भनेर स्मृतिले पछ्याएर अनुभव गरिरहनुलाई चित्तानुपस्सना भनिन्छ ।

कहिलें काहिं चित्तमा लगातार उदासिनता, खिन्नता, आलसीपन, आक्रोस आदि विभिन्न प्रकारका मनोभावहरू उत्पन्न भइरहेने पनि हुनसक्छ । त्यस्तो मनोभाव तीव्र भएर आएमा कतिपनि बिचलित नभइकन धैर्यसाथ त्यस्ता मनोभावहरू तटस्थ भावले अनुभव गरिरहन सक्नु पर्छ । त्यसरी मनमा उत्पन्न हुने मनोभावहरू धैर्यसाथ अनुभव गरिरहनुलाई धम्मानुपस्सना भनिन्छ ।

यसरी एक क्षण पिन स्मृति रहित नभइकन लगातार कायानुपस्सना, वेदनानुपस्सना, चित्तानुपस्सना र धम्मानुपस्सना गर्दे जानसक्ने गरी स्मृति जागृत भइसक्ने अवस्थामा पुगेपछि, योगिले चाहेमा, स्मृतिलाई माथि वर्णन गरिए जसरी चित्तलाई पछ्याउनमा लगाउनुको सट्टा, चित्तलाई आफूले भनेको ठाउँमा केन्द्रित गर्ने कार्यमा पिन प्रयोग गर्न सिकनेछ । स्मृतिको मद्दतले चित्तलाई शिरको टुप्पोमा केन्द्रित गरेर मेरुदण्डको बाटो गरी शरीरको माथिल्लो भाग पुरै छिचोलेर मेरुदण्डको तल्लो छेउसम्म ल्याउन सिकन्छ । त्यसरी नै चित्तलाई शरीरको दायाँ भागमा केन्द्रित गरी शरीरलाई छिचोलेर शरीरको बाया भागमा ल्याउन सिकन्छ। चित्तलाई शरीरको अगाडिको भागमा केन्द्रित गरी शरीरलाई छिचोलेर शरीरको पछाडिको भागमा ल्याउन सकिन्छ। त्यसरी स्मृतिको सहायताले चित्तलाई विभिन्न बाटोगरी शरीरको वारपार गरेर हेर्नुको एकमात्र उद्देश्य हाम्रो शरीर सामान्य रुपले हेर्दा ठोस अवस्थामा भएको देखिएपनि वास्तवमा त्यसो होइन रहेछ भनेर अवबोध गर्नाको लागि हो, हाम्रो शरीर प्रज्ञप्त रुपले ठोस भएपनि परमार्थ रुपमा चार महाभुतको समायोजन मात्र हो भनेर अवबोध गर्नाको लागि हो। त्यसैले त्यस कार्यमा रमाइलो मानेर त्यसैमा लामो समयसम्म खेलिरहनु भने हुँदैन । विपश्यना ध्यानाभ्यासको अथक परिश्रमबाट लाभ हुने त्यो अवस्था त्यसैमा रमाइलो मानेर खेलिरहनाको लागि कदापि होइन, त्या अवस्था त ऋमशः अन्य धेरै प्रकारका विपश्यना ज्ञानहरू लाभ गर्दै जानको लागि हो । एक दुइ पल्ट त्यसरी अनुभव गरिसकेपछि सम्पूर्ण ध्यान पहिले भे सतिपट्टान विपस्सना गर्दे गएर अन्य थुप्रै विपश्यना ज्ञानहरू लाभ गर्दै जानमा केन्द्रित गरिनु पर्छ।

विपश्यना ज्ञानको अभ्युदय हुँदै जाने क्रममा सबैभन्दा पिहले योगिले रुप धर्मको यथार्थ स्वभाव स्वानुभव गर्नेछ । जम्मा २८ प्रकारका रुप धर्महरूमा प्रत्यक्ष अनुभव गर्न सिकने जात रुपहरू १८ प्रकारका छन् । १८ प्रकारका जात रुपहरूमध्ये अति तीव स्वभावका रुपहरू चतुमहाभूत नै हुन् । त्यसैले विपश्यना ज्ञानको अभ्युदय हुने क्रममा सबै भन्दा पहिले चतुमहाभूत रुपकै स्वभाव अनुभव गरिनेछ । विपश्यनाको स्तर बढ्दै गएपछि योगिले कुनै बेला शरीर र बसेको स्थान बीचको स्पर्श अति तीव्र भएको स्पष्ट चाल पाउन सक्नेछ । त्यो पथिव धातुको स्वानुभव हो । कुनै बेला योगिले आफ्नो सम्पूर्ण शरीर एक डल्लो भएको जस्तो अनुभव गर्न सक्नेछ र कुनै बेला योगिले आफ्नो शरीरलाई लगातार पृथ्वीको गुरुत्वाकर्षणले तानिरहेको जस्तो अनुभव गर्न सक्नेछ । यस्ता अनुभवहरू हुनु आपो धातुको स्वानुभव हो ।

कुनै बेला योगिले शरीरभर मनतातो बाफ फैलिए जस्तो वा शरीर भित्रबाट तातो बाफ निस्के जस्तो अनुभव गर्न सक्नेछ । त्यो तेजो धातुको अनुभव हो । कुनै बेला योगिले सम्पूर्ण शरीरको कण कण थरथराए जस्तो वा आफ्नो शरीर भुईमा नछुने गरी माथि उठेर भुले जस्तो अनुभव गर्न सक्नेछ । त्यो वायो धातुको स्वानुभव हो । योगिको विपश्यना स्तर बढ्दै गएपछि कुनै बेला

योगिको विपश्यना स्तर बढ्दै गएपछि कुनै बेला स्मृतियुक्त तरिकाले चंक्रमन गरिरहने बेलामा पाइलो सार्न खुट्टा उठाउँदा खुट्टा कपास भौ हलुका भएर आफै माथि उठ्ने, अनि कसैले खुट्टालाई घच्याडें जस्तो भएर आफै अगाडि बढ्ने, खुट्टाले भुईमा टेक्न तल भार्दा खुट्टा गह्रौ भएर आफै तल भरे जस्तो हुने र अन्तमा खुट्टाले भुईमा टेक्दा भुईमा खसेर बज्जे जस्तो हुने पनि हुन सक्नेछ। यो वायो धातुको स्वानुभव हो।

तर याद गर्नु पर्छ, कुनै पिन योगिले यस्तै अनुभव होस् भनेर जोड गर्नु वा आशा गर्नु हुँदैन । सबै योगिहरूले यस्तै अनुभव गर्ने पर्छ भन्ने छैन र गरिंदैन पिन । मुख्य कुरो योगिमा हरबखत होस हुनु पर्छ । स्मृति दह्नो हुनु पर्छ । स्मृतिवान भएपछि सबै योगिले कुनै न कुनै रुपले परमार्थ सत्य स्वभाव धर्महरू स्वानुभव गर्दै जान सक्नेछ । यसरी परमार्थ सत्य स्वभाव धर्महरू अनुभव गर्दै जाने क्रममा कुनै पिन योगिले विभिन्न प्रकारका रुप, त्यस्ता रुपको स्वभाव अनुभव गर्ने चित्त र त्यस चित्तमा मिसिने चेतिसकहरू अलग्ग अलग्ग छुट्याएर अनुभव गर्नेछ । यसरी अनुभव गर्ने सक्नु दशओटा विपश्यना ज्ञानाहरूमध्ये नाम-रूप परिच्छेद जाण लाभ हुनु हो ।

नाम र हप, यी दुई स्वभाव धर्मलाई अलग्ग छुट्याएर अनुभव गर्न सक्ने भएपछि विपश्यना भावनाको अभ्यास गर्दे जांदा कुनै हप भएपछि मात्र त्यो हपको अनुभव गरियो भन्ने चित्त उत्पन्न हुने। कुनै कारण त्यो हप बिलाएर गएमा वा चित्तलाई त्यस हपको अनुभव गरिरहनबाट हटाएमा त्यो हपको अनुभव पिन नगरिने, यस प्रकारको नया अनुभव भएर आउनेछ। उदाहरणको लागि खुट्टा दुखिरहेको अनुभव गरिरहाँदा पेट फुलेको र सुकेको पटकै अनुभव नहुने। अनि पेट फुलेको र सुकेको ध्यान पूर्वक हेरिरहन सकेको खण्डमा खुट्टा दुःखेको पटकै अनुभव नहुने रहेछ भनेर थाहा पाउन सक्ने भएर आउनेछ। यसरी कुनै आलम्बन हुँदा मात्र आलम्बनिक हुने रहेछ भनेर पच्चय परिगाह जाण तथा एउटा आलम्बनको कारण उत्पन्न हुने एउटा आलम्बनिक सित कुनै सम्वन्ध नहुने रहेछ भनेर चुति र पटिसन्धि सम्वन्धी प्रारम्भिक ज्ञान हुनु दशओटा

विपश्यना ज्ञानहरूमध्ये सम्मसन जाण हो। यसरी सम्मसन जाण प्राप्त भएपछि सातओटा विपश्यना कम्मद्वान विसुद्धिहरूमध्ये कङ्खावितरण विसुद्धि लाभ हुनेछ।

सम्मसन ञाण प्राप्त भई कङ्खावितरण विसुद्धि भइसकेपछि योगिको श्रद्धीन्द्रिय, विरियिन्द्रिय, स्मृतीन्द्रिय, समाधीन्द्रिय र प्रज्ञीन्द्रिय, यी धर्मिन्द्रियहरू सबै बृद्धि हुँदै जानेछ । योगिको चेतनाको स्तर अद्वितीय रुपमा बृद्धि हुनेछ । कुनै पनि आलम्बनिक स्मृति रहित हुनेछैन । हलो जोत्दा माटोको डल्लो फटाफट पेल्टिदै जाने भै एकपछि अर्को र अर्को पछि फोर अर्को गरी विभिन्न प्रकारका चित्तहरू लगातार अनुभव गर्दै जान सक्ने हुन्छ । यस्तो अनुभव गर्दे जांदा कुनै बेला आलम्बनको तांती अलि पातलो भएको जस्तो भई बाहिरको रुपले भित्रको सम्वन्धित रुपलाई कसरी सिक्रय गर्छ, यी दुइ भिन्न प्रकारका रुपहरूको स्पर्श भएपछि कसरी विज्ञान जागृत हुन्छ, विज्ञान भएपछि संस्कारको कारण कसरी संज्ञा दिइन्छ, संज्ञा दिएपछि कसरी वेदना हुन्छ र यसरी विज्ञान, संस्कार, संज्ञा र वेदना स्कन्धहरू भएपछि कसरी लोभ या दोस आदि चेतिसिकहरू सिहतको चित्त उत्पन्न भई पुन: अर्को संस्कार दिई त्यो चित्त विनाश भएर जान्छ भन्ने तथ्यहरू केही हदसम्म स्पष्ट भएर आउँनेछ । यसरी चित्तको उत्पति, विकास र विनाश प्रिक्रया अनुभव गर्नसक्नु दशओटा विपश्यना ज्ञानमध्ये उदयव्यय जाण हो।

उदयव्यय जाण प्राप्त भएपछि चित्तको क्षणिकता अनुभव हुनेछ । क्षणिक चित्तहरूको तौती लागिरहेको हेरिरहनु

(२२५)

पर्ने दु:खको अनुभव हुनेछ । चित्तहरूको टांटि लाग्ने कार्य आफ्नो या अरू कसैको नियन्त्रणमा नभएको, हेतु र प्रत्ययको प्राकृतिक नियम अनुसार स्वचालित रुपमा चल्दै जाने गरेको देखेर अनात्म भाव जागृत हुनेछ । अनि सात प्रकारका विपस्सना कम्मद्वान विसुद्धिमध्ये दिष्टि विसुद्धि लाभ हुनेछ ।

उदयव्यय जाण लाभ भई दिहि विसुद्धि भइसकेपछि योगिको विपश्यना स्तर क्रमशः बृद्धि हुँदै गई पहिले कल्पनासम्म पनि नगरेको तरिकाले षडायतनमा हुने प्रत्येक आलम्बन स्पष्ट अनुभव हुनेछ । दैनिक सुचि कर्म गर्ने, खाना पकाउने, खाना खाने, आदि कार्यहरू गर्दा पनि विपश्यना कार्य अटूट रुपमा संचालन गर्दै जान सक्नेछ । तर यस्तो अवस्थामा ओभास, पीति, पस्सद्धि, आदि विपश्यना अन्तरायहरू उत्पन्न भएर योगिलाई प्रगति पथमा अघि बढ्न नसक्ने गरी अलमल्याउन पनि सक्नेछ । यसरी कुनै प्रकारको विपश्यना अन्तराय उत्पन्न भएमा योगिले त्यस प्रकारका विपश्यना अन्तराय प्रति कति पनि आसक्त नभईकन त्यसलाई मात्र साछि भावले तटस्थ भई अनुभव गर्न विशेष प्रयत्न गर्नु पर्नेछ । कुनै पनि प्रकारको विपश्यना अन्तरायलाई तटस्थ भई मात्र साछि भावले अनुभव गर्न सकेमा त्यो विपश्यना अन्तराय पछि स्वत: हराएर जानेछ। यसरी विपश्यना अन्तरायलाई पन्छाउन सक्नु सातओटा विपस्सना कम्मद्वान विसुद्धिमध्ये मग्गामग्ग आणदस्सन विसुद्धि लाभ गर्नु हो ।

मरगामरग जाणदस्सन विसुद्धि लाभ भएपछि योगिका

सबै धर्मिन्द्रियहरू फन फन बलवान हुँदै जानेछ। योगिको ध्यान विस्तारै चित्तको विनाशतिर बढी केन्द्रित हुँदै जानेछ । यसरी प्रगति हुँदै गएपछि योगिले पेट फुलेको अनुभव गर्ने वित्तिकै एकछिनको लागि पेट र पेट फुल्ने कार्य सबै हराएको जस्तो अनुभव हुनेछ । त्यसरी नै कुनै शब्द सुन्ने वित्तिकै एकछिनको लागि त्यो शव्द र शव्द सुन्ने कार्य नै बन्द भए जस्तो अनुभव हुनेछ । त्यस्तो अनौठो अनुभव भएपछि कुनै कुनै योगि त्यों के भएको भनेर अत्तालिन सक्छ । तर त्यसरी आत्तिनु पर्ने कुनै कुरा छैन । वास्तवमा विपश्यनाको प्रगति कममा यो एउटा अति महत्वपूर्ण फड्को हो । सामान्य अवस्थामा सबै भन्दा बढी रुप स्पष्ट अनुभव हुने गरेकोमा विपश्यना भावनाको प्रगति क्रम त्यस अवस्थामा पुगेपछि रुप भन्दा रुपको अनित्यता बढी स्पष्ट तरिकाले प्रकट हुने गरेको हो। त्यो विपश्यना भावनाको प्रगति पथमा साह नै महत्वपूर्ण फड्को हो। यसरी रुप भन्दा रुपको अनित्यता बढी स्पष्ट तरिकाले प्रकट हुनु दश प्रकारका विपश्यना ज्ञानमध्ये भङ्ग आण प्राप्त गर्नु हो ।

भङ्ग जाण प्राप्त भएपछि योगिले सबै कुराको अन्त हुन गइरहेको मात्र देख्नेछ । विनाश हुन गइरहेको मात्र देख्न थाल्नेछ । उनी कुनै पनि सांसारिक कुरा प्रति लगनशील हुनै नसक्ने हुनेछ । किनभने सबै कुराको अन्त पहिलेबाटै उनको सामना गर्न आइसकेको हुनेछ । यस्तो अवस्थामा योगिले कुनै पनि सांसारिक कुरालाई भरोसा गर्न लायक देख्न सक्ने छैन । तव योगिको मनमा एक प्रकारको विरक्तियुक्त भय उत्पन्न हुनेछ । यसरी योगिको मनमा विरक्तियुक्त भय पैदा हुनु दशओटा विपश्यना ज्ञानहरूमध्ये भयदु जाण अभ्युदय हुनु हो ।

भयह जाणको उदय भएपछि योगिले आफ्नो मनमा विरक्ति, संसार प्रतिको अनासक्ति बढाउँदै लैजान विशेष प्रयत्न गर्नु पर्नेछ । त्यसो गर्नुको साटो विरक्तियुक्त भयलाई कोरा भयको रूपमा लिएमा अरू सामान्य मानिसहरू सरह सांसारिक कुराहरूमा आसक्त भएर लगनशील हुन पनि नसक्ने र सांसारिक कुराहरू प्रतिको आसक्ति पूर्णतया तोड्नितर अगाडि बढ्न पनि नसक्ने भएर दोधारमा अड्किरहने पनि हुन सक्छ । त्यस्तो अवस्थामा ऊ निराशाको शिकार हुनसक्छ । त्यसैले यस अवस्थामा पुगेको योगि पहिले भन्दा बढी अन्तर्मुखी हुनु पर्छ । उसले आफ्नो सम्पूर्ण ध्यान बाहिरी रुपहरूमा होइन आफ्नो भित्री रुपहरूमा मात्र केन्द्रित गर्ने विशेष मिहनत गर्नु पर्नेछ । यसरी मिहनत गर्दै गएपछि योगिले बाहिरका संसारिक कुराहरू मात्र होइन आफ्नै शरीर पनि विस्तारै विनाशतिर बढीरहेको प्रत्यक्ष अनुभव गर्न सक्नेछ । यसरी बाहिर र भित्र दुबैतिर विनाशै विनाश मात्र देख्न सक्ने भएपछि योगि वास्तविक रूपमा अनासक्त हुनेछ । उसले धनी हुन, नामी हुन, राम्रो लोकमा जन्म लिन आदि भनेर अनेकानेक कर्म गरेर दु:खकष्ट भोल्नाको कुनै अर्थ रहेनछ भनेर भित्री मन देखि थाहा पाउनेछ । यसरी सम्पूर्ण कुराहरू प्रतिको आसक्तिमा खराबी देख्न सक्नु दशओटा विपश्यना ज्ञानहरूमध्ये आदिनव जाण प्राप्त हुन् हो।

आदिनव जाण प्राप्त भएपछि योगि आफ्नो शरीर र सांसारिक कुराहरूमा मात्र होइन विपश्यना भावना गर्नमा पिन अनासक्त हुन सक्नेछ । तर यस अवस्थामा पुगेपछि विपश्यना भावना गर्ने कार्य विना कुनै प्रकारको उद्योग स्वयम् स्फूर्त रुपमा सम्पन्न हुँदै जाने भइसकेको हुनेछ । यसरी योगिले कुनै विशेष उद्योग नगरेतापिन विपश्यना कार्य आदतवश स्वत चल्दै जाने पिन हुन सक्दो रहेछ भनेर चाल पाउनु तथा आफ्नो शरीर पिन विस्तारै विनाशितर बढ्दै गइरहेको चाल पाउनु दश प्रकारका विपश्यना ज्ञानहरूमध्ये निश्चिदा आण हो ।

आदिनव जाण प्राप्त गरी बाहिरी संसारका साथै स्वयम् आफ्नो शरीर पनि लगातार विनाशितर लिम्करहेको चाल पाएको योगिले निब्बिदा जाण प्राप्त गरे पिछ अव विपश्यना भावना गरिरहनु पर्ने आदि सबै प्रकारको भञ्भटबाट मुक्ति पाउने एकमात्र उपाय यथाशिघ सम्बोधि प्राप्त गर्नु सिबाय अरू छैन भनेर राम्ररी बुभ्नेनछ । यति बुभ्निसकेपछि योगिमा पहिले भे विपश्यना भावना गरेर नयांनयां ज्ञान थाहा पाउने आशयले होइन विपश्यना भावना गरिरहनु पर्ने भञ्भटबाट छिटो पार लाग्ने आशयले जोडतोडले विपश्यना भावना गर्ने उद्वेग उत्पन्न हुनेछ । यसरी नयां अभिप्रायले विपश्यना भावना गर्ने उद्वेग उत्पन्न हुनेछ । यसरी नयां अभिप्रायले विपश्यना ज्ञानहरूमध्ये मुचितुकम्यता जाण हो ।

मुचितुकम्यता ञाण प्राप्त गरेपछि विपश्यना भावना कार्य प्रति आसक्त भई होइन बल्कि विपश्यना भावना गरिरहनु पर्ने भञ्भटबाट चाँडो मुक्ति पाउने अभिप्रायले नयां जोशका साथ विपश्यना भावना गर्नमा लाग्ने योगि कुनै पनि इरियापथमा धेरै बेरसम्म स्थीर रहन नसक्ने पनि हुन सक्छ । बसेर विपश्यना भावना गर्दा चंक्रमन गरेमा छिटो प्रगति हुने हो कि भन्ने लाग्ने र चंक्रमन गर्दा लेटेर विपश्यना गरेमा छिटो प्रगति हुने हो कि भन्ने लाग्ने पनि हुन सक्छ । योगिले यस प्रकारको अधैर्यतालाई समितकमन गरी कुनै एउटा इरियापथमा लामो भन्दा लामो समयसम्म धैर्यसाथ स्थीर रहने विशेष मिहनत गर्नु पर्नेछ । यसरी धैर्य गर्न सकेमा योगि चाँडै नै घण्टौसम्म एउटै इरियापथमा आरामसित रहिरहन सक्ने हूनेछ । यसरी घण्टौसम्म धैर्यसाथ एउटै इरियापथमा स्थीर रहेर विपश्यना भावना गरिरहन सक्ने अवस्थामा पुगेपछि चित्त जहिले पनि स्वचालित रुपमा सबैभन्दा तीव आलम्बनमा गएर त्यहिं स्थीर रहिरहने हुन्छ । त्यो आलम्बन स्वत: अन्त नभएसम्म चित्त त्यहिं स्थीर भई बिलकुल तटस्थ भावले त्यस आलम्बनको अनुभव गरिरहने हुनेछ । योगि त्यो अवस्थामा पुग्दा जस्तोसुकै कडा दुःख वेदना पनि सजिलैसित सहन सक्ने हुनेछ । योगिले प्रत्येक प्रकारको आलम्बनको अनित्यता, दुःखपना र अनात्मता अति नै स्पष्ट रूपले अनुभव गर्न सक्नेछ । यस अवस्थामा पुग्दा विभिन्न प्रकारका विपश्यना अन्तरायहरू पुन: एकपल्ट उत्पन्न हुनसक्छन्। तर त्यसबेला योगि जुनसुकै प्रकारको विपश्यना अन्तरायलाई पनि तटस्थ भावले हेरी त्यस अन्तरायबाट सजिलैसित पार लाग्न सक्ने हुनेछ । यसरी सबै प्रकारको सुख या दु:ख

वेदनाहरू प्रति बिलकुल तटस्थ भई मात्र साछि भावले अनुभव गर्न सक्नु दश प्रकारका विपश्यना ज्ञानहरूमध्ये पटिसङ्खा जाण हो ।

पिटसङ्खा जाण प्राप्त गरी जुनसुकै प्रकारको वेदना पिन मात्र साछि भावले घण्टौसम्म अनुभव गरिरहन सक्ने अवस्थामा पुगेपछि कुनै बेला छः वटै आयतनमा भएका आलम्बनहरू सबै एकसाथ त्यितिकै स्पष्टिसित अनुभव गर्न सक्ने पिन हुन सक्छ । यस्तो अनुपम अवस्थाको अनुभव हुँदा योगि यो के आश्चर्य भएको भनेर उत्तेजित हुने वा अहो यस्तो अनुभवलाई त जसरी पिन जोगाइराख्नु पर्छ भनेर त्यसप्रति आसक्त हुने हुनसक्छ । त्यसो भएमा त्यस प्रकारको क्षमता तुरन्त लोप हुनेछ । त्यसकारण त्यस प्रकारको अद्वितीय अनुभव हुने बेलामा पिन यथावत रुपले बिल्कुल तटस्थ रही त्यसलाई मात्र साछि भावले हेरिरहने विशेष प्रयास गर्नु पर्छ । छः वटै आयतनमा हुने प्रत्येक आलम्बनलाई एकसाथ बिलकुल तटस्थ भावले लामो समयसम्म हेरिरहन सक्नु दश प्रकारका विपश्यना ज्ञानहरूमध्ये अन्तिम ज्ञान, सङ्खारूपेस्खा जाण हो ।

सङ्खारुपेक्खा जाण नै पृथकजनको संसार नघाई सोतापित, सकदागामि, अनागामि या अरहत्त मार्ग-फल दिलाउने अन्तिम सङ्घार हो। सङ्खारुपेक्खा जाण लाभ गरी छ: वटै आयतनमा हुने सबै आलम्बनहरू एकसाथ अनुभव गर्न सक्ने अवस्थामा पुगेको योगिको श्रद्धीन्द्रिय, विरियिन्द्रिय, स्मृतीन्द्रिय, समाधीन्द्रिय र प्रज्ञीन्द्रिय, यी धर्मिन्द्रियहरू सबै आवश्यक स्तरसम्म छिपिसकेको भएमा

योगिले केही समय भित्रै आफ्नो क्षमता या चाहना अनुसारको मार्ग र फल पाउने छ। यदि योगिका धर्मिन्द्रियहरू आवश्यक स्तरसम्म छिपी सकेको नभएमा वा योगिमा अभ बढी पारिमता पुऱ्याई भविष्यमा सम्यक सम्बुद्ध नै हुने छन्दराग प्रबल भएमा उनको विपश्यना भावना स्वत: त्यस स्तरबाट तल भर्ने छ।



## परिच्छेद-५

## आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग र वर्तमान समाज

शाक्यमुनि बुद्धले पाएको सम्यक सम्बोधि लौकिक होइन, अलौकिक हो । भव संसारबाट पारीको हो । जवसम्म यस संसारमा तांसिरहने लेसमात्र इच्छा पनि बाकि रहनेछ तवसम्म सम्बोधि पाउन सक्नेछैन । सबै प्रकारका सांसारिक कुरा प्रति पूर्णतया अलिप्त भएपछि मात्र सम्बोधि पाइनेछ । तर सबै प्रकारका सांसारिक कुराहरू प्रति अनासक्त हुन नसकुन्जेलसम्म यही संसारमा नरहिकन पनि सुखै छैन ।

यस संसारमा नै रहेर यस संसारबाट कमशः टाढिदै
गएर अन्तमा यस संसार प्रति बिलकुल अनासक्त भई लाभ
गरिनुपर्ने सम्बोधि , जुन सम्बोधि बुद्धले चार असंख्य र
एकलाख कल्पको लामो अवधिसम्म अनेक जन्म लिई अनेक
दुःख-कष्ट गरी दश पारिमता पुऱ्याएर बल्ल लाभ गरेका
थिए, त्यो सम्बोधि बारे अरूलाई सम्भाउन साहै नै अप्ठेरो
थियो । तर पनि बुद्धले सप्ताहभर चंक्रमन चैत्यमा चंक्रमन
गर्दागर्दै सोचेपछि सम्बोधि लाभ गर्ने ज्ञानलाई चार आर्यसत्यको
रूपमा सम्भाउने उपयुक्त तरिका पत्तालगाएका छन् । बुद्धले
चार आर्यसत्यको व्याख्या गरेर आफूले पाएको सम्बोधि र

सम्बोधि प्राप्त गर्न चाहनेले अपनाउनु पर्ने आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग बारे अति सुन्दर तरिकाले सम्भाएका छन् । यसरी चार आर्यसत्य र आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग बारे थाहा पाउन सरल हुन गएको छ । तर आर्य अष्टाङ्गिक मार्गको अनुसरण गरी अवबोध गरिनु पर्ने चार आर्यसत्य र चार आर्यसत्य राम्ररी अवबोध गरिसकेपछि लाभ हुने सम्बोधि अति नै गम्भीर प्रकृतिका भएकाले चार आर्येसत्य अवबोध गरी सम्बोधि लाभ गर्न सिकने गरी आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग अनुसार आचरण गर्नु अति नै कठीन छ । सम्बोधि लाभ हुने गरी अवबोध गरिनु पर्ने चार आर्यसत्य बारे अरू कसैले सम्भाउँदैमा वा चार आर्यसत्य बारे लेखिएका पुस्तकहरू पढ्दैमा सम्बोधि लाभ गर्न सिकने गरी चार आर्यसत्य अवबोध गर्न सिकने छैन । सम्बोधि लाभ गर्न सिकने गरी चार आर्यसत्य अवबोध गर्न सक्नाको लागि महिनौ, बर्षो, हुन सक्छ जन्मौंसम्म पनि आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग अनुसार आचरण गर्नपर्नेछ ।

चार आर्यसत्य बारे स्वयम् बुद्धको मुखबाट सर्वप्रथम सुन्ने सौभाग्य पाएका पञ्चवर्गीय भिक्षुहरूमध्ये भिक्षु कौण्डन्य बाहेक भिक्षु वप्प, भिक्षु भिद्ध्य, भिक्षु महानाम र भिक्षु अस्सजितलाई स्वयम् बुद्धको प्रत्यक्ष निगरानीमा पनि क्रमशः एक दिन, दुइ दिन, तीन दिन र चार दिनसम्म लगातार आर्य अष्टाङ्गिकमार्गको अभ्यास गर्नु परेको थियो - चार आर्यसत्य अवबोध गरी सम्बोध पाउनाको लागि । त्यति मात्र होइन, सम्यक व्यायामको माध्यमबाट रुप, वेदना, संज्ञा, संस्कार र विज्ञान, यी पञ्चस्कन्ध समेत अल्लग अल्लग

छुट्याएर अनुभव गर्नमा सफलता पाइसकेका ती पञ्चवर्गीय भिक्षुहरूलाई सम्बोधि दिलाउन, बुद्धले उनीहरूलाई, पञ्चस्कन्धमध्ये कुनै पनि सत्व होइन, आत्मा होइन भनेर अवबोध गराउन विशेष रुपले थप उपदेश दिनु परेको थियो । यस कुराबाट थाहा हुन्छ, आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग अनुसार आचरण गर्नु र त्यसरी आचरण गरेर चार आर्यसत्य अवबोध गरी सम्बोध पाउनु कित कठीन छ ।

बर्षो देखि सबै प्रकारका सांसारिक कुराहरूबाट टाढा रही सन्न्यासी भएर जंगलमा बिसरहेका पञ्चवर्गीय भिक्षुहरूलाई पिन चार आर्यसत्य अवबोध गरी सम्बोधि पाउन त्यसरी गाह्रो परेको तथ्यबाट के कुरा पिन थाहा हुन्छ भने बुद्धले प्राप्त गरेको सम्बोधि लाभ गर्न सांसारिक कुराहरूमा अलिप्त भएर मात्र पिन पुग्ने रहेनछ, स्वयम् आफ्नै शरीरसित पिन अलिप्त हुनु पर्ने रहेछ ।

सुरूमा, जुनबेला आर्य अष्टाङ्गिकमार्गको अभ्यास गर्ने भिक्षुहरू गाँऊ-वस्तीमा बस्ने मानिसहरूको आधार लिएर जीवनयापन गर्नेहरूमात्र थिए, त्यसबेला बुद्धले आफ्ना अनुयायी भिक्षुहरूलाई अष्टपरिष्कार मात्र उपभोग गरी आर्य अष्टाङ्गिकमार्गको अभ्यासमा लाग्न निर्देशन दिएका थिए । यसो गर्दा सांसारिक कुराहरू प्रति पहिलेबाटै अनासक्त भई शरीर प्रति पनि अनासक्त हुनलाई मात्र आर्य अष्टाङ्गिकमार्गको अभ्यास गरे पुग्ने भएको थियो । तर पछि आफ्ना अनुयायी भिक्षुहरूमा उन्नत नगरवासीहरूमा आस्रित भई जीवनयापन गर्नेहरू पनि समावेश भएपछि पहिले भे सांसारिक कुराहरूबाट टाढा रहेर आर्य अष्टाङ्गिकमार्गको अभ्यास गर्ने

परिस्थिति रहेन । तव बुद्धले तत्कालीन समाजको बनोट हेरी तिनीहरूकालागि मध्यममार्गी अर्थनीति तय गरिदिएका थिए । जस अनुसार भिक्षुसङ्घ र भिक्षुणीसङ्घ स्थापना गरिएको थियो । भिक्षुसङ्गर भिक्षुणीसङ्घ स्थापना भएपछि कुनै पनि भिक्षु या भिक्षुणीले व्यक्तिगत रुपमा नभइनहुने चार प्रत्यय बाहेक अन्य कुनै पनि भौतिक सामाग्रीसित सरोकार राख्न नपर्ने, चार प्रत्यय भन्दा बाहिरका भौतिक सामाग्रीको हकमा सङ्गले सामुहिक रूपमा मात्र सरोकार राखे पुग्ने भएको थियो । यसबाट कुनै पनि भिक्षु या भिक्षुणी नगरवासीहरूमा आस्रित भएर सम्पन्न नगरमै बसेर पनि सम्बोधि लाभ गर्न चार आर्यसत्य अवबोध गर्न सक्ने गरी आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग अनुसार आचरण गर्नसिकने वातावरण सिर्जना हुन गएको थियो । यही दूरदर्शिताको कारण चार आर्यसत्य अवबोध गरी सम्बोधि लाभ गर्न सक्ने गरी आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग अनुसार आचरण गर्ने भिक्षुसङ्गको (र भिक्षुणीसङ्गको) परम्परा कुनै न कुनै रुपमा चल्दै आइरहेको थियो । तर गत दुइ ढाई शताब्दि यता वैज्ञानिक आविष्कारहरू तीव्र रुपमा बढ्न थालेपछि केही पश्चिमा राष्ट्रहरूमा समाजको बनोट र मानिसको न्यूनतम् आवश्यकतामा आमूल परिवर्तन आइरहेको छ । सञ्चार र यातायाताको क्षेत्रमा भइरहेको नयानयाँ आविष्कारहरूको कारण आजको विश्व सांगुरिन गएकाले यता पूर्वी गोलार्द्धभर पनि त्यही रुपमा समाजको बनोट र मानिसको न्यूनतम् आवश्यकतामा परिवर्तन आइरहेको छ । प्राय सबै आविष्कारहरू मानिसहरूलाई व्यक्तिगत रुपमा भौतिक सुविधा दिने क्षेत्रमा मात्र केन्द्रित भएकाले

( २३६ )

मानिसहरू पहिले भन्दा बढि भौतिकवादी र व्यक्तिवादी भएका छन् । जसरी हुन्छ आफैले मात्र असीमित भौतिक सुविधाहरू पाउने र अरूलाई केही पनि नदिने मनोवत्तिमा डुब्दै गइरहेका छन् । यही दौरानमा मानिसहरूले पैसा हुनेका लागि आजको विश्व स्वर्ग जस्तै बनाउनुका साथै पैसा नहुनेका लागि बाँच्ने अधिकार पनि प्राप्त नहुने गरिरहेका छन् । आज सबै प्रकारका मानिसहरूले समान रूपमा पाउनु पर्ने स्वास्थ्य र शिक्षा पनि पैसा नभइकन पाउनै नसक्ने भइरहेकों छ । त्यसरी नै पृथ्वीको सृष्टिकाल देखि सबैले निर्वाध रुपले पाउने गरेको हावा र पानी पाउन पनि निश्चित मोल तिर्नु पर्ने हुन गइरहेको छ । नयानयाँ आविष्कारहरूको कारण एकातिर यसरी पैसा नभइकन बाच्नै नपाइने भइरहेको छ त अर्को तिर पैसा भएमा विद्या, बुद्धि, स्वास्थ्य, इज्जत, मान, मर्यादा पनि किन्न पाइने हुन गइरहेको छ । त्यति मात्र होइन सबै थोक पाउन नभइनहुने त्यही पैसा कमाउन पनि पैसा नै चाहिने हुन गइरहेको छ ।

माथि उल्लेख गरिएका कुराहरू आधुनिक युगमा भएका नयांनयां आविष्कारहरूलं पैसालाई कसरी सर्वोपिर बनाइरहेका छन् भनेर देखाउने केही उदाहरणहरू मात्र हुन् । यस्ता अन्य थुप्रै कुराहरूले गर्दा मानिसहरू अहिले सबै कुरा त्यागेर जसरी भएपिन अत्यधिक रूपमा पैसा कमाउनमा लागिपर्न विवश भइरहेका छन् । जसरी भएपिन अत्यधिक परिमाणमा पैसा कमाउनमा लागिपर्न विवश भएका मानिसहरूले अहिले पैसा कमाउने होडबाजीमा लागेर अनेक प्रकारका आर्थिक र सामाजिक विकृतिहरू भित्राइरहेका छन् ।

सम्पूर्ण समाज र सिंगो देशमा यसरी अनेक प्रकारका आर्थिक र सामाजिक विकृतिले छाइरहेको अवस्थामा बुद्धद्वारा प्रतिपादित आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग विषय मानिसहरूलाई विद्वान भिक्षुहरूबाट उपदेश सुनाएर वा सम्वन्धित पुस्तकहरू अध्ययन गराएर, "यस्तों छ है" भनेर जानकारी मात्र दिलाउन सिकएला तर सही रुपमा आर्य अष्टाङ्गिक मार्गको अनुसरण गर्नमा लगाउन सिकने देखिदैन । हो, हाल केही दशक यता ठाउँ ठाउँमा विपश्यना ध्यान केन्द्रहरू स्थापना गरेर मानिसहरूलाई विपश्यना ध्यानको अभ्यास गराउने प्रयासहरू पनि भइरहेका छन् । यो धेरै राम्रो कार्य हो । किनभने मानिसहरू स्वयम्ले विपश्यना ध्यानको अभ्यास गरी आफैले विपश्यना ज्ञानहरू अवबोध गर्दै नगएसम्म क्नै पनि मानिसको दृष्टिकोणमा र आचरणमा स्थायी रूपले आमूल परिवर्तन आउनै सक्दैन । तर के विपश्यना ध्यान केन्द्रहरूको स्थापना गरी केही मानिसहरूलाई दिनको केही घण्टा या जीवनको केही दिन कुनै बन्द कोठामा बस्न लगाएर विपश्यना ध्यानको अभ्यास गराएँ भन्दैमा उनीहरूले विपश्यना ज्ञानको अवबोध गर्न सक्ने छन् त ? सम्भावना साहै कम छ - केही अपवाद बाहेक । किनभने जिन्दगीभर आर्य अष्टाङ्गिकमार्गमा निर्देशन गरिए विपरित कर्महरू गरेर जीउनमा विवश समाजमा हुर्केकाहरूलाई दिनको केही घण्टा या जीवनको केही दिन कुँनै बन्द कोठामा बस्न लगाएर विपश्यना ध्यानको अभ्यास गराएँ भन्दैमा उनीहरूले सही तरिकाले विपश्यना ध्यानको अभ्यास गर्न सक्ने छैन र सही तरिकाले विपश्यना ध्यानको अभ्यास गर्न नसकेसम्म विपश्यना ज्ञानहरू पनि अवबोध गर्न सक्ने छैन । विपश्यना ध्यानको अभ्यास गर्नु भनेको सम्यक व्यायाम गर्नु हो । सम्यक व्यायाम त बुद्धले प्रतिपादन गरेको आर्य अष्टाङ्गिक मार्गका आठ अङ्गहरूमध्ये छैठौ अङ्ग हो, पहिलो होइन । त्यसैले कसैलाई विपश्यना ध्यानको अभ्यासमा लगाइनु भन्दा पहिले सर्वप्रथम कमसेकम उसमा भएको पुर्वागृह भूँटो पनि हुन सक्छ भन्ने आभास दिलाएर उनलाई सम्यक दृष्टिको पहिलो खुड्किलो चढ्न लगाउनु पर्छ । त्यसपछि उसको मनमा वास्तविक सत्यतथ्य के रहेछ त जान्नु पऱ्यो भन्ने उत्सुकता जगाएर उसलाई सम्यक सङ्कल्पको सैघारसम्म ल्याउनु पर्छ । अनि क्रमशः उसलाई असम्यक वाचा बोल्न नपर्ने, असम्यक कर्म गर्न नपर्ने र असम्यकपूर्वक आजीविका गर्न नपर्ने वातावरणमा जिउने अभ्यास गराउनु पर्छ । यति गरिसकेपछि मात्र उसलाई सम्यक व्यायाम गर्न लगाउने गर्नु पर्छ । तव मात्र उसले सही तरिकाले सम्यक व्यायाम गरी क्रमश: सम्यक स्मृति र सम्यक समाधि लाभ गरी विपश्यना ज्ञानहरू अवबोध गर्दै गएर आफ्नो दृष्टिकोण र आचरणमा स्थायी रुपले आमूल परिवर्तन ल्याउन सक्नेछ । बुद्धद्वारा निर्देशित आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग भनेको यसरी मानिसको जीवन पद्धित या जीउने शैलिमा नै आमूल परिवर्त ल्याएर मात्र अभ्यास गरिनु पर्ने भएकाले आर्य अष्टाङ्गिक मार्गको अभ्यास गर्न-गराउन सक्नाको लागि या त त्यसलाई तेवा दिने प्रकारको समाज हुनु पर्छ या बुद्ध र उनका सुरूसुरूका अनुयायीहरू जस्तै सम्पूर्ण सांसारिक कुराहरूबाट टाढा जंगलमा बसेर त्यस मार्गको अनुसरण गर्ने हुनु पर्छ ।

समाजमा बसेर आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग अनुसार आचरण गर्ने नसक्ने गरी समाजमा विकृति छाएपछि जंगलमै गएर आर्य अष्टाङ्गिक मार्गको अनुसरण गर्ने संवेग उत्पन्न गर्नु असम्भव नै त होइन । पूर्व बुद्ध काश्यप तथागतको शासनको अन्तितर त्यस्तो संवेग उत्पन्न गरी पहाडको टुप्पोमा गई आमरण आर्य अष्टाङ्गिक मार्गको अभ्यास गर्ने . दारुचिरीय आदि पाँच जना भिक्षुहरुको कथा पनि त्रिपिटकमा उल्लेख छ । र करिव पच्चासँ वर्ष पहिले पनि म्यान्मार देशका एक जना भिक्षुले जंगलमा बसी तेइवटा धुताङ्गको पालना सहित आर्य अष्टाङ्गिक मार्गको अभ्यास गरी प्रतिसम्बिधा सिहत सम्बोधि लाभ गरेको थाहा पाएपछि त्यस देशमा त्यस्तै संवेग उत्पन्न गरी जंगलमा बसी धुताङ्गहरूको पालना सहित आर्य अप्टाङ्गिक मार्गको अभ्यासमा लाग्नेहरू अहिले पनि छन् भन्ने कुरा सुन्नमा आएको छ । यस्तो संवेग उत्पन्न हुनु अति उत्तम कुरा हो । तर यो सामान्य कुरा होइन र सबैबाट यस्तो कुराको अपेक्षा गर्न सिकन्न । वास्तवमा स्वयम् बुद्धले पनि सबैले जंगलमा गएर भएपनि आर्य अष्टाङ्गिक मार्गको अनुसरण गर्नु पर्छ भनेर जोड दिएको छ जस्तो लाग्दैन । बुद्धले त सकेंसम्म यही समाजमा बसेर यस समाजका सबै प्रकारका विकृतिहरूलाई पन्छाएर बहुसंख्यक जनताताई सबै प्रकारका विकृतिहरूबाट बचाउने प्रयत्न गर नसकेमा कमसेकम आफूहरु सबै प्रकारका विकृतिहरूबाट अलिप्त भएर बाँच्ने उपाएँ सुभाएर अरूहरूका लागि एउटा आदर्श भएर देखाउने कोशिश गरिनु पर्छ भन्ने कुरामा बढी जोड दिएको देखिन्छ । त्यसैले बुद्धद्वारा

प्रतिपादित आर्य अष्टाङ्गिकमार्गको अनुसरण गर्न चाहनेहरूमध्ये सक्नेले माथि उल्लेखित बर्मी भिक्षुहरूले भै जंगलमा नै गएर भए पनि आर्य अष्टाङ्गिक मार्गको अभ्यास गरेर सम्बोधि लाभ गरी सबैको लागि एउटा उदाहरण भएर देखाउने कोशिश गर्नु पऱ्यो र त्यसो गर्न नसक्नेले कमसेकम अहिलेको अत्यधिक रूपले विकृत समाजमा पनि कसरी आपसमा मिलेर अन्य मानिसहरूभन्दा भिन्न भएर समाजमा भएका सबै प्रकारका विकृतिहरूबाट अलिप्त भएर बाँचेर देखाउने भन्ने समस्या बारेमा गहिरिएर सोच्न आवश्यक छ । उपरोक्त समस्या सुल्भाउने सम्वन्धमा पनि मध्यम मार्ग कै खोजनीति गर्नु सबैभन्दा बढी उपयुक्त हुने देखिन्छ । भौतिक शरीर र मानसिक चिन्तन बीच उचित सन्तुलन कायम हुने गरी मध्यम मार्ग अपनाएर शरीर कै आधार लिएर शरीरप्रति अलिप्त रहने सम्यक सम्बोधि पाएका शाक्यमुनि बुद्धले आफ्ना सुरुका अनुयायीहरूलाई अष्टपरिष्कार बाहेक अन्य सबै प्रकारका भौतिक सामाग्रीको उपभोग नगरिकन आर्य अष्टाङ्गिकमार्गको अनुसरण गर्ने निर्देशन दिएको भएतापनि पछिबाट आफ्ना अनुयायी भिक्षुहरूमा उन्नत नगरवासीहरूमा आसित भई नगरमै बसेर जीवनयापन गर्नेहरू पनि समावेश भएपछि तत्कालीन समाजको बनोट हेरी त्यसबेला उपलव्ध हुने अनेक प्रकारका भौतिक सुविधाहरू सही तरिकाले उपयोग गर्दागर्दै पनि आर्य अष्टाङ्गिकमार्गको अभ्यास गर्न सिकने मध्यममार्गी अर्थनीतिको आधारमा भिक्षसङ्घर भिक्षणीसङ्घगठन गरिदिए भै बुद्धले आफ्ना गृहस्थ उपासक-उपासिकाहरूका लागि पनि तत्कालिक समाज र

आर्थिक बनावट हेरी समाजमै बसेर पनि आर्य अष्टाङ्गिक मार्गको अनुसरण गर्न सिकने प्रकारको मध्यम मार्गी आर्थिक र सामाजिक नीतिको निर्देशन गरेकै हुनु पर्छ । तर तत्कालिन बुद्धका अनुयायी भिक्षुहरूले लौकिक नीति सम्वन्धि बुद्धोपदेशलाई भन्दा लोकुत्तर धर्म सम्वन्धि बुद्धोपदेशलाई मात्र महत्व दिएर संकलन गरेकाले होला त्रिपिटकमा संकलित उपदेशहरू भित्र बुद्धले, गृहस्थहरूले अपनाउनु पर्ने मध्यममार्गी अर्थनीति र सामाजिक नीति सम्बन्धमा दिएका उपदेशहरू त्यति विस्तृत रूपमा पाईदैनन् । तर पनि संकलित उपदेशहरूमा अप्रत्यक्ष हपमा भएपनि बुद्धले गृहस्थहरूका लागि निर्देशन गरेको मध्यममार्गी अर्थनीति र सामाजिक नीति बारे केही आभास भने अवश्य पाइन्छ । त्यसको आधारमा विचार गर्दा बुद्धले आफ्ना गृहस्थ अनुयायीहरूलाई पनि निश्चित सीमा भित्र पूर्ण रुपले वैयक्तिक स्वतन्त्रता कायम गर्ने गरी सामुहिक रुपले आर्थिक र सामाजिक कार्यहरू गर्दै जाने निर्देशन दिएको देखिन्छ । जुन निर्देशन अहिले पनि त्यतिकै सान्दर्भिक देखिन्छ ।

बुद्धारा प्रतिपादित आर्य अष्टाङ्गिकमार्गको अनुसरण गर्न चाहने बुद्धका अनुयायी हौ भन्नेहरू सबै क्षेत्रमा छन् । उत्पादन गर्नेहरूमा पिन छन् र उपभोग गर्नेहरूमा पिन छन् । सेवा दिनेहरूमा पिन छन् र सेवा लिनेहरूमा पिन छन् । बुद्धका अनुयायी हौ भन्नेहरू सबैका बीचमा सही रूपको एकता मात्र हुनु पर्छ उनीहरू अभै एक अर्काको आधार-भरोसा बन्न पुग्ने संख्यामा छन् । एक अर्काकै भरमा मात्र पिन जीवनयापन गर्न सक्ने संख्यामा छन् । त्यसैले, यदि

बुद्धद्वारा प्रतिपादित आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग अनुसार आचरण गर्नमा प्रतिवद्ध हुन चाहनेहरू सबैलाई एउटा सामुदायिक संस्था अन्तर्गत आवद्ध गरी त्यस संस्थाका प्रत्येक सदस्यलाई उसको योग्यता अनुसार उसले गर्न सक्ने उत्पादनशील कार्य त्यस संस्थासित समन्वय राखेर गराउने र उसलाई चाहिने आधारभ्त आवश्यकताका सबै सामान र सेवा पनि त्यस संस्थासित समन्वय गरेर त्यस संस्थाकै अन्य सदस्यहरूबाट सहुलियत दरमा उपलब्ध गराउने उपयुक्त प्रकारको व्यवस्था गर्ने सकेमा त्यो संस्थाका प्रत्येक सदस्यलाई आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग अनुसार मात्र आचरण गर्ने-गराउने बनाउन सिकनेछ । यसरी आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग अनुसार आचरण गर्नेहरूको एउटा छुट्टै आदर्श समाजको सिर्जना भएपछि त्यस समाजका सदस्यहरूमध्ये कोही न कोही त सही रूपले विपश्यना ध्यानको अभ्यास गरी सम्बोधि पनि लाभ गर्न सक्ने भएर निस्कनेछ । तव त्यो सबैको लागि दह्नो प्रेरणा दिने एउटा उदाहरण हुनेछ ।

धेरै मानिसहरूलाई आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग अनुसार आचरण गर्ने-गराउने परिस्थिति कसरी सिर्जना गर्ने भन्ने बारे माथि उल्लेख गरिए अनुसार एउटा आदर्श समाजको सिर्जना गर्ने एउटा सम्भावना हो । सम्भावना अरू पिन हुन सक्छन् । मुख्य कुरो बुद्धको मूल उपदेशको रुपमा रहेको आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग विषय केही जानकारी पाउने सौभाग्य पाएकाहरूले यस दूर्लभ विषय थाहा पाइसकेपछि यसलाई बुद्धिवलासको रुपमा मात्र लिने अथवा यस अनुसार आचरण गर्ने परिस्थिति नै छैन भनेर पिन्छएर बस्ने गर्नु

भएन, यसलाई के कसो गरेर धेरैले दैनिक जीवनमा पनि अपनाएर देखाउने सक्ने परिस्थिति सिर्जना गर्ने भन्ने विषय सबैले गम्भीर भएर सोच्नु पऱ्यो । यदि बुद्धको मूल उपदेशको रूपमा रहेको आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग विषय केही जानकारी पाउने सौभाग्य पाएकाहरू कोही पनि सो अनुसार आचरण गर्न सिकने परिस्थिति सिर्जना गर्ने कार्यमा लागेन र उनीहरूमध्ये कसैले पनि आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग अनुसार आचरण गरी सम्बोधि लाभ गरेर देखाउन सकेन भने आर्य अष्टाङ्गिकमार्ग किताबैमा मात्र सीमित रहन जानेछ र यस प्रति मानिसको आस्था रहने छैन । तव यो बिस्तारै एक दिन किताबबाट पनि हराउने छ । त्यो सबैको लागि ठूलो दूर्भाग्य हुनेछ । त्यसैले आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग सम्वन्धमा थाहा पाएकाहरू सबैले आपसमा मिलेर आर्य अष्टाङ्गिक मार्गको अनुसरण गर्न सिकने परिस्थिति सिर्जना गरी बहुसंख्यक जनतालाई आर्य अष्टाङ्गिक मार्गमा लगाएर हाल समाजमा बढ्दै गइरहेका विकृतिहरू र द्वन्द्रहरू हटाउनेतिर लाग्न अत्यावश्यक भइसकेको छ ।

### शब्दावली

अकनिट्टा १३५ आकिञ्चन्यायतन ४५, ५० अकुसल कम्म १०९ अकुसल चित्त १३१ अक्सल चेतिसक १०१ अक्शल धर्म संग्रह १३६ अक्सल विपाकचित्त १११ अंगुत्तरनिकाय ११, २०, अजातरुप ९८ अट्टपरिक्खार १५६ अद्विक १९७ अत्तवाद उपादान १३७ अत्थ पटिसम्विधा २०३ अदोस १०३ अधिमोक्ख १०१, २०९ अनत्त लक्खण २०९ अनत्त लक्खण सुत्त १५३ अनागामि फलिचत्त १२८ अनागामि मग्गचित्त १२७ अनिच्चता ९६

अनिच्च लक्खण २०८ अनुपादिसेस निब्बान १३४ अनुस्सति भावना १९७ अनोत्तप्प १०२, १३९ अपरापरिय वेदनीयकम्म १०८ अपदान २०, २१ अपाय दुर्गति लोक ४७ अप्पना समाधि २०२ अप्पमञ्जा चेतसिक १०५ अप्पमञ्जा भावना १९८ अप्पमाणाभा ४९ अप्पमाणासुभा ४९ अभिधर्मिपटक १७, १९ अभिधम्मिक १८ अमोह १०३ अरहत्त फल चित्त १३० अरहत्त मग्ग चित्त १२९ अरुप लोक ४९ अरुपावचर कुसल कम्म १०९ अरुपावचर कुसलचित्त १२१

(२४५)

अरुपावचर किया चित्त १२२ अरुपावचर चित्त १३३ अरुपावचर विपाक चित्त १२२ अलोभ १०३ अलौकिक ब्रह्मभूमी १३५ अविची ४७ अविज्जा १३९ अविज्जा निवरण १३८ अविज्जासव १३६ अविहा १३५ अविहिंसा वितक्क ८८ अव्यापाद वितक्क ८८ असञ्जासत्ता ४९ असुभ भावना १९७ असुरयोनि ४७ असोभन चित्त १३१ अहिरिक १०१, १३९ अहेतुक किया चित्त ११४ अहेतुक चित्त १३१ अहोसि कम्म १०८ आकास धात् ९७, ९९ आकाशानन्त्यायतन४५, ४९ आचिण्णा कम्म १०८ आजीव परिसुद्धिसील २०७ आदिनव जाण २११ आनापानस्सति १९८

आपो १९६ आपो धातु ९५ आभस्सरा ४९ आलोक १९६ आवज्जन १०६ आसन्न कम्म १०८ आसव १३६ आसव क्षय ज्ञान ७८, ८० आहार पत्तिक्कुल सञ्जा १९८ आहारज रुप ९९ आहाररुप ९७, ९८ इतिवृत्तक २० इत्थीभाव ९७ इद्धिपाद १४१, १८० इद्विविध अभिञ्जा २०३ इन्द्रिय १४२, १८० इन्द्रिय संवरसील २०७ इस्सा १०२, १३९ उग्गह निमित्त २०१ उतुजरुप ९९ उदयव्यय जाण २११ उदान २०. उद्बच्च १०२, १३९ उद्धच्च-क्षक्च्च १३७ उद्ध्मातक १९७ उपघाटक कम्म १०५

उपचय ९६, उपचार समाधि २०१ उपद्वान २१० उपथम्भक कम्म १०८ उपपीलक कम्म १०८ उपसमानुस्सति १९८ उपादान १३६ उपेक्खा १९८, २१० उपेक्खा सम्बोज्भः १४३ उप्पज्ज वेदनीयकम्म १०८ एकग्गता १०० ओत्तप्प १०३ ओतप्पा १३५ ओदात १९६ ओभास २०९ कङ्खावितरण विसुद्धि २०६ कत्तता कम्म १०८ कथावत्थु १९ कप्पियकारक १४९ कम्मजरुप ९८ कम्मञ्जता ९७ कम्मद्वान ४४, १९६ करुणा १०५, १९५ कर्मनिमित्त ७७ कसिण भावना १९६ काम उपादान १३६

कामच्छन्द १३७ काम तृष्णा ५४ काम राग १३८ काम वितक्क ८८ काम सुगति लोक ४८ कामावचर कुसल कम्म १०९ कामावचर चित्त १३२ कामासव १३६ कायकम्म १०८ कायकम्मञ्जता १०४ कायगतानुस्सति १९८ कायजुकता १०४ काय पसाद ९४ कायपस्सद्धि १०३ कायपागुञ्जता १०४ कायमुदुता १०४ कायलहूता १०४ कायविञ्जति ९७ कायानुपस्सना १४०, २०४ कालसूत्त ४७ किलेस १३९ कुक्कुच्च १०२ क्सल धर्म संग्रह १४० कुसल विपाक चित्त ११२ खुद्दकनिकाय ११, १७ खुद्दकपाठ २०

(२४७)

गतिनिमित्त ७७ गन्धारम्मण ९६, ९८ गरु कम्म १०८ गोचर रुप ९४, ९८ घानपसाद ९४ घायन १०६ चक्खुपसाद ९५ चतुधातु ववत्थान १९८ चतुपच्चय १४८ चतुमहाराजिका ४८ चरियापिटक २० चागानुस्सति १९८ चित्तकम्मञ्जता १०४ चित्तजरुप ९८ चित्तजुकता १०४ चित्तपस्सद्धि १०३ चित्तपागुञ्जता १०४ चित्तमुदुता १०४ चित्तलहूता १०४ चित्त विसुद्धि २०६, २०७ चित्तानुपस्सना १४०, २०५ चुति १०७ चुल्लवग्ग २२ चेतना १०० चेतसिक ९४ चेतोपरिय अभिज्ञा २०३

च्युतिचित्त ७७ च्युत्योत्पति अभिज्ञा ६५ छन्द १०१, १४१ जनक कम्म १०८ जरता ९६ जवन १०८ जातक २० जातरुप ९८ जिह्वापसाद ९५ जीवितरुप ९७ जीवितिन्द्रिय १०० ञाण २१० ञाण दस्सन विसुद्धि २०६,२१३ ततिय निब्बान १३४ तत्रमज्भत्तता १०३ तदारम्मण १०७ तापन्न ४७ तावतिंसा ४८ त्रिपिटक १७ तिरच्छानयोनि ४७, १०५ तुसिता ४८ तेजों १९६ तेजोधात् ९५ थिन १०२, १३९ थिनमिद्ध १३७ थेरगाथा २०

(२४८)

थेरीगाथा २० दस्सन १०६ दिद्वधम्म वेदनीयकम्म १०८ दिद्वासव १३६ दिष्टि १०२, १३८, १३९ दिद्वि उपादान १३७ दिष्टि विसुद्धि २०६, २०८ दिब्बसोत अभिज्ञा २०३ दिब्यचक्खु अभिञ्जा २०३ दीघनिकाय ११, २० द:क्ख आर्यसत्य ८३ द:ख निरोध आर्यसत्य ८५ दु:खनिरोधगामिनिप्रतिपदा आर्यसत्य ८५ दुक्ख लक्खण २०९ दु:ख समुदय आर्यसत्यद्ध दतिय निब्बान १३४ देवतानुस्सति १९८ दोस १०१, १३९ दोसमूल चित्त १९० द्वादशाङ्ग संसार-चक्र ७८ धम्मचक्कपवतनसुत्त १५१ धम्म पटिसम्विधा २०३ धम्मपद २०. धम्मविचय सम्वोज्भङ्ग १४३ धम्मसङ्गणी १९ धम्मानुपस्सना १४०, २०५

धम्मानुस्सति १९७ धर्म-चक ८० धातुकथा १९ नाम-रुप ७२ नामरुप परिच्छेद ञाण २१० निकन्ति २१० निद्देस २० निब्बान ९४, १३४ निब्बिदा जाण २११ निमित्त १९६ निम्मानरति ४८ निरिययोनि ४७ निरुति पटिसम्बिधा २०३ निरोध समापत्ति ५२ निवरण १३७ नील १९६ नेक्खम्म वितक्क ८७ नैवसज्ञानासंज्ञायतन४७, ५० पिकण्णक चेतिसक १०० पग्गह २०९ पच्चय सुन्निस्सितसील २०७ प्रत्येक बुद्ध १४ पञ्जा १०३ पञ्जाबल १४२ पञ्जीन्द्रिय १४२ पटिघ १३८

पटिपदा ञाण दस्सन विसुद्धि २१० पटिभाग निमित्त २०१ पटिभान पटिसम्विधा २०३ पटिमोक्ख संवरसील २०७ पटिसन्धि १०६ पटिसम्भिदा मग्ग २० पटिसंखा जाण २१२ पट्टान १९ पठम निब्बान १३५ पथवी १९६ पथवी धातु ९५ परनिम्मित वसवति ४८ परमत्थ सच्चधम्म ९३ परिकम्म निमित्त २०० परिकम्म भावना २०० परिताभा ४८ परित्ता सुभा ४८ परिवारपालि २२ पसाद रुप ९४, ९८ पस्सद्धि २०९ पस्सद्धि सम्बोज्भङ्ग १४३ पापजाति चेतसिक १०१ पारमिता १४ पीत १९६ पीति १०१, २०९ पीति सम्बोज्भङ्ग १४३

पुरगलपञ्जति १९ पुब्बेनिवास अभिञ्ञा २०३ पुरिसभाव ९७ पुलवक १९७ पूर्वानुस्मृति अभिज्ञा ६४ पेतयोनि ४७ पेतवत्थ २० प्रतित्यसमृत्पाद ज्ञान ६९ प्रतिसन्धिचित्त ७७ फस्स ९९ फ्सन १०६ फोट्टब्ब ७१ फोडब्बारम्मण ९६ बल १४२ बुद्धवंश २० बुद्धानुस्सति १९७ बुद्धि चरित १९९ बोज्भङ्ग १४३ बोधिपक्षिय धर्म १४० ब्रह्म परिसज्जा ४९ ब्रह्म पुरोहिता ४९ ब्रहम भूमी ४८ भङ्ग जाण २११ भयद्व जाण २११ भव-चक्र ७५ भवङ्ग १०६

(२५०)

भवतृष्णा ८४ भवराग १३८ भवासव १३६ भावरुप ९७, ९८ भिक्खुणी विभन्न २२ मग्ग १४४ मग्गामग्ग जाण दस्सन विसुद्धि २०९ मच्छरिय १०२, १३९ मज्भिमनिकाय ११, २० मनसिकार १०० मनुस्सभूमी ४८ मनोकम्म १०८ मनोधम्म ७१ मरणानुस्सति १९८ महाकुसल चित्त ११४ महाकिया चित्त १९७ महातापन्न ४७ महापरिनिर्वाण १८१ महाब्रहमा ४८ महाभूत रुप ९४, ९८ महारोहव ४७ महावग्ग २२ महाविपाक चित्त ११६ महाविभङ्ग २२ मान १०२, १३८, १३९ मिद्ध १०२

मुचितुकम्यता जाण २१२ मुदिता १०४, १९८ मुदुता ९७ मेत्ता १९८ मोह १०१, १३९ मोहमूल चित्त १११ यमक १९ यामा ४८ रसारम्मण ९६,९८ राग चरित्र १९९ राजायतन चैत्य १४६ हप धर्म ९४ रुप लोक ४८ रुपारम्मण ९६, ९८ रुपावचर कुसलकम्म १०९ रुपावचर कुसलिचत्त १९९ रुपावचर क्रियाचित्त १२१ रुपावचर चित्त १३३ रुपावचर विपाकचित्त १२० रोरुव ४७ लक्खणरुप ९६ लहुता ९७ लोकुत्तर चित्त १३३ लोभ १०१, १३९ लोभमूल चित्त १०९ लोहित १९६

(२५१)

लोहितक १९७ विचकम्म १०८ विचविञ्जति ९७ वायो १९६ वायोधात् ९५ विकार रुप ९६, ९९ विक्खायितक १९७ विक्खित्तक १९७ विचार १०० विचिकिच्छा १०२, १३७ विच्छिद्दक १९७ विजतिरुप ९७, ९९ विज्ञानन्त्यायतन ४५, ४९ वितवक १०० विनयधर १८ विनयपिटक २२ विनीलक १९७ विपस्सना कम्मद्वान विसुद्धि२०६ विपश्यना ज्ञान २०२ विपश्यना भावना विधि २०४ विपिब्बुक १९७ विभन्न १९ विभवतृष्णा ५४ विमंसा १४२ विमानवत्थु २० विरति चेतसिक १०४

विरिय १०१, १४१ विरियबल १४२ विरिय सम्बोज्भङ्ग १४३ विरियिन्द्रिय १४२ विहिंसा वितक्क ८८ वीथि १०६ वेदना ९९ वेदनानुपस्सना १४०, २०५ वेहप्फला ४८ वोट्टपन १०७ व्यापाद १३७ व्यापाद वितक्क दद सउपादिसेस निब्बान १३४ सकदागामि फलचित्त १२६ सकदागामि मग्गचित्त१२४ सङ्घारुपेक्खा जाण २१२ सङ्घानुस्सति १९७ सङ्घात ४७ संयुत्तनिकाय ११ संयोजन १३८ सञ्जा १०० सञ्जीव ४७ सति १०३ सतिपट्टान १४०, १८० सतिपद्वान विपस्सना ५४, २०६ सतिबल १४२

(२५२)

सतिसम्बोज्भङ्ग १४३ सतीन्द्रिय १४२ सद्दारम्मण ९६ सद्धा १०३ श्रद्धा चरित्र १९९ सद्घाबल १४२ सद्धीन्द्रिय १४२ सन्तति ९६ सन्तीरण १०६ सब्बचित्तक चेत्रसिक ९९ समथ भावना विधि १९६ समाधिबल १४२ समाधि सम्बोज्भङ्ग १४३ समाधीन्द्रिय १४२ सम्पटिच्छन-१०६ सम्मसन जाण २१० सम्माआजीवं ८९, १०५ सम्माकम्मन्त ८९. १०५ सम्मादिष्टि ८६, १४३ सम्माप्पधान १४१, १८० सम्मावाचा ८८, १०४, १४३ सम्मावायाम ९०, १४३ सम्मासङ्कष्प ८८. १४३ सम्मासति ९१, १४३ सम्मासमाधि ९२, १४३ सम्यक सम्बुद्ध १४ सयुत्तविकाय ११, २०

सवन १०६ सायन १०६ सावकबुद्ध १४ सीलब्बत उपादान १३७ सीलब्बत परामास १३९ सील विसुद्धि २०६ सीलानुस्सति १९७ सुत्तधर १८ सुत्तनिपात २० सूत्रपिटक २० सुदस्सा १३४ सुदस्सी १३४ सुद्धावास १३४ सुभिकण्णा ४८ सोतपसाद ९४ सोतापत्ति फलिचत्त १२४ सोतापत्ति मग्गचित्त १२३ सोभन चित्त १३२ सोभन चेतसिक १०३ हतविक्खित्तक १९७ हृदयवत्थु ९७, ९८ हिरि १०३

# सहायक पुस्तकहरूको विवरण

(१) धम्मचक्कप्पवत्तन सुत्त-– सम्पादक र अनुवादक भिक्षु अश्वघोष

(२) धम्मचक्कप्पवत्तन सुत्त-

- सम्पादक र अनुवादक भिक्षु ज्ञानपूर्णिक

- (३) महासतिपद्वानसुत्तं (मूल पालि)-- सम्पादक भिक्षु ऊ कित्तिमा
- (४) अनत्त लक्खण सुत्त-- सम्पादिका र अनुवादिका धम्मवती धम्माचरिय
- (४) विभक सुत्त-
  - लेखक अग्ग महापण्डित महाशी सयादो
  - अनुवादक भिक्षु ज्ञानपूर्णिक
- (६) महान सल्लेख सुत्रोपदेश-
  - लेखक अग्गमहापण्डित महाशी सयादो
  - अनुवादक भिक्षु ज्ञानपूर्णिक
- (9) A discourse on Ariyavasa Sutta-
  - by the Venerable Mahasi Sayadaw
  - translated by U Aye Maung
- (5) Discourse on Sakha-Panha Sutta
  - by the Venerable Mahasi Sayadaw
  - translated by U Aye Maung

(२५४)

- (९) To Nibbana via the Noble Eightfold Path-
  - by the Venerable Mahasi Sayadaw
  - translated by U Htin Fatt
- (१०) प्रतित्य समुत्पाद महान उपदेश-
  - लेखक अग्गमहापण्डित महाशी सयादो
  - अनुवादक भिक्षु ज्ञानपूर्णिक
- (१९) प्रतीत्यसमुत्पाद-
  - लेखक भिक्षु रेनुकाने चन्दविमल
  - अनुवादक भिक्षु धर्ममूर्ति
- (१२) अभिधम्मत्थसंगहो-
  - लेखक आचार्य अनुरुद्ध
  - अनुवादक भदन्त रेवतधम्म, रामशंकर त्रिपाठी
- (१३) अभिधर्म संग्रह-
  - . अनुवादक भिक्षु ज्ञानपूर्णिक
- (१४) अभिधर्मे-
  - सम्पादिका तथा अनुवादिका धम्मवती धम्माचरिय
- (१४) तिपिटकया सार-
  - लेखक सुजीव पुञ्जानुभाव
  - अनुवादक भिक्षु सुमेध धीरसुमेधो
- (१६) विश्द्धिमार्ग-
  - लेखक आचार्य बुद्धघोष
  - अनुवादक भिक्ष् सम्यक् सम्बोधि प्राणपुत्र
  - सम्पादक कोण्डन्य संघाराम
- (१७) विपस्सना दीपनी-
  - लेखक अग्ग महापण्डित लेडी सयादो
  - अनुवादक भिक्षु अनुरुद्ध महास्थविर

(२५५)

(৭৯) Practical Insight Meditation-

- by the Venerable Mahasi Sayadaw

(৭९) Practical Vipassana Meditational Exercises –

- by the Venerable Mahasi Sayadaw

(२०) संक्षिप्त भावना विधि-

- लेखक अग्गमहापण्डित महाशी सयादो

- अनुवादक भिक्षु ज्ञानपूर्णिक

(२९) समथ्व विपस्सना संक्षिप्त भावना विधि-

े लेखिका धम्मवती धम्माचरिय

(२२) संसारया स्वापू-

- लेखिका धम्मवती धम्माचरिय

(२३) The essence in life-

- by Ashin Nyanissara

(२४) Buddhist Meditation-

- by Ashin Nyanissara

(२५) बुद्ध शासनको इतिहास-

- लेखक भिक्षु अमृतानन्द महास्थविर

(२६) संक्षिप्त बुद्ध जीवनी-

- लेखक भिक्ष अमृतानन्द महास्थविर

(२७) बुद्धया अन्तिम यात्रा-

- लेखिका धम्मवती धम्माचरिय

(२८) शाक्य कुलया क्षति-

- लेखक भिक्षु विवेकानन्द

(२९) बुद्धया अर्थनीति-

े लेखक भिक्षु अश्वघोष र भिक्षु कुमारकाश्यप

(३०) मिलिन्द प्रश्न-

- नेपालीमा अनुवादक मोतिकाजी शाक्य

(२५६)

#### धर्मकीर्ति प्रकाशन (बेपाबी भाषामा)

२५.

२६.

રહ.

٩. अ.धम्मवती आमा बाबु र छोराछोरी उखानको कथा संग्रह ₹. चित्त शद्ध भए जीवन उज्वल चिरं तिद्ठत् सद्धम्मो **X**. ٤. जातक कथा तथागत इदय. त्रिरत्न वन्दना र परित्राण 5. दान पारमिता ۹. धर्म : एक चिन्तन 90. 99. धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठिको २५ बर्ष 92. नारी इदय 93. निरोगी. नेपाली ज्ञानमाला 98. 94. पञ्चशील 9६. पटाचार स्थविर चरित्र 9७ परित्तसुत्त (पाली भाषा) 95. परित्राण (दु.सं.) 99. पहिलो गुरु को हुन ? २०. प्रज्ञा चक्ष २٩. प्रोढ बौद्ध कक्षा र लक्ष्मी

बुद्धको अन्तिम यात्रा (भाग९)

बुद्धको जीवनी र दर्शन

बुद्धको मूल उपदेश

२२.

₹₹.

२४.

बुद्ध पुजा विधि र कथा संग्रह २८. (तृ.सं.). बुद्ध पुजा विधि, कथा संग्रह 29. र परित्राण बुद्ध पुजा विधि र परित्राण 30. बुद्ध र उहाँको विचार 39. 32. "बुद्ध र बुद्ध-धर्मको संक्षिप्त परिचय" र बुद्धको जन्म भूमी नेपालमा बुद्धप्रति असहिष्णुता 33. र बुद्धपछि बुद्ध शासनको इतिहास (भाग) 38 बौद्ध कथा र बौद्ध चरित्र ₹X. ₹. बौद्ध जगतमा स्वास्थ्य सेवा ₹७. बौद्ध दर्पण ֆ⊏. बौद्ध दर्शन ३९. बौद्ध ध्यान बौद्ध प्रश्नोत्तर 80. बौद्ध विस्वास (भाग१) ٧٩. ४२. बौद्ध विस्वास (भाग२) ٧٤. बौद्ध विस्वास (भाग३) 88 बौद्ध जान **٧**٤. महासतिपद्वान विपस्सना अन्तरमुखी ध्यान

बुद्धको शिक्षात्मक उपदेश

बुद्धको संस्कृति र महत्व

बुद्ध पुजा विधि

(२५७)

मित राम्रो भए गित राम्रो हुनेछ। ४७ महास्वप्न जातक महा स्वप्न जातक (सचित्र, दुसं.) 85.

89. मानव महामानव

XO. मानव स्वभाव

۷٩. मिलिन्द प्रश्न (भाग१, ते.सं.)

मिलिन्द प्रश्न (भाग२, दु.सं.) **ሂ** २.

**X** ₹. मैले बुक्तेको बुद्ध-धर्म

लक्ष्मी (तृ.सं.) X 8.

XX. वेस्सन्तर जातक शाक्यमुनि बुद्ध X٤.

પ્રહ शान्ति ५८. शान्ति मार्ग

शान्ति र मैत्री **५**९.

ξO. श्रमण नारद

**६**9. सतिपट्ठान भावना

**६**२. सतिपद्ठान विपस्पना संक्षिप्त बुद्ध जीवनी **६**३.

संक्षिप्त बुद्धवंश (भाग९) **ξ**Υ.

संक्षिप्त बुद्धवंश (भाग२) **६**५.

€€. सप्त रत्न धन

सफलताको कथा દ્દ છ

सम्यक शिक्षा **٤**5.

स्नेही छोरी

## धर्मकीर्ति प्रकाशन

#### (नेपाल भाषामा)

٩. अनत्तलक्खन सूत्त (दु.सं.)

अभिधर्म (चित्तं काण्ड)

अभिधर्म (भाग१, दु.सं.)

अभिधर्म (भाग२, दु.सं.) ٧.

अभिधर्म पालि **X**.

€. अहिंसाया विजय

आदर्श बौद्ध भहिलापिं **૭** 

उखानया बार्ख पुच: 5.

ऋद्धि प्रतिहार्य ٩.

90. एकताया ताःचा

99. कर्तव्य (दु.सं.)

٩٦. कर्म

कर्म व कर्मफल ٩३.

किशा गौतमी 98.

गृही विनय ٩٤.

٩٤. गौतम बुद्ध

99. चमत्कार

चरित्र पुच: (भाग) 95.

चरित्र पुँच: (भाग२) 99. 20. जप पाथ व ध्यान

29. जातक बार्ख

22. जातक माला (**भाग**9)

२३. जातक माला (भाग२)

28. भांग लाइम्ह लाखे २५. तेमिय जातक

२६. त्रिरत्न गुण स्मरण

२७ त्रिरत्न गुण लुमंके ज्ञानया मिखा चायके

त्रिरत्न वन्दना व पञ्चशीलया फल

त्रिरत्न वन्दना परित्त सुत्त २९.

त्रिरत्न वन्दनाः व परित्राण (दु.सं.) ₹0.

त्रिरत्न वन्दना व सूत्र पुच:

दान

(२५८)

दीर्घायु जुइमा ₹₹. दुष्टि व तृष्णा ₹४. धम्मचक्कप्पवत्तन सुत्त (दु.सं.) ₹X. ₹. धम्मपद (मूल पालि व नेपाल ₹७. धम्मपदया बार्ख ३८. धम्मपद व्याख्या (भाग १) ३९. धर्म मसीनि 80. ٧٩. धर्मया ज्ञान (भागर) नेपाले २५ वर्ष जिगु लुमन्ति ४२. ¥٦. न्हापांयाम्ह गुरु अमूल्यगु धन न्हुगुं त्रिरत्न वन्दना व धम्मपद 88. ४५. परित्राण पञ्च निवरण 84. प्रार्थना संग्रह ४७. प्रोढ बौद्ध कक्षा (दु.सं.) 85. ४९. पालिभाषा अवतरण (भागप) पालिभाषा अवतरण (भागर) XO. पालि प्रवेश (भाग) Χ٩. पालि प्रवेश (भाग२) ٤٦. पालि प्रवेश (भाग १ **ሂ**३. निगुलिं) पट्ठान पालि ሂሄ. बुद्धया भिनिगु विपाक XX. प्रेमं छ जुई ሂξ. बुद्धया अन्तिम यात्रा (भागप) <u> 49.</u> बुद्धया अन्तिम यात्रा (भागर) ሂട. बार्ख (भाग१) ५९. **ξ**0. बार्ख (भाग२) ٤٩. बार्ख (भाग३) **६**२. बार्ख (भाग४)

€₹.

६४. बार्ख

बार्ख (भाग५)

(भाग६)

बाखेया फल (भाग9) **٤**٤. बाखैया फल (भाग२) ξĘ. बुद्ध धर्म દ્દ છ बुद्धपुजा, धम्मपद व ज्ञानमाला ξς. बुद्ध पुजा विधि ٤٩. बुद्धया अर्थनीति **9**0. बुद्धया करुणा व ब्रह्म दण्ड ঙ্গ. बुद्ध वन्दान विधि व बुद्धया ७२ किंनिग् विपाक बुद्ध वे शिक्षा (क) 93 बुद्ध व शिक्षा (ख) 98. बोधिसत्व YU. ૭૬. बौद्ध ध्यान (भाग9) बौद्ध ध्यान (भाग२) 99 बौद्ध नैतिक शिक्षा 95. बौद्ध स्तृति पुच: 99. 50. भावना भिंम्ह काय व म्हचाय् भिंम्ह मचा 52. भिक्ष जीवन 53. मणिचूड जातक 58. मति भिंसा गति भिनी 5X. मध्यम मार्ग 54. मन्तयगु पहः (दु.सं.) 50. महाजनक जातक (दु.सं.) 55. महानारद जातक 59. महासतिपट्ठान सुत्त 90. 99. महासिंहनाद सुत्त महास्वप्न जातक (दु.सं.) ९२. मिखा ९३. मुर्खम्ह पासा मज्यू 98. मैत्री भावना ९५.

योगीया चिद्ठी

योम्ह म्हचाय्

राहलयात उपदेश

(२५९)

९६.

૧ ૭

95.

११६ शिक्षा (भाग३) ९९. हदय परिवर्तन १००. लक्ष्मीद्यो ११७ शिक्षा (भाग४) १०१. लुम्बनी विपस्सना ११८. शिक्षा (भागर) ११९. श्रमण नारद १०२. वम्भिक सत्त १०३. वासेटठी थेरी १२०. सतिपटठान भावना १०४ विपश्यना ध्यान १२१. संसारया स्वाप् १०५. विवेक बद्धि १२२. संस्कृति १०६ विशेष मह मफैबले पाठ यायग १२३. संक्षिप्त बुद्ध जीवनी १२४. संक्षिप्त बुँद्धवंश (भाग१) परित्राण १२५. संक्षिप्त बुद्धवंश (भाग२) १०७ विश्वधर्म प्रचार देशना (भाग९) १०८. विश्वधर्म प्रचार देशना (भाग२) १२६. सप्तरत्न धन १२७ समध व विपश्यना संक्षिप्त १०९. वीरकुशया बार्खं भावना विधि ११०. वेस्सन्तर जातक १२८. सर्वज्ञ (भागप) १९१. शाक्यमुनि बुद्ध (दु.सं.) ११२. शान्तिया त्वाथ: १२९. सर्वज्ञ (भाग२) ११३, शान्ति व मैत्री १३०. स्वास्थ्य लाभ ११४. शिक्षा (भाग१) १३१. सत्र पचः ११४. शिक्षा (भाग२)

# Dharmakirti Publications (In English)

- 1. Budhist Economics and the Modern World
- Dhamma and Dhammawati
- Dharmakirti in Nut Shell
- Dharmakirti Vihar
- 5. Dharmakirti Vihar Today

(२६०)

#### लेखकको संक्षिप्त परिचय

शिक्षा

त्रिभुवन विश्वविद्यालयबाट सन् १९७३ मा अर्थ शास्त्रमा स्नातकोत्तर (एम्.ए.),

छिङ्ग ह्वा विश्वविद्यालय(पेकिङ्ग)बाट सन् १९७७ मा इलेक्टिकल इन्जिनियरिङ्गा स्नातक (बि.ई.)

तालिम

सन् १९७७ मा क्यान्टनमा इन्सुलेसन पेपर विषय, सन् १९८४ मा इटालीमा कृषिमा नविकरणीय ऊर्जा विषय, सन् १९८४ मा नेपाल स्टाफ

कलेजमा प्रशासन विषय, सन् १९८९ मा पेरिसमा सौर्य विद्युत विषय, सन् १९९० मा संयुक्त राज्य अमेरिकामा सौर्य विद्युत विषय, सन् १९९३ मा नेपाल स्टाफ कलेजमा व्यवस्थापन विषय, सन् १९९३ मा नेपाल स्टाफ

कलेजमा प्रशिक्षक प्रशिक्षण विषय, कार्य अनभवः वि.सं.२०२३-३१ मा व्यापार र उद्योग संचालन, वि.सं. २०३४-३५ मा

> विद्युत विभागमा र वि.सं. २०३५-४२ मा साना जलविद्युत विकास समितिमा इलेक्ट्रिकल इन्जिनियर, वि.सं. २०४२-४७ मा ने.वि.प्रा.को साना जल विद्युत विभागमा इलेक्ट्रो-मेकानिकल डिभिजन प्रमुख, वि.सं. २०४७-४८ मा ने.वि.प्रा.को भैरहवा शाखा प्रमुख, वि.सं. २०४८-५० मा

> ने.वि.प्रा.को ट्रान्सफरमर मर्मतशाखा प्रमुख, वि.सं. २०५०-५९ मा ने.वि.प्रा.को विद्युत चुहावट नियन्त्रण शाखा प्रमुख, वि.सं. २०५१-५४ मा ने.वि.प्रा.को वितरण योजना महाशाखा प्रमुख, वि.सं. २०५४-५६ मा ने.वि.प्रा.को ग्रामिण विद्युतिकरण निर्देशनालयमा निर्माण महाशाखा प्रमुख,

> वि.सं. २०४६-४९ मा इलाम-फिदिम-ताप्लेजुङ्ग ३३ के.भि. प्रशारण लाइन आयोजना, शितलपाटी-मुसिकोट-जाजरकोट ३३ के.भि. प्रशारण लाइन आयोजना र लम्जङ्ग जिल्ला विद्यतिकरण आयोजना प्रमख, वि.सं.२०४९-६०

> भा पथलैया-परवानिपुर १३३ के.भि.प्रशारण लाइन आयोजना र पथलैया १३३/३३ के.भि.-६० एम्.भि.ए. सवस्टेशन निर्माण आयोजना प्रमुख,

वि.सं.२०६० मा अनिवार्य अवकाश देश भ्रमण : भारत, बङ्गलादेश, चीन, म्यान्मार, हङ्गकङ्ग, थाइल्याण्ड, जापान, इटाली,

जर्मनी, फ्रान्स, अष्ट्रिया, र संयुक्त राज्य अमेरिका

लेखकका अन्य कृतिहरु : मिलिन्द प्रश्न (पहिलो भागमा मिलिन्द प्रश्न खण्ड र दोश्रो भागमा मेण्डक प्रश्न खण्ड नेपालीमा अनुवाद) र स्नेही छोरी

(धम्मवती गुरूमाँको जीवनमा आधारित उपन्यास नेपालीमा अनुवाद) Downloaded from http://dhamma.digital