

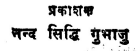


# धातुभेदानुपस्सना (धातु भेदलाई बिचार गरी हेने पढति)

मूल लेखक भिवखु ऊ. जाण महास्थविर

## नेपाल भाषाका प्रथम अनुवादक संघमहानायक भिक्षु प्रज्ञानन्द महास्थविर

अनुवादक आर. बि. वन्द्य



#### সকাহাক

नक सिद्धि गुभाजु मखं बही, मखन टोल, काठमाडौँ, नेपाल ।

### प्रयम संस्करण १००० प्रति २५३१ औं बुद्ध जयन्ती

(सर्वाधिकार अनुवादकमा सुरक्षित)

बुद्ध सम्बत् : १९४३१ नेपाल सम्बत् : ११०७ विक्रम सम्बत् : २०४४ ईस्वी सम्बत् : १९८७

मुद्रक कारदा प्रिस्टिङ्ग प्रेस २१३ म्हूसाल (धर्मपव) काठमाडों, नेपाल। फोनः २-२२४२७, २-१२३७६

## "यो धम्मं पस्सति, सो मं पस्सति"

"परमत्थ तो एकेकसिम धम्मे उपपरिविखय मावे अस्मिति'वा अहस्ति वाहस्स वत्यु भूतो सत्तोवास मत्यि । परमत्थतो पन नामरुपमत्तमेव अत्यि ।"

-विशुद्धिमार्गं अर्थकथा दृष्टिविशुद्धि काण्ड

-भगवान बुद्ध

7 (j. g.

1 17

## समर्पण

**जगत संसार** सत्व प्राणी मात्रको हित सुख मंगलार्थं

सदधमंको सेवामा पनि समयका लगानी गर्न

सदैव प्रेरणा दिइरहनु हुने

प्रातः स्मरणीय महोपकारी

पूज्य दिवंगत सद्धमंत्रेमी पिता

श्री चिढी रत्न शानयको

पुण्य स्मृतिमा

सादर साञ्जली समपित।

-आर. बि. वन्द्य

"मत्ता सुद्ध परिच्चागा पस्से चे विपुलं सुखं। चजे मत्ता सुखं धीरो सम्परसं विपुलं सुखं ॥

74291

#### अर्थ

विम्पुल मुखको लागि अल्प मुखलाई त्याग्नु पर्दछ । धोव्र पण्डितजन निर्वाणमा विपुल सुखलाई देसी संसादको अल्प सुखलाई परित्याग गर्दछन् ।।

6-11

### बुद्धका अन्तिम वचन

"हन्ददानि भिक्खवे, आमन्तयामि वो, वयधम्मा संखारा अप्पमादेन सम्पादेश ।"

# विषय सूची

-

| विषय               | पृष्ठ संकेत |
|--------------------|-------------|
| प्राक्कथन          | का – ड      |
| दुई घाव्द          | र – व       |
| प्रकाशकीय          | फ – भ       |
| धातु भेदको बिचार   | १ - १०      |
| ञात परिञ्ञाण       | 20 - 25     |
| सम्मसन जाण         | 25 - 23     |
| खदय ब्वय ञाण       | २३ - २४     |
| भङ्ग जाण           | 28          |
| निब्बिन्द जाण      | 28 - 20     |
| मुस्तितुकम्यता जाण | २७          |
| पटिसङ्खाण त्राण    | 20 - 20     |
| सङ्खारूपेक्खा जाण  | ३१          |
| लौकिक दुःख सत्य    | ३१ - ३४     |
| चतुरार्यसत्य अववोध | ३६ - ४३     |
| परिशिष्ट           | ४४ – ४५     |
| गिरिमानन्द सुत्त   | 5X - 38     |
| बोज्ऊङ्ग सुत्त     | xx          |
| पट्ठान पाठ         | XX          |

### प्राक्कथन

भगवान बुढको धर्मलाई सूत्र, विनय र अभिधर्म गरौ तौन पिटकमा बिभाजित गरिएको पाइन्छ । तो मध्ये सूत्र र विनय-लाई मत्यं लोकमा उपदेश गर्नु भएपनि भगबान बुद्ध ले अभिधर्मको देशना मनुष्य लोकमा गर्नु भएको थिएन । किनभने वर्षावास तोन महीना सम्म अर्थात् ६० दिन सम्म देशना गर्नु पर्ने अभिधर्मको उपदेश मत्यं लोकमा गर्न अनुकूल उपयुक्त हुंदो रहेन छ । स्वयं तथागतले यस गम्भीर धर्मलाई मनुष्य लोकमा देशना गर्न चाहनु भए पनि यो धर्म श्रवण गर्ने मनुष्य परिषद्मा यस्तो गम्भीरातिगम्भोर सूक्ष्मातिसूक्ष्म धर्मोपदेशलाई अवि-चलित भई अनविच्छिन्न रूपले ध्यान लगाई श्रवण गर्मे सामर्थ्य युक्त ईर्यापथ सामान्य मानव जातिमा उपलब्ध हुन सक्तो रहेन छ ।

दिन रात अटूट रूपले ३ महीना सम्म धर्म श्रवण गर्ने कुरालाई त पर राखों, तोन दिन सम्म पनि सुन्द नसुतीकन धर्म श्रवण गर्ने सामर्थ्य मानिसमा हुदैन । आजकाल त एक जना भिक्षुत्रे ३ घण्टा मात्र पनि धर्म देशना गर्दा कतिपय श्रोताहरू निदाउन लागेका देखिन्छन् भने कतिपय श्रोतागण उकुस मुकुस भई आफ्ना आसनबाट उठिसकेका हुन्छन् । तसर्थ मनुष्य जातिको हिसाबले ३ महीना लाग्ने भए तापनि तावतिस देव-लोकका देवताहरूको लागि १ घण्टा जति समय लाग्ने यस अभिधर्मको उपदेशलाई भगवान बुद्धले तावतिस देवलोकमा उपदेश गर्नु हुनाको कारण एउटा यही पनि थियो । अर्को कारणमा देवताको समय अनुसार पनि एक घण्टा लाग्ने यस धर्मोपदेशलाई अविचलित रही धर्म श्रवण गर्न सक्ने देव ब्रह्मा

[ \* ]

परिवदहरूलाई छानी भगवान बुद्धले अभिधर्मको देशना तावतिंस देवलोकमा गर्नु भएको थियो ।

गण्ड नामक उद्यानपालले रोपी राखेको सेतो आँपको रूख (गंडम्ब - रूक्ल) को मुनि तीर्थ ङ्करहरूलाई दमन गर्नको लागि यमक प्रतिहाय देखाई सक्नु भए पछि अभिधर्मको उपदेश गर्नको लागि भगवान बुद्ध तावतिस देवलोक (त्रयस्त्रिंश देवलोक) मा जानु भई पारि-छत्रक वृक्षको मुनिको पाण्डु - कम्बल शिलासनमा सूर्य समान शोभायमान हुने गरी विराजमान भई सन्तुस्सित देवपुत्रको रूपमा त्रयस्त्रिश देवलोकमा उत्पत्ति हुनु भएका आपनी माता महामाया देवोलाई प्रमुख गरी दश सहश्च चक्रवालबाट जम्मा हुन आएका देव ब्रह्मा परिषदहरूलाई मनुष्य सम्पदा, दिव्य सम्बदा र निर्वाण सम्पदा प्राप्त गराई दिने जभिधर्मको देशना बर्षाक्षको तीन महीना सम्म अटट रूपमा गर्नु भएको थियो ।

भगवान बुद्धले वर्षावास तौन महीना सम्म व्याख्यान गर्नु भएको अभिधर्मको देशनालाई वित्थारनय, सङ्घ पनय, नाति-विश्याद नातिसङ्घ पनय नामक तीन भागमा विभाजित गरिएको छ । ती लीन भाग मध्ये त्रयस्तिशा देवलोकमा देव ब्रह्माहरूलाई उपदेश गर्नु भएका अभिधर्म अत्यन्त विस्तृत रूपवाट देशना गर्नु भएको हुंदा सो अभिष्ठम देशनालाई वित्थारनय भनी भनिन्छ । श्रोखण्ड वनमा रहदाको समयमा सारिपुत्र स्थविरलाई उपदेश गर्नु भएको अभिधर्मको देशना अत्यन्त संक्षिप्त रूपबाट उपदेश गर्नु भएको हुंदा सो अभिधर्म देशनालाई सिद्ध पनय भनी भनिन्छ । श्रीखण्ड वनमा रहदाको समयमा सारिपुत्र स्थविरलाई उपदेश गर्नु भएको हुंदा सो अभिधर्म देशनालाई सङ्घ पनय भनी भनिन्छ । अति सारिपुत्र स्थविरले आपना अधीनका पांच सय शिष्य भिक्षुब्रूलाई पुनः व्याख्यान गर्नु भएका अभिधर्म देशना अत्यन्त विस्तृत पनि नर्भएको र अत्यन्त संक्षिप्त पनि नभएको हुंदा सो अभिधर्म देशनालाई मातिवित्थार नात्तिसंङ्घ पनय भनी भनिन्छ ।

निदान सोनेबटाबाट सम्पूर्ण भएको अभिधर्म देशनालाई प्रकरण परिच्छेदको हिनाववाट धम्म सङ्गणी, विभङ्ग, धातुकथा,

(ब)

पुग्गल पञ्चति, कथावस्थु, यमक र पट्टीन समेत जम्मा सात ग्रन्थमा संग्रहित गरिएको पाइन्छ ।

आजकाल स्थविरवादो बौद्ध देशहरूमा प्रचलनमा रहेको अभिधर्म चाहि सारिपुत्र स्थविरले आपना अधीनका पांच सय शिष्य भिक्षुहरूलाई उपदेश गर्नु भएको अभिधर्म हो । यस प्रकार अभिधर्मको आचार्य शिष्य परम्परा आज यद्यपि चलिरहेके छ ।

धातुभेदानुपस्सना नामक प्रस्तुत पुस्तक अभिधमं सात ग्रन्थ-हरू मध्येको धातु कथा नामक ग्रन्थ अन्तगंत रहेको एक अंश हो। यस पुस्तकमा समुल्नेख गरिएका धातुहरूलाई तीन परिञ्जाद्वारा अववोध गरिलिनु पर्दछ । यसलाई बुठ्ठन सकेको खण्डमा माग फल तथा निर्वाण प्राप्त भई टुःखवाट सदाको लागि मुक्त हुन सकिने हुन्छ ।

तीन परिञ्जा यस प्रकारका छन् :-

१) जास परिञ्जा

२) तोरण परिञ्जा

३) पहान परिञ्जा

परिज्ञाको अर्थ हो ज्ञानवाट जानी बुर्छी खिनु ।

一下下的第五年一 不得到

जात परिञ्जा भन्नु १८ प्रकारका धातुलाई संक्षिप्त रूपबाट रूप धर्म, नाम धर्म, एवम् निर्वाण धर्मको स्वभाव र ती स्वभाव धर्मलाई राम्ररी अबवोध गरी दक्षता प्राप्त गर्नु हो । प्रस्तुत पुस्तकमा १८ प्रकारको धातुको स्वभावलाई राम्ररी दर्शाईएको पाइन्छ ।

रूप धर्म, नाम धर्म र निर्वाण धर्मको स्वभावको बारेमा यस पुस्तकमा यसरी वर्णन गरिएको पाइन्छ ।

"परमत्थतो एकेकस्मि भम्मे उपपरिविखय माने अस्मिन्ति वा अहन्ति वा ति गाहस्स बत्थुभूतो सत्तो नाम नत्थि । परमत्थतो पन नाम रूप मेव अत्वि । "

भावार्थ - एक एक वटा स्वभाव धर्मलाई लिएर बिचार गरेर हेरेको खण्डमा म नै भनी, म नै हु भनीकन परमार्थको दृष्टिदबाट भित्रै देखि विश्वास गरीकन समाई राख्न सकिने द्रव्य सत्ता रूपी सत्व भन्ने केही छैन । यसरी प्रमाण दिइराख़िएको तथ्यलाई बुठ्रमा म, ऊ, स्त्रो, पुरूष, ऋषि, परिव्राजक भन्ने बास्तरमा केही नभएको तथ्यलाई देख्ने हुन्छ । केही नभएको कुरोलाई देखाई अब केही भएको कुरालाई दर्शाउछु । परमाथंको दृष्टिवाट हेर्ने हो भने वास्तवमा नाम रूपै मात्र छन् । यसरी अववोध हुनुलाई जात परिज्ञा भनिन्छ ।

पुनः ज्ञात परिञ्जाको विषयमा यसरी भनिएको छ :--

रूप लक्खणं रूप वेदयित लक्खणा वेदना'ति एवं तेसं तेसं धम्मानं पच्चत्तलक्खणा सल्लक्खण वसेन पवत्ता ''ञात परिञ्जा नाम''।

भावार्थ – रूप भनेको परिवर्तित हुंदै विनष्ट भएर जाने लक्षणवाला रहेछ । वेदना भनेको अनुभव गर्ने लक्षण रहेछ । यसरो तत् तत् स्वभाव धर्मका भिन्न भिन्न लक्षणलाई राम्ररी जान्न बुऊद्य स्वकिने प्रज्ञालाई ''जात परिञ्जा'' भनी भनिन्छ ।

२) तोरण परिञ्जालाणाल Digital

त्रि लक्षण भन्नाले लक्षण तीन प्रकारका छन्।

क) अनित्य लक्षण

ख) दुःख लक्षण

ग) अनात्म लक्षण

नाम रूपलाई अनित्य, दुःख र अनात्माको रूपबाट देख्नुलाई ''तीरण परिञ्जा'' भनिन्छ ।

अनित्य जक्षण

अतित्य लक्षण भनेको विपरिणाम अन्यथा भावलाई भनिएको हो । बिपरिणाम भनेको साविक बमोजिम नभई विपरीत हुंदै जाने स्वभावलाई भनिएको हो । अन्यथा भाव भनेको शिर पुच्छर (छेउ टुप्पा) मिलेको आकार प्रकारमा फरक भएर जाने प्रक्रुपालाई भनिएको हो। रूपारम्मण नामक वर्णधातु र चक्खु प्रसाद धातु बीच स्पर्श हुना साथ देखें भनि थाह्या पाउने चक्खु विञ्त्राण धातु फुट्ट फुट्ट उत्पत्ति भई विनाश नएर जांडो रहेछ। जसरी चकमक नामक ढुंगा दुई टुकालाई आपसमा जुडाउना साथ आगोको छिल्का निस्की विलीन भएर जाने हुन्छ त्यसरी नै रूपारम्मण नामक वर्ण धातु र चक्खु पसादका बीच जति पटक आपसमा स्पर्श हुन्छ त्यति नै पटक चक्खु विञ्त्राण धातु नामक थाहा पाउने स्वभाव फुट्ट फुट्ट उत्पत्ति भई अनगिन्ति रूपबाट बिनष्ट भएर जाने गर्दछ।

रबसरो नै पांच आरम्मण, पश्च ढ़ार र पश्च विञ्ञाण पनि माथि जनिए यें उत्पत्ति हुदै विनष्ट भएर जांदा रहेछन् । यस प्रकारने रूप धर्म र नाम धर्म सांच्चिकं अनित्य हुन् भनी थाहा पाउन सकिएमा अनित्य लक्षण देखेको भनी भनिन्छ ।

#### दुःख लक्षण

यस प्रकारले अटूट अविराम गतिले निरन्तर रूपबाट विनाश भएर गइरहेका नाम रूप धर्ममा केही सुख आनन्द महशूस गर्ने ठाउं छ कि भनी राम्ररो बिचार गरेर हेर्ने हो भने रेणु मात्र पनि सुख आनन्द अनुभव गर्न सकिने भन्ने छैन भन्ने कुरा स्पष्ट देखिने छ । जसरी शस्त्र अस्त्रबाट सुम्नजिजत भई बाटो ढुकी बसेका शत्रुबाट हरेक पटक आवत जावत गर्दा शस्त्र प्रहार गरिएका कुनै व्यक्ति सो शत्रु भएको बाटोबाट हिंड्न डराउने हुन्छ त्यसरी नै म, ऊ, ऋषि, परित्राजक भनी सम्छी राखिएकोलाई धातुका रूपबाट हेरेर लाने बेलामा ली उत्पत्ति भएका विञ्त्राण आदि धातु समूह पनि शस्त्र प्रहारवाट विनाश भएको भन्दा बढी मात्रामा विनाश भएर जांदा रहेछन् भन्ने सत्यलाई राम्ररी देख्न थाले पछि सुख आनन्द लिने इच्छा भनेको केही पनि बांकी रहन्न । केवल दु:खक ढिक्का, दु:खक राशलाई मात्र निरन्तर रूपमा

[ङ]

देखिन थास्ते हुन्छ । यस प्रकारले दुःख भयलाई देस्नुलाई दुझ्ब लक्षण देखेको भनी भनिन्छ । अनात्म लक्षण

यसरी विनाश भएर गइरहेका र दुःसको मुहान भइरहेका स्वभाव धर्महरूमा म, ऊ, स्त्री, पुरूष, सत्व भन्न साच्चिक केही छ कि त भनी राम्ररी बिचार गरेर हेने हो जने म, ऊ, स्त्री, पुरूष, सत्व भन्ने साच्चिक केही हुंदो रहेनछ भन्ने सत्य स्पष्ट रूपमा देखिन थाल्ने छ । यसरी अनुभव गर्दाको प्रत्येक कण्मा म, ऊ भन्ने केही वास्तवमा हुंदो रहेनछ भनोकन बारम्बार विचार गर्द हेर्दे लांदा म, ऊ, स्त्री, पुरूष, पुद्गल, सत्व सज्ञा अर्थात् अत्तदिहि (आत्मा दृष्टि) लोप भएर गई केवल अनत्त स्वभावलाई मात्र दृष्टान्त रूपमा देख्न थाल्ने हुन्छ । यसरी देखेकोलाई "अनत्त" देखेको भनी भनिन्छ । अनि पछि मात्र अनात्म ज्ञान अनात्मा लक्षण साक्षात्कार हुने हुन्छ ।

यसरो अनित्य, दुःख र अनात्मालाई देख्नुलाई तोरण परिज्ञा भनी भनिन्छ ।

३) पहान परिञ्जा

पहान परिञ्जा भनेको विपल्लास धर्मलाई हटाई निपुणता प्राप्त गर्नुलाई भनिएको हो ।

पहान धर्म पांच किसिमका छन् :-१) तदङ्ग पहान २) विक्खम्मन पहान ३) समुच्छेद पहान ४) पटिपस्सद्धि पहान ५) निस्सरण पहान

यी पांच पहानलाई स्पष्ट गर्नका लागि प्रथमतः क्लेशको भूमि तीनलाई दर्शाउनु पर्ने हुन्छ । तीन किसिमका भूमि भेद यस प्रकार छन् :--  श) अनुसय भूमि को का की प्रकार के का कि निया कि का कि २) परियुद्धान भूमि के साम के रहता कि का कि कि कि कि कि ३) वीत्तिकम भूमिय स्तुत के कि निय कि कि कि कि कि हो ।

उत्पत्ति, स्थिति, भङ्ग हुने चित्त चैतसिकहरू उत्पन्न नभई चित्त सन्तती मात्र अविच्छिन्न रूपबाट टास्सिएर बस्ने, लुकेर बस्ने, दबिएर बस्ने, निद्रित स्थितिमा रहने क्लेशको अनुंशय स्थितिलाई अनुसय भूमि भनिन्छ ।

६ द्वार मध्ये कुनै एउटा द्वारमा क्लेश उत्पन्न हुनलाई सुवै प्रथम आरम्मण फेला परोकन मनोद्वारको भित्र लुप्त भएर रहेको क्लेशको उत्पत्ति भएर आउने अवस्थालाई परियुट्ठान भूमि भूनी भनिन्छ ।

मनोढ़ारमा मात्र क्लेश अवस्थित नरही शरीर र वचनदारा पनि उल्लंघन समेत गरिने अवस्थालाई वीतिक्कम भूमि भनी भ**निन्छ ।** 

आदि अन्तव रहित संसारमा प्रत्येक प्राणीमा लोभ जित्त एउटैको पर्वि बोनवटा भूमि हुन्छन् । त्यसरी नै ढेष चित्तमा पनि भूमि तीनैवटा हुन्छन् । मोह क्वेश, दिट्ठि क्लेश, मान क्लेशहरू पनि अलग अलग तीन तीन वटै हुन्छन् ।

गील, समाधि र प्रज्ञा नामक जिक्षा मध्ये शीलले केवल केलेशको 'तृतीय' भूमिलाई मात्र इटाई दिन सक्छ । क्लेशका दितीय' भूमि र प्रथम भूमि बांडी नै रहिरहने हुंदा शीलदारा हटाइएका क्लेशहरू पुनः पुनः उत्पत्ति भएर आउन सक्ने भई वीतिक्कम भूमि सम्म पनि क्लेशपुनः उत्पन्न भएर आउन सक्तछ । त्यसेले शोलद्वारा क्लेश हटाउनुलाई तदङ्ग प्रहान भनिन्छ ।

प्रथम घ्यान द्वितीय घ्यान आदि घ्यान समाधि नामक समाधि शिक्षाले शीलद्वारा हटाई बांकी रहेको द्वितीय परियुट्ठान भूमि नामक दोश्रो भूमिलाई हटाउन सक्तछ। यसलाई विक्खम्मन पहान भनी भनिन्छ । क्लेशको अनुसय भूमि शेष रहिरहेको हुंदा ध्यान समापतिद्वारा हटाई सकिएका क्लेशहरू पनि ध्यान समा-पत्तिका विरोधी क्लेशहरू **अभिमुख हु**ने अवस्थामा समाधिलाई समेत ध्वस्त पारो वीतिक्कम भूमि सम्म पनि क्लेशहरू उत्पन्न हून सक्तछन् । वोधिसत्व हरितच तपस्वी दीर्घकाल सम्म ध्यान अभिज्ञा प्राप्त भई राज उद्यानमा बसिरहेका थिए । उनी दिनह आकाश मार्गबाट दरवारमा भिक्षाटन गर्न जान्थे। ए**क दिन** आकाश मार्गबाट भिक्षाटनको लागि गमन गरिरहंदा सो राजाका रानीले हतार हतार गरीकन शयनासनबाट जागा हुंदा अनायास उनका बस्त्र खस्न पुगेछ । आक्वाश मार्गबाट उडेर आइरहेका उक्त तपस्वीले रानीको नग्न रूप देखी आशक हुन पुग्दा तत्क्षण-मै उक्त ऋषि ध्यानबाट च्यूत भयो। अनि सो ऋषि रानीबाट अःकर्षित भई आफ्नो तपस्या र साधनाको शिक्षालाई समेत भूलोकन रानीको सम्मुख उभिन पुगेछ । यस वतान्तबाट पनि स्पष्ट हुन्छ कि घ्<mark>यान</mark> समापत्तिका विरोधौ क्लेशहरू अभिमुख हुने <mark>अव</mark>स्थामा क्लेशले समाधिलाई समेत बिगारीकन वितिक्कम भूमि सम्म पनि क्लेश उत्पत्ति हन सक्तो रहेछ ।

घ्यान समाधि कुशल भनेको शोल कुशल भन्दा बढी प्रभाव-बाली भएको हुंदा यसले क्लेशलाई कट्ट उठी उपद्रव गर्न नसकिने गरी दूरसम्म हटाई दिन्छ ।

विपश्यना प्रज्ञा, लोकोत्तर मार्ग प्रज्ञा नामक तृतीय भिकाले शोन र समाधिद्वारा पनि हटाउन नसकिने क्लेशको अनुसय भूमि नामक प्रथम भूमिलाई हटाई दिन्छ । प्रथम भूमिलाई हटाईदिने भनेको क्लेशको शेष पनि बांकी नरहने गरी समूल नष्ट गर्नुलाई भनिएको हो ।

प्रज्ञाद्वारा वलेशको प्रथम भूमिको रूपमा रहेको अनुसय भूमि सम्म नै समूल निर्मूल गरो सकिएका वलेशहरू त्यस व्यक्तिमा पछि एक वार फरि सो वलेशहरू उत्पत्ति हुन सकिने सम्भावना नै रहंदैन । यस प्रकार वलेश हटाउनलाई सच्मुछेद पहान भनी

[ज]

भनिन्छ । जरा समेत उखेली शेष कसर समेत केही बांकी नरहने गरी क्लेश हटाउनुलाई समुच्छेद पहान भनिएको हो । लोकोत्तर मार्ग प्रज्ञाद्वारा हटाइएका क्लेशलाई लोकोत्तर फल प्रज्ञाले पनि बहुत वेग शक्तिका साथ हावा सम्म पनि केही बांकी नरहने गरी पुतः एकाटक शान्त गरी पठाउनुलाई "पटिपस्सदि पहान" भनी भनिन्छ । निर्वाणद्वारा हटाउनुलाई "निस्सरण पहान" भनी भनिन्छ ।

श्रोतापत्ति मार्ग प्रज्ञाद्वारा दृष्टि र विचिकित्सालाई जरा तमेत केहो बॉको नरहने गरी निर्मूल गरिदिन्छ । अपायगामौ दुश्चरित्र र अपाय भूमिलाई पनि पुनः एकपटक उत्पत्ति हुन नसकिने गरी समूल हटाई दिन्छ ।

सकृदागामी मार्ग प्रज्ञाले त्यस पुद्गलमा वांकी रहेका अत्यन्त स्थूल काम राग, व्यापादलाई हटाई सुक्ष्म पारि दिन्छ ।

अनागामी मार्ग प्रज्ञाले त्यस पुद्गलमा शेष रहेका सूक्ष्म काम राग व्यापादलाई शेष नै बांकी नरहने गरी समूल निर्मूल गरि-दिन्छ । अब त्यस व्यक्तिको कामको लहरो नै चुंडिन्छ । मृत्यु पर्यन्त अनागामीले शुद्धावास भूमिमा जन्म ग्रहण गदछ ।

अरहन्त मार्ग प्रज्ञाद्वारा त्यस पुद्गलमा बांकी रहेका सम्पूर्ण क्लेबालाई पूर्ग रूपमा नष्ट गरी निर्मूल गरिदिन्छ । सो पुद्गल क्लेबा शान्त भएको अरहन्त हुन पुग्दछ । तीनै भववाट मुक्त हुन्छ । त्यसैले बुद्ध धर्ममा समुच्छेद पहान नै मुख्य महत्वपूर्ण वहान हुन्छ ।

यस प्रकार जात परिञ्जाद्वारा धातु स्वभावलाई भिन्न भिन्न किसिमबाट फारो फारोकन तीरण परिञ्जा द्वारा उक्त धातुलाई अनित्य, दुःख र अनात्माको रूपबाट देखी हेरी पहान परिञ्जा द्वारा सम्पूर्ण वलेशलाई आयं मार्गद्वारा पहान गरो अन्तत्वोःगत्वा सम्पूर्ण दुःखवाट विमुक्त रहेको निर्वाण सम्मलाई प्राप्त हुने तथ्य-लाई प्रस्तुत पुस्तकमा राम्ररी दर्शाइएको छ ।

धातुभेदानुप्रस्तना नामल प्रस्तुत पुस्तकको लेखक भदन्त जाण महास्थविर हुनु हुन्छ। उहाँले भदन्त तिखिन्द्रिय महास्थविर को अन्तेवासी शिष्य भइकन धातु कर्मस्थान भावना अध्ययन गर्नु भई सोही आधारमा प्रस्तुत पुस्तक लेख्नु भएको हो ।. -त्यस पुस्तकलाई संवप्रथम नेपाल भाषामा अनुवाद गर्ने हो संघ महा-नायक भिक्षु पूज्य प्रज्ञानन्द महास्थविर । नेपालका संघ महानायक भन्तेले १) परित्राण, २) धातुभेदानुपस्सना, ३) बुद्धोपदेश, ४) विगुद्धि ज्ञान दर्शन, ४) महाजय मङ्गल पाठ, ६) त्रि लक्खण दीपनी, ७) धातु विवण्णक प्रेत कथा. ⊏) अनागत वंश, ह) विशुद्धि प्रज्ञा दपन, १०) स्वगः मिखा स्वयेगु (तीन मेत्रवाट हे**नें)**, ११) अनन्तोपकारक बुद्ध, १२<sup>°</sup>) द्वितोय विशुद्ध ज्ञान दशन, १३) महासति चट्ठान भावना, १४) सम्बुल जातक, १५) भगवान वुद्ध र जन्मान्तरवाद, १६) महासमय सूत्र, १७) काकवलीय महाजन कथा, १८) संसारय छु, दु ? (संसारना के छ ?), १९) सङ्घार भाजनी र २०) मातुपोषक जातक आदि पुस्तकहरू लेख्नु भएको छ । तो पुस्तक मध्ये कतिपय पुस्तक वर्मेली बाषाका पुस्तकवाट अनुवाद र कतिपय हिन्दी पुस्तकबाट अनुवाद गर्नु भई नेपाल भाषा साहित्य र धमंको भण्डार भरि दिनु भए कैं उहाँले धातु भेदानुपस्सना पुस्तक पनि बर्मी भाषाकी पुस्तकबाट अनुवाद गर्नु भएको रहेछ । विज्ञ पाठक वर्ग विशेषतः परमार्थ प्रेमो पाठक वर्गले यस पुस्तकलाई हादिक स्वागत गर्नेछन् भन्ने करामा म पूर्ण आज्ञावादी एवम् विश्वस्त छु ।

प्रस्तुत पुस्तक कसरी प्रकाशनावस्थामा आएको हो भन्ने विषयमा पनि म केही चर्चा गर्न चाहन्छु ।

"जीवनको प्रत्येक घडीमा अभिधर्मको उपयोग" तथा "पञ्च आलोक" नामक पुस्तक प्रकाशित भई सकेपछि संघमहानायक प्रज्ञानन्द महास्थविरज्यूले नेपाल भाषामा अनुवाद गर्नु भएको "धातु भेदानुपरसना" पुस्तक लिई साहु श्री नन्द सिद्धि गुभाजु कहाँ म गएको थिएँ । त्यो पुस्तक हेर्नु भई यसको महानता बुठनु भए पछित्यस पुस्तकलाई नेपाली भाषामै अनुवाद गरी प्रकाशित गर्ने इच्छा साहुजीले प्रकट गर्नु भयो । सो पुस्तकको अनुवाद कार्य पनि श्री आर. बि. वन्द्यबाट ने भएमा मात्र राम्रो होला । तस्य यस विषयमा श्री वन्द्यज्यूलाई अनुरोध गरिदिनु पऱ्यो भनी साहुजीले मलाई आग्रह गर्नु भयो । त्यसँसे एकदिन फूर्सदको समय मिलाई म धातुभेदानुपस्सना पुस्तक लिई श्री आर. वि. वन्द्यको घरमा गई श्री नन्द सिद्धि गुभाजुको अनुरोध समेत सुनाई सो पुस्तकलाई नेपाली भाषामा अनुवाद गरिदिन अनुरोध गर्दा उहाँले सहर्ष स्वीकार गर्नु भयो ।

भदन्त प्रज्ञानन्द महास्थविरज्यूले ४०/४५ बर्षे अघि अनुवाद गर्नु भएकौ सो पुस्तकमा भाषा वेही विलष्ट र अस्पष्ट भएको देखिएबाट एक पटक वर्षी भाषाको मूल पुस्तक संगन भिडाई हेंरी भाषा परिशुद्ध र परिमाजित गर्न पर्ने आवश्यकता महशस भए-बाट मैले बर्मी मूल पुस्तक सग भिडाई मुरू देखिने नेपाल भाषामा नै धातुभेदानुपस्सनाको भाषा सशोधन गर्ने काम शुरू गरें । किन्तु समयाभावले गर्दा फूसंद फूसंदमा मात्र संशोधनको काम गर्नू परेकोले शुरू शुरूमा महीनों महीना सम्म त किताबलाई त्यस थन्क्याई राख्नु पऱ्यों। पछि फूर्सद फूर्सदकों समय मिलाउंदै अलि अलि गरी पुस्तकको भाषा संशोधन गर्ने कम जारी गर्द गरीव एक बच व्यतात भए पछि मात्र संशोधनको काम मैले पूरा गर्न पाएं। अनि सो संशोधित पुस्तकको पाण्डुलिपी लिईकन नेपाली भाषामा अनुवाद गराउन म श्री आर. बि. वन्द्यज्यूलाई भेटन गएं। संयोगवज्ञ त्यस बेलां श्री बन्द्यज्यू पनि आफ्नो काममा अति न व्यस्त हुनु हुन्ध्यो । त्यसंले श्रो बन्द्यज्यूले पनि फूसंदको समय मिलाई अलि अलि गरेरै मात्र अनुवाद गर्ने काम गुरू गर्न लाग्नु भयो। तसर्थ अनुवादको गति निक ढीलो हुनु अस्वाभाविक थिएन । त्यसै बीचमा अनुवादकलाई अल्काईको रोगले ग्रस्त गर्दी पनि अनुवाद कार्यमा वाधाः हुन पुग्यो । जिन्तु प्रस्तुत प्रतककी

[ 3]

अनुवादको लागि मैले बरावर ताकेता गर्न गएको हुंदा श्री बन्द्य ज्यूले सदधमं प्रतिको आपनो गहिरो आस्था र निष्ठालाई प्रदर्शन गर्दै विरामोको अवस्थामा पनि आलस्य नगरीकन प्रस्तुत पुस्तक को अनुवाद कार्य सम्पन्न गरी मलाई पाण्डुलिपी ढुठाइ, दिनु भयो। साथ प्रस्तुत पुस्तकको लागि प्राक्कथन लेखिदिन पनि मलाई नै अनुरोध गर्नुं भयो। प्रस्तुत पुस्तकको भूमिका लेखनु हुंदा अभिधर्मको प्रारम्भ कसरी भएको हो सो को वृतान्त पनि देखिने गरी लेख्नु भएमा पाठकवर्गलाई उपयोगी हुने राय सृठाउ पनि उहांले मलाई दिनु भयो। सोही सुठाउ अनुरुप प्राक्कथनमा अभि धर्य सम्बन्धी धार्मिक परम्पराको केही चर्चा गर्ने प्रयास गरेको छु।

प्रस्तुत पुस्तकको अनुवाद समाप्त भएपछि पाण्डुलिपी मैले भी नन्द सिद्धी साहुजीलाई दिन जांदा उहाँ प्रस्तुत पुस्तकको अनुवाद हेरो हणित हुनु भई यसलाई प्रकाशित गर्न तत्त्पर हुनु भवो । यसरी धातुभेदानुपस्सनाको प्रस्तुत अनुवाद प्रकाशित भएको छ ।

7. —

यस पुस्तकमा उव्लेख गरिएका धातु स्वभावलाई जान्नु बुठनु र अनुभव गर्नु भनेको निश्चय ने सरल काम चाहि होइन । धातु स्वभावलाई जानी बुठो रसास्वादन गर्न महान घेयं, प्रज्ञा र अबिचलित अभ्यासको आवश्यकता पदंछ । किन्तु अप्रमादी भई स्मृतिलाई अक्षुण्ण राख्न सकेको खण्डमा आधुनिक यन्त्रको सहयोगले पत्ता लगाउन नसकिने धातु स्वभावलाई सामान्य व्यक्तिले पनि यथार्थ रुपबाट देख्न जान्न अनुभव गर्न सक्तछ । आजकल नेपालमा विपश्यना भावनाको अभ्यास गर्ने इच्छा र अभिरुचीमा सुबृद्धि भइरहेको हुंदा यस्तो अवस्थामा धातुभेदानु-षस्सना जस्तो गम्भीर अभिधर्म सम्पन्धी पुस्तकको प्रकाशन हुनु निश्चय पनि समय सापेक्ष र समानुकूल कार्य हो भन्ने सम्छको छु । मलाई पूर्ण आशा एवम् विश्वास छ प्रस्तुत पुस्तकबाट नेपाली धार्मिक जन निक्तै लाभान्वित हुने छन् । जनि भगवान रुम्यक्

5

सम्बुद्धको सूक्ष्म एवम् गम्भौर धर्म र दर्शनको अरु बढी अध्ययन र अभ्यासमा पाठक वर्ग आकर्षित भई सूक्ष्माति सूक्ष्म गम्भोराति गम्भोर प्रज्ञा ज्ञानका अधिकारी स्वयं भई बुद्ध धर्मको गहनता र उपयोग बारेमा अरु बढी जानकारी हासिल गर्न सफल हुनेछन् र बुद्ध धर्मको उद्देश्य अनुसार जीवनको लक्ष सम्पादन गरि लिन समर्थवान् हुनेछन् ।

अत्यन्त कार्य व्यस्तता र प्रतिकूल स्वास्थ्यको समयमा पनि ओ आर. वि. वन्द्यज्यूले यस्तो अमूल्य ग्रन्थको नेपाली भाषामा स्तरीय अनुवाद गर्नु भएकोमा म उहाँलाई हादिक साधुवाद सह मङ्गल कामना व्यक्त गर्न चाहन्छु । साथै भविष्यमा पनि अन्य अमूल्य पुस्बकका अनुवाद कार्य पनि अहिले जस्तै राम्ररी सम्पादन गर्न सकूब् भनी हादिक शुभेच्छा म अनुवादकलाई दिन चाहन्छु ।

यस्तो गम्भोर बुद्धधर्मको पुस्तक प्रकाशित गर्नु हुने प्रकाशक साहु श्री नन्द सिद्धि गुभाजुलाई पनि हादिक साधुवाद छ। उहाँले यस अघि पनि ''जोवनको प्रत्येक घडीमा अभिधर्मको उपयोग'' र ''पञ्च आलोक'' जस्ता महत्वपूर्ण पुस्तकहरू प्रकाशित गर्नु भएको छ। तो पुस्तकले गर्दा परमार्थ प्रेमीहरूलाई निकै उपकार भएको छ। भविष्यमा पनि यस्तै अमूल्य बुद्ध धर्म र दर्शनका किताबहरू प्रकाशित गर्दे जान सकुन् भनी म शुभ मङ्गल कामना ब्यक्त गर्दछु।

ì

प्रस्तुत पुस्तकको शुरू देखि प्रकाशनको कार्य सम्ममा प्रत्यक्ष एवम् अप्रत्यक्ष रूपमा सहयोग गर्ने सद्धर्म प्रेमी सम्पूर्ण महानुभाव-हरू धन्यवादका पात्र हुनु हुन्छ । अस्तु ।

श्री सुमङ्गल विद्वार भिक्षु बुद्धघोष महास्थविर ललितपुर

- ° \*

१ चैत्र २०४३

[ 3 ]

दुई शब्द

10 m

Service in the service of the servic

अाधुनिक विज्ञानका भौतिक शास्त्र एवम् रसायन शास्त्रका आजका विद्वान र विद्यार्थीहरूलाई थाहा छ उक्त शास्त्रहरूमा धातु भनिने सुन, चांडी, फलाम, अनिसजन, हाइड्रोजन आदि द्रव्य एवम् अन्य पदार्थहरूको बाह्य स्वरूप जे जस्तो कडा, नरम र सूक्ष्म देखिए पनि ती पदार्थहरूको वैज्ञानिक विश्लेषणबाट त्यस धातु नामक रूप पदार्थ बास्तवमा क्षण क्षणमा परिवर्तन हुने एक पला एक क्षण पनि स्थिर नरहने इलेवट्रोन, प्रोटन, न्यूट्रन जस्ता विद्युत तरंग वा प्रवाहको सम्मिश्रनबाट निमित पदार्थ मात्र हुन्। बास्तबमा ती सुन, चांदी, फलाम आदि कडा धातुहरूमा पनि ठोसभूत सारभूत अपरिवर्तनीय तत्व भन्ने बस्तु केही हुँदैनन् । बुद्ध धर्मको अभिधर्मको भाषामा भन्ने हो भने विज्ञान र वैज्ञानिकले धातु भन्न गरेको कुनै पनि पदार्थ बरतुको अन्तिम वैज्ञानिक विश्लेषणमा वस्तुतः क्षण क्षणमा परिवर्तन हुदै निरन्तर उत्पति र विनाश भइरहेको अनित्य स्वभाव धमं स्कन्ध मात्र हो भन्न सकिन्छ । ती धातु पदार्थमा ठोस, नित्य र सारयुक्त अपरिवर्तनीय पदार्थ तत्व भन्ने केही हुदैनन् ।

भगवान सम्यक् सम्बुद्ध हुनु भएका शाक्यमुनि तथागतले पनि आपनो विशुद्ध सुविकसित एवम् सुपरिष्कृत प्रज्ञा चक्षुद्वारा रूप द्यातु पदार्थं जस्ता भौतिक धर्महरूलाई मात्र होइन कि सूक्ष्मा-तिसूक्ष्म गम्भोरातिगम्भीर मानसिक नाम धर्म स्वभावहरूको सन्तती समेतलाई विशुद्ध प्रज्ञा ज्ञानद्वारा गहिरो रूपबाट अध्ययन अनुसन्धान, विभाजन र विश्लेषण, अभ्यास र अनुभव गरी आधुनिक वैज्ञानिकले रासायनिक प्रकृया, गणित र सूक्ष्मातिसूक्ष्म

[ 8 ]

दर्शक अति विशिष्ट यन्त्रको सहयोगद्वारा रूप धातुलाई फारी फारोकन विभाजन र विश्लेषण गरेर हेरे जस्तै अदृष्य नाम धातु स्वभाव र सूक्ष्मातिसूक्ष्म चतुर्महाभूत र अष्ट कल्लाप धर्मस्वभाव-लाई समेत फारो फारीकन केलाई केलाईकन नाम र रूपलाई मात्र अलग अलग छुटचाउनु भएको होइन कि रूपधात्वाट चत्-महाभूत र अष्ट कलापलाई अलग अलग गरी छुटचाउनाको साथै नाम धातुबाट पनि चित्त र जैतसिकलाई, वेदना, संज्ञा संस्कार र विज्ञान धातु स्वभावलाई अलग अलग गरी छुटचाउनु भई अनन्त विभाजन र विश्लेषण गरेर हेर्नु भई के यथार्थ सत्यको प्रतिपादन गर्नु भयो भने वास्तवमा लोकजनको चर्म चक्षु र स्थूल बुद्धि र ज्ञानको अगाडि देव, ब्रह्मा, मनुष्य, सत्व, पुद्गल, घर, मोटर, टेबुल, मेच, सुन, चांदी, फलाम, हाड, छाला, आगो, पानौ, घायु, माटो, किरण आदिको रूपमा देखिएका सम्पूर्ण कुराहरूलाई परमार्थ दृष्टिबाट हेर्दा ती सब संखार धर्महरू त वस्तुतः केवल दुई परमार्थ धर्म स्वभाव मात्र रहेछन् - नाम अथवा नाम धातू स्वभाव र रूप अथवा रूप धातु स्वभाव । ती नाम रूप धमंहरू निरन्तर रूपबाट क्षण क्षण मै उत्पत्ति हुदै परिवर्तन हुदै विनाश अयता निरोधमा प्राप्त भइरहेका अनित्य धर्महरू हुन्, अन्तिम विश्लेषणमा संखार धर्म जति ती सब पश्च उपादान स्कन्धहरू दुःखेदुःख, दुःखकै कारण मात्र हुन् र अविद्या र तृष्णा कर्म र विपाकको कारण सन्ततिबद्ध भई उत्पत्ति र विनाशको, जीवन र मृत्युको प्रवाहको रूपमा अनादिकालदेखि प्रवर्तित हुदै प्रवाहित हुंदै आइरहेका ती सम्पूर्ण ससंस्कृत नाम रूप धर्महरू कसैको पनि आफ्नो इच्छा, वश र अधीनमा नरहेका, कुनै पनि ठोसभूत, सारभूत, अपरिवर्तनीय तत्व रूपी द्रव्य, सण्ठान, रूपाकार समेत केही नभएका र हेतुका काश्ण उत्पत्ति हुँदै निरन्तर रूपमा विनाशमा प्राप्त भइरहेका अनत्त घर्म स्वभाव मात्र रहेछन् ।

ती सम्पूर्ण ससंस्कृत धर्महरू बस्तुतः अनित्य हुन्, दुःख र दुःखका कारण हुन् र अनात्मा स्वभाव हुन् भन्ने यथर्थि सत्य र वास्तविक तथ्यको बोध गराउनको लागि नै भगवान शास्ताले नाम रूप धर्महरूलाई पनि धातुको संज्ञा दिनु भएको रहेछ भन्ने कुरा हामी बुठन सक्छौं। दैनिक लोक व्यवहारमा हामी जुन कुरालाई शाश्वत, स्थिर, अपरिवर्तनशील, अजरामर थात्मा भनी प्रहुण गर्दछौं ती त बास्तवमा हेतुहरूको कारण उत्पत्ति भई पुन: निरूद्ध भएर जाने नाम धातुहरू र रूप धातुहरू मात्र रहेछन्। जसरी पानी आत्म नभएको एक धातु मात्र ह्यो र यो हेतुको कारण उत्पत्ति हुने र निरोध हुने एउटा रूप सम्म हो, त्यसरी नै चक्षु र वर्ण, दर्शन र मनोविज्ञान धातु समेत केवल आत्मा रहित धातु मात्र हुन् जुन् हेतुको कारण उत्पत्ति भई तत्काल निरोध वा विनाशमा प्राप्त हुने रूप र नाम मात्र हुन् ।

. 9

'n

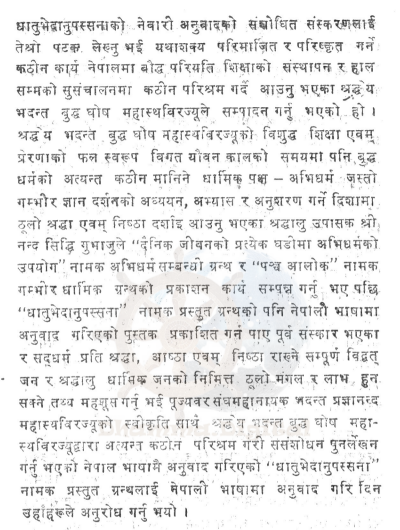
धातुभेदानुपस्सना नामक प्रस्तुत ग्रन्थमा यिने नाम रूप धर्म-लाई क) चक्षु-धातु, <mark>रूप-ध</mark>ातु <mark>र चक्षु-विज्ञान-धातु, ख) श्रोत-धातु,</mark> शब्द-धातु र श्रात-विज्ञान-घातु, ग) घाण-धातु, गम्ध-धातु र घाण-विज्ञान-धातु, घ) जिह्वा-घातु, रस-घातु र जिह्वा-विज्ञान-- धातु, ङ) काय-धातु, स्प्र<sup>5</sup>टव्य-धातु र काय-विज्ञान-धातु र च) मन-धातु, धर्म-घातु र मनः-विज्ञान-घातुको रूपबाट १८ धातुहरूमा विभाजित गरी अध्ययन, मनन र चिन्तन गरी अम्यास र अनुभव गरी हेदेँ लगी अन्ततोगत्वाः उच्च स्तरको लोकोत्तर आयं मार्ग ज्ञान द्वारा चतुरायं सत्यलाई राम्ररी अव-वोध गरी दुःख निरोध सत्य स्वयं निर्वाण धर्मलाई प्रत्यक्ष रूपमा कसरो साक्षात्कार गरी अनुभव गर्न सकिन्छ र जाति जरा व्याधि मरण भयादि दुःखमय भवचकलाई समूल उच्छेद उन्मूलन गरा कसरी अरहन्त मार्गर फल ढारा स्वयं यसे जीवनमा नै यही निर्वाणलाई प्राप्त गर्न सकिन्छ भन्ने गहन धर्म बिषयलाई उपमा र उदाहरण सहित विस्तृत रूपमा व्याख्या र विवेचना गरिएको पाइन्छ । बुद्ध धर्ममा धातु भन्न**े श**व्दले परमार्थ धर्म स्वभावलाई जनाउने गर्दछ । धातुने आफ्नो स्वभावलाई कहित्ये पनि अविपरीत हुने गरी घारण गरी राख्ने हुनाले परमार्थ घर्म

[त]

स्वभावलाई पनि घातुको संज्ञा दिइएको पाइन्छ र हेतुको कारण निरन्तर उत्पत्ति हुंदै तत्कालै निरोधमा प्राप्त हुने यस्ता धर्म स्वभावहरू र घातुहरूलाई ससंस्कृत धर्म भनौ बुद्ध धर्ममा उल्लेख गरिएको हामी पाउछौं।

प्रस्तुत ग्रन्थ अभिधर्म अन्तगंतको एउटा अङ्ग भएकोले प्रस्तुत ग्रन्थको विषय निश्चय पनि कठीन छ, यसमा शंका छैन । तर यस प्रकारको प्रज्ञा चक्षुलाई विकसित गर्न सम्यक् स्मृतिलाई सुविकसित गरी सम्यक् रूपबाट अविचलित श्रद्धा, घैर्य, वीर्य, स्मृति र जांगर सहितको सत् आकांक्षालाई विकास गर्दै लगा निरन्तर प्रयास गरेमा पश्चमहापापबाट मुक्त रहेका जुनसुकै पुद्गललाई पनि अत्यन्त गम्मीर र सूक्ष्म देखिने यो धर्म चक्षु प्रज्ञा चक्षुको लाभ हुन सक्तछ अन्ने अटल विश्वास नै बौद्धहरूको लागि यस्तो गम्भीर धर्माभ्यासमा सततः सक्तय रहने प्रेरणाको श्रोत रहि आएको छ । पूर्व संस्कार हुनेले यस्तो गूढ धर्म र ज्ञान पनि घजिलेग्नित प्राप्त गर्न सक्ता रहेछन् भन्ने तथ्यको असंख्य उदाहरणले त्रिपिटक भरिएको हामी पाउछौं । तसर्थ मूल ग्रन्था-कारको सल्लाह र प्रेरणा अनुरूप यस दिशामा सततः प्रयास गर्ने कम जारी राख्नु श्रेयष्कर हुन्छ भन्दा अत्विज्ञयोक्ति हुने छेन ।

प्रस्तुत धातुभेदानुपस्सना जस्तो गम्भोर कठीन दार्शनिक ग्रन्थलाई सर्वप्रथम नेपालभाषा (नेवारी) मा अनुवाद गरी बुद्धको जन्म भूमि नेपालका सद्धम प्रेमीहरूलाई गम्भीर अभिधर्मको धर्मा-मृत रसपान गराउने महत्पूर्ण श्रेय अखिल नेपाल भिक्षु महासंघका आजीवन धर्मानुशासक अरिय धम्म रविखत नेपाल बुद्ध सासन वंसालंकार सिरि संघ महानायक पूज्यवर भदन्त प्रज्ञानन्द महा-स्थविरज्यूलाई प्राप्त छ । उहाँले सर्वश्रथम नेपाल भाषामा अनुवाद गरी प्रकाशित गर्नु भएको धातुभेदानुपस्सना नामक अनुवाद गरी प्रकाशित गर्नु भएको धातुभेदानुपस्सना नामक अनुवाद पुस्तक संग पुनः भिडाई रूजु गरी ठाउं ठाउंमा सुधार एवम् संशोधन कार्य गरी पटक पटक अनुवाद कार्यलाई रूजु गर्नु भई



"धातुभेदानुपस्सना" जस्तो गम्भीर अभिधर्म सम्बन्धी गहून ग्रन्थको अनुवाद गर्ने कार्यको निमित्त आफूलाई त्यति सक्षम म आफैले मान्न नसके पनि प्रकाशक श्री गुभाजुको सद्धर्म प्रतिको श्रद्धा र पूज्यवर भदन्तज्यूहरूको सदिच्छा र मेहनतलाई विचार गरो सद्धर्मको स्वेच्छिक सेवाको रूपमा प्रस्तुत अनुवाद गर्ने कार्य-बाट पुनः सद्धमको सेवा गर्न उपलब्ध अवसरलाई मैले नकार्न

[द्]

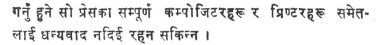
सकिन र उहाँहरूको अनुवाद गरि दिने अनुरोधलाई स्वीकारें। शुरू शुरूमा तत्कालीन् दैनिक कार्य वोठ र कार्य व्यस्तताको वृष्टिबाट प्रस्तुत समय मलाई यस प्रकार गहन धामिक ग्रन्थको अनुवोद कार्य गर्न फूर्सद निकाल्न साह्र नै कठीन समय महशूस भइरहेको कारणले गर्दा पूज्य भदन्त बुद्धघोष महास्थविरज्यूको अनेकों ताकेताको बावजूद, पनि यस ग्रत्थको अनुवाद कार्य बहुत ढोलो गतिमा कछुवाको चालले बाहेक मैले अघि बढाउन सकेको शिइन भने पछि आएर ब्याधि धर्मबाट आकारत हुनु वर्दा पलि यस ग्रन्थको अनुवाद कार्य शिद्य सम्पन्न गर्नमा केही ब्यवधान नै खडा गरेको अनुभव मैले गरें । किन्तु यस ग्रन्थको अन्तिम केह्रो अंगको नेवारी अनुवादको संशोधन र परिमाजन गर्ने कार्यमा भदन्त धुद्धवोष महास्थविरज्यूलाई पनि दैनिक कार्य व्यस्तताले छोपी कलमल्याइ राखिएको समय पारी पूज्यवर भदन्त बुद्धघोष महास्थविरज्यूको प्ररणा बलको परिणाम स्वरूप प्रतिकल स्वास्थ्यको अवस्थामा पनि मैले यस ग्रन्थको अनुवाद कार्य सकी भदन्तज्यूको करकमलमा सुम्पिदिन पाउंदा मलाई अत्यन्त सन्तोष र प्रमुदित भावको अनुभव भयो । प्रस्तुत अनुवादको संशोधन गर्ने कार्थ पनि अद्धेय भदन्त बुद्धघोष महास्यविरज्यूबाट न सुसम्पन्न भई प्रकाशक सद्धर्म प्रेमी श्री गुमाजुले. यस अनुवादलाई आद्यो-पन्ति अध्ययन गरो सहर्ष प्रकाशित गर्ने श्रद्धा प्रदर्शन गर्नु भएको हुंदा नै यति चांडो प्रस्तुत पुस्तुक पाठकहरूको हातमा पुग्न सकेको हो ।

प्रस्तुत ग्रन्थमा बुद्ध धर्मको गम्भौर पक्ष अभिधर्म विषयमा सविस्तार विवेचना गरिएकोंले स्वतः ग्रन्थको विषय कठीन, सूक्ष्म र जट्टील भएकोमा प्रस्तुत पुस्तकको भाषा झैलो पनि त्यति सजिलो नभएको अवस्थामा पनि पाठक वर्गमा कैयन ठाउमा अनुवादको सिलसिलामा पालि शब्दक प्रयोग जारो राख्नु परेको कारणले गर्दा प्रस्तुत अनुवादमा सरलताको सभावले थप गरेको समस्या पनि थोपरिन गएको छन भनी ठोकुवा गर्न मैले सकिन । यसैले विद्धान पाठकहरूले गम्भीर धर्माबबोधको निमित्त अवश्यमेव घैर्यका साथ प्रस्तुत ग्रन्थको अध्ययन गर्नु हुने आशा मैले लिएको छु ।

यस ग्रन्थलाई आफ्नो नेपाल भाषाको अनुवाद समेतवाट पूनः नेपाली भाषामा अनुदित गर्ने स्वीकृति र प्रेरणा प्रदान गर्नु हुने पूज्यवर संघमहानायक भदन्त प्रज्ञानन्द महास्थविरज्यूमा हार्दिक साधुवाद टक्रघाउन चाहन्छु । पूज्यवर सघ महानायव को नेपाली अनुवादलाई बर्मी मूल पुस्तक संग भिडाई नेवारीमै पुन र्लेखन गर्नुका अतिरिक्त यस पुस्तकको अनुवाद गर्नमा बिचार सहयोग प्रेरणा सहयोग प्रदान गर्नं र सदधर्मको सेवार्थं पाटन देखि काठमाडौं प्यूखा सम्म कति पनि कष्ट र छिंजो नमानी मेरो घर सम्म बारम्बार पाल्नू भई मलाई उत्प्ररित गर्नु हुने पूज्यवर भदन्त बुद्धघोष महास्थविरज्यूमा म हादिक वृत्ज्ञता एवम् साध-वाद व्यक्त गनं चाहुन्छु । नेपालमा परियति शासनको संरक्षण सम्बर्द्धन र प्रबर्द्धन गर्ने दिशामा भदन्तज्यूको अनुपम देन र योगदान रहिआएको तथ्य सबैको सामु प्रस्टै छ । ७९ वर्षको षरिपक्व छमेरमा पनि अभिधर्म जस्बो गूढ क्रन्थमा अत्यन्त ठूलो अभिरुची राख्नू भई सद्धमंप्रेमीको हित सुख र मंगल र बुद्ध धर्मको सम्वर्द्धन र प्रवर्द्धन गर्ने सदिच्छाबाट प्ररित भई अति शिद्य प्रस्तूत प्रस्तकको प्रकाशन गर्ने अभिभारा बहन गर्नु हुने प्रकाशक श्री नन्द सिद्धि गुभाजु निश्चय पनि धन्यबादका पात्र हुनूहन्छ । प्रस्तुत पुस्तकको लागि विवेचना सहितको भूमिका लेखिदिनू भई प्रोत्साहित गर्नु भएकोमा म भदन्त बुद्धघोष महा-स्यविरज्यूमा पुनः साधुबाद व्यक्त गदंछु ।

प्रस्तुत पुस्तकलाई शिद्य मुद्रण गर्ने कार्यमा विशेष अभिरुची लिनु हुने शारदा प्रिन्टिङ्ग प्रेसका प्रोप्राइटर र उहाँका सुपुत्रहरू धन्यवादका पात्र हुनु हुन्छ । पुस्तकको मुद्रण कार्यमा र प्रुफ ल्याउने र लाने काममा समेत तन मन परिश्रम लगाई मेहनत

न



्मुद्रणको कममा देखिएका साना तिना त्रुटीहरूका अतिरिक्त प्रस्तुत पुस्तकको अनुवादमा अज्ञानता वा प्रमादवस केही त्रुटीहरू रहन गएको देखि श्मा विज्ञ पाठकहरूबाट त्रुटीको संशोधनार्थ सूचना दिनु भएमा अवश्यमेव अनुगृहित हुनेछु । प्रस्तुत अनुवाद कार्य गर्दा पाठकहरूको सुविधालाई ख्याल गरी भावानुवाद गर्ने तर्फ जोड दिई ठाउँ ठाउँमा भाव विस्तारमा पनि अनुवादमा जोड दिइएको कुरा पनि निवेदन गर्न चाहन्छु ।

प्रस्तुत पुस्तकको अनुवाद कार्य सुसम्पन्न गर्न श्रम सहयोग, समय सहयोग, विचार सहयोग र प्रेरणा सहयोग प्रदान गरी प्रोत्साहित गर्ने मेरी श्रीमती अमीर कुमारी शाक्य, दिदी रत्न माया शाक्य लगायत मेरो परिवारका सम्पूर्ण सदस्यहरू र खास गरीकन मेरा दुई जना भाइहरू प्रकाश राज शाक्य र तेज रत्न शाक्य प्रति म आभारी छु।

यो पुस्तकले पाठकहरूमा सम्पूर्ण सजस्कृत धातु स्वभावका त्रिलक्षण धर्म स्वभावको बारेमा केट्टी बढी आभास मात्र पनि प्रदान गर्न सकेमा पाठक वृन्दको प्रयास र अनुवादकको मेहनत सार्थक भएको महशूस गरी सन्तुष्ट हुनेछु। भगवान बुद्धले पनि प्रज्ञा र घ्यानको महत्व सम्बन्धमा यसरी आज्ञा भएको छ –

यो च वस्स सतं जीवे दुप्पञ्जो असमाहितो ।

एकाहं जीवितं सेय्यो पत्रत्रावन्तस्स कायिनो ।।

्रस्तुत पुस्तकको अध्ययन र अभ्यासबाट प्रज्ञाको अभ्यास र अनुभवमा अवश्यमेव सुबृद्धि हुने कुरामा दुई मत हुन सक्तीन । अस्तु ।

निब्बानस्स पच्चयो होतु ! ! प्यूखा, काठमाडौँ विनीत २०४४/१/३०/४ आर. वि. वन्द्य बेशाख शुक्ल पूर्णिमा

TATE THE THE FACE OF STR स्त १ अल्हाल मही प्रतिभव ४

क्काने होता । सन्द्रम् १९२१

कार्यको विद्यालय **प्रकाश की य**े गणन विद्यालय -स्ता केल केले विद्यालय के समय की ये प्रकाश के समय के भव

यस "धृतिभेदानुपरसना" पुस्तकका मूल लेखक भदन्त आण महास्थविर हुनुहुन्छ । बर्मेली भाषामा जिखित उक्त, पुस्तकलाई पूज्य संवमहानायक प्रज्ञानन्द महास्थविर्ज्यूले नेपाल आधामा अनुवाद गर्नु भएको हो । हाल का प्रकार की होने पर्व के ग्राही

्र पूच्य भन्ते बुद्धघोष र अनुवादकाक्षी आवलावि! वन्द्यज्यूको कुंशल, सहयोगद्वारा (पञ्चआलोक') पुरतक हामीवाट प्रकाशित भइसके पछि मूल्य बुद्धघोष महास्थविरले धातुभेदानुपरसना नामक पुस्तक म कहाँ ल्याउनु ज्यो र सो पुस्तकको अध्यर्धन पछि स्यसको महत्व मैले बुळें। त्यसंकारण घातुभेदानुपरसनालोई नेपाली भाषामा प्रकाशित गर्ने मेरो साहे इच्छा भयो। एक पटक पूज्य बुद्धघोष भन्ते म कहाँ आउनु भएको बेला यस पुस्तकबाट म प्रभावित भएको कुरा उहाँलाई बताजदा उहाँ अति खुशी हुनुभयो । द्रारपश्चात धातुभेदानुपरसनाको नेपाली भाषामा अनुबाद गर्ने काम शुरू मयो। ताल्ला कटने किंहा दिला कि

आजभोलि साहित्य, कला र सांसारिक विषयका ज्ञान विज्ञानलाई सामन्यतः आधुनिक विद्यामा समविश गरेको पाइन्छ । तार यस प्रकारको विद्या कुमें पनि आध्यात्मिक भावना-सित संबद्ध अस्को पाइएको छन, न त यस प्रकारका विद्यालाई कुनै किसिमको कुझल धर्म नै भलन मिलको। किनभने आजभोलो यही विद्याद्वारा ने बैज्ञानिकहरू विभिन्न प्रकारका ध्वसात्मक शस्त्रअस्त्रहरू आविष्कार गरिरहेका छन् जसको फूलस्बरुप आज-का मानिसहरू लोभ, द्वेष, मोह जस्ता अकुशल कर्म नै बढीमात्रा-मा सञ्चित गर्द गइसकेका छन् । बास्तवमा साच्चको विद्या ब

[ 书]

ध्वेसारमक हुनु हुदैन । वह अति गहन र प्राणी मात्रका लागि लाभदायक हुनु पछं। त्यस्तो ज्ञान विद्यालाई हामी धर्म पनि भन्न संबद्धी । यस आधारमा अग्गमहापण्डित लेडि सयादोले "पुञ्च आलभेक" पुस्तकमा आपनो विचार यस प्रकार प्रकट गर्मु भएको छ- "धर्मको बिषयमा सचन अन्धकारको रुपमा रहेको यो धर्म सम्मोह भनेको कुएंग ज्यादे भयावह कुरो हो । बुद्ध शासनको सम्मोह भनेको कुएंग ज्यादे भयावह कुरो हो । बुद्ध शासनको सम्पर्क गा आइसकेपछि मात्र लोकजनले पञ्च स्कन्धको रुपमा रहेका नाम र रुप न मात्र लोकजनले पञ्च स्कन्धको रुपमा रहेका नाम र रुप न मात्र लोकजनले प्रज्य स्कन्धको रुपमा रहेका नाम र रुप न मात्र लोकजनले प्रज्य स्कन्धको रुपमा रहेका नाम र रुप न मात्र लोकजनले धर्म हुन् भन्मे कुरा-लाई सम्छन बुठन सक्दछन् । अन्यथा लाखी करोडो र बस्रध्य कत्यहरू क्लिर गए तीपनि लोकजनले धर्मको रपबाट चिन्ह जान्न सक्देनन् । त्यस्ती अवस्थामा तिनीहरूको जीवन सन्ततीमा धर्म परिच्छेद झानको आलोकको उत्पत्ति हुने संयोग न उपलटध

प्रस्तुत पुस्तकमा अति भयावह भइरहेको धम्म सम्मोहलाई नडट गर्च १८ प्रकारका धातुहरूलाई छट्घाई व्याख्या गरिएको छाँग यसलाई पाठकवर्गले अध्ययन गरी धातु ज्ञान उपलव्ध गर्नु हुनेछ भन्ने मैले आशा लिएको छु । साथै, यस अध्ययनबाट आपनो असूल्य जीवनको सफलता प्राप्त गर्ने सार्गया पाठकवर्ग पुग्ने छन् भन्नेमा म आशाबादी छु ।

भदन्त त्राण महास्वविरले बर्मेली भाषामा लेख्नु भएको यस धातुभेदानुपस्सनाको नेपाल भाषामा अनुवाद पूज्य संवमहानायक महास्थविरले गर्नु भई प्रकाशित गर्नु भएको हो जुन पुस्तकलाई नेपाली भाषामा प्रकाशित गर्न उहाँबाट सहर्ष अनुमति दिनु भएकोमा पूज्य संवमहानायक प्रति आभार व्यक्त गर्दछु । जसले गर्दा धातुभेदानुपस्सना संबन्धी ज्ञान सर्वसाधारण नेपालीले अध्ययन गर्ने मौकापाएका छन् । यस गरी हामीद्वारा प्रकाशित "जीवनको प्रत्येक घडीमा अभिधर्मको उपयोग" नामक उत्कृष्ट पुस्तक र "पञ्च आलोक" पुस्तकका अनुवादक नै यस पुस्तकको पनि

[4]



अनुवादक हुनु हुन्छ । आफ्नो अमूल्य समयलाई ख्याल नराखे यस्तो महत्वपूर्ण गहन विषयको पुस्तकलाई अनुबाद गर्नु भई हामीलाई फरी एकपल्ट बुद्ध धर्म सम्वन्धी गहन विषयको पुस्तक पाठकवग समक्ष पुऱ्याउने मौका दिनु भएकोमा अनुवादक श्री आर. वि. वन्द्यज्यूलाई धन्यवाद नदिई बस्न सक्दिन ।

यस प्रकाशकीय कथनलाई अन्त गर्नु भन्दा अगाडि पूज्यवर बुद्धघोष महास्थविरले यस पुस्तक प्रकाशित गर्न ज्यादै मेहनत र यस पुस्तकमा प्राक्कथन लेख्नु भई सहयोग गर्नु भएकोमा वहाँ पनि ह्राम्रो धत्यवादका मुख्य पात्र हुनु हुन्छ । यस पुस्तकको मुद्रण कार्य शिन्नताका साथ सम्पन्न गर्नु भएकोमा मुद्रक शारदा प्रिन्टिङ्ग प्रेसलाई पनि धन्यवाद दिन चाहन्छु । फरी एक पल्ट यस पुस्तक प्रकाशित गर्न सहयोग गर्नु हुने सब महानुभावहरू प्रति मेरो धन्यवाद टकचाउद मेरो प्रकाशकीय यह्यो टुग्याउन अनुमति चाहन्छु ।

२०४४ बैशाख ३० गते बंबाख पूणिमा नन्द सिद्धि गुभाजु ताहाचल, काठमाडों

## धातु भेदानुपस्सना

अनन्त गोचरं बुद्धं नत्वा सन्त निसेवितं ।
नाना धातु सुदस्सेन्त धम्मं विसुद्ध दायकं ।।१।।
चनखादि धातु पस्सन्तं संघंच मनसंवरं ।
सीलवन्तं उपज्छायं पुब्बाचेर परं परे ।।२।।
वन्दित्वा सिरसा चेरे धातु भेदानुपस्सनं ।
मोक्ख कामा नमत्थाय कस्सं पस्यन्तु साधवो ।।३।।

#### अर्थ

('अहं') रूप, वेदना, संज्ञा, संस्कार, विज्ञान सहित स्कन्ध पाँचको समूहलाई घरीर भनी प्रज्ञप्ति भइरहेको म, (अनन्त गोचरं) यति उति भन्ने संख्या गर्न नसकिने अनन्त सर्वज्ञ ज्ञाम रत्न भन्ने आरम्मण गर्नु भएका ('सन्त निसेवित') सज्जन दर्गले सदैव सेवन गरिआएका ('नाना धातु सुदस्सेन्त') अनेक प्रकारका धातु भेदलाई भिन्न भिन्न रूपबाट अलग अलग छुटचाई हत्केला माथि राखिएको मणिलाई देखाए ठैं देखाउन समर्थवान हुनु भएका सम्यक् सम्बुद्धले ('ञ्ज्रेय') जेय धर्म पाँच अर्थात सङ्घार-संस्कार, विकार - विकार, लक्खन - लक्षण, निब्वाण - निर्वाण, पञ्जत्ति - प्रज्ञप्तिलाई पूर्ण रूपबाट थाहा जानकारी पाउनु भएको हुदा त्यस्ता सम्यक् सम्बुद्धलाई ('नत्वा') नमामि अर्थात् भय, लाभ, कुलाचार, मिथ्यादृष्टि, मोह, अज्ञानादिलाई हटाई बुद्धका अनन्त गुणलाई स्मरण गरी महान् कुशल श्रद्धा चेतना राखी आदरपूर्वक नमस्कार गर्दछ ।

('नत्वा') - यसरी नमस्कार गरिसकेपछि,

('विसुद्ध') दायकं अनादि कालदेखि अटूट रूपमा गासिदै आएका हेतु स्वरूपका तृष्णा, दृष्टि आदि चित्त मललाई अलग्ग गरी विशेष रूपबाट परिशुद्ध गर्न सकिने ('धम्मञ्च') मार्ग चार,



फल चार, निर्वाण र परियत्ति नामक दश उत्तम धर्मलाई ('नत्वा') नमामि अर्थात् भय, लाभ, कुलाचार, मिथ्यादृष्टि र मोहवाट सर्वथा अलग्ग रही लोकमा व्याप्त भइरहेका अनन्त गुणलाई अनुस्मरण गर्दे भित्री हृदयदेखि श्रद्धा भाव राख्दै कर कमल जोडी बन्दना गर्दछ ।

('नत्वा') – यसरी नमस्कार गरि सकेपछि,

'(चक्खादि धातु पस्सन्तं)' चक्षु आदि धातुलाई भिन्न भिन्न रूपबाट अलग अलग छुटचाई यथार्थ रूपबाट हेर्नु भएका ('मन संवरं') महोत्तम चित्तले युक्त हुनु भएका ('संघञ्च') मार्ग चार र फल चारमा आरूढ हुनु भएका आयं संघ गणहरूलाई पनि ('नत्वा') नमामि अर्थात् भय, लाभ, कुलाचार, मिथ्या दृष्टि र माहबाट सवंथा अलग रही लोकमा व्याप्त भइरहेका अनन्त गुण-लाई अनुस्मरण गर्दें भित्री अन्तस्करणदेखि श्रद्धा माव प्रकट गर्दे दशाञ्जली जोड्द बन्दना गर्दछु।

('नरवा') - यसरी नमस्कार गरिसकेपछि,

('सीलबन्त') शिक्षााकमी नामक शील गुणबाट सम्पूर्ण हुनु भएका ('उपज्छायञ्च') उपाध्याय गुरूलाई पनि ('तत्वा') नमामि अर्थात् भय, लाभ, कुलाचार, मिध्यादृष्टि र मोह्रवाट सवया अलग रही लोकमा व्याप्त भइरहका धनन्त गुणलाई अनुरमरण गर्दे भित्री अन्तस्करणदेखि श्रद्धा भाव व्यक्त गर्दे दशाञ्जली जोड्दे नमस्कार गर्दछ ।

('नत्वा') – यसरी नमस्कार गरिसकेपछि,

'(पुब्बाचरे परंपरे)' मह्वाकाश्यप महास्थविर समेत परम्परा-गत रूपबाट चलेर आएका गुरू परम्पराका गुरूहरूलाई पनि ('नत्वा') नमामि अर्थात् भय, लाभ, कुलाचार, मिथ्मादृष्टि र मोहबाट सर्वथा अलग रही लोकमा व्याप्त भइरहेका अनन्त गुणलाई अनुस्मरण गर्दे भित्री अन्तस्करणदेखि श्रद्धा भाष प्रदर्शित गर्दे दशाञ्जली जोड्दं बन्दना गर्दछु। ('नत्वा') - यसरी नमस्कार गरि सकेपछि,

('आचेरेच') ओवादाचार्य, धर्माचार्य, ग्रन्थाचार्य हुनु भएका आचार्यहरूलाई '(सिरसा)' उत्तम शौरवाट ('वन्दित्वा') वन्दामि अर्थात् वन्दना गर्दछु । ('वन्दित्वा') वन्दना गरि सकेपछि ('मोक्खकामोनं)' संसार चक्रमा संचरण गर्दे हिंड्नु पर्ने दुःखबाट सर्वथा मुक्त भइरहेको स्वभाव धर्म निर्वाणलाई प्राप्त गर्न तिव्र इच्छा गरिरहेका सज्जन वर्गका ('अत्थाय') लागि ('धातु भेदानुपस्सनं') १८ प्रकारका धातुलाई भाविता गर्नु पर्ने कारण भइरहेका 'धातु भेदानुपस्सना' नामक ग्रन्थलाई ('कस्स') कस्सामि अर्थात् लेख्न लागिरहेको छु । ('त') उपर्युक्त लेख्न लागेको ग्रन्थलाई ('साधवो') निर्वाण कामना गरिरहेका सज्जनदगले ('पस्सन्तु') सदैव हर्षले प्रफुल्लित प्रमुदित भई हेर्नु हुने नै छ ।

माथि उल्लेख गरिएका १८ प्रकारका धातु भनिएका कुरा निम्नानुसारका धातु हुन्:-

> चक्षु धातु, रूप धातु, चक्षु विज्ञान धातु । श्रोत धातु, शब्द धातु, श्रोत विज्ञान धातु । द्राण धातु, गन्ध धातु, द्राण विज्ञान धातु । जिह्वा धातु, रस धातु जिह्वा विज्ञान धातु । काय धातु, स्प्रष्टब्य धातु, कायविज्ञान धातु । मनोधातु, धर्मधातु, मनोविज्ञान धातु ।

तसर्थ विभङ्ग पालिमा 'अट्ठारस धातुयो चवख़ धातु, रूप धातु, चक्खु विञ्ञाण धातु, ... ' आदि माथि उल्लेख गरिए अनुसार १८ प्रकारका धातुको वर्णन गरिएको हो ।

ती १८ प्रकारका धातु मध्ये चक्षु – आँखामा रहेको सफा निर्मल धातु स्वभाव अर्थात् चक्षु प्ररादलाई चक्खु धातु (चक्षु धातु) भनिएको छ । महाभूतको आधारबाट उत्पत्ति भएका बगं रंगको स्वभावलाई रूप धातु भनिएको हो । चक्ष प्रसादको

[ 3 ]

आधारबाट वर्ण रंगलाई देखें भूनी थाहा पाउने चित्त स्वभाव चक्खु विञ्ञाण धातु (चक्षु विज्ञान धातु) हो ।

कण – कानमा रहेको शुद्ध निर्मल घातु रवभाव अर्थात् श्रोत प्रसादलाई सोत घातु (श्रोत घातु) भनिएको हो । कान-बाट सुनिने शब्द स्वभावलाई सद्द घातु (शब्द घातु) भनिएको हो । श्रोत प्रसादको आधारबाट शब्द सुनें भनी थाहा पाउने चित्त स्वभावलाई सोत बिञ्जाण घातु (श्रोत विज्ञान घातु) भनिएको हो ।

घाण – नाकमा रहेको शुद्ध निर्मल धातु स्वभाब अर्थात् आण प्रसादलाई घान धातु (घाण धातु) भनिएको छ । घाण प्रसादवाट सुंधिने गन्ध स्वभावलाई गन्ध धातु भनिएको हो । घाण प्रसादको आधारबाट गन्ध सुंघे भनी थाहा पाउने चित्त स्वभावलाई घान विञ्आण धातु (घाण विज्ञान धातु) भनिएको छ ।

जिह्वा – जित्रांमा रहेको शुद्ध निर्मल धातु स्वभाव अर्थात जिह्वा प्रसादलाई जिह्वा धातु भनिएको हो। जित्रोवाट आस्वादन गरिने रस स्वभाबलाई रस धातु भनिएको हो। जिह्वा प्रसादको आधारवाट जित्रोबाट आस्वाद पाएं भनौ थाहा पाडने चित्त स्वभाबलाई जिह्वा विञ्त्राण धातु (जिह्वा विज्ञान धातु) भनिएको हो।

सम्पूर्ण शरीर भरि फिलिएर व्याप्त भइरहेको शुद्ध निर्मल धातु स्वभाव अर्थात् कामप्रसादलाई काय घातु भनिएको हो। उक्त काय प्रसादसंग घट्टन हुने स्पशं स्वभावलाई फोटुब्ब धातु (स्प्रष्टब्य धातु) भनिएको हो। काय प्रसाद घातुको आधारवाट स्पर्श भयो भनी थाहा पाउने चित्त स्वभावलाई काय विज्ञान घातु (काय बिज्ञान घातु) भनिएको हो।

पञ्च विञ्ञाण – पञ्च विज्ञानका अगाडि र पछाडिको भागबाट पाँच प्रकारका आरम्मण अर्थात् आलम्बनलाई विचार

[ ¥ ]

गर्ने र ग्रहण गर्ने मनो धातु तीनलाई थाहा पाउने स्वभाव धातु-लाई मनोधातु भनिएको हो । आपो, इत्थिन्द्रिय पुरिसिन्द्रिय, हृदय रूप, जीवित रूप, आहार रूप, परिच्छेद रूप, काय बिञ्जत्ति, बचि विञ्जत्ति, रूपस्स लहुता, मुदुता, कम्मञ्जता, उपचय, सन्तति, जरता, अनिच्चता अर्थात् आप, स्त्रीन्द्रीय, पुरूषेन्द्रीय, हृदय रूप, जीवित रूप, आहार रूप, परिच्छेद रूप, कार्याधर्ज्ञात्, हृदय रूप, जीवित रूप, आहार रूप, परिच्छेद रूप, कार्याधर्ज्ञात्त, वचन विज्ञत्ति, रूपस्य लघुता, मृदुता, वमंज्ञता, उपचय, सन्तति, जरता, अनित्यता नामक १६ प्रकारका सूक्ष्म रूपहरू, बेदना स्कन्ध संज्ञा स्कन्ध, संस्कार स्कन्ध र निर्वाण आदि स्वभाव धमलाई धम धातु भनिएको हो । रूपारम्मण अर्थात् रूपालम्बन आदि आलम्बन ६ वटालाई आलम्बन गरी थाहा पाउने ७६ किसिमका कुशल चित्त, अकुशल चित्त र अव्याकृत चित्त स्वभावलाई मनो विञ्जाण धातु अर्थात् मनोविज्ञान घातु भनिएको हो ।

. . .

चक्षु आदिधातु १८ को समूहमा स्त्रो, पुरूष, ऋषि, परिव्राजक, देव. ब्रम्हा, पुद्गल, सत्व, म, ऊ भन्ने वा भन्न सुहाउने कुरा केही नभएको हुंदा ती १८ घ तु समूहलाई स्वभाव भनिएको हो । ती चक्षु आदि १८ घातुको समूहमा द्रव्य पदार्थ सप्टान (अर्थात् आकार) को रूपवाट राम्ररी नियालेर खोजी गरेर हेरेमा पनि तो घातु समूहमा अणु प्रमाण पनि द्रव्य पदार्थ सण्ठान रूप पाइने छन । तो घातु समूहमा पाइन्छन् केही भने तो हुन केवल शुद्ध निर्मल घातु स्वभाव । त्यसैले चक्षु आदि १८ प्रकारक धातुलाई स्वभाव मात्र भनिएको हो ।

ती घातु स्वभावमा "म" "ऊ" भनी देखाउन सकिने दृष्टाःत रूप, आकार केही हुंदैनन् । केवल स्वभाव मात्रनै फेला पदछन् । तसथं ती घातु जम्मै केवल स्वभावे मात्र हुन्, त्याहाँ स्वभाव घर्मे मात्र रहुन्छन् । यस तथ्यलाई, यस सत्यलाई दृष्टान्त रूपवाट थाहा पाउन चक्षु प्रसाद नामक रूप घातु गोलाकार वाटुलाकार, चार पाते, लामो वा छोटो के आकारको कस्तो रूप ह्यो भनी ज्ञानबाट

[ × ]

राम्ररी बिचार गरी आंखा बन्द गरीवन खोजी गरेर हेरेको खण्डमा स्यस घातुमा घालुवाको कण प्रमाण वा घुलोको कण प्रमाण पनि रूपाकार फेला पर्ने छैन । त्यति मात्र होइन घुलोको कणको घात सहश्र खण्डको एक खण्ड बराबरको रूपआकार सम्म पनि फेला पर्ने छैन । त्यसवाट चक्षु प्रसाद भनेको घातु स्वभाब मात्र रहेछ, स्वभाव धर्म ने मात्र रहेछ भन्ने कुरा आपने ज्ञान-बाट थाहा पाइने छ ।

त्यसरी नै चक्षुमा प्रकट हुने वर्ण रंगलाई देखें भनी थाहा पाउने चक्षु विज्ञान स्वभावलाई पनि लामो हो कि, छोटो हो कि, के कुन आकारको घातु हो भनी यसको रूप आकारलाई खोजी गरेर हेरेको खण्डमा त्यस चक्षु विज्ञान घातुमा अणु प्रमाण सम्म पनि देखाउन सकिने कुरा केही पाइने छेन । अनि मात्र चक्षुमा प्रकट भएको वर्ण (रूप) लाई देखें भनी थाहा पाडने स्वभाव मात्र रहेछ, स्वभाव धर्म मात्र रहेछ भन्ने कुरा आपने ज्ञान चक्षु बाट प्रष्ट बोध भएर आउने छ ।

त्यसरी नै श्रोत प्रसाद र शब्दारम्मण (शब्द) को स्पर्श भई शब्दलाई सुने भनी थाहा पाउने श्रोत विज्ञान धातुलाई पनि त्यसमा अणु प्रमाण सम्म पनि द्रब्य पदार्थ सण्ठान रूप छ कि भनी खोजो गरेर हेरेको खण्डमा श्रोत विज्ञान घातुमा पनि माथि भनिए मुताबिक नै अणु प्रमाण सम्म पनि केही नपाई स्वभाव मात्र विद्यमान रहेछ भन्ने तथ्यलाई यथार्थ रूपबाट राम्ररो बोध भएर आडने छ ।

त्यसरी नै झाण प्रसाद र गन्धारम्मण (गन्ध) बीच स्पर्श भई गन्धलाई बासना आयो भनी थाहा पाउने झाण विज्ञान धातुमा, जित्ता प्रसाद र रसारम्मण (रस) को स्पर्श भई स्वाद आयो भनी थाहा पाउने जित्ता विज्ञान धातुमा र काय प्रसाद र फोटुब्बारम्मण (स्पर्श) बीच स्पर्श भई स्पर्श भयो भनी थाहा पाउने काय विज्ञान धातुमा पनि माथि उल्लेख गरि आए

[ § ]

मुताबिक नै तो धातु गोलाकार छन् कि चारपाते छन् कि लामा, छोटा के कस्तो रूप आकारका छन् भनी राम्ररी नियालेर खोजी गरेमा पनि केवल स्वभाव मात्र रहेछ, अरू द्रव्य पदार्थ केही रहेन छ भन्ने कुरा ज्ञान चक्षुबाट बोव भएर आउने छ ।

अब १६ प्रकारका सूक्ष्म रूपका स्वभाव वारेमा उल्लेख गरिने छ ।

बगेरजाने र ढिक्का बन्ने बनाउने स्वभावलाई 'आपो' भन्दछ। स्त्री नै हो भनी थाहा पाउन सकिने स्वभाव हो 'इत्थिन्द्रिय'। पुरूष नं हो भनी थाहा पाउन सकिने स्वभाव हो 'गुरिसिन्द्रिय' । मनो-धातु चाहीं मनोविज्ञान धातुको आधार स्वभाव रहेको छ । 'हृदयवत्थु' (अर्थात् हृदय वस्तु) रक्षा गरि राख्ने स्वभाव 'जावितिन्द्रिय' हो । सारतत्त्व स्वभाव हो 'ओजा'। रूप कलापलाई अलग अलग छुट्याउने स्वभाव हो परिच्छेद रूप अर्थात् आकाश। शरीर चल्नाले थाहा पाउन सकिने हाउ भाउ, संकेतको स्वभावलाई 'काय विञ्ञति' अर्थात काय विज्ञप्ति भनिन्छ। मुखवाट उच्चारण हुनाले थाहा पाउन सकिने संकेत हो 'वची विञ्जति'। रूपको वजन रहित भई हुलुंगो हुने स्वभाव हो "लहुता"। रूपको कोमलता नरमोपनाको स्वभावलाई 'मुदुता'भनिन्छ। रूपको कायमा सक्षम हुने स्वभावलाई 'काय कम्मञ्जता', रूपको प्रथम उत्पत्ति हुने स्वभा-वलाई 'जाति', गास्सिदै जोडिंदै अटूट रूपमा प्रवाहित भइरहने स्वभावलाई 'सन्तति', रूपको जोणं हुने स्वभावलाई 'जरता' 🛪 रूपको विनाश हुने स्वभावलाई 'अनिच्चता' भनिन्छ । यी १६ प्रकारका रूपलाई सूक्ष्म रूप भनिन्छ । यी १६ प्रकारका सूक्ष्म रूपलाई पनि धर्म धातु भनिएको छ । (द्रस्टब्यः- धर्मधातु अन्तगत चित्त, चैतसिक, सूक्ष्म रूप, निर्वाण र प्रज्ञप्तिलाई पनि समावेश मर्ने गरिन्छ ।) धर्मधातुलाई पनि लामा छन् कि छोटा छन् कि के कस्ता आकारका छन् भनी प्रत्येक धर्म धातुलाई पनि केलाई नियालेर हेरेको खण्डमा पनि त्यसमा अणु प्रमाण सम्म पनि द्रव्य

[•]

ग्दार्थं सण्ठान रूपाकार केही फेला पार्न सकिने छैन । केवल स्वभाव धर्म मात्र रहेछ भन्ने कुरा बोघ हुनेछ । केवल धर्मधातुको धातु स्वभाव मात्र ने त्याहाँ फेला पर्ने हुन्छ ।

त्यसरी ने स्पर्श हुने स्वभाव "फस्स", अनुभव गर्ने स्वभाव "बेदना", चिनी राख्ने वा सम्छी राख्ने स्वभाव "सञ्त्रा" अर्थात् संज्ञा, प्रेरित गर्में स्वभाव 'चेतना', आरम्मण (आलम्बन) मा स्थिर भएर रहने स्वभाव "एकग्गता" (अर्थात् एकाग्रता), रक्षा गर्ने स्वभाव "जीवितिन्द्रिय" र मनन गर्ने स्वभाव "मनसिकार"नामक सर्वचित साधारण चैतसिक ७ सातलाई केलाई फारी फारीकन नियालेर हेरौ –

रयस्ते आलम्बन (आरम्मण) मा कायम गरिदिने स्वभाव "वितक्क" (वितक) आलम्बनलाई बारबार विचार गर्ने स्वभाव "विचार" (विचार) निणंय गर्ने स्वभाव "अधिमोबख" (अधि मोक्ष), प्रयास गर्ने स्वभाव वीरिय (बीयं), हषित प्रफुल्लित हुने स्वभाव प्रीति [प्रीति] र केही गरौं भन्ने इच्छा गर्ने स्वभाव छन्द यसरी प्रकीणंक चतसिक ६ छ, लाई केलाई फारी फारी कन नियालेर हेरौ-

रयस्त विस्मृतो बेहोशी हुने स्वभाव मोह, दुश्चारित्र कार्य गर्नमा लाज नमान्ने स्वभाव अहिरिक, दुश्चारित्रिक काय गर्नमा डर त्रास नमान्ने स्वभाव अनोतप्प, चित्त स्थिर नरहने स्वभाव उढच्च, लालची बन्ने स्वभाव लोभ, उल्टो विपरोत घारणा रहने स्वभाव दिट्ठि, घमण्ड गरिने स्वभाव मान, अपराधमा प्रबृत हुने स्वभाव दोष, ईष्या गर्ने स्वभाव इस्सा, कञ्जुसपनाको स्वभाव मच्छरिय, पछितो गर्ने स्वभाव इस्सा, कञ्जुसपनाको स्वभाव मच्छरिय, पछितो गर्ने स्वभाव इत्सा, कञ्जुसपनाको स्वभाव मच्छरिय, पछितो गर्ने स्वभाव कुक्कुच्च, चित्त शक्ति हीन भई आलस्य हुने स्वभाव थिन, चैतसिकको तेज शक्ति रहित भई अर्थ निद्राको अवस्थामा रहने स्वभाव मिद्ध र सशकित रहने आशंका गर्ने स्वभाव विचिकिच्छा नामक अकुशल चैतसिक १४ चौध, लाई केलाई केलाईकन हेरौं-

[ = ]

रयस्तै आस्था निष्ठा प्राप्त भई प्रफुल्लित रहने स्वभाव 'सद्धा', होस गर्ने स्मृति राख्ने स्वभाव 'सति', दुइचारित्रिक कार्यमा लाज मान्ने स्वभाव 'हिरि', दुश्चारित्रिक कर्ममा भय मान्ने स्वभाव 'ओतप्प', लालची नरहने स्वभाव 'अलोभ', अपराध नगर्ने स्वभाव 'अदोष', तत् तत् आलम्बनमा मध्यस्थ रहने स्वभाव 'तत्रमज्छत्तता',चैतसिकको शान्त रहने स्वभाव 'कायपस्सद्ध' चित्तको शान्त रहने स्वभाव 'चित्तपरसद्धि', चैतसिकको हलुंगो हुने स्वभाव 'काय लहुता' चित्तको हलुंगो हुने स्वभाव 'चित्त लहुता', चेतसिकको कोमलता, नरमीपनको स्वभाव 'काय मुदुता, चित्तको कोमलता, नरमीपनको स्वभाव 'चित्त मुदुता', चतसिक-को तेज शक्ति युक्त हुने स्वनाव 'काय कम्मञ्जन्ना' चित्तको तेज शक्ति युक्त रहने स्वभाव 'चित्त कम्मञ्जता', चैतसिकको प्रागुण्य दक्षता स्वभाव 'काय पागुञ्जता', चित्तको प्रागुण्य दक्षता स्वभाव "चित्तपागुञ्जता', चैतसिकको सोठो रहने स्वभाव कायुजुक्ता', चित्तको सोको रहने स्वभाव 'चित्तु जुकता', सम्यक् रूपले बचन दुइचरित्रबाट रहित हुने स्वभाव 'सम्मावाचा', सम्यक् रूपले काय दुरचरित्रबाट रहित हुने स्वभाव 'सम्मा कमन्त', सम्यक् रूपले मिथ्या जीविकावाट रहित हुने स्वभाव 'सम्मा आजीव', दीन हीन-का उपर सहानुभूति राखी दया राख्ने स्वभाव 'करूणा' अर्काको सुख देखी हणित प्रफुल्लित रहने स्बभाव 'मुदिता' र स्वभाव धर्मलाई यथार्थ रूपबाट फारी फारोकन जाहा, चिन्नो र बोध गर्ने स्वभाव 'पञ्ञा' नामक शोभन चैतसिक २५ का साथै चित्त, चैतसिक र रूपबाट सर्वथा अलग रहिरहने स्वभाव 'निब्बान' लाई पनि त्यसरी नै केलाई केलाई फारी फारीकन नियालेर हेरों-

उपर्युक्त प्रकरणहरूमा उल्लेख गरिएका नाम धर्महरूलाई पनि अलग अलग छुटचाइकन तो नाम धर्म लामा छन् कि, छोटा छन् कि, के कस्ता आक्वारका छन् भनी प्रत्येक नाम धर्मलाई केलाई केलाई नियाली नियालीकन खोजी गरेको खण्डमा हेरेको खण्डमा पनि ती कुनै पनि नाम धातुमा अणु प्रमाण सम्म पनि द्रव्य पदार्थ सण्ठान रूपाकार धर्म केही फेला नपरी ती नाम धर्म सबै नै केवल स्वभाव धर्ममात्र विद्यमान भइरहेका रहेछन् भन्न कुरा स्वज्ञानबाट वोध भएर आउने छ । त्यस पछि बांकी रहेका मनोधातु, मनोविज्ञान धातु नामक थाहा पाउने जान्ने विञ्जाण स्वभावलाई पनि एउटा एउटा अलग गरी माथि भनिए जरतै खोजी गरी हेरेको खण्डमा सम्पूर्ण देह शरीर मै द्रव्य पदार्थ नामक केहो कुरा कतै पत्ता लगाउन नसकी नाम रूप धर्म सबै नै वस्तुत: स्वभाव धर्म मात्र रहेछन् भन्ने जानोदय हुनेछ ।

यसरी स्वभाव धर्महरूल।ई भिन्न भिन्न रूपबाट अलग धलग गरी छुटचाई सकेपछि पुनः विचार गरेर हेर्नु पर्ने कुरा के छन् भने आफ्नो स्कन्ध शरीरमा र अर्काको स्कन्ध शरीरमा विद्यमान भइरहेका, बर्ण-रूप-धातु-स्वभाव र शब्द-धातु-स्वभाव आपसमा ममान छन् त? यसरी विचार गरेर हेरेको खण्डमा हामी के थाहा पाउँदै जाने छौं भने आफ्नो स्कन्ध शरीरको वर्ण-रूप-धातु-स्वभाव र शब्द-धातु-स्वभाव र अर्काको स्कन्ध शरीरको वर्ण-रूप-धातु-स्वभाव र शब्द-धातु-स्वभाव र अर्काको स्कन्ध शरीरको वर्ण-रूप-धातु-स्वमाव र शब्द-धातु-स्वभाव समान हुँदा रहेनछन्। यसरी असमान रहेका स्वभाव मध्ये कुन चाही स्वभावलाई म, ऋषि, परिव्राजक पुद्गल वा सत्व भनी मान्ने त? के म, ऋषि, परिव्राजक, पुद्गल वा सत्व भन्न लायक कुनै कुरा, कुनै स्वभाव धर्म छ त ?

यत प्रकारले विचार गरौकन हेरेर लगेको खण्डमा ती स्वभाव-धर्म मध्ये कुनै पनि स्वभावलाई यो चाहि त 'म' हुँ, त्यो चाहि त 'ऊ' हो, वा ऋषि, परिव्राजक, पुद्गल वा सत्व हो भनी वास्तवमा भन्न, देखाउन, चिनाउन सकिने केही कुरा फेला पार्न सकिने छैन । केबल संसारमा अलग अलग स्वभाव नै मात्र विद्यमान भइरहेका रहेछन् भन्ने कुरा बोध भएर आउने छ । यसरो यस संसारमा केवल अलग अलग स्वभाव धर्महरू मात्रे

[ 90 ]

विद्यमान रहिरहेका रहेछन् भन्ने कुरालाई स्वज्ञानबाट थाहा पाए पछि, आफ्ने प्रज्ञाले देखे पछि म, ऊ, ऋषि, परिव्राजक, पुद्गल, सत्व आदि भनिआएका मिथ्या ज्ञान सम्पूर्ण लोप भई स्वभाव समूह मात्र अवस्थित रहेको तथ्य देखिने हुन्छ । यसरी देख्ने ज्ञानलाई 'विपस्सना सम्मा दिट्ठि जाण' भनी भनिन्छ ।

त्यसरी नै शब्द र गन्धको स्वभाव समान छैन । गन्ध र रसको स्वभाव पनि समान छैन । रस र स्पर्शको स्वभाव पनि समान छैन । स्पर्शको स्वभाव र धम्मारमणको स्वभाव समान छैन । धम्मारमणमा पनि वग्ने, ढिक्का बन्ने स्वभाव र स्त्रीभ.व पुरूष भावलाई प्रदर्शित गर्ने रूप स्वभाव समान छनन् । ती रूप संग हृ इय वत्थु, जीवित रूप र ओजा रूप समान छेनन् । ती रूप संग आकाश आदि रूप समान छनन् इत्यादि । यसरी एउटा धात् स्त्रमावको अर्को धातु स्वभाव संग समान नहुने विभिन्न कुराहरू-लाई दाँज्दै तुलना गर्दै अनिच्चता सम्म एउटा घातु स्वभावको अर्को धातु स्वभाव संग समान नहुने तथ्यलाई दाँजीकन राम्ररी हेरेर लानु पदछ । यसरी हेरेर लांदा एक स्वभाव सग आकों स्वभाव मेल नखाने विभिन्<mark>त धातुहरूको असमान स्वभाव म</mark>ध्ये कुन चाहि स्वभावलाई यथार्थमा 'म' 'ऊ' ऋषि, परिव्राजक आदि भनी मान्ने त भन्ने कुरालाई विचार गरेर हेर्न् पदंछ । यसरी विचार गरी हेरेर लांदा धातुहरूको समूहको रूपमा मात्र रहेको वाहेक 'म', 'ऊ', सत्व, पुद्गल, ऋषि, परिक्राजक आदि भने। छुटचाई समाउन सकिने कुरा केही फेला पर्ने छैनन् । केवल स्वेमाव धर्म समूह मात्र रहेछन् भन्ने कुरा अनि स्पष्ट भएर आउने हन्छ ।

त्यसरी नै अनुभव गर्ने स्वभाव र संछिराख्ने स्वभाव समान छ कि छैन, संछिराख्ने स्वभाव र स्वर्श हुने स्वभाव समान छ कि छैन भनी दांजेर हेरेको खण्डमा ती स्वभाव आपसमा समान छैनन् भन्ने कुरा थाहा हुनेछ । यस्तै किसिमबाट, पञ्जाचेतसिक

## [ 99 ].

सम्म दांजेर हेरेर लांदा पनि एउटा स्वभाव संग आकों स्वभाव मेल नखाई प्रत्येकको अलग अलग स्वभाव भएको तथ्य वोध भएर आउने हुन्छ । यसरी अलग अलग भइरहेको स्वभाव मध्ये कुन चाहि स्वभावलाई 'म', 'ऊ', ऋषि, परिब्राजक भनी मान्ने हो त भनी विचार गरेर हेरेर लगेको खण्डमा 'म' 'ऊ' भन्ने कुरा लोप भएर गई केवल स्वभावधर्म मात्रको समूह जम्मा भइरहेको तथ्य बोध भएर आउने छ ।

यसरी नै देख्न बुळन थाले पछि निश्चय पनि 'तिमी', 'हामी' अनुभव गरिराखेका होइनों वेदना स्वभावबाट मात्र अनुभव भइ रहेको हो; तिमी हामीले चिनीराखेका होइनौं, केवल सञ्जा स्वभावले मात्र चिनिराखेको हो; तिमी हामीले स्पर्श गरेका होइनों, फस्स स्वभावबाट मात्र स्पर्श भइरहेको हो; तिमी हामीले प्रेरणा दिइराखेका होइनौं, चेतना स्वभावबाट मात्र प्रेरणा प्रदान भइरहेको हो; तिमी हामी स्थिर भइरहेका होइनों, आरम्मणमा एकग्गताको स्वभाव मात्र स्थिर भइरहेको हो। तिमो हामोले रक्षा गरिराखेका होइनों, जीवितिन्द्रिय स्वभावले मात्र रक्षा गरिराखे को हो; तिमी हामीले मनबाट सम्छना गरि-राखेका होइनों, केवल मनसिकार स्वभावले मात्र मनबाट स्मरण गरिराखेको हो; तिमी हागीले चिन्तना गरेका होइनौं, वितक्क स्वभावले मात्र चिन्तना गरेको हो; तिमौ हामीले विचार गरेका होइनौं, विचारको स्वभावले मात्र विचार गरेको हो; तिमी हामीले निणॅय गरेका होइनौं, अधिमोक्ख स्वभावले मात्र निणय गरेको हो; तिमी हामीले प्रयास गरेका होइनौं, विरिय स्वभावले मात्र प्रयत्न गरेको हो; तिमी हामी हर्षित प्रफुल्लित भएका होइनौं, प्रीति स्वभावनै हर्षित प्रकृल्लित भएको हो; तिमी हामीलाई केही गर्न इच्छा लागेको होइन, छन्द स्वभावले गर्दा मात्र केहो गर्ने इच्छा भएको हो; तिम्री हामो बेहोश विस्मृत भएका होइनौं, मोह स्वभावले यदा मात्र वेद्रोश विस्मृत भएको हो; ीगो हामीले दृश्चरित्र काम

97

गर्नमा लाज भमानेका होइनौं, अहिरिक स्वभावले मात्र दुइचरित्र कार्यमा लाज नमानेको हो; तिमी हामीले दुब्चरित्र कर्ममा त्राज्ञ नमानेको होइन, अनोतप्प स्वभावले मात्र दुश्चरित्र कर्ममा त्राश नमानेको हो; तिम्रो हाम्रो चित्त अस्थिर भएको होइन, उद्धच्च स्वभावले गर्दा मात्र चित्त अस्थिर भएको हो; तिमी हामी लालची बनेका होइनौं, लोभ स्वभाव मात्र लालची भएको हो; तिमी हामीले भिन्न दृष्टि राखेका होइनौं, दिट्ठि स्वभावले मात्र गलत दृष्टि राखेको हो; तिमी हामीले अभिमान गरेका होइनौं, मान स्वभावले मात्र अभिमान गरेको हो; तिमी हामीले अपराध गरेका होइनौं, दोध स्वभावले मात्र अपराध गरेको हो; तिमी हामीले ईर्ष्या गरेका होइनौं, केवल इस्सा स्वभावले मात्र ईर्ष्या गरेको हो; तिमी हामीले कृपणता दर्शाएका होइनौं, मच्छरिय स्वभावले मात्र कञ्जूसी गरेको हो; तिमी हामीले पइचाताप गरेका होइनौं, कुक्कुच्च स्वभावले मात्र पद्याताप गरेको हो; तिमी हामी अलसी बनेका होइनौं, थिन स्वभावले मात्र आलस्य गरेको हो; तिमी हामी अकमण्य वनेका होइनौं, मिद्ध स्वभावले अकर्मण्यता दर्शाएको हो; तिमी हामीले सन्देह गरेका होइनौं, विचिकिच्छा स्वभावले मात्र सन्देह गरेको हो; तिमी हामीले विश्वाश गरेको होइनौं, सद्धा स्वभावले मात्र विश्वास गरेको हो; तिमी हामी होसियार बनेका होइनी, सति स्वभादले मात्र होसियारपन देखाएको हो; तिमी हामीले अकुकाल कर्ममा शमं मानेका होइनौं, हिरि स्वभावले मात्र अकुशल कर्ममा शमं मानेको हो; तिमी हामीले गलत कर्ममा भय त्राश मानेका होइनों, क्षोतप्प स्वभावल मात्र गलत कर्ममा भय त्रास मानेको हो; तिमी हामी लोभी लालची नबनेका होइनों, अलोभ स्वभाव मात्र लोभी लालची नबनेको हो; तिमी हामीने अपराध नगरेका होइनों, अदोष स्वभावले मात्र अपराध नगरेको हो; तिमी हामी तत् तत् आरम्मणमा मध्यस्थ बनेका होइनौं, तत्र मज्कृतत्ताको स्वभावले मात्र मध्यस्थ बनेको हो; तिमी हामीले गर्दा चेतसिक शान्त

[ 93 ]

भएकाहोइनन्, बल्कि कायपस्सद्धि स्वभावले गर्दा मात्र चेतसिक शान्त भएका हुन्; तिमी हामीले गर्दा चित्त शान्त भएका होइनन् चित्तपस्सद्धिको स्वभावले मात्र चित्त शान्त भएका हन; तिमी हामील गर्दा चेतसिक हलूंगा भएका होइनम्, कायलहुताको स्वभावले गर्दा मात्र चित्त हलूंगा भएका हुन्; तिमी हामौले गर्दा जित्त हलूंगा भएका होइनन्, चित्त लहुताको स्वभावले गर्दा मात्र चित्त हलूंगा भएका हन; तिमौ हामीले गर्दा चेतसिक कोमल नरम भएका होइनन्, कायमुदुताको स्वभावल गर्दा मात्र चेतसिक कोमल नरम भएका हुन्; तिमी हामीले गर्दा चित्त कोमल नरम भएका होइनन्, चित्तमुदुताको स्वभावले गर्दा मात्र चित्त कोमल नरम भएका हुन्; तिमी हामीले गर्दा चेतसिकको शक्ति (कार्य उपयोगिता) भएको होइन, काय कम्मञ्जताको स्वभावले गर्दा मात्र चेतसिकको शक्ति (कार्य उपयोगिता) रहेको हो;तिमी हामीले गर्दा चित्तको तेज शक्ति (कार्यं उपयोगिता) भएको होइन, चित्त कम्मञ्ञताको स्वभावले गर्दा मात्र चित्तको तेज इक्ति (कार्य उपयोगिता) भएको हो; तिती हामीले गर्दा चेतसिकको प्रगूणता ं (दक्षता) भएको होइन, काय पागुञ्ज्ञताको स्वभावले गर्दा मात्र चेतसिकको प्रगुणता भएको हो; तिमी हामील गर्दा चित्तको प्रगुणता भ रत्नो होइन, चित्तपागूञ्जताको स्वभावले गर्दामात्र चित्तको प्रगुणता (दक्षता) भएको हो; तिमी हामीले गर्दा चेतरिक सिधा बनेका होइनन, कायूजूकताको स्वभावले गर्दा मात्र चेतसिक सीधा बनेका हुन्; तिमो हामीले गर्दा चित्त सोधा भएका होइनन् चित्त जूक-लाको स्वभावले गर्दा मात्र चित्त सीधा बनेका हुन्; तिमी हामीले गरेर वची दूश्चरित्र रहित भएका होइन, सम्मावाचाको स्वभावले गर्दा मात्र वची दुश्चरित्र रहित भएको हो; तिमी हामीले गरेर काय दुश्चरित्र रहित बनेको होइन, सम्मा कम्मन्त स्वभावले गर्दा मात्र काय दूरचरित्र रहित बनेको हो; तिमीहामी मिथ्या आजीबिका रहित. वनेका होइनौं, सम्माआजीविकाको स्वभावले गर्दा मिथ्या आजीविकावाट रहित भएका हो; तिमी

[ 98 ]

हामीले दुःखीका उपर दया गरेका होइनौं, करुणाको स्वभावले मात्र दुःखी माथि दया गरेको हो; तिमी हामी अर्काकोसुख देखेर हर्ष प्रफुल्लित भएका होइनौं, मुदिताको स्वभाव मात्र परेको सुख देखी हर्षित प्रफुल्लित भएको हो; तिमी हामीले यथार्थ रूपबाट छुटचाई छुटचाईकन जानेका होइनौं, प्रज्ञाको स्वभावले मात्र यथार्थ रूपबाट छुटचाई छुटचाईकन जानेको हो, भन्ने किसिमबाट यथार्थ रूपबाट देख्न बुठ्ठन थाले पछि अनि मात्र 'म', 'तिमी' भनी धारणा भइरहेको आत्मा दृष्टि जम्मै लोप भएर गई अनात्म स्वभावलाई जान्ने सम्यक् दृष्टि मार्गमा आरूढ हुने हुन्छ ।

यसरी नै रूपारम्मण आदि धातुलाई पनि 'म', 'तिमी' भन्ने ब्पवहारलाई लोप हुने गरी र अनात्म स्वभाव प्रकाश हुन सबने किसिमबाट वारम्वार ती धातु स्वभाव ४१ प्रकारलाई भिन्न भिन्न हुते गरी अलग अलग छुटचाई छुटचाईकन हेर्नु पर्दछ। यसरी हेरेर विचार गरेर लांदा स्वभाव धर्मलाई प्रत्यक्ष रूपबाट अलग अलग छुटचाई हेरे देखे पछि यथार्थ रूपमा अनात्म स्वभावलाई अलग अलग गरी विभाजन गरी थाहा पाउने सम्यक् दृष्टि मार्गमा अवश्यमेव पुगिने हुन्छ।

यसरी सम्यक् दृष्टि मार्गमा आरूढ भइसकेपछि पुनः चक्षु आदिलाई पनि चक्षु प्रसाद र श्रोत प्रसाद समान छ कि छैन ? श्रोत प्रसाद र झाण प्रसाद समान छ कि छैन ? झाण प्रसाद र जिह्वा प्रसाद र झाण प्रसाद समान छ कि छैन ? झाण प्रसाद र जिह्वा प्रसाद समान छ कि छैन ? जिह्वा प्रसाद र काय प्रसाद समान छ कि छैन ? भनी इत्यादि किसिमबाट भिन्न भिन्न प्रकारबाट दाँजेर हेर्नु पर्छ । यसरी हेरेर लाँदा एउटा धातु स्वभाव अर्को धातु स्वभाव संग समान नभई भिन्न भिन्न रहेको तथ्य बोध भएर आउने छ । यसरी अलग अलग रहेको कुरा देख्न बुऊन थाले पछि उक्त पाँच प्रसाद स्वभाव मध्ये कुनचाहि स्वभावलाई 'म', 'ऊ' भनी मान्ने हो भन्ने कुरालाई बिचार गरेर हेर्नु पर्छ । यत्त किसिमवाट हेरेर लाँदा यथार्थमा 'म' 'तिमी' भन्ने कुरा केही नभई केवल धातु स्वभाव पुञ्ज मात्र विद्यमान रहेको तथ्य विस्तार देखिन थाल्दछ । यस्तो अवस्थामा ऋषि,परिव्राजक म, तिमी इत्यादि आत्म भाव लोप भएर जाने छ र आत्म भाव लोप भएर जानासाथ स्वभाव धर्मलाई यथार्थ रूपबाट छुटचाई अलग अलग गरी थाहा पाउने विपस्सना सम्मा दिट्टिको म गंमा ने पुगिने हुन्छ ।

त्यस पछि विज्ञान धातुलाई पनि माथि उत्लेखित तरीवा अनुसार नै दांजेर हेर्नु पर्छ । हेर्ने तरीका के हो त भने देखें भनी थाहा पाउनु र सुनें भनी थाहा पाउनुमा समान छ कि छैन ? सुनें भनी थाहा पाउनुमा र गन्ध सुघें भनी थाहा पाउनुमा समान छ कि छैन ? गन्ध सुघें भनी थाहा पाउनु र स्वाद पाएं भनी थाहा पाउनु उही कुरा हो होइन ? आस्वादन भयो भनी थाहा पाउनुमा र स्पर्श भयो भनी थाहा पाउनुमा समानता छ छैन ? स्पर्श भयो भनी जान्नू र मनले विचार गरी थाहा पाउने रनोधात, मनो-विञ्ञाण धातु उही कुरा हुन्, होइनन् ? भन्ने कुराहरूलाई बारम्बार तुलना गरेर दाँजेर हेर्नु पदंछ । यसरी हेरेर लांदा थाहा पाउने विञ्जाण धातु पनि एक जर्कासंग आपसमा समान नभएको तथ्य बिस्तारे बोध भएर आउने छ । अनि ऋषि, परिब्राजक, म, तिमी आदि भन्ने अत्तभाव दिट्रिभाव सम्पूर्ण लोप भएर गई केवल स्वभाव धर्म मात्र विद्यमान रहेको बास्तबिकतालाई अलग अलग छटचाई थाहा पाउने विपस्सना सम्मादिट्रि मागमा पुगिने हुन्छ । यसरी विपश्यना सम्यक् दृष्टि मार्गमा आरूढ हुना साथ यथार्थतः बास्तवमा 'म' 'तिमी' भन्ने केही छैन, केवल स्वभाव मात्र रहेछन् भन्ने ज्ञान लाभ हुने छ । यस प्रकारको ज्ञान प्राप्त भए देखि मे म, तिमी भनिरहेको आत्मभाव बिलोन भएर गर्दधातु स्बभाव भनिएका नाम रूप मात्र विद्यमान रहेछन् भन्ने कुरा यकीन भएर काउने हुन्छ । यसरो म, तिमी भन्नु केही छैन, नाम रूप धातु स्वभाव मात्र रहेछन् भन्ने तथ्य दर्शाउन विशुद्धि मार्ग अथं कथा

[ 98 ]

दृष्टि विशुद्धिकाण्ड (पालिमाः बिसुद्धि मन्ग अट्ठ कथा दिट्टि बिसुद्धि काण्ड) मा यसरी उल्लेख गरिएको पाइन्छ :-

'परमत्थतो एकेकस्मि धम्मे उपपरिक्खियमाने अस्मितिवा अहन्ति बातिगाहस्स वत्थुभूतो सत्तो नाम नत्थि परमत्थतो पन नामरूप मत्त्रमेव अस्थि ।'

'एकेकस्मि धम्मे' – एक एक स्वभाव धर्मलाई 'उपपरि-विखयमाने' – विचार गरेर हेर्दा 'अस्मि ति वा' – म नै भनी वा 'अहंति' – म नै हुं भनी' 'परमत्थतो' – परमार्थ स्वभावबाट 'अतिगाहस्स' – भित्र देखि विश्वास गरी ग्रहण गरी राख्न सकिने 'वत्युभूतो' – द्रव्य सत्ता भएको 'सत्तो नाम' – सत्व भन्न 'नत्थ' – छैन ।

यसरो प्रमाण दिइ राखिएको कुरालाई बुऊने हो भने म, ऊ, स्त्रो, पुरूष, ऋषि, परिब्राजक आदि भन्ने कुरा केही रहेनछ भन्ने कुरा स्पष्टतः बोध भएर जाउने हुन्छ। केही नभएको नकारात्मक पक्षको कुरा बताई संकेपछि अब के छ त भन्ने सकारात्मक पक्षको कुरा चर्चा गरिने छ 1

'परमत्थतो पन नाम रूप मत्तमेव अत्थ' – परमार्थको हिसाबबाट हेर्दा यस संसारमा केवल नाम रूप मात्र बास्तवमा विद्यमान छन्। उपर्युक्त प्रकारबाट दिइराखिएको प्रमाणलाई राम्ररी मनन गरी 'म', 'तिग्री' भन्नु केही छैन, केवल यस संसारमा नाम धातु र रूप घातु भनिएका घातु समूह मात्र निश्चित रूपमा विद्यमान रहेछन् भन्ने तथ्यलाई हृदयङ्गम गरी बुठनु पर्दछ । यस प्रकारबाट धातुलाई फारी फारोकन अलग अलग छुटचाई हेरेर लान सक्ने भएपछि निश्चित रूपबाट म तिमी भन्ने भाव विलीन भएर गई स्वभाव धातु समूह मात्र रहेछन् भन्ने तथ्यलाई माथि उल्लेख गरिए बमोजिम राम्ररी प्रत्यक्ष रूपमा अवबोध भएर आडने हुन्छ। यसरी अवबोध भएको जानलाई न जात परिज्ञाण भनी भनिन्छ ।

## [ 90 ]

त्यसकारण 'रूप्पण लक्खणं रूपं, वेदयित लक्खणा वेदनाति एवं तेसं तेसं धम्मानं पच्चत्तलक्खणा सत्लक्खणा वसेन पवत्ता पञ्ता जात परिञ्जा नाम' भनी मग्गा मग्ग जाण दस्सन विसुद्धिको ब्याख्या बिशुद्धि मार्ग अर्थकथामा उल्लेख गरिएको रहेछ । अर्थ :- 'रूपं' – रूप 'रूप्पनलक्खणं' – परिवतंन भई विनाश हुने लक्षण वाला हो । 'वेदना' – वेदना भन्नु 'वेदयित लक्खणा' – अनुभव गर्ने लक्षण हो । 'इति एवं' – यस प्रकार 'तेस तेसं धम्मान' – त्यस् त्यस् स्वभाव धर्ममा 'पच्चत्तलक्खणा' भिन्न भिन्न लक्षणलाई 'सल्लक्खण वसेन' – राम्ररी थाहा पाउन सकिने किसिमले 'पवत्ता' – रहेको 'पञ्जा' – प्रज्ञालाई 'जात परिञ्जा नाम' – जात परिजा भनी भनिन्छ । (यसरी उल्लेख भइ रहेको तथ्यलाई मनन गरी जात परिजाणलाई बुठ्जनु पर्दछ ।)

यस्तो स्वभाव भएको 'त्रात परिजा' द्वारा स्वभाव धर्म सबैलाई अलग अलग छुटचाई राम्ररी देख्न जान्न सबने अवस्थामा पुगिसकेका योगी पुद्गलहरूले तिरण परित्रा सम्म मै माथि उल्लेख गरिएका १८ धातुलाई आरम्मण आरम्मणिक र वत्थु-लाई चितेर निरन्तर अनित्य, दुःख र अनात्मा नामक त्रिलक्षणमा राखो हेन सकनु पदंछ । हेने तरोका के ही त भने रूपारम्मण नामक वर्ण धातुलाई देखें भनी थाहा पाउनु चक्षु विज्ञान धातुको गोचरको विषय रहेछ । आंखामा भएको सफा निर्मल चक्षु प्रसाद नामक चक्खु धातु चक्खु विञ्ञाण धातुको आधार वस्तु रहेछ । त्यसरी नै शब्दारम्मण नामक सद्दं धातुं सुनी थाहा पाउनुं सोत विञ्ताणको गोचर विषय रहेछ । कानमा भएको संका निमल श्रात प्रसाद नामक सोत धातु सोत विञ्ञाण धातुको आधार बस्तु रहेछ । गन्धारम्मण नामक गन्ध धातु सुंधी थाहा पाउनु घान विञ्जाणको गोचर विषय रहेछ । नाकमा रहेको सफा निर्मल झाण प्रसाद नामक घान घातु सुघें भनी थाहा पाउने झाण विज्ञन धातुको आधार बस्तु ने रहेछ । रसारम्मण नामक रस धातु जिह्वा विञ्ञाण धातुको गोचर विषय रहेछ । जित्रोमा

[ 95 ]

रहेको सफा निमंल जिह्वा प्रसाद जिह्वा विज्ञान धातुको आधार बस्तु नै रहेछ । फोटुब्बारम्सण नामक फोटुब्बधातु स्पर्शलाई थाहा पाउनु काय विज्ञान धातुको गोचर विषय रहेछ । शरीरमा रहेको सफा निमंल काय प्रसाद नामक काय धातु स्पर्श भयो भनी थाहा पाउने काय विज्ञान धातुको भाधार बस्तु नै रहेछ । उपर्युक्त आरम्मण पाँच देखि बाहेकका अन्य शेष रवभाव समूह धम्मा-रम्मण मनोविज्ञान धातुको गोचर विषय रहेछन् । मनोधातु भग्नु चक्षु विज्ञान आदि पञ्च विज्ञानको अगाडि पद्याडि खण्डमा रही आरम्पणताई थाहा वाउने स्वभाव मात्र रहेछ । ती मनोधातु मनोविज्ञान धातुले चाहि हृत्खन् । यस प्रकारबाट आधार बस्तु बारम्मणनाई पहिचान गरी अब वर्णन गर्न लागिएको विधिपूवक अनित्य, दुःख र अनात्मा भनिने त्रिलक्षणमा राखी विचार गरी सम्मसनत्राण आदिलाई कम्बाः पूर्ण गरेर लम्नु पर्दछ ।

विचार गर्ने बिधि हो :-

रूपारम्मण नामक वर्ण धातु र चकु त्रसाद छातुको आपसमा स्पर्श हुँदा जति वटक स्पर्श्व हुन्छ त्यति पटक देखें भनी थाहा पाउने चक्षु विज्ञान किलिक्क किलिक्क उत्पत्ति भई विनाश भएर जान्छ । उपमा – दिया संलाईको आविष्कार हुनु अघि प्राचीन कालमा आगो बतीउन विशेष किसिमको ढुंङ्गा दुई टुका आपसमा जुडाई किल्का निकाली आगो बाल्ने गर्दथ्यो । ती दुई टुका आपसमा जुडाई किल्का निकाली आगो बाल्ने गर्दथ्यो । ती दुई टुका ढुड़ा आपसमा जुडाइंदा आगोको किल्का निम्की हराएर गए जस्ते रूपारम्मण नामक वर्ण धातु र चक्षु प्रसाद धातुको प्रत्येक स्पर्श-बाट रूपारम्मणलाई देखें भनी थाहा पाउने चक्षु विज्ञान धातु उत्पत्ति भई तुरून्त तुरून्त विनाश भएर जाने रहेछ र क्षण क्षण-म अनगिन्ति किसिमवाट विनाश भएर जाने रहेछ र क्षण क्षण-म अनगिन्ति किसिमवाट विनाश भएर गइरहेका छन् भन्ने कुरा यनन गरी बुकनु पर्दछ । त्यसरी नै शब्दारम्मण नामक शब्व धातु र श्रोत प्रसादको आपसमा स्पन्न हुनासाथ आत विज्ञान मामक थाहा पाउने स्वभाव, किलिक्क किलिक्क किलिक्क उत्पत्ति भई

[ 38 ]

अनगिन्ति किसिमबाट विनाश भएर गइरहेका छन् । गन्धारम्मण भन्ने गन्धको स्वभाव र झाण प्रसादको प्रत्येक बार स्पर्श हुंदा द्राण विज्ञान भन्ने थाहा पाउने स्वभाव **छिलि**क्क छिलिक्क उत्पन्न भई अनगिन्ति रूपबाट विनाश भएर गइरहेका छन् । रसारम्मण नामक रसधातुको जिह्वा प्रसाद संग स्पर्श हुना साथ जिह्वा विज्ञान नामक थाहा पाउने स्वभाव किलिवक किलिवक उत्पन्न भई अनगिन्ति रूपबाट विनाश भएर गइरहेका छन् । स्प्रष्टव्यारम्मण नामक स्पर्शस्वभाव र काय प्रसादको बीच प्रत्येक वार स्पर्श हुंदा काय विज्ञान भन्ने थाहा पाउने स्वभाव िरुलिक्क छिलिक्क उत्पन्न भई अनगिन्ति <mark>रूपबाट बिन</mark>ाश भएर गइरहेका छन् । धम्मारम्मण भन्ने स्वभाव धर्म र भवङ्ग चित्त नामक मन प्रसाद धातु बीच प्रत्येक बार स्पर्श हुँदा त्यस धम्मारम्मणलाई थाहा पाउने मनोविज्ञान धातु छिलिक्क छिलिक्क उत्पत्ति भई अनगिन्ति किसिमबाट विनाश भएर गइरहेका छन् । यसरो अनित्य भएर गइरहेकोलाई निरन्तर रूपबाट हेरेर लान सक्तु पदछ । यसरो हेरेर लांदाको अवस्थामा निरन्तर रूपबाट चक्षु, श्रोत, झाण, जिह्वा, काय र मन नामक द्वार ६ वटेमा पाले पालो परिवतन हुँदे उत्पत्ति हुँदै विनाश भएर गइरहेको तथ्यलाई अटूट रूपमा देल्न थालिने छ । यस प्रकार अटूट रूपबाट उत्पत्ति र विनाशको प्रकृयालाई देखेकोलाई न अनित्यलाई देखेको भनिन्छ।

तदनन्तर पनि विचार गर्नु पर्ने कुरा त बांको नै रहन्छ । त्यो के कुरा हो त भन्दा यस्तो प्रकारले क्षण भर पनि नरोकी अटूट रूपबाट निरन्तर तरोकाले विनाश भएर गइरहेको प्रवाहमा रत्ति भर पनि सुख आनन्दको अनुभव गर्ने भन्ने कुरा केही छ त भनी बिचार गरेर हेर्नु पर्दछ । यस प्रकारले विचार गरी हेर्दाको अवस्थामा रत्ति भर पनि सुख आनन्दको अनुभव गर्ने भन्ने कुरा केही रहेनछ भन्ने कुरा छलंङ्ग भएर आउने छ । जसरी कुनै एक जना व्यक्तिलाई शत्रु लागी त्यस शत्रुले शस्त्रास्त्र लिई बाटो

1 90 1

कुरो त्यो व्यक्तिलाई प्रत्येक बार निस्किनासाथ शस्त्रबाट प्रहार गर्न थाल्ने हो भने त्यो व्यक्ति त्यो शत्र कुरिरहेको ठाउँमा आउने नसक्ने हुन्छ त्यसरी नै म, ऊ, ऋषि, परिव्राजक भनी धारणा भइरहेंका व्यक्तिहरूले धातु भेदको रूपबाट सम्पूर्ण स्वभाव धर्मलाई हेरेर लांदाको अवस्थामा तौ उत्पत्ति भएका विज्ञान आदि धातु पुञ्ज पनि शस्त्रवाट प्रहार हुने भन्दा बढी किसिमबाट विनाश भएर गइरहेको तथ्यलाई राम्ररी देख्न जान्न बुठन थाले पछि स्वभाव धर्मको प्रवाहमा सुख आनन्दको अनुभव गर्ने भन्ने कुरै केही बांकी रहन्न । त्यस व्यक्तिले केवल दुःखको डिक्का, दुःखकै समूहलाई मात्र निरन्तर रूपबाट देखिरहने हुन्छ । यस प्रकार दुःखमयलाई देखेकोलाई नै दुःखलाई देखेको भनिन्छ ।

यतरो उत्पत्ति हुंदै द्रुतगतिबाट विनाशमा प्राप्त भइरहेका दुःखको प्रवाह स्वभावलाई विचार गरी म, ऊ, स्त्री, पुरूष, सत्व भनिने केही कुरा बास्तवमा छ त भनी राम्ररी विचार गरेर हेर्नु पर्दछ । यसरी हेरेर लांदा म, ऊ, स्त्री, पुरूष, सत्व आदि भन्न कुरा यथार्थमा केही रहेन छ भन्ने कुराको ज्ञानोदय हुने छ । यसरी ज्ञान प्राप्त भए पछि पनि 'म', 'ऊ' भन्ने केही रहेन छ भन्ने कुरालाई वारम्वार सम्छी बुछो मनन गरी बिचार गरेरलांदा लांदै म, ऊ, स्त्री, पुरूष, पुद्गल, सत्व संज्ञा अर्थात् अत्तदिट्ठि विलीन भएर गई अनत्त स्वभाव मात्र प्रत्यक्ष देखिन थाल्ने हुन्छ । यसरी देखेकोलाई देखेको अनत्त (अनात्मा) भनिन्छ । अनि मात्र अनात्म ज्ञान साक्षात्कार हुनेछ ।

यसरी अनात्म ज्ञान साक्षात्कार भए पछि म, तिमौ भन्न कुरा किञ्चित मात्रामा पनि केही छैन रहेछ। यो संसार भन्नु ने निश्चय पनि भयङ्कर रूपबाट विनाश हुँदै गइरहेको दुःख अग्नि मात्र रहेछ भनी थाह्या भई प्रत्येक बार हेर्दी म, तिमी, स्त्री, पुरूष आदिसत्व संज्ञाविलीन भएर जाने हुन्छ । यसरी सत्व संज्ञा लोप भएर जांदा बांदा आत्म दृष्टि पनि हराएर जाने हुन्छ । यसरी जति आत्मा दृष्टि लोप भएर जान्छ त्यति नै यथार्थ रूपबाट जस्तो हो त्यस्तै रूपबाट अनात्म स्वभावलाई देखिने हुन्छ । यसँलाई नै सम्मा-दिट्ठिजाण (सम्यक् दृष्टि ज्ञान) भनिन्छ ।

यसरी सम्यक् दृष्टि ज्ञान प्राप्त हुंदै आउंदा अविद्या-तृष्णाको विनाश भएर जाने छ । अविद्या-तृष्णाको विनाग हुन थाले पछि मिथ्या संकल्पको पनि विनाश भएर जाने छ । मिथ्या संकल्प नाश भएर गएको कारणले गर्दा सम्यक् संकल्प आदि शेष मार्गज्ज पनि सम्यक् दृष्टि ज्ञानको संग संगै एकै पटक उत्पन्न हुनेछ ।

उपर्युक्त प्रकारबाट एक पटक उत्पत्ति भएका मार्ग पांचलाई लोकिक मार्ग भनी भनिन्छ । तो सम्यक् दृष्टि आदि लौकिक मार्ग पांचलाई पूर्वोक्त विधि पूर्वक रात दिन कोशिस गरी वीयं राखो भाविता गरिलगेको खण्डमा तिमी, म, भनी ग्रहण गरि रहेको आत्म भाव लोप भएर गई निरन्तर दुःखाग्निबाट जलन भइरहेको तथ्यलाई मात्र देख्न थालिने छ । जति जति दुःखाग्नि-बाट दग्ध भइरहेको देखिन थाल्छ त्यति त्यति ने हेर्दै लाने शक्ति बढाउँदै लाने प्रयास गर्नु पदछ । यसरौ शक्ति प्रवल हुंदै गए पछि एकतोस भूवनमा प्रवतित भएर गइसकेका, हाल प्रवतित भइरहेका र भविष्यमा प्रवतित हुने जुन धातु पुञ्ज हुन् ती सब निश्चय पनि म होइन, तिमी होइन, केवल अविराम अट्ट रूपबाट बिनाश भई दग्ध भइरहेका धातु पुञ्ज मात्र रहेछन् भन्ने कुरा-लाई प्रत्यक्ष भएर आउने छ । यसरी अनित्य आदि द्वारा देखि जान्न थाहा पाउन सकिएको ज्ञानलाई सम्मसन ज्ञान भनिन्छ ।

त्यसैले पटिसम्भिदा मार्ग पालिमा -

"अतीतानागत पच्चुप्पन्नान धम्मान संखिपित्वा ववत्थाने पञ्जा सम्मसने जाणं सब्बं रूपं अनिच्चतो ववत्थेति एकं सम्मसनं दुवखतो ववत्थेति एकं सम्मसनं अनत्ततो ववत्थेति एकं सम्मसनं" आदि रूपबाट निकं विस्तारका साथ दर्शाइएको पाइम्छ । इच्छा हुनेले पटि

[ २२ ]

सम्भिदा मार्ग पालि हेरे हुन्छ । त्यस पछि अर्को विशुद्धि मार्ग अर्थ कथा हेरे हुन्छ । यहाँ संक्षेपमा मात्र चर्चा गरिएको हो ।

### सम्मसन ञाण समाप्त

यसरी सम्मसन जाणद्वारा बारम्बार भाविता गर्दे लाँदा ती विज्ञानादि धातु स्वभाव प्रत्येक क्षणमै उत्पत्ति हुंदै विनाश भएर गइरहेको **स**थ्यलाई मात्र देखिरहने हुन्छ । उपमा – कुहिरो लागिरहेको बेलामा सूर्योदय भएर आउना साथ ती कूहिरो बिलीन् भएर गए जस्तै वा वर्षा हुंदाको समयमा कुलो, ढल, नहर, नदो, समुद्रको पानीमा फोकाफोका उठ्दै बिनाश भएर गए जस्तै उत्त्पत्ति भएका विज्ञानादि थाहा पाउने स्वभाव धातु समूह पनि अट्ट रूपबाट अविच्छिन्न गतिले उत्त्पत्ति र विनाश भएर गइरहेकोलाई देखिने हुन्छ । त्यति भए पछि मात्र 'उदय ब्वय जाण' प्राप्त भयो भन्ते कुरा थाहा पाउनु पर्छ। यसरी 'उदय ब्वय जाण' अर्थात उदय ब्यय ज्ञान प्राप्त भइसकेका योगीले त्यस उदय ब्वय त्राणलाई ने उद्योग बृद्धि गरेर लानु पर्दछ । यसरी उद्योग बृद्धि गर्दै लगेको मात्रा निकै बढी भए पछि योगीलाई अनित्य स्वभाव, दुःख स्वभाव र अनात्म स्वभाव अन्यन्त स्पष्ट किसिमबाट प्रकट हुने हुन्छ । यसरी देखिने ज्ञानलाई तिरण परिञ्ञाण भनी भनिन्छ । त्यसेले विशुद्धि मार्ग अर्थकथामा 'रूपं अनिच्चं वेदना अनिच्चाति आदिना नयेन तेसं येव धम्मानं सामञ्जलक्खणं आरोपेत्वा पवत्ता लक्खणारम्मणिक विपस्सना पञ्जा तिरण परिञ्जानाम' भनी उल्लेख गरिएको पाइन्छ ।

अथं

'रूपं' – परिवर्तित भई विनाश भएर जाने रूप, 'अनिच्चं' – अटूट रूपवाट विनाश भएर गइरहेका छन्, 'वेदना' – अनुभव गर्ने वेदना 'अनिच्चा' – अविरल गतिले विनाश भएर गइरहेका छन्, 'इति आदिना नयेन' – इत्यादि किसिमबाट 'तेसं येव धम्माम' – तत् तत् धातु स्वभावलाई नै मात्र सामञ्ज-लवखणं'  अनित्त्य आदि सामान्य लक्षणमा 'आरोपत्त्वा' – राखी 'पवत्ता' – (लाभ) भएको 'लक्खणारम्मणिक विपस्सना पञ्जा'
लक्खणारम्मणिक विपस्सना प्रज्ञालाई 'तिरण परिञ्जाजाण' – तिरण परिञ्जा भनी भनिन्छ । त्यो तिरण परिञ्जाजाण' – तिरण परिञ्जा भनी भनिन्छ । त्यो तिरण परिञ्जा भन्ने सच्चानु लोमजाण सम्म हुनेछ । यो कुरा विशुद्धि मार्ग अर्थकथा परिञ्जा खण्डमा हेर्नु पर्दछ ।

#### उदयब्वयजाण समाप्त

उदयब्वयत्राण प्राप्त भइ सकेका योगोले बारवार त्यस उदयब्वयत्राणलाई नै अभ्यास गर्दै लाने गर्नु पर्दछ । यसरी अभ्यासमा निकै अभिवृद्धि भए पछि उत्त्पत्ति भएका कुरा नदेखिने भई केवल विनाश भएका कुरालाई मात्र देख्ने हुन्छ । जस्तो हुरु हुरु बलिरहेको ठूलो आगोमा पतन भए जति बल्ने पदार्थ धमाधम बलेर गइरहेको मात्र देखिन्छ, त्यसरी नै ३१ भूवनमा उत्त्पन्न भए जति धातु समूह जम्मै विनाश भएर गइरहेकैलाई मात्र देखि-रहने हुन्छ । यसरी देखिदा भङ्गत्राणलाई देखिएको हो भन्ने कुरा सम्छनु पर्दछ । विनाश भएर गइरहेकालाई मात्र देखिएको ज्ञान-लाई भङ्गत्राण (भंग ज्ञान) भनिन्छ ।

## भङ्ग जण्ण संक्षेपमा सकियो

यसरी विनाश भइरहेकोलाई देखेको भङ्गजाणढारा चक्षु आदि धातु अनबिच्छिन्न रूपबाट अविराम गतिमा विनाश हुँद गइरहेको सत्यलाई धमाधम देख्न थाले पछि उत्पत्ति भएका जति सम्पूर्ण रूपारम्मण वर्ण धातु चक्षु प्रसाद नामक चक्षु धातु आदि माथि वर्णन गरि आएका १८ धातु समूह जम्मै अविराम अविरल गतिले अटूट रूपवाट विनाशमा प्राप्त भई पीडा दिइ आएको कारणले गर्दा हुरुहुरु दन्किरहेको अग्नि राशी समान हुन् भनी बुठन थालिने छ । यसरी बुठने काम कसरी हुन्छ भने नगर-को ढोकाको अगाडि मानौं आगोको तीन घटा राशी दन्किरहेका छन् । ती अग्नि राशी तीनलाई चक्षु भएको एक जना पुरुषले

[ २४ ]

देल्यो भने के भन्छ भने अहो ! मानिसहरू यी आगोमा खसेको खण्डमा उनीहरू त निद्घय पनि भष्म भएर जाने छन् । त्यसरी ने ध्यान गर्ने योगीले स्वयं मर्त्य पाताल लोकमा अवस्थित ३१ वटे भूवनमा विद्यमान धातु सम्पूर्ण उत्पत्ति हुंदै विनाश भइरहेको कारणले गर्दा निइचय पनि यो संसार सब दुःखको समूह दुःखके ढिक्का नै मात्र रहेछ भन्ने सम्छी भयभीत भएर बस्दछ। उपमा – ऐश आराम सुख विलाशमा आनन्दसंग बस्न चाहने ब्यक्ति भूत प्रेत जंगली जनावर भएका ठाउँमा पुग्दा त्रसित भए जस्तै अतीतमा उत्पन्न भए जति धातु लोप भएर गइ सकेका, वर्तमानमा उत्पन्न भइरहेका धातु पनिसब विनाश हुदै गइरहेका र भबिष्यमा उत्पन्न हुने धातु पनि एवं प्रकारले लोप हुंदे जानु पर्ने स्थितिलाई देख्दा योगोले संसारमा अत्यन्त भयङ्कर दुःख भयलाई मात्र देख्ने भई अणु प्रमाण सम्म पनि सुख शान्तिलाई नपाई भयभीत भइरहन्छ । यसरी देख्ने ज्ञानलाई भयजाण (भय ज्ञान) देखेको भनिन्छ । ध्यानबाट महा भयङ्कर देखिने हुंदा त्यस्तो देखिएको ज्ञानलाई भयत्राण भनिन्छ । शिशुहरू डराईकन रोएकोलाई भयत्राण भनिदैन । किनभने वालकहरू डराउने स्वभावबाई द्वेष चित्तको स्वभाव भनिन्छ ।

भय ज्ञान प्राप्त योगोले सो भय ज्ञानढारा माथि चर्णन गरिएका धातु सबैलाई म होइन, तिमी होइन, यथाथंमा महाभय मात्र रहेछन् भनी पूर्व देखिए भन्दा बढी देख्न सकिने किसिमले निरन्तर उद्योग बीयं वढाउंदै लांदा स्वगं मर्त्य पातालमा अवस्थित भूवनमा विद्यमान धातु मध्ये कुनै धातुलाई पनि म, तिमी भनी देखाउन सकिने स्थिति नरहेको र ती धातु साथै धातु उत्पन्न भइरहेका भूवन समेतलाई वैरोहरू एकजूट भई चारै तिर-बाट घेरा हाली सस्त्र अस्त्रबाट लगातार प्रहार गरिरहेको स्थिति बस्तै देखिन आउने छ । यसरी देख्न थालेपछि उक्त योगीले निरुचय पनि स्वयं मर्त्य पाताल थादि त्रिलोक भूचनमा उत्पत्ति भइ रहुञ्जेल उत्पत्ति र विनरशको प्रक्रया अविराम अविरख

[ 22 ]

गतिमा चालु भइरहने हुंदा दुःखाग्निबाट मुक्त हुन सकिने अणु प्रमाण सम्म पनि रहेनछन्, केवल विनाश मात्र भइरहदा रहेछन् भनो उत्पत्ति भएका यावत् घातुमा केवल दोष न मात्र देस्न थाल्ने छ । सुख शान्ति भन्ने कुरा किश्चित् मात्रामा पनि केही नदेखी केवल दोषलाई न मात्र देखिरहने ज्ञानलाई आदिनवत्राण (आदिनव ज्ञान) भनिन्छ । आदिनव ज्ञान भन्नाले नित्य स्थिर केही नरहने अनित्य दोष, बारवार दुःख कष्ट भोग गर्नु पर्ने दुःख दोष, म, तिमो भनी देखाउन सकिने सारतत्व केही नभएको अनत्त दोष (अनात्मा दोष) लाई भनिएको हो ।

उक्त आदिनव जाण प्राप्त योगीले त्रिभूवन लोकमा उत्पत्ति भएका यावत् धातुलाई म, तिमी होइन केवल निरन्तर रूपमा उत्पत्ति हुदं विनाशमा प्राप्त भइरहेका स्वभाव धर्म मात्र हुन् र दुःखाग्निबाट दग्<mark>ध भ</mark>इरहेको कारणले पीडा कष्ट मात्र भोगी रहनु पर्ने धातु पुञ्ज मात्र हुन् भन्ने कुरालाई अनुभव गरी दोषे दोष मात्र ती सम्पूर्ण धातुमा निरन्तर देख्न अनुभव गर्न थालेपछि त्रिभूवन लोकमा उत्पत्ति भएका यादत् धातु प्रति आशक्ति रहित भई अत्यन्त विरक्त भएर आई वैराग्य भाव जाग्न थाल्ने छ। यसनी वैराग्य भएर आएपछि साविक भन्दा बढी उद्योग वौर्य वढाई हेर्दे लांदा कन् कन् बढी विराग उत्पन्न हुन थाल्ने छ । यतरी विराग उत्पत्ति भएर आएको कारणले गर्दाती धातु सङ्खार धमं प्रति अत्यन्त खिन्न र दिक्दार भएर आउने हुन्छ । उपमाः - चित्रकूट पर्वत मुनिगोचर गरि रहने राजहंसले चाण्डाल ग्रामको ढोकामा जम्मा भइरहेको फोहर मनमूत्र युक्त ढलमा विचरण गर्नमा आनन्द नदेखी हिमबन्त पर्वत छेउ अवस्थित महा-सरोवरमा बिचरण गर्दा मात्र आनग्दित महशूस गरे के आदिनव ज्ञान प्राप्त योगीले पनि सम्पूर्ण सङ्खार धातुमा आनन्द नदेखो विरक्त भईकन अनित्य आदि रूपबाट हेदेँ लाने विपरयना धर्म ने मात्र आनन्द महशूस गन थाल्ने हुन्छ । यस प्रकार सङ्खार आदि धातुमा आनन्दित नभई विरक्त हुने विपश्यना ज्ञानलाई निब्बिन्द

[ २६

त्राण भनिन्छ । निब्बिन्द जाण भनेको विरक्त हुने ज्ञानलाई भनिएको हो ।

निब्बिन्द जाण संक्षेपमा सकियो ।

उपर्युक्त निब्बिन्द जाण प्राप्त भई वैराग्य प्रवल भएर आए पछि त्यस योगीलाई यावत् सङ्घार संखत (ससंस्कृत) धातुहरू प्रति आशक्ति नरहने हुंदा शिघ्न से शिघ्न तो ससंस्कृत धातुहरू जाट मुक्त हुन चाहेका चित्त नै मात्र उत्पन्न हुन थालने छन्। बिरालोको पैजा-सा फंसेको मुसो र सपंको मुखमा परेको भ्यागुतोले सो बन्धनवाट मुक्त हुन मात्र खोजे छैं त्यस योगीले पनि सम्पूर्ण संस्कार धातु-बाट मुक्त हुने नै मात्र इच्छा गर्न थाल्ने छ । त्यस्तो योगीलाई किञ्चित् मात्रामा पनि आशक्त भएर बस्ने भन्ने कुरा नै केही हुने छैन । यसरी वाशक्ति रहित भई मुक्ति मात्रको चाहना राख्ने चित्तलाई मुञ्चितुकम्यता ज्ञान भनी जान्तु पदंछ । मुञ्चित्वतुक-स्यता ज्ञान भनेको मुक्त हुने सदीच्छा राख्ने ज्ञानलाई भनिएको हो ।

# मुञ्चितुकम्यता ज्ञान समाप्त ।

यसरी सम्पूर्ण ससंस्कृत धातुवाट मुक्त हुने इच्छा रहने मुञ्चित्रजुकम्यता ज्ञान प्रवल भएर आए पछि ती ससंस्कृत धातु-हरूलाई निम्न लिखित चालीस पकारका स्वभाव धमका रूपदाट विचार गरीकन हेर्नु पर्दछ:--

- १) सङ्घत धातु (ससंस्कृत धातु) भनेको स्थिर नरही सदैव परिवर्त्तन भई विनाशमा प्राप्त भइरहेका स्वभाव हुन् ।
- २) दन् दन् दन्किरहेको अग्नि समान हुन् ।
- ३) राग गादि काँढाले बिकी पीप जमेको उनुम भइसकेको घाउ समान हुन् ।
- ४) क्लेश्वरूपी घाउबाट पोप चुहिरहेको पोप समान हुन् ।
  - ५) राग ढेंष मोह आदि कांढाचे घोची वेदना कष्ट भइरहेको पीडा समान हुन् ।

[ 20 ]

नमएको स्वभाव हुन्।

- १८) भयहरूमा सबभन्दा ठूलो भय र शत्रु वैरोहरूमा महावेरी महाशत्रुको रूपबाट दुःख कष्ट दिइरहने कारणले गर्दा सुरक्षार्थ बच्न सकिने, लुक्न सकिने स्थान कते केह्यी
- नमएको स्वभाव हुन् । १७) रोग व्याधि अन्तरायादिद्वारा पीडित भइरहने स्वभाव वाला हुदा शरण लिन भरोसा लिन नसकिने स्वभाब हुन् ।
- जाने स्वभाव हुन्। १६) सम्पूण दुःख चत्रमा पतन हुने कारणके गर्दा केही स्थिर
- १५) पर उपयोग र स्व-उपयोगद्वारा विपरीत हुद विनाश भएर
- को खानी स्वरूपी स्वभाव धमं हुन् । १४) जाति जरा, मरण आदि बन्धनबाट बाँधिएको कारणले अनेकं भय दुःखादिबाट प्रकम्पित भइरहने स्वभाव हुन ।
- हम् । १३) अनबिच्छिन्न रूपबाट दुःख, कष्ट, पोडा दिइरहने दुःखान्नि-
- १२) राज भय, चौर भय आदि भय निरन्तर आइरहने स्थान
- हुन् । ११) राज दण्ड आदि भय उपद्रव हुनामा मूल कारण पनि हुन् ।
- स्वभावका हुन् । १०) एक होइ। अनेक भय उपद्रवका खानी नै भइरहेका स्वधाव
- चित व्यक्तिहरू समानका स्वभाव धर्म हुन् । ह्याधि, मरण आदिको कारणवाट विपरीत भएर जाने
- आएको स्वभाव समान हुन् । अाफूले इच्छा गरे जस्तो केही नहुने भई बाहिरका अपरि-
- मात्र परिपूर्ण भइरहेको स्वभाव मात्र हुन् । ७) रोग व्याधि भय उपद्रवले अटूट रुपबाट पीडा कष्ट दिइ
- ६) निन्दा गर्न योग्य, कसिंगर फाले ॐ फाल्न लायक सुख भनेको किञ्चित मात्रा पनि केही नभएको दुःख नै दुःखले

- १९) आफूकहाँ शरण लिन आएकालाई पनि भयादिबाट बचाई राख्न सामर्थ्य केही नभएका स्वभाववाला हुन् भनी बार-बार भाविता गरी हेर्ने देख्ने प्रयास गर्नु पर्दछ । अनि ती धातु समूहलाई ज्ञान चक्षुबाट पुनःनिम्न किसिमबाट विचार गरी हेरेर लग्नु पर्दछ । यथा--
- २०) तो धातु समूह वास्तवमा शोभा युक्त, सबल र सुख दायक भनो भन्न सकिने केही तत्व पनि रहेन छ ।
- २१) त्यसरी नित्य सुख आदि केहो पनि नरहेको कारणले गर्दा ती धातु समूह यथार्थमा व्यर्थका काम नलाग्ने स्वभाव धर्म मात्र रहेछन् ।
- २२) अधिकारपूर्वक सुख लाभ गर्न सकिने तत्वबाट रहित रहेछन् ।
- २३) तिमी, हामी आदि भनि धारण ग्रहण गर्न सकिने अत्तभाब-बाट सर्वथा भिन्न अलग रहेको स्वभाव धर्म रहेछन् ।
- २४) अतिशय दोषैदोषबाट मात्र भरिएको स्वभाव रहेइन् ।
- २४) अटूट रूपबाट परिवाति भई विनाश भइरहेका स्वभाव रहेछन् ।
- २६) नित्य, सुख आदि भन्न नसकिने केवल असार स्वभाव रहेछन् ।
- २७) दुःखको समूह जम्मा हुने मूल स्थानको रूपमा इहेको स्वभाव रहेछन् ।
- २८) बाहिरबाट हित उपकार गर्नें मित्रको रूप लिई सदैव भित्र-भित्रै आघात पुऱ्याई रहने शत्रु वैरी समानको स्वभाव रहेछन् ।
- २९) प्रीति दायक, आनन्द दायक, सुख दायक तत्वबाट बिल्कुल अलग रहेका स्वभाव रहेछन् ।

## [ 38 ]

- ३०) अविरल अविराम गतिबाट चार आश्राव प्रवाहित भइरहने स्वभाव वाला रहेछन् ।
- ३१) कर्म, चित्त, ऋतु र आहार नामक हेतुद्वारा निरन्तर निमित भई रक्षा गरि रहनु पर्ने स्वभाव रहेछन् ।
- ३२) क्लेश आदि मारबाट दबाइएर वस्नु पर्ने स्वभाव रहेछन् ।
- ३३) वारम्वार उत्पन्न हुंदै गर्ने गरेका स्वभाव रहेछन् ।
- ३४) निरन्तर रूपबाट जोर्ण भएर गइ रहेको स्वभाव रहेछन् ।
- ३५) रोग व्याधि आदि द्वारा पीडा कष्ट दिलाई कष्ट सहेर वस्नु पर्ने स्वभाव रहेछन् ।
- ३६) मृत्यु भई विनाश भएर जाने स्वभाव रहेछन् ।
- ३७) शोक सन्तापवाट आकाग्त भइरहनु पर्ने स्वभाव रहेछन् ।
- ३८) रोई कराई विलाप गरिरहनु पर्ने स्वभाव रहेछन् ।
- ३१) हैरान भइरहनु पर्ने स्वभाव रहेछन्, र
- ४०) तृष्णा, दृष्टि आदि क्लेश मलहरूबाट लतपत भइरहेको स्वभाव रहेछन् भनी

माथि उल्लेख गरि आए बमोजिम ४० प्रकारवाट वारम्बार बदलो बदलोकन तो धातु समूहलाई हेरर बिचारेर लानसक्नु पर्दछ ।

यसरी झान दृष्टिवाट धातु समूहका यथाथं स्वभावलाई पहिचान गर्दे विचार गर्दे लगेको प्रयास घेरे भएपछि ती संखार धातु समूहबाट बिलकूल मुक्त भएर जाने चिक्त एकदमे प्रवल भएर आउने छ । यसरी विराग प्रवल भएर आउंदा पनि बारम्बार हेर्दे बिचार गर्दे लाने प्रयास अधिकतर वढाउदै लगे पछि आत्मा, जीव, पुद्गल आदि भनी उपादानको रूपबाट ग्रहण गरिराखने स्वभाव लोप भएर जाने छ । यसरी आत्मा, जीव, पुद्गल भन्ने भाव लोप भएर गएपछि पटि सङ्खण जाण देखियो भन्ने कूरा बुठ्मु पर्दछ । पटिसङ्खण जाण भनेको बारम्बार अनित्य आदि रूपवाट विचार गरीकन अनित्य दुःख अनात्मालाई अतिशय स्पष्ट हुने किसिमबाट देखिएको ज्ञानलाई भनिएको हो।

पटि सङ्घण त्राण लाभ भएका योगीले पुन: ती धातुलाई क्षणभर मात्र पनि स्थिर नरही अनित्यताको लक्षण प्रदर्शण गर्दें विनाश भएर गइरहेको हुंदा यथार्थमा निरुचय पनि म, तिमी, स्त्री, पुरूष, देव, ब्रह्मा आदि भनी धारण गरि राख्न सकिने किसिमले केही नभएको, मेरो सम्पत्ति, उसको सम्पत्ति भनी उपादान रूपदाट ग्रहण गरि राख्न सकिने सारभूत तत्व केही नरहेका स्वभाव धर्मलाई बारम्बार ध्यानवाट विचार गरी हेरेर लान सक्नु पदछ ।

यसरी हेरेर लगेको प्रयास अधिक भए पछि निश्चय पनि ती धातु समूहमा म, तिमी, स्त्री, पुरूष, देव, ब्रह्मा, भनी उपादान रूपबाट ग्रहण गर्न सकिने केही रहेनछन् । मेरो धन उसको धन भनेर उपादान रूपबाट ग्रहण गर्न सकिने केही रहेनछन् । केवल बारम्वार बिनाश हुदै गइरहेका स्वभाव मात्र रहेछन् भन्न तथ्य-लाई प्रष्ट रूपमा देख्न थालिने छ । यसरी देख्न थालेपछि ती सम्पूर्ण धातु पुञ्ज संखार पुञ्जमा प्रिय, अप्रिय भन्ने भाव केही नरही केवल उपेक्षा दृष्टिवाट मात्र हेनें प्रवृति विद्यमान भइरहने हुन्छ । यस्तो अवस्थामा सङ्घारूपेक्खा ज्ञाण (संस्काष्ठपेक्षा ज्ञान) जाई देखियो भन्ने कुरा सम्छनु पदछ ।

सस्कारूपेक्षा ज्ञान भनेको ससंस्कृत घातुहरू प्रति मन पर्ने र मन नपर्ने भन्ने दुवै भाव नरही केवल उपेक्षा दृष्टिवाट मात्र हेरिरहने ज्ञान दर्शनलाई भनिएको हो ।

उपर्युक्त संस्कारूपेक्षा ज्ञान प्राप्त गरेका योगीले ती संखार धर्महरूलाई उपेक्षा दृष्टिवाट हेरिसकेपछि बिलकूल मुक्त हुने ठूलो इच्छा राखी तिमी, म होइन, निऋय पनि नाशवान भइकन अतिशय तप्त भइरहेको दुःखाग्नि मात्र रहेछन् भन्ने तथ्यलाई

[ 39 ]

देख्न बुळनको निम्ति माथि उल्लेख गरि आएको विधि अनुरूप वारम्बार बिचार गर्दे हेरेर लाने प्रयास गर्नु पदं**छ** । यसरी गरि-एको कोशिस बढी भएपछि तीने त्रिभूवन लोकमा उत्पत्ति भए जतिका संस्कार स्कन्ध पांच धातु पुञ्ज्जसाई तिमी, म, सत्व, भातमा होइन, निश्चय पनि निरक्तर उत्पत्ति हुदै बिनाश भएर गइरहेका दुःखाग्नि ने मात्र रहेछन् भन्ने कुरालाई ज्ञान चक्षुबाट दिनपर दिन देख्न थालिने छ । यो संसार दुःझको अग्नि मात्र रहेछन् सुख भनेको रत्तिभर नै मात्र पनि रहेनछन् भन्ने कुरालाई देख्ने छ। यसरी देखिएको ज्ञानलाई दुःख सत्यलाई अलग अलग छुटयाई थाहा षाउने लौकिक मार्ग ज्ञान भनी जान्नु पर्दछ । त्यस लौकिक मार्गको ज्ञानको स्थिति कालमा हुने दुःखाग्नि तर्कना वितर्क चैतसिक सम्यक् संकल्प मार्ग अङ्ग हो । सो दुःखाग्निलाई राम्ररी देख्न जान्न गरिने उद्योग वीर्य सम्यक् व्यायाम मागं अङ्ग हो । उक्त ज्ञान प्राप्त हुंदाको बेलामा दुःखाग्निलाई नर्विसिने यरीकन होश गरि राखेको स्मृति चाहीं सम्यक् स्मृति मार्गङ्ग हो। यसरी होशियार भईरहेको बेलामा सो दुःखाग्नि रूपी आलम्बनमा चित्त स्थिर भइरहेको चाहीं सम्यक् समाधि मार्गङ्ग हो। यस प्रकार लौकिक मार्गङ्ग धर्म पांच एक पटक उत्पन्न हुने गईछन् ।

यसरो विपश्यनाबाट हेरि रहवा काय कर्म वची कर्म परि-शुद्ध भइरहनुलाई चेतना शील मार्गङ्ग पनि पूर्ण भएको हो भन्न जान्नू पदंछ ।

उपर्युक्त प्रकारबाट लौकिक मार्गङ्ग पांच एकै पटक उत्पन्न हुनाको कारणले शील समाधि र प्रज्ञा नामक शिक्षा तीनेवटाबाट पूर्ण भएको जान्न, पर्दछ ।

यसरौ शील समाधि र प्रज्ञा पूर्ण भए तापनि यहाँ प्रज्ञालाई नै मात्र प्रधान मानी व्याख्यान गरिने छ ।

उक्त दुःख सत्यलाई राम्नरी छुट्याई थाहा पाउने लौकिक मार्ग ज्ञान पनि बास्तवमा दुःख सत्य नै हुंदो रहेछ । माथि वर्णन

[ ३२ ]

गरिआए अनुसार तीनवटै भूवनमा उत्पत्ति र विनाश भई दुःखाग्नि समान भइरहेका स्कन्ध पांच नाम रूप धर्म धातु समूह जस्तै भई यस जन्ममा उत्पत्ति भएर काएको हो भन्ने कुरालाई राम्ररी विचार गरीकन खोजी गरेर हेरेर लगेको खण्डमा यो जुनो भन्दा अविको जन्ममा आशक्त रहिरहेको तृष्णाको कारणले वर्तमान नाम रूप धर्म उत्पन्न भएको साँच्चिक रहेछ भन्ने तथ्य बोध भएर आउने छ । कसरी बोध भएर आउने छ त भन्दा यदि पूर्वजन्ममा आशक्त रहने तृष्णा भन्ने कुरा नभइ दिएको भए जुन दुःखाग्नि भइरहेको स्कन्ध नाम रूप धातुको समुह हो त्यो निश्चय पनि यस भवमा उत्पत्ति हुने भन्ने कुरा संभव हुने थिएन । उदाहरणार्थं जरा चुंडिइसकेको वृक्षमा पुनः फल लाग्नु भन्ने कुरा सम्भव नभए छैं पूर्व जन्ममा उत्पत्ति भएका स्कन्ध सन्तति प्रति आशक्त रहने तृष्णाको उच्छेद भइ दिएको खण्डमा यस जन्ममा उत्पन्न भइरहेका दुःख स्कन्ध रूपी अग्नि भनिएका धातु पुञ्ज निश्चम पनि नरहो लोप भएर जानु पर्ने थियो। यगरी लोग नभई उत्पत्ति अएर आउनमा निरुचय पनि पूर्व बन्ममा आशक्त भइ रहेको तृष्णाको कारण ने जिम्मेवार छ भनो हेतु धर्मलाई राम्ररी बोध भएर आउने हुन्छ । त्यस बखत-मा समुदय सत्यलाई राम्नरी थाहा पाउने ज्ञान पनि लौकिक मात्र हों। सो लौकिक ज्ञान पनि दुःख सत्य नै मात्र हो ।

7

यसरी अधिको जन्ममा उत्पत्ति भएको तृष्णा नामक समुदय सत्यको कारणवाट यस जन्ममा उत्पन्न भएका चक्षु आदि धातु णुञ्ज फल भइरहेको दुःख सत्य कायम भइरहेको अवश्यमेव हो रहेछ भनी राम्ररी अववोध भएर आउने छ । सो बेलामा समुदय सत्यलाई अवबोध गर्ने ज्ञान पनि लौकिक ज्ञान ने मात्र हो । सो लौकिक ज्ञान पनि दुःख सत्य नै मात्र हो ।

ं यसरो अववोध भइसकेपछि ूर्व जन्ममा उत्पत्ति भएका चक्षु आदि धातु पुञ्ज पनि निश्चय ानि अहिलेकै जस्तै दुःखाग्नि हुनु पर्छ । तो दुःखांग्निको हेतु त्यो जन्म भन्दा अधिको जन्ममा उत्पन्न भएको तृष्ठणा भएक कारणले हुनु पर्छ भनी यसरी ज्ञान-लाई बढाउंद लगी आदि नभएका यस संसारमा उत्पत्ति भए जतिको हेतु भइरहेको समुदय सत्यको कारणले गर्दा फूल भट्ट-रहेको दुःख सत्य एक संग आर्को गांस्सिद आबद्ध प्रतिबद्ध हुंदै यस जन्म सम्म आइ पुगेको र पुनः यस जन्म पछि पनि अनन्त कालसम्म उत्पत्ति हुने कम चालु हुंदै जाने रहेछ भन्ने तथ्यलाई अनुलोम प्रतिलोम तरीकाबाट हेरेर लांदा निश्चय पनि यस संसारमा मनुष्य, देव, ब्रह्मा, सत्व आदि कसँलाई नदेखिने भई संसार भनेको केवल दन् दन् दन्किरहेको दीर्घकालीन अग्नि स्कन्ध समूह रहेछ र हेतु र फल जोडिएको आपसमा कहित्य पनि बछुट्टिएको दुःखाग्नि मात्र रहेछ भन्ने कुरा दिनपर दिन देखिन मार्ग ज्ञान नै मात्र हो ।

यसरी देखिन थाले पछि पुनः यस जम्ममा लौकिक स्वन्ध रूपी घातु पुञ्ज प्रति आशक्त भएर बसेमा यस जुनीमा आशक्त भइरहेका तृष्णा समुदयको कारणबाट फरि फरि यस्तै दुःखाग्नि स्कन्ध उत्पन्न हुने छन् भनी वर्तमान हेतुलाई साक्षी राखी अनागत फललाई देख्ने हुन्छ । यसरी देखिएको ज्ञान पनि अरुँ लौकिक नै हो र त्यो मार्ग ज्ञान पनि अरुँ दुःख सत्य नै मात्र हो । पछि भविष्यमा उत्पन्न हुने चक्षु आदि लौकिक स्कन्ध समूहको सम्वन्ध-मा पनि त्यस जन्ममा आशक्त भएमा त्यस पछिको जन्ममा यस्तै प्रकारको दुःखाग्नि रूपी धातु पुञ्ज नै मात्र उत्पन्न हुने छन् भनी अनागतमा उत्पन्न हुने हेतु फल आपसमा गांस्सिदै जोडिदै गरेको तथ्यलाई स्वज्ञानबाट स्वतः देख्न थाल्ने छ । यसरी आपसमा आबद्ध प्रतिबद्ध भई जोडिदै गांस्सिदै गरेको हेतु फललाई देखिएको ज्ञान पनि लौकिक ने हो । सो लौकिक ज्ञान पनि दुःख सत्य ने मात्र हो ।

[ 38 ]

यसरो उत्पत्ति भइसकेका, भइरहेका र अब उत्पन्न हुने हेतु फलको आबद्धपनबाट मुक्त हुने स्वभावलाई खोजी गरेर लांदा उत्पत्ति हुने भनिएको जाति स्वभाव विद्यमान रहेसम्म त्यस हेतु फनका सन्ततिबाट मुक्त हुन नसकिने रहेछ । किनभने सो हेतु फनको आवद्धपन कायम रहेसम्म जाति धर्म कायमे रहिरहने रहेख भन्ने तथ्यलाई यथाभूत रूपबाट प्रष्ट देखिने हुन्छ । यसरी देलि संके पछि सों सन्ततिवाट मुक्त हुने स्वभावको खोजी गर्च थालिने छ । कसरी खोजी गरिन्छ त भन्दा उत्पन्न हुने स्वभाव कायम रहेतम्म विनाश हुने स्वभाव पनि विद्यमान रहि रहने छ। उत्गत्ति हुने भन्ने कुरा केही नभए पछि विनाझ हुने भन्ने कूरा पनि केही रहने छैन । त्यसंले अजाति धमं भनेको केही अवश्यमेव हुनु पछं भनी अनुमान ज्ञानवाट दिल्न थाल्ने छ । कसरो देखिन्छ त भन्दा पोल्ने कुरा भएपछि चोसो कुरा पनि अवश्यमेव हुनु पर्दछ। अध्यारो भए पछि प्रकाश पनि अवस्य नै हुनु पदछ। र्यसरी नै उत्यति स्वभाष भन्ने भए पछि त्यसको ठीक विपरीत समं उत्वति नहुने स्वभाष पनि अवस्यमेव हुनु पदंछ मन्ने कुरम लाई अनुमान गरी अजाति स्वभाव नामक निर्वाणलाई अनुमान-बाट देख्न थाल्ने छ। यसरो देखिएको उत्पत्ति नहुने स्वनावलाई अनुमानवाट मात्र हेरेको हुंदा त्यो ज्ञान पनि अर्छ लौकिक नै मात्र हो। सो लोकिक ज्ञान पनि दुःख सत्य नै मात्र हो। यसरो अनुमान गरी हेर्दे हेर्दे हेतु र फल मिली उत्पत्ति र विनाझ भइ रहेको धर्मलाई भाविता गर्दै लग्ने कम निकै बढेर गएपछि वैराग्य भाव एकदमे प्रवल भएर आ उने छ । अनि त्यो जातिवाट मुक्त भइरहेको उत्पत्ति नभएको अनुत्पन्न स्वभाव निरोध सत्यलाई स्रांच्चिक आधार भरोसा शरण ग्रहण गन लायकको धर्म हो भन्ने कुरा स्वज्ञानवाट देख्न थाल्ने छ। त्यस ज्ञान मार्गसा आरूढ भइ सके पछि पनि भाविता गईँ लांदा यसरी भाविता गरिएको कम निकं वढी भए पछि स्यस अनुत्पन्न स्वभाव भइरहेको अजाति धय-लाई प्रत्यक्ष रूपमा दर्शन हुनेछ ।

[ XF ]

त्यस्तो बखतमा अववोध गरेको ज्ञान जो छ त्यो सांच्चिक को लोकोत्तर श्रोतापत्ति मार्ग ज्ञान भएको हुंदा यस्तो ज्ञान लाभ गरेका पुद्गल श्रोतापन्न अर्थात् श्रोतापत्ति मार्ग ज्ञान प्राप्त पुद्गल हुन्छ । यस्तो ज्ञान दर्शन एक पटक मात्र हुने हुन्छ । किन्तु एकै पटक मात्र ज्ञान दर्शन भए तापनि सो पुद्गलले चतुराय सत्यलाई एकै पटक अववोध गरी दर्शन प्राप्त गर्ने हुन्छ । कसरी अववोध हुन्छ त भन्दा निरोध सत्य नामक उत्पन्न नहुने लक्षण भइरहेको स्वभाव धर्म उत्पत्ति प्रकृयाबाट सर्वथा मुक्त भइरहेको कादणले गर्दा विनाश हुने भन्ने लक्षण पनि नहुने, जरा धर्मबाट दुःख पीडा हुने भन्ने पनि केही नहुने भई बास्तवमा नित्य स्थायी सुख रहेछ र त्यसै कारण त्यो स्वभाव धर्म जो हो सांच्चिकँको नित्य सुख पनि रहेछ । त्यो स्वभाव चाह्नि सत्वको जीव पनि होइन रहेछ, केवल स्वभाव धर्म मात्रे रहेछ । त्यसैले त्यो अनुत्पन्न स्वभाव धर्म जो हो त्यो अनात्म धर्म पनि रहेछ । यही स्वभाव धर्म एक मात्रै सदैव भय रहित भइरहेको कारणले गर्दा उक्त स्वभाव धर्मलाई ज्ञान चक्षु प्रज्ञा चक्षुबाट हेरेर लांदा सदैव शोभा हुने स्वभाव रहेछ भन्ने कुराको प्रत्यक्ष ज्ञान दर्शन प्राप्त हुनेछ ।

तिसर्थ त्यो नित्य सुख भइरहेको निरोध सत्यलाई यथार्थतः अवबोध गर्ना साथै उत्पत्ति संग सम्बन्ध भएका नाप रूप धर्म धातु पुञ्जलाई आरम्मणै (आलम्बन) नगरीकनै असम्मोह कृत्य असम्मोह चर्या द्वारा नै नित्य सुख भनेको अरू केही छैन भन्ने यथार्थ सत्यलाई समेत प्रत्यक्ष हुने गरी देखिने कार्य समेत एकै पटक पूर्ण हुनै गरो प्राप्त गर्ने छ । त्यो लोकोत्तर मार्ग ज्ञान निरोध सत्यलाई यथार्थ रूपमा अववोध गरेट केणमा नित्य सुख (अत्त, शुभ) नभएको धातु पुञ्जलाई नित्य सुख हो भनी आदि रूपबाट धारण ग्रहण गरिराखेको मिथ्या धारणा जप्ति आठ प्रकारका सन्देह सोह प्रकारका सम्देहादि त्यस मिथ्या दृष्टि सगै मिलेर विद्यमान भइरहेका मोइ आदि एक समूह भइरहेका कोका मल जाति सम्पूर्ण नै शेष पनि बांकी नरहने गरी नष्ट भएर

[ 34 |

जाने छन् । आफूले यसरी नाश गरिसकेका समुदय सत्यलाई पनि आरम्मण गरिरहन नपर्ने गरी असम्मोह कृत्य पूर्ण हुना साथ लोकोत्तर मार्ग ज्ञान अववोध हुने प्रकृया पनि एक पटक पूर्ण हुनेछ । त्यस लोकोत्तर मार्ग ज्ञानले निरोध सत्य निर्वाण-लाई नै आरम्मण गरी भावना कृत्य पनि पूर्ण हुनेछ ।

त्यस भावना कृत्यद्वारा आफूलाई प्राप्त भएको मार्गलाई आरम्मण नगरीकन असम्मोह कृत्यलाई पूर्ण गरी निरोध सत्यलाई न मात्र आरम्मण गरि राख्ने हुन्छ ।

यसरी निरोध सत्य रूपी असंखत धातु (असंस्कृत धातु) निर्वाण नामक अनुत्पन्न स्वभाव लक्षणलाई आरम्मण गरी साक्षात्कार गरिरहेकै बेलामा चतुरार्य सत्यलाई एकै पटक अववोध हुने कुरोलाई माथि वर्णन गरिआए अनुसार बोध गर्नु पर्दछ ।

यसरो एक पटक चतुरायं सत्य धर्मलाई उक्त मार्ग ज्ञान एउटेबाट अववोध हुने विधि सम्बन्धमा सम्मोह् विनोदनि अट्ठ कथा सच्च विभङ्गको व्याख्या पेज नं १०० मा चर्चा गर्दे यसरो लेखिएको छः- सो एवं कम्मं करोन्तो चत्तारि सच्चानि एकेन पटिवेघेन पटिबिज्छति । अर्थः- 'सो पुग्गलो' - त्यस योगोले 'एवं' - यसरो 'कम्मं' - विपश्यना भावना गर्ने कार्य 'करोन्तो' - मर्ने बेलामा 'चत्तारि' - चारवटै 'सच्चानि' आर्य सत्यलाई 'एकेन' - एक मात्र 'पटिवेघेन' - अववोध गर्न सकने लोकोचर मार्ग ज्ञान द्वारा 'पटिबिज्छति' - एक पटक अववोध गर्नेछ ।

यसरो सम्मोह विनोदनी अट्ठकथा सच्च विभङ्गको व्याख्या-मा एक पटक चतुरायं सत्य धर्मलाई एक लोकोत्तर मार्ग ज्ञान ढारा अववोध गर्न सकिने विधिको उल्लेख भइरहेको तथ्यलाई विचार गरीकन एक मात्र रहेको लोकोत्तर मार्ग ज्ञानढारा चार वटा आर्यं सत्यलाई एकं पटक एकं लहरैमा जान्नु बुठनु पर्दछ । उक्त लोकोत्तर मार्ग ज्ञान द्वारा चतुरार्य सत्यलाई एकं पटक अववोध गर्दा निरोध सत्य एउटालाई भने आरम्मण (आलम्बन) गरी अववोध गर्ने हुन्छ । बांकी तीन आर्य सत्य – दुःख सत्य, समुदय सत्य र मार्ग सत्यलाई भने आरम्मणं नगरीकन तौ धर्म-लाई यथार्थ रूपबाट आर्य सत्य धर्मलाई नबुठने गराउने स्बभाव भइरहेको मोह धर्मलाई जडे देखि विनष्ट गरी असम्मोह कृत्यबाट अववोध गर्ने कार्य सम्पन्न गर्ने हुन्छ ।

यस कुरालाई सविस्तार जान्ने इच्छा हुनेले 375 अटूकथाचार्यले न सम्मोह विनोदनी अटुकथा सच्च विभङ्ग-को ब्वाख्याको डपर्युक्त १०० पेजम उल्लेख गरिराखेको निम्न वाक्यलाई पनि स्पष्टतः अध्ययन गर्नु वेश हुन्छ । सो अट्ठकथा चार्यले भन्न भएको छ :- 'तीसु किच्चतो पटिवेधो होति, निरोध आरम्णे पटिवेधो' । अर्थः - 'तीसु' – तीनवटा 'सच्चेसु' दुःख, समुदय र मार्ग भनिएका सत्यलाई 'किच्चतो' - परिञ्झ (परिज्ञा), पहान (प्रहान) र भावना कृत्यद्वारा पूर्ण गरोकन 'पटिवेधो' - अववोध गर्ने 'होति' - हुन्छ । 'निरोधे' - निरोध सत्यलाई 'आरम्मण पटिवेधो' - आरम्मण गरी अववोध गर्ने 'होति' - हुन्छ । यसरों उल्लेख भइरहेको तथ्यलाई बिचार गरी चतुरार्य सत्य मध्येका निरोध सत्य १ वाहेक बांकी तीनैवटा आयं सत्यलाई असम्मोह कृत्यद्वारा पूर्ण गरी र निरोध सत्यलाई मात्र आरम्मण द्वारा पूर्ण गरी एक लहरमा एक पटक चतुरायं सत्य धमलाई अववोध गर्ने रहेछ भन्ने वस्तुस्थितिलाई राम्ररो प्रष्ट रूपमा बुळन् पदंछ ।

माथि वर्णन गरिआए मुताविक चतुरायें संत्यलाई अववोध गर्ने लोकोत्तर मार्ग क्षणमा त्यही मार्ग एउटा मात्र उत्पत्ति हुने होइन । बल्कि त्यस मार्गको साथ साथै एकै लहर एके पटक उत्पन्न हुने सम्बक्स कल्प आदि बांकी रहेका मार्ग सातवटाले पनि एके पटक त्यस

[ 1= ]

निरोध सत्यलाई आरम्मण गरिरहेको हुन्छ । यसरी साथि उल्लेख गरिएका मार्ग सातवटा मात्र पनि उक्त लोकोत्तर मार्ग ज्ञान साथ उत्पन्न हुने होइनन् कि बल्कि त्यस मार्गका साथ सम्प्रयुक्त भइरहेका फस्स (स्प्रण्टब्य), बेदना आदि शेष रहेका २ वटा चैतसिकहरूले पनि त्यो मार्गको साथ सम्प्रयुक्त चित्त १ समेत जम्मा २६ मार्ग सम्प्रयुक्त धर्महरूले एक पटक एक लहर-मा निरोध सत्यलाई आरम्मण गरी आ-आपना इत्यद्वारा कार्य सम्पादन गर्दै लाने हुन्छ । यसरी कार्य सम्पादन गरिरहने प्रकृया भएतापनि यथार्थ सत्य तथ्यलाई अबबोध गर्ने सुगम सरल पार्ने उद्देश्यते मात्र प्रज्ञालाई प्राधान्यता प्रदान गरी माथिको वणनमा उल्लेख गरिएको हो। तसर्थ प्रज्ञालाई प्राधान्यता प्रदान गरी माथि मार्ग प्राप्त हुने विधिलाई सविस्तार उल्लेख गरिआएको भए तापनि शेष मार्ग पनि सबै त्यस विधिमा नै अन्तर्गंत रहिरहेका हुन्छन् भन्ने सत्यलाई पनि बुळनु पदंछ ।

यस विषयमा अरु बिस्तारमा जान्न इच्छा रास्नेले गुरू भदन्त ऊ. तिखिन्द्रियले लेख्नु भएको भावना कम नामक ग्रन्थ समुप्पाद निरोध नामक ग्रन्थ अध्ययन गर्नु श्रेयष्कर हुनेछ ।

माथि उल्लेख गरिएको लोकोत्तर मार्ग ज्ञानले एक पटक मात्र भए पनि आफूले साक्षात्कार गरेको निर्वाणलाई पुनः अनुभव गर्नको लागि फल नामक विपाक धर्मलाई जिम्मा दिई सो मार्ग ज्ञान निरोधमा प्राप्त हुन्छ । सो मार्ग ज्ञान निरोध हुना साथ त्यस मार्गको विपाकको रूपमा रहेको फलले उक्त मार्गले साक्षात्कार अनुभव गरेको निरोध सत्य निर्वाणलाई नै अनविच्छिन्न रूपमा आरम्मण गरी दुई वा तीन पटक उत्पन्न भई निरूद्ध भएर जाने हुन्छ ।

उक्त लोकोत्तर मार्ग ज्ञानको विपाकको रूपमा रहेको फलले निर्वाणलाई आरम्मण गरी दुई वा तीन पटक मात्र उत्पन्न भई लोप भएर जाने कारण के हो त भन्ने सम्वन्धमा सक्षेपमा उल्लेख गरिने छ ।

[ 35 ]

उक्त लोकोत्तर मार्ग ज्ञान र विपाक रूपी फलको बारेमा मार्ग ज्ञानले अनुभव गरेको निरोध सत्य निर्वाणलाई नै संग संग आरम्मण गरी दूई वा तीन पटक मात्र फल उत्पन्न हुने कारण के हो त भन्दा यदि यसरी निरोध सत्य निर्वाणलाई अनुभव साक्षात्कार गर्ने पूद्गल मन्द बुद्धिवाला पुद्गल भएको खण्डमा मागं वीथिद्वारा निर्वाणलाई आरम्मण गर्नु अगावै संखार धातु पुञ्जनलाई आरम्मण गरी परिकर्म (परिकम्म) उपचार, अनुलो**म** भनिने काम जवन तीन पटक उत्पत्ति भई निरूद्ध हुने हुन्छ । तदनन्तर निरोध सत्य निर्वाण धर्मलाई आरम्मण गरी थाहा पाउने गोत्रभू चित्त एक पटक उत्पन्न भई निरूद्ध हुनेछ । गोत्रभू पछि मार्ग चित्त उत्पन्न हुने हुंदा काम जवन ४ चार पटक लोकोत्तर मार्ग जबन एक पटक गरी जम्मा यस प्रकारले पांच पटक मात्र जवन चित्त उत्पन्न हुने हुन्छ । तसथं जवन सात पटक पूर्ण गर्नलाई फल जवन दुई पटक मात्र उत्पन्न हुने रहे**छ भन्न**े कुरालाई बुऊनु पर्दछ । यदि निरोध सत्य निर्वाणलाई अनुभव गर्ने पुद्गल तीक्ष्ण बुद्धिवाला पुद्गल भइदिएको खण्डमा संखार**लाई** आरम्मण गर्ने अनुलोम जवन मध्ये परिकर्म उत्पन्न नभईकनै उपचार अनुलोम भनिने दुई पटक मात्र जवन उत्पन्न हुने छन्। तदनन्तर गोत्रभू जवन एक पटक त्यस पछि मार्ग जवन एक पटक गरी यस प्रकारवाट जवन चार पटक उत्पत्ति हुने भई जवन सात पटक पूर्ण गनंफल जवन तीन पटक उत्पति हुने छन्। ती जवन मध्वे संखार आरम्मण गरिरहने परिकर्म (परिकम्म) उपचार अनुलोम नामक चित्तुप्पादमा भएको ज्ञानलाई अनुलोम ज्ञान भनिन्छ । भागं जवन र फल जवनलाई लोकोत्तर जवन भनिन्छ । शेष जवनलाई लौकिक जवन भनी भनिन्छ। ती लौकिक जवन सम्पूर्ण लोकिक मार्गङ्ग नै मात्र हुन्। ती लौकिक मार्गङ्ग दुःख सत्य नै मात्र रहेछन्। लोकोत्तर मार्ग मात्र आर्यहरूले अववोध गर्नु भएको मार्ग सत्य रहेछ भन्ने तथ्यलाई राम्ररी जान्नु बुळनु पर्दछ ।

[ 80 ]

उक्त मार्गको पछि फल जवन दुई तीन पटक उत्पन्न भई निरोध भएर जाने छन्। त्यस पछि भवज्ज पात हुनेखां 'भवज्ज पात पश्चात पच्चवेक्खणा बीथि (प्रत्यवेक्षणा बीथि) कम प्रारम्भ हुने छन्। पच्चवेक्खणा बीथि कम चल्ने प्रकृया कस्तो हुन्छ त भन्दा आरम्मण गरी देखेको उत्पत्ति नहुने स्वभाव धर्म यथार्थमा बिनाझ नहुने सदैव स्थिर भएर रहिरहने स्वभाव धर्म रहेछ भन्ने कुरालाई बिचार गर्ने हुन्छ। त्यस अवस्थाको चित्त सन्तति नामक वीथिलाई निर्वाणलाई प्रत्यवेक्षण गर्ने वीथि भनिन्छे। अहा ! यस अघि पहिले पहिले कहिल्ये पनि उत्पन्न नभएको प्रज्ञा जान अहिले उत्पन्न भयो भनी बिचार गर्ने हुन्छ। त्यस बेलाको मार्गलाई बिचार गर्ने चित्त सन्तति नामक पच्चवेक्खणा बीथि प्रवर्तित हुनेछ।

अनि अव विनाश नहुने सदैब स्थिर रहने निर्वाणलाई अनुभव गर्ने फल धर्म निश्चय पनि प्राप्त भयो भनी सम्छिने छ । त्यस बेलामा फललाई प्रत्यवेक्षण गर्ने बीथि प्रवर्तित हुने छन्। अव उप्रास्तलाई दृष्टि भूल हुने आशंका हुने भनिने क्लेश धर्म अबदेखि कहिल्य पनि उत्पन्न हुने छनन् भन्ने तथ्यलाई विचार गर्ने छ । त्यस बेलामा उच्छेद उन्मूलन गरिसकेका करे शलाई प्रत्यवेक्षण गर्ने पच्चवेक्खणा वीथि प्रवतित हुने छन्। त्य स पछि हटितसके का वा उच्छेद समूल उन्मूलन गरिनसकिएका बांकी रहेका क्लेशलाई प्रत्यवेक्षण गर्ने वोथि चित्त प्रवर्तित हुनेछन्। त्यस वखतमा कोष बांको रहेका क्लेशलाई प्रत्यवेक्षण गर्ने वीथि प्रवर्तित हुने छन्। यस प्रकारले पच्चवेक्खणा जवन सहित निरोध सत्यलाई प्रत्यक्ष रूपमा साक्षात्कार गरौँ देखने पुद्गललाई श्रोतापन्न पुद्गल भनिन्छ । श्रोतापन्न भावमा अवस्थित भइ सके पछि सो श्रोतापन्न पुद्गलल माथि उल्लेख भइआएका विधि अनुरूप प्रत्यवेक्षण गर्दे श्रोतापत्ति मार्गलाई जस्तै निरोध सत्य-लाई प्रत्यक्ष रूपमा साक्षात्कार गरा अनुभव गरीकन चतुराय सत्यलाई एक पटक देख्मा साथ फल जवन पच्चवेवस्तणा जवन

### [ 81 ]

उताति हुने छन्। यसो हुनासाथ सो पुद्गललाई सकृदागामी पुद्गले भूनिन्छ । त्यस सकृदागामी पुद्गलमा स्थूल किसिमका कार्क व्यापाद अब रहने छनन् । किन्तु सूक्ष्म किसिमका कार्क व्यापाद आदि क्लेश धर्म भने अरु विद्यमान रहिरहने हुन्छ । सकृशगामो भइस्रकेका पुद्गलले माथि वर्षन गरिआएका विधि अनुसार न प्रत्यवेक्षण गर्दे श्रोतापत्ति मार्ग जस्तै निरोध सत्युलाई प्रत्यक्ष रूपमा देखी चार आयं सत्यलाई एक पटक एक लहरमा अनुभव गरी फल जवन षच्चवेक्खणा जवन भएको खण्डमा उक्त पुद्गललाई अनागामी पुद्गल भनिन्छ । अनागामी पुर्ग तमा सूक्ष्मादि काम राग व्यापाद आदि पनि निर्मूल भई सकेको हुन्छ । परन्तु रूप राग, अरूप राग, मान, औद्धत्य (उद्धच्च), अविद्या (अविज्जा) दि क्लेश धर्म भने अरु विद्यमान रहि रहन्छन् ।

माथि उल्लेखित आर्य पुद्गलहरू तीन मध्ये श्रोतापत्ति पुद्गलले भन्दा सक्वदागामी पुद्गलले चतुरार्य सत्यलाई बढी मात्रामा विभाजित गरी देख्न जान्न सक्ने हुन्छ । सक्वदागामी पुद्गलले भन्दा अनागामी पुद्गलले चतुरार्य सत्यलाई बढी विभाजित गरी देख्न जान्न बुठन सक्ने हुन्छ । त्यस पछि हटाइने क्लेश आदिलाई विचार गर्ने पच्चवेक्खणा वीथि भने समान हुन्नन् । निरोध सत्यलाई आरम्मण गर्ने विधिमा भने कुन भिन्नता रहने हुदैन । त्यस अनागामी पुद्गलले माथि विभिन्न प्रसंगमा उल्लेख वर्णन गरिआएका विधि अनुसार ने प्रत्यवेक्षण गर्दे उक्त उल्लेखित विधि अनुसार बिशेष रूपबाट देख्व सकेको खण्डमा सम्पूर्ण आश्रवादि क्लेश धर्मलाई समूल उच्छेद उन्मूलन गरी अरहन्त वन्नेछ । त्यस आर्य अरहन्त पुद्गलमा सम्पूर्ण कलेश धर्मादि निर्मूल भइसकेका हुन्छन् ।

लोकोत्तर मार्ग ज्ञान देखि निर्वाण सम्मलाई प्रत्यवेक्षण गर्ने वीथि चित्र जम्मा यस प्रकारले ५ प्रकारका छन् भन्ने कुरा सम्छनु पदंछ । यथा –

[ ४२ ]

- १) मार्ग प्रत्यवेक्षण वौथि चित्त
- २) फल प्रत्यवेक्षण मीथि चित्त
- ३) उन्मूलन गरिसकिएका अर्थात् मेरा यस्ता अस्ताः
- क्लेश हटिसकेका छन् भनी प्रत्यवेक्षण गर्ने वीथि चित्त

2

Ş

- ४) उच्छेद उन्मूलन गर्न वांकी रहेका क्लेशलाई प्रत्यवेक्षण गर्ने वीथि चित्त
- ५) निर्वाणलाई प्रत्यवेक्षण गर्ने विथि चित्त

अरहन्त मार्ग फल प्राप्त गरिसकेका आर्य पुद्गलले आफूके गर्नु पर्ने काम सम्पूर्ण समाप्त गरी भव चक्रलाई सदाको लाग्नि निरोध गरिसक्ने भएकोले उहाँले "मैले गर्नु पर्ने सम्पूर्ण काम्न गरिसकें, मेरो जाति क्षीण भयो, मैले निर्वाणलाई प्राप्त गरिसकें" भन्ने कुरालाई प्रष्ट रूपमा जान्ने हुन्छ ।

षादि नभएको यस आवागमनको भव चकलाई सदाको लागि निरूद गरो शान्ति, उपशम, परम शान्ति निर्वाण धर्मलाई साक्षात्कार गर्ने हो भने यस प्रन्थमा उल्लेख गरिएको विधि अनुरूष कोशिस वलोदोग गर्नु पर्दछ । निर्वाण धर्म लाभ गर्न गरिएको सद्वयास बलोदोग अनुसार आर्य मार्ग ज्ञान र फल ज्ञान लाभ गर्न सकोस्, यही पाठक वर्गमा शुभ कामना छ । – अस्तु । निब्बानस्स पच्चयो होत !

#### Downloaded from http://dhamma.digital

### গৰিলিচা

सामान्य लोकजनले दैनिक व्यवहारमा देव, बह्या, मनुष्य, ऋधि, परिव्राजक, स्त्री, पुरूष, सत्व, प्राणी, पुद्गल, घर, भवन, गाडी, रथ, टेबुल, मेच आदि भनी विभिन्न जड बस्तु एवम् चेतनशील प्राणीहरूलाई प्रज्ञप्तिको रूपबाट अनेक नामकरण गरी काम राग, रूप राग र अरूप रागादिमा आशक्त भई अविद्या र तृष्णाको वशिभूत भई सत्काय दृष्टिबाट प्रगाढ प्रवस रूपबाट आवद्ध रही सम्यक् दृष्टिको लाभ गर्ने ठाउँमा अनेक प्रकारका मिथ्या दृष्टि, स्रामक धारणा र अनेक किसिमका विपल्लास, मञ्त्रना र अभिनिवेसादि धर्महरूलाई सशक्त रूपमा ग्रहण गरी धारग पालन र परिपोषण गरिआउने हुनाले सत्य धर्मको यथार्थ स्वरूपलाई पहिचान र अनुभव गर्ने नसक्ता परमार्थ धर्मलाई बास्तविक रूपमा सामान्य जनले जान्नो, बुठने र अनुभव गर्ने मौका र अवसर समेत पाउन सकेका हुँदैनन् ।

संवृति सत्य – प्रज्ञप्तिको अध्ययन, मनन र चिन्तनवाट प्राप्त सामान्य जानकारीलाई सामान्य ज्ञान भनिन्छ भने ती संवृति सत्य सम्बन्धमा गहिरो रूपबाट कारण र परिणाम समेत जान्न बुठने गरी सम्पादन गरिने सिलसिलाबद्ध लौकिक जानकारी तथा ज्ञानलाई विशेष ज्ञानको संकेत गरी आधुनिक भाषामा विज्ञान र वैज्ञानिक ज्ञानको संज्ञा दिने गरिन्छ । परन्तु यस प्रकारको जति सुकै प्रगाढ ज्ञानले पनि यस ससारमा व्याप्त भोतिक एवम् मानसिक धर्महरूको यथार्थ परमार्थ धर्म स्वभाव-लाई जान्नो, बुठने र सिवने प्रयास नगर्ने हुनाले यसबाट आदि

[ 88 ]

आरम्भ रहित भव चक्र रूपी दुःखलाई निरोध निर्मूल गर्ने शिक्षा र ज्ञान लाभ गर्न सकिदैन ।

त्तसर्थं बुद्ध धर्ममा सम्पूर्णं भौतिक एवम् मानसिक कृया-कलापहरूलाई प्रज्ञाप्तिको रूपबाट मात्र होइन, तिनीहरूको परमार्थं स्वरूप – नाम रूप धर्मको रूपमा हेर्ने, जान्न, अनुभव गर्न अभिधर्मको शिक्षा लाभमा जोड दिइन्छ । रूप, वेदना, सज्ञा, संस्कार र विज्ञानको रूपमा पञ्च स्कन्धमा वर्गीकृत सम्पूर्ण सत्व प्राणी समेतलाई तिनीहरूको परमार्थं स्वरूपको यथार्थं ज्ञान हासिल गर्न तो स्कन्धहरूलाई फारो फारोकन केलाई केलाई विभाजित र विइलेषण गरी हेरेर लगेको खण्डमा वास्तवमा यस संसारमा जम्मा दुई नै प्रकारको परमार्थं धर्म स्वभाव मात्र भेट्टिने छन् । तो हुन् – नाम वा नाम धानु स्वभाव र रूप वा रूप धानु स्वभाव ।

बुद्ध धर्म अन्तर्गत अभिधर्ममा व्याख्या र विवेचना गरिएको यिने नाम रूप धर्मलाई यथार्थ रूपमा जान्न, बुठन, पहिचान गर्न नसकेकै कारणले सामान्य लोकजनहरू सत्काय दृष्टिको बन्धन-बाट प्रबल रूपमा आवद्ध भई कर्म गर्दे विपाक भोग्द जाति मरण रूपी आदि अन्त रहित आवागमन चत्रमा रूमल्लिरहन बाध्य हुन्छन् । संसारमा हेतुढारा उत्पत्ति भएका सम्पूर्ण संसंस्कृत धर्म-दुरू वास्तवमा अनित्य हुन् दुःखका कारण हुन्, र अनत्त स्वभाव-वाला धर्म हुन् भन्ने कुराको ज्ञान दिलाउन भगवान ज्ञावयमुनि तथागतले हामीनाई सम्पूर्ण नाम रूप धर्महरूलाई धातुको रूपमा वर्गीकरण गरी देखाउनु भएको छ र धातु भेदको अध्ययनबाट वास्तबिक धर्म स्वभावलाई जान्न, धुठन, अनुभव गर्न प्रेरित गर्नु भएको पाइन्छ ।

धातुभेदानुपस्सना नामक प्रस्तुत पुस्तकमा अभिधर्मानुकूल सम्पूर्ण नाम रूप धर्मलाई १८ प्रकारका धातुको रूपमा विभाजित गरी नाम रूप धर्मको बास्तविक स्वरूप – अनित्य, दुःख र

[ 82 ]

अनारमा हुन् भन्न, बथार्थ तथ्यलाई राम्त्ररी अनुभव गरी निर्वाण धर्मलाई साक्षात्कार गर्ने विधिको शिक्षा दिइएको पाइन्छ । यहाँ धातु भन्ने शब्दले आधुनिक भौतिक शास्त्र र रसायन शास्त्रमा प्रयोग र उपयोग गरिने अक्सिजन, हाइड्रोजन, सुन, फलाम आदि स्थूल र सूक्ष्म पदार्थलाई मात्र जनाउने होइन । बुद्ध धर्ममा धातु भन्नाले आफनो स्वभावलाई कहिल्यै पनि अविपरित हुने गरी धारण गरी राख्ने परमार्थ धर्म स्वभावलाई जनाइन्छ । "आत्तनो स्वभाव धारेतीति धम्मो" अर्थात् आफ्नो स्वभावलाई सदैव धारण गरी राख्ने हुनाले धर्म भनिए जस्तै बुद्ध धर्ममा धातु, धर्म र स्वभाव शब्दहरूलाई आफ्नो स्वभावलाई नछोडीकन धारण गर्ने वस्तु वा तथ्यको रूपमा पर्यायवाची शब्दको रूपमा खुल्ला रूपमा प्रयाग गरिने गरिएको पाइन्छ । यसरी संसारमा हेतुद्वारा उत्पत्ति भएका सम्पूर्ण ससंस्कृत धमंहरू यथार्थमा निरन्तर अनविच्छिन्न रूपबाट परिवर्तित हुंदे विनाशमा प्राप्त भइरहनाको कारणले अनित्य हुन्, आफूलाई मनपनें बस्तु, धर्म वा स्वभाव सदैव स्थिर नरहने र आफूलाई मन नपनें कुराको उपभोगबाट बच्न पनि नसकिने कारणले गर्दा मूलतः दुःखका कारण हुन् र आफ्नो इच्छा र अधीनमा नरहेको मात्र होइन नाम धातु देखि रूप धातु सम्म-लाई अन्तिम रूप सम्म पनि विभाजन र विश्लेषण गरी फारी फारोकन केलाई केलाई हेदें लगेको खण्डमा पनि नाम रूप धर्ममा कुने पनि ठोसभूत, सारभूत तत्व पदार्थं सण्ठान रूपादि अपरि-वर्तनोय शाइतत स्वभाव धर्म स्वभाव केह्नी नपाइने हुनाले वस्तुतः अनात्मा हुन् भन्ने बास्तविक तथ्यको अववोध गर्न गराउन बुद्ध धर्ममा सम्पूर्ण परमार्थ धर्मलाई धातुको रूपमा विभाजित गरी हेर्ने, जान्ने, बुऊने शिक्षा दिइएको पाइन्छ ।

धातु भेदानुपस्सना नामक प्रस्तुत ग्रन्थमा यसरी ने सम्पूर्ण परमार्थं धर्मलाई १८ किसिमका धातुको रूपमा विभाजित गरी सोको गहुन अध्ययन, मनन र चिन्तनको सनतः अभ्यासद्वारा लोकोत्तर मार्ग ज्ञान लाभको माध्यमद्वारा चतुरायं सत्यलाई

[ ४९ ]

अववोध गरी निर्वाण धर्मलाई साक्षात्वार गर्ने गॅम्भिर अभिधर्मको गूढ धार्मिक पक्षको सविस्तार चर्चा, विवेचना र व्याख्यान गरिएको पाइन्छ । तसर्थ प्रस्तुत ग्रन्थको अध्ययन, अभ्यास अनु-शीलन र अनुशरण गर्ने काममा गहुन श्रद्धा, सकारात्मक धैर्य, उच्च जांगर र उस्साह, महान् वीर्य, अविचलित स्मृति, महान् धार्मिक आकांक्षाको आवश्यकता रहन्छ । धातु भेदलाई यथार्थ रूपमा जान्न, बुळन र आर्यमार्गर फललाई प्राप्त गर्न सततः अभ्यास र अनुभव गर्ने दृढता चाहिन्छ र पूर्व संस्कार हुनु ज्यादे लाभप्रद हुन्छ । प्रस्तुतः ज्ञानलाई केवल व्यवहारिक ज्ञान र तक को आधारमा मात्र यथार्थ रूपमा परमार्थ ज्ञान प्रज्ञालाई लाभ गर्न नसकिने हुनाले भौतिक संसारको वर्तमान जटील वातावरण-को प्रतिकूल परिस्थितिमा जन्मिन, हुकिन र बांच्न विवश भएका आ जका सद्धमं प्रेमी धार्मिक जनका निम्ति पूर्व संस्कार पनि उपलब्ध नमएको खण्डमा प्रस्तुत. ग्रन्थको अध्ययन अभ्यास र अनुशीलनमा निक समय र परिश्रमको लगानी गर्नु परोइन भनी ठोक्वा गर्न सकिन्न ।

यस प्रकारको गम्भीर घर्मको गहन, अध्ययन, मनन र चिन्तन गरी अभ्यास र अनुभव गर्ने काममा दृढ चित्तले संलग्न रही आउने निर्वाण घर्म आकांक्षी सहृदयी सज्जन वर्गलाई पनि संसारको स्वभाव, समाजको दुष्प्रभाव र अनित्य देहको स्वभाव घर्म अनुकूल समय समयमा चारैतिरवाट विभिन्न कि सिमको शारीरिक एवम् मानसिक रोग, दु:ख, व्याधि, चिन्ता कष्ट, पीडा, उपद्रव, अनिष्ट, भय, विध्न, वाधा, अन्तरायादि समस्या आइपर्नु पनि अस्वाभाविक होइन । यस किसिमको प्रतिकूल परिस्थितिमा सदधर्मको गम्भीर प्रज्ञा लाभ गर्ने पुनित उद्देरयमा सततः संलग्न रहिआएका योगी जनमा बाधा नपुगोस् र उनीहरूको प्रज्ञाको अभ्यास प्रयासमा बाधा पुग्ने गरी उनीहरूमा व्याधि धर्मादिको कारण मानसिक दुर्बलता आउन नपाओस् भन्ना खातिर ''परि'' अर्थात् चारैतिरबाट आउने वा आउन सक्ने सम्भाव्य रोग, दु:ख, व्याधि, चिन्ता, कष्ट, वैरभाव, छपद्रव, भय, विध्न, वाधा, अन्तरायादिवाट "त्राण" अर्थात् रक्षा गर्ने उद्देश्यले बौढ मुलुक-हरूमा बौढ धर्मावलम्बीहरूका बीचमा परित्राणादि पाठ गर्ने श्रद्धामय परम्परा सर्वत्र सुविकसित र सुविस्तारित भइआएको पाइन्छ । श्रद्धालु धार्मिक जनको मंगल कामना गर्वे परित्राण पाठ गर्ने यो बौद्ध परम्परा स्वयं शाक्यमुनि तथागत्को जीवन काल देखि न अटूट रूपमा प्रचलित भएर आइरहेको प्रतीत हुन्छ।

तसर्थ जाति - च्यूतिको भव चक्रवाट सदाको लागि विमुक्ति प्राप्त गर्म अविद्या तृष्णादि आश्रव क्लेश सम्पूर्णलाई समूल जर देखि उच्छेद उन्मूलन गरी दुःख निरोध गामिनी प्रतिपदको सम्यक् अनुशोलन र अनुशरणको माध्यमद्वारा घातु भेदानुप्रसमा नामक प्रस्तुत ग्रन्थमा सविस्तार उपमा सहित ब्याख्या र विवेचना गरिए बमोजिम दुःख निरोध सत्य - निर्वाण धर्मलाई अनुभव गर्ने सद् आकांक्षा र सदिच्छाबाट प्रेरित भई कर्मपथमा सकृय रूपवाट सततः जुटिरहेका सद्धमं प्रेमी श्रद्धालु जनलाई व्याधि धर्मादि सांसारिक दुःझ, भय, बिघ्न, बाघा, अन्यरायादि आइपर्दा सो दुःख भय अन्तराबादिवाट मुक्त हुन सहायक हुने खालका प्रचलित केही बौद्ध सूत्रहरू र पाठलाई याहाँ पालीमें संकलन गरी यस पुस्तकमा परिशिष्टको रूगमा थन गर्ने प्रयास गरिएको छ। परित्राणादि सूत्र पाठ गर्ने र श्रवण गर्ने ले पालन गर्नु पर्ने गुणाङ्ग धर्महरूको नियम निष्ठापूर्वक पालन गरी निम्न लिखित सूत्रहरू पाठ वा श्रवण गर्नाले अतीतमा मात्र होइन वर्तमानमा पनि कैयन् सद्धर्म प्रेमी श्रद्धालूजनलाई लाभ पुगेको अनुभव गरिएको कारणले याहाँ केही छानिएका बौद्ध सूत्रहरूको पाठ प्रस्तुत गरिएको हो ।

यस संकलनवाट विद्वान पाठकहरू लगायत श्रद्धावन्त धार्मिक जनलाई विभिन्न पुस्तकमा छरिएका केही समयोपयोगी सूत्रहरूको अध्ययन, पाठ र अभ्यास गर्न सजिलो हुने धारणा लिइएको छ । भगवान बुद्धले पनि भन्नु भएको छः-

> आरोग्य परमा लाभा सन्तुट्ठी परमं घनं । विस्सास परमा जाती निब्बानं परमं सुखं ।।

> > [ 85 ]

# गिरिमानन्दसुत्त

''नमोतस्स भगवतो अरहतो सम्मा सम्बुद्धस्स''

गिरिमानन्दमुत्तं थेरो यं गिरिमानन्दो आनन्दत्थेर सन्तिका । सुत्वा तस्मि खणे येव अहोसि निरूपद्वो । दससञ्जुपसंयुत्तं परित्तं तं भणामहे ।।

एवं मे सुतं एकं समयं भगवा, सावत्थियं विहरति जेतवने अनाथ पिण्डिकस्स आरामे, तेन खो पन समयेन, आयरमा गिरिमानन्दो, आबाधिको होति दुविखतो बाह्लगिलानो । अथ खो आयस्मा आनन्दो, येन भगवा तेनुपसंङ्काम उपसङ्कमित्वा, भगवन्तं अभिवादेत्वा एकमन्तं निसीदि । एकमन्तं निसिन्नो खो आयस्मा आनन्दो भगवन्तं एतदवोच- 'आयस्मा भन्ते ? गिरि-मानन्दो आबाधिको होति दुविखतो वाह्लगिलानो । साधु भन्ते ! भगवा बेनायस्मा गिरिमानन्दो तेनुपसंङ्कमतु अनुकम्प उपादायोति ।"

सचे खो त्वं आनन्द ! गिरिमानन्दस्स भिवखुनो उपसङ्क-मित्वा दससञ्ज्ञा भासेय्यासि, ठान खो पनेतं विज्जति यं गिरिमा-नन्दस्स भिक्खुनो दससञ्ज्ञा सुत्वा सो आबाघो ठानसो पटिप्प-स्सम्भेय्य । कतमे दस ? अनिच्चसञ्ज्ञा, अनत्तसञ्ज्ञा, असुभसञ्ज्ञा, आदीनवसञ्ज्ञा, पहाणसञ्ज्ञा, विरागसञ्ज्ञा, निरोधसञ्ज्ञा, सब्बलोके अनभिरतसञ्ज्ञा, सब्बसङ्खारेसु अनिच्चसञ्ज्ञा, आनापाणसति ।

(१) कतमाचानन्द ! अनिच्चसञ्जा ? इधानन्द ! भिवख, अरञ्जगतो वा, रूक्खमूलगतो वा, सुञ्जागारगतो वा, इति पटिसंचिक्खति, रूपं अनिच्चं, वेदना अनिच्चा, सञ्जा अनिच्चा, सङ्खारा अनिच्चा, विञ्जाणं अनिच्चन्ति । इति इमेसु पञ्च-सुपादानकखन्धेसु, अनिच्चानुपस्सी विद्युरति, अयं वुच्चतासन्द ! अनिच्चसञ्जा ।

[ 3X ·]

(२) कमाचावन्द ! अनत्तसञ्जा ? इधानन्द ! भिवखु अरञ्जगतो वा, रूवखमूलगतो वा, सुम्जागारगतो वा, इति पटिसंचिक्खति– चक्खुं अनत्ता, रूपं अनत्ता, सोतं अनन्ना सद्दा अनत्ता, घाणं अनत्ता, गन्धा अनत्ता, जिह्वा अनत्ता, रसा अनन्ता, कायो अनत्ता, फोटुब्बा अनत्ता, मनो अनत्ता घम्मा अनत्ताति । इति इमेसु छसु अज्छत्तिकबाहिरेसु, अनत्तानुषस्सी विहरति, अयंबुच्चतानन्द ! अनत्तसञ्जा ।

(३) कतमाचानन्द ! असुभसञ्त्रा ? इघानन्द ! भिक्खु इममेव कायं उद्धं पादतला अघो केसमत्थका तचपरियन्तं पूर नानप्पकारस्स असुचिनो पच्चवेक्खति – अत्थि इमस्मि काये केसा लोमा नखा दन्ता तचो, मंसं नहारू अट्ठि अट्ठिमिज्ज वक्कं, हृदयं यकनं किलोमकं पिहकं पप्फासं अन्तं अन्तगुणं उदरियं करोसं, मट्ठलुङ्गं, पित्तं, सेम्हं, पुब्बो, लोहितं, सेदो, मेदो, अस्मु, वसा, खेलो, सिंघानिका, लसिका मुत्तन्ति इति इमस्मि काये असु-भानु पस्सी बिहरति, अयं बुच्चतानन्द ! असुभ सञ्जा।

(४) कतमाचानन्द ! आदीनवसञ्जा ? इधानन्द ! भिवखु अरञ्जगतो वा, रूवखमूल गतो वा, सुञ्जागारगतो वा, इति पटिसंचिवखति – बहुदुक्खो खो अयं कायो बहुआदीनबो, इति इमस्मि काये विविधा आवाधा उपज्जन्ति । सेय्यथीद – चवखुरोगो, सोतरोगो, घाणरोगो, जिह्वारोगो, कायरोगो, सीसरोगो, कण्ण रोगो, मुखरोगो, दन्तरोगो, कासो सासो पीणासो डहो जरो कुच्छिरोगो, मुच्छा, पक्खन्दिका, सूला, विसूचीका, कुट्ठ, गण्डो, किलासो, सोसो, अपमारो, दद्दु, कण्डु, कच्छु, रखसा, वितच्छिका, लोहितपित्तं मधुमेहो अंसा पिलका भगन्दला । पित्तसमुट्ठाना आबाधा, सेह्यसमुट्ठाना आबाधा, वातसमुट्ठाना आवाधा, सत्निपातिका आवाज्वा, उतुपरिणामजा आबाधा, विसमपरिहारजा आवाधा, ओपक्कमिका आबाधा, कम्मविपाकजा आवाधा, सीतं, उण्हं, जिघच्छा, पिपासा, उच्चारो, पस्सावोति, इति इमस्मि काये बादीनवानुपस्सी विहरति, अयं वुच्चतानन्द आदीनवसञ्जा ।

[ 20 ]

(१) कतमाचानन्द ! पहाणसञ्जा इधोनन्द ! भिवखु, उप्पन्नं कामवितक्कं नाधिवासेति पजहति, विनोदेति व्यन्ती करोति अनभावं गमेति । उप्पन्नं व्यापादवितवकंनाधिवासेति पजड्ति, बिनोदेति, व्यन्ती करोति अनभावं गमेति । उप्पन्नं बिड्रिमा बितक्कं नाधिवासेति पजहति विनोदेति व्यन्ती करोति अनभावं गमेति । उप्पनुप्पन्ने पापके अकुसले धम्मे नाधिवासेति पजइति, विनोदेति व्यन्तीकरोति अनभावं गमेति । अयं वुच्चता-नन्द ! पहान सञ्जा ।

(६) कतमाचानन्द ! विरागसञ्त्रा ? इधानन्द! भिक्खु अरञ्त्रगतो वा, रूक्खमूलतो वा, सुञ्त्रागारगतो वा, इति पटिसं चिक्खति, एतं यन्तं एतं पणोतं यदिदं सब्बसङ्घार समयो, सब्दुपधि पटिनिस्सग्गो तण्ह्क्खयो विरागो, निरोधो, निब्बानन्ति । अयं वुक्चत्तानन्द विरागसञ्त्रा ।

(७) कतमाचानन्द ! निरोधसञ्जा, इधानन्द ! भिवखु अरञ्जगतो वा, रूक्खमूलगतो बा, सुञ्जागारगतो वा, इति पटि संचिक्खति, एतं सन्तं एतं पणीतं यदिदं सब्ब सङ्घारसमथो, सब्बुपधि पटिनिस्सग्गो तण्हक्खयो विरागो निरोधो निब्बानन्ति, अयं वुच्वतानन्द ! निरोधसञ्ज्ञा ।

(८) कतमाचानन्द सब्बलोके अनभिरतसञ्जा, इधानन्द भिवखु, ये लोके उपायुपादाना चेतसो, अधिट्ठानाभिनिवेसानुसया, ते पजहन्तो विरमति, न उपादियन्तो,अयं बुच्चतानन्द ! सब्बलोके अनभिरतसञ्जा।

(१) कतमाचानन्द सब्वसङ्खारेसु अनिच्चसञ्जा, इधानन्द भिक्खु, सब्बसङ्खारेहि अट्टीयति हरायति जिगुच्छति, अयं वुच्चता-नन्द सब्ब सङ्खारेसु अनिच्चसञ्जा ।

(१०) कतमाचानन्द ! आनापानसति इधानन्द भिवखु, अरञ्ञगतो वा, रूक्खमूलगतो वा, सुञ्ञागारगतो वा, निसीदति पत्लङ्क आभुजित्वा, उजुं कायं पणीधाय परिमुखं सति उपट्ठपेत्वा । सो सतोव अस्ससंति सतोवपरससति। दीघंवा अस्ससन्तो दीघं अस्ससामीति पजानाति, दीघंवा पस्समन्तो दीघं परससामीति पजानाति। रस्संवा अस्ससन्तो रस्सं अस्ससामीति पजानाति, रस्संवा पस्ससन्तो रस्सं पस्ससामीति षजानाति। सब्वकायपटिसंवेदी अस्ससिस्सामीति सिक्खति, सब्बकाय पटिसंवेदी परससिरसा-मीति सिक्खति।

पस्सम्भयं कायसङ्खारं अस्ससिस्सामोति सिक्खति, परसम्भयं कायसङ्खारं पस्ससिस्सामोति सिक्खति ।

षोतिषटिसंवेदी अस्ससिस्सामोति सिक्खति, पोतिपटि संवेदी परससिस्सामौति सिक्खति ।

सुखपटिसंवेदी अस्ससिस्सामोति सिक्खति, सुखपटिसंवेदी पस्ससिस्सामोति सिक्खति ।

चित्तसङ्घार पटिसंवेदो अस्ससिस्सामीति सिक्खति, चित्त-सङ्घार पटिसंवेदी पस्ससिस्सामीति सिक्खति ।

पस्सम्भयं चित्तसङ्खारं अस्ससिस्सामोति सिवखति । पस्सम्भयं वित्तसङ्घारं परससिस्सामोति सिवखति ।

वितपटिगवेदी अस्ससिस्सामीतिसिक्खति । चित्तपटि संवेदि पस्ससिस्सामीति सिक्खति ।

अभिष्पमोदयं चित्तं अस्ससिस्सामोति सिक्खति, अभिष्प-मोदयं चित्तं पस्ससिस्सामीति सिक्खति ।

समादहं चित्तं अस्ससिस्सामीति सिक्खति, समादहं चित्तं पस्ससिस्सामीति सिक्खति ।

विमोचयं चित्तं अस्ससिस्सामीति सिवखति, विमोचयं चित्तं पस्ससिस्सामीति सिवखति ।

अनिच्चानुपस्सी अस्ससिस्सामीति सिक्खति, अनिच्चानुपस्सौ पस्ससिस्सामीति सिक्खति ।

विरागानुपस्सी अस्ससिस्सामीति सिक्खति, विरागानुपस्सी पस्ससिस्सामीति सिक्खति ।

48]

निरोधानुपस्सी अस्ससिस्सामीति सिवखदि, निरोधानुपस्सी पस्ससिस्सामीति सिवखति ।

पटिनिस्सग्गानुपस्सी अस्ससिस्मामीति सिवखति, पटिनिस्स--ग्गानुपस्सी पस्ससिस्सामीति सिवखति । अयं वुच्चतानन्द आनापानसति ।

सचे खो त्वं आनन्द ! गिरिमानन्दस्स भिक्खुनो उपसङ्घ-मित्वा इमा दससञ्त्रा भासेय्यासि, ठानं खो पनेतं विज्जति यं गिरिमानन्दस्स भिक्खुनो इमा दससञ्जा सुत्वा सो आवाधो ठानसो पटिप्पस्सम्भेय्याति ।

अथ खो आयस्मा आनम्दो भगवतो सन्तिके इमा दससञ्जा उग्गहेत्वा । येनायस्मा गिरिमानन्दो, तेनुपसकमि छपसंकमित्वा आयस्मातो गिरिमानन्दस्स इमा दससञ्जा अभासि । अथ खो आयस्मतो गिरिमानन्दस्स, इमा दससञ्जा सुत्वा सो आबाधो ठानसो पटिप्पस्सम्भि, वुट्ठाहिचायस्मा गिरिमानन्दो तह्या आवाधा तथा पहिणो च पनायस्मतो गिरिमानन्दस्स सो आबाधो अहोसी'ति ।

> ।। गिरिमानन्दसुत्तं निट्ठितं Dhabianaet biograet

14.1

#### [ 23 ]

না আছে। তেওঁ পিলে যে। নিজন বিশ্বনিক নিজন

Downloaded from http://dhamma.digital

## -बोज्फ्रंग सुत्त

र्ससारे संसरन्तानं, सब्ब–दुक्ख–विनासने । सत्त धम्मेव बोज्ऊङ्गे, माण्–सेना–पमद्देने ।। बुज्छित्वा येचि.मे सत्ता, ति–भवा मुत्तकु त्तमा । अ–जाति.म–जरा–व्याधि, अ–मतं निब्भयं गता ।।

एवमा दि-गूण पेतं. अनेक-गूणसङ्ग्रहं । कोसव च इमं मन्तं, बोज्छङ्ग च भणाम हे ! बोज्रुङ्गो सति-सङ्घातो, धम्मानं-विचयो तथा । वीरियं पीति-परसडि, बोज्रुङ्गाच तथा. परे ॥१॥ समाध्र पेनखा-बोठ्ड्रा, सत्ते ते सब्ब-दस्सिना । मुनिना सम्म-दक्खाता, माविता बहुली- कता ।।२छ संवत्तन्ति अभिञ्जाय, निब्बानायच बोधिया । एतेन सच्च बज्जेन, सोत्थि ते होतु सब्बदा ।।३।। एकस्मि समये नाथो, मोगल्लानश्व कस्सपं । गिलाने द्रविखते दिस्वा, बोज्छङ्गे सत्त देसयि 11811 तेच तं अभिनन्दित्वा, रोगा मुच्चिसु तह्वणे । एतेन सच्च-वज्जेन, सोत्थि ते होतु सब्बदा 11211 एकदा धम्म-राजापि, गेलव्छे ना भिषीलितो । चन्दत्थेरेन तंयेव, भणापेत्वान सा.दरं ।।६।। सम्मोदित्वान बाबाधा, तह्या वुट्ठासि ठानसो । एतेन सच्च-वज्जेन, सोटिथ ते होतु सब्बदा गाउग पहीना तेच आबाधा, तिण्णन्नाम्प महेसिनं 1 भग्गा-हता किलेसा. व, पत्ता.नुपत्ति-धम्मतं । एतेन सच्च-वज्जेन, सोत्थि ते होतु सब्बदा ।। ५।। बोज्ङ्ङ्ग-सुत्तं निट्ठित्तं

[ 28 ]

Downloaded from http://dhamma.digital

#### २३) विगतपच्चयो २) आसेवनपच्चयो २४) अविगतपच्चयोति

पच्चयुद्दे सो निट्ठितो ।।

षट्ठान २४ गू प्रत्यय संक्षिप्त क्वचान्न

षट्ठानपालि

नमो तस्स भगवतो अरहतो सम्मासम्बुद्धस्स

प≂चयुद्दे सणालि

- ११) बच्छाजातपच्चयो

- १०) पुरेजातपच्चयो
- ध) उपनिस्सयपच्चयो

- त) निस्सयषच्चयो

६) सहजातपच्चयो

१) हेतुपच्चयो

२) आरम्मणपच्चयो

३) अधिपतिपच्चयो

४) अनन्तरपच्चयो

४) समनन्तरपच्चयो

- ७) अञ्जमञ्जपच्चयो

- २१) अत्थिपच्चयो
- २०) विष्पयुत्तपच्चयो

२२) नत्थिपच्चयो

- १९) सम्पयुत्तपच्चयो
- १८) मग्गपच्चयो
- १७) छानपच्चयो

१३) कम्मपच्चयो

१४) विषाकपच्चयो

१४) आहारपच्चयो

१६) इन्द्रियपच्चयो



### लेखक परिचय

- अनु**वादक श्री क्षार.** बि. वन्द्य
  - शिक्षा एम. ए. (अर्थ शास्त्र)
- अतिरिक्त रूची साहित्य र धर्म दर्शनको सेवा।
  - 'साहित्य विभिन्न मासिक पत्रिकाहरूमा साहित्यिक रचनाहरू प्रकाशित ।
  - धर्म र दर्शन हाल सम्ममा बुद्ध धर्म बिषयको आठ वटा पुस्तक प्रकाशित ।
    - भारत, चीन,श्रीलङ्का,माल्दीभ्स,थाइलाण्ड, भ्रमण -फिलिपिन्स, सिंगापुर, हडकङ्ग, अष्ट्रे लिया, पपुआ न्यूगिनी, इटाली, संयुक्त अधिराज्य, फान्स, इराक, युगोस्लाभिया आदि ।
    - नेपाल बौद्ध परियत्ति शिक्षाबाट प्रशंसापत्र प्रशंसापत्र र फिलिपिन्स, बागियोको "वाइज मेन्स क्लब''.वाट प्रथम मानार्थं सदस्यता प्रदान ।

धामिक संघ संस्था

को सदस्यता- श्री बालय सिंह महाविहार, थैना, ललितपुर, श्री सुमंगल विहार, ललितपुर र श्री नगर मण्डप श्री कौति महाविहार, कोतिपुर, काठमाडौंका आजीवन सदस्य ।

धार्मिक दृष्टिकोण – उदारवादी आर्यमार्गको उदार अवलम्बन र अनुशरणबाट व्यक्तिगत हित सुखका साथै विश्व बान्ति प्राप्तिमा सकारात्मक योगदान पूग्ने विश्वास ।

खास्तीमान शाक्य सम्पादक-''द स्किप्ट''