

# महासतिपट्टानसुत्त

(भाषानुवाद एवं समीक्षासित)

(हिन्दीबाट नेपालीमा भाषानुवाद)



अनुवादक **दोलेन्द्ररत्न शाक्य**  प्रकाशक

रत्न देवी तुलाघर



## महास्मृति-प्रस्थान सूत्र

(भाषानुवाद एवं समीक्षासित)

(हिन्दीबाट नेपालीमा भाषानुवाद)



विपश्यना विशोधन विन्यास इञातपुरीबाट प्रकाशित "महासतिपठ्ठानसुत्त"को नेपाली भाषामा अनुवाद

प्रकाशक **रत्न देवी तुलाघर** ४३२, तुल्सीघारा *डल्लु*  अनुवादक दोलेक्द्ररत्न शाक्य चाकुपाट, ललितपुर ४४२४२०४

#### प्रकाशक :

रत्न देवी तुलाधर ४३२, तुल्सीधारा डल्लु

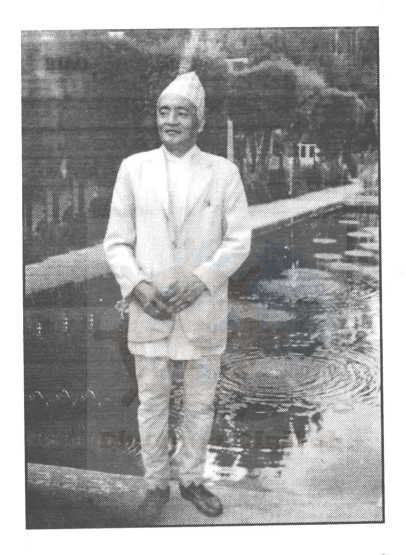
#### प्रथम संस्करण

बुद्ध संवत् - २५४६ नेपाल संवत् - १९२२ विऋम संवत् - २०५२ इश्वी संवत् - २००२

#### दोश्रो संस्करण

बुद्ध संवत् - २५५२ नेपाल संवत् - १९२८ विऋम संवत् - २०६५ इश्वी संवत् - २००९

निःशुल्क धर्मदान



मेरो पूज्य पित स्वर्गीय विजय रत्न तुलाधरको वार्षिकीको पूण्य तिथिमा उहाँको निर्वाण कामना गर्दै यस पुस्तक प्रकाशन गरी निःशुल्क धर्मदान गरेको छुँ।



## महास्मृति-प्रस्थान सूत्र

(हिन्दीबाट नेपालीमा भाषानुवाद)



अत्तदीपा ततो होथ, सितपहानगोचरा। भावेत्वा सत्तबोज्फङ्गे, दुक्खस्सन्तं करिस्सथ।। - महापजापितगोतमी थेरी

(स्मृति-प्रस्थानको गौचरनमा विचरण गर्दै आफ्नो द्वीप आफै वन । तिमीले सात बोध्यङ्गहरूको भावना गरेरै दु:खको अन्त भेट्टाउनेछौं ।)

## विषय - सूची

| [१] महासतिपट्ठान - एक दृष्टिमा<br>[२] महासतिपट्ठान सूत्रको समीक्षा | [٩]<br>[뇌]        |
|--------------------------------------------------------------------|-------------------|
| १. उद्देश                                                          | [9]               |
| (१) 'एवं मे सुत्तं'                                                | [독]               |
| (२) 'एकायनो अयं, भिक्ववे, मग्गो सतान विशुद्धिय                     |                   |
| (३) चार प्रकारको 'अनुपश्यना'                                       | [88]              |
| अनुपश्यनाको आरम्भ                                                  | [9 <sup>€</sup> ] |
| (४) महासतिपद्वान सूत्रमा                                           | [17]              |
| शील-सम्बन्धी चर्चा किन भएन ?                                       | [6,0]             |
|                                                                    | [99]              |
| (४) वुद्धवाणीलाई प्राथमिकता                                        | [95]              |
| २. कायानुपश्यना                                                    | [२०]              |
| (१) आनापान पर्व                                                    | [२२]              |
| २। इंयांपथ पर्व                                                    | [२७]              |
| ः सम्प्रज्ञान पर्व                                                 | [२८]              |
| <ul> <li>प्रतिकूलमनिसकार पर्व</li> </ul>                           | [३४]              |
| (४) धातुमनसिकार पर्व                                               | [३८]              |
| (६) नर्वासविथक (नौ श्मशानको) पर्व                                  | [38]              |
| ३. वेदनानुष्यना                                                    | [83]              |
|                                                                    |                   |
| ४. चित्तानुपश्यना                                                  | [88]              |
| ५. धर्मानुपश्यना                                                   | [88]              |
| (१) नीवरण पर्व                                                     | [88]              |
| ं(२) स्कन्ध पर्व                                                   | [노국]              |
| (३) आयतन पर्व                                                      | [\\\]             |
| (४) बोज्भाङ्ग पर्व                                                 | [\( \) = [        |

| (५) चार सत्यको पर्व              | [६०] |
|----------------------------------|------|
| दु:ख सत्य                        | [६१] |
| समुदय सत्य                       | [६४] |
| निरोध सत्य                       | [६६] |
| मार्ग सत्य                       | [६७] |
| 'सतिपट्टान' भावना गर्नाको फल     | [७४] |
| [३] महासतिपड्डानसूत्रं - मूल पाठ | [२]  |
| उद्देसो <sup>ँ</sup>             | [२]  |
| कायानुपस्सना आनापानपब्बं         | [8]  |
| कायानुपस्सना इरियापथपब्बं        | [६]  |
| कायानुपस्सना सम्पजानपव्य         | [६]  |
| कायानुपस्सना पटिकूलमनसिकारपब्ब   | [5]  |
| कायानुपस्सना धातुमनिसकारपब्बं    | [90] |
| कायानुपस्सना नवसिर्वाधकपब्ब      | [97] |
| वेदनानुपस्सना                    | [9६] |
| चित्तानुपस्सना                   | [9=] |
| धम्मानुपस्सना नीवरणपब्बं         | [२०] |
| धम्मानुपस्सना खन्धपब्बं          | [२२] |
| धम्मानुपस्सना आयतनपब्बं          | [२४] |
| धम्मानुपस्सना बोज्भः ङ्गपब्बं    | [२८] |
| धम्मानुपस्सना सच्चपब्बं          | [30] |
| दुक्खसच्चिनिद्देसो               | [३२] |
| समुदयसच्च निद्देसो               | [३६] |
| निरोधसच्च <b>नि हे सो</b>        | [३८] |
| मग्गस च्चिति है सो               | [४२] |
| सत्तिपद्वानभावनानिद्देसो         | [४६] |
| सत्रको प्रायोगिक पक्ष            | [XO] |



## महासतिपट्ठानसुत्त (महास्मृति-प्रस्थान सूत्र)

Dhamma.Digital

## (१) महास्मृति-प्रस्थान सूत्र - एक दृष्टिमा

एकपल्ट भगवान बुद्ध कुरू-प्रदेशमा कुरूहरूको निगम कम्मासधम्ममा विहार गरिरहनुभएको थियो । त्यसबेला भिक्षुहरूलाई सम्बोधन गर्नुहुँदै उहाँले भन्नुभयो — यो चार सितपद्वान (स्मृति-प्रस्थान) सबै प्राणीहरूको विश्वाद्धको निमित्त, शीक सन्ताप मेटाउनको निमित्त, दुःख र दौर्मनस्यता अन्त्य गर्नको निमित्त, सत्य प्राप्तिको निमित्त र निवाण साक्षात्कार गर्नको निमित्त विद्यमान एउटै मात्र मार्ग हो ।

लोभ लालच र दौर्मनस्यता हटाएर स्मृति र सम्प्रज्ञानको साथमा उद्योगशील भई कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्नु , वेदनामा वेदनानुपश्यी भएर विहार गर्नु , चित्तमा चित्तानुपश्यी भएर विहार गर्नु र धर्ममा धर्मानुपश्यी भएर विजार गर्नुलाई नै चार स्मृति-प्रस्थान भनिन्छ ।

'कायानुपश्यना' गर्दा कुनै भिक्षु वा साधकले कुनै निर्जन स्थानमा गएर, पलेटी मारेर, शरीरलाई सीघा राखेर, मुहारको बेरिपरि सजगता जगाएर नैसर्गिक तवरले आउने-जाने सासलाई जानेर काम शुरू गर्दछ । अनि सम्पूर्ण कायाको अनुभव गर्दै शरीरमा उत्पन्न हुने उपद्रवताई शान्त पार्दै सास लिने र छोड्ने अभ्यास गर्दछ । यसरी काया (शरीर) को भित्र वा वाहिर अथवा भित्र-बाहिर दुवैमा कायानुपश्यना गर्दै रहन्छ, काया (शरीर)मा उदय अथवा व्यय, अथवा उदयको सँगसँगै व्यय हुने धर्महरूलाई अनुपश्यी भई विहार गर्दछ । अनि 'यो काया हो' भन्ने कुरामा सजगता स्थिर हुन्छ । जित वेरसम्म यस्तो केवल ज्ञान, केवल दर्शन कायम गर्न सिकन्छ त्यित वेरसम्म अनासक्त भई विहार गर्दछ । अनि संसारमा कुनै पनि ग्रहणयोग्य

छैन भन्ने जानी कायामा कायानुपश्यी भई विहार गर्दछ ।

र्आन त्यस साधकले वस्दा मात्र होइन, हिंड्दा, उठ्दा, पल्टदा अथवा शरीरको अन्य अवस्थामा पिन, ती अवस्थाहरूलाई यथाभूत जानेर कायानुपश्यना गर्दछ । यसभन्दा पिन अगांडि बढेर हरेक प्रकारको शारीरिक कियाकलापमा सम्प्रज्ञान राखी कायानुपश्यना गर्नुपर्छ । शरीरिभित्र रहेका अशुचि अथवा प्रतिकूल विपयहरूलाई समेत आलम्बन बनाई कायानुपश्यना गर्नुपर्दछ ।

'वेदनानुपश्यना' गर्दा जस्तोसुकै संवेदनाको अनुभव होस् – सुखद, दु:खद, असुखद-अदु:खद, सामिष, निरामिष – तिनीहरूलाई प्रज्ञापूर्वक यथाभूत जान्नुपर्दछ र पहिले भिनएभैं भिन्न, बाहिर, सर्वत्र उदय-व्ययको अनुभूतिसितै विहार गर्नुपर्दछ जसद्वारा जागरूकता स्थिर रहोस् र केवल यस कुराको ज्ञान या दर्शन प्राप्त होस् कि – 'यो वेदना हो'।

'चित्तानुपश्यना' गर्दा पनि जस्तोसुकै स्थिति चित्तको होस् – रागयुक्त, रागिवहीन, द्वेषयुक्त, द्वेषविहीन, मोहयुक्त, मोहिवहीन, इत्यादि – ती सबै चित्तका स्थितिहरूलाई प्रजापूर्वक यथाभूत जान्नुपर्दछ र पिहले भिनएभैं भिन्न, वाहिर, सर्वन उदय-व्ययको अनुभूतिसितै विहार गर्नुपर्दछ जसद्वारा जागरूकता स्थिर होस् र केवल यस कुराको ज्ञान अथवा दर्शन प्राप्त होस् कि – 'यो चित्त हो'।

'धर्मानुपश्यना' गर्दा पिन चित्तमा उत्पन्न हुने धर्महरूलाई जस्तो जस्तो स्थितिमा विद्यमान छन् ती सबैलाई प्रज्ञापूर्वक यथाभूत जान्नुपर्दछ र पिहले भिनएभौ भित्र, बाहिर, सर्वत्र उदय-व्ययको अनुभूतिसितै विहार गर्नुपर्दछ जसद्वारा जागरूकता स्थिर रहोस् र केवल यसकुराको ज्ञान अथवा दर्शन प्राप्त होस् कि – 'यो धर्म हो'।

नीवरणहरूको धर्मानुपश्यना गर्दा प्रज्ञापूर्वक जान्नुपर्दछ कि यसवेला नीवरण छ वा छैन अथवा उत्पन्न भइरहेको छ वा प्रहाण भइरहेको छ अथवा प्रहाण भइसकेका नीवरणहरूको पुनः उद्भव भइरहेको छ वा छैन। [नीवरणहरू पाँच छन्। ती यिनै हुन् – १) कामच्छन्द (कामुकता), २) व्यापाद (द्वेष, द्रोह), ३) स्त्यानमिद्ध (तन र मनको आलस्यता), ४) औद्धत्य-कौकृत्य (उद्देग वा खेद) र ५) विचिकित्सा (शका वा सन्देह) ।]

उपादान-स्कन्धहरूको धर्मानुपश्यना गर्दा प्रज्ञापूर्वक जान्नुपर्दछ कि यसबेला स्कन्ध उत्पन्न भइरहेको छ वा अस्त भइरहेको छ । [उपादान-स्कन्धहरू पाँच छन् । ती यिनै हुन् – १) रूप, २) संवेदना, ३) सजा, ४) संस्कार र ४) विज्ञान ।]

आयतनहरूको धर्मानुपश्यना गर्दा प्रज्ञापूर्वक जान्नुपर्दछ कि यो मित्रको आयतन हो, यो बांहिरको आयतन हो, यो दुवैको संसर्गवाट उत्पन्न हुने संयोजन हो, यो अविद्यमान संयोजनको उत्पत्ति हो, यो उत्पत्ति भइसकेको संयोजनको प्रहाण हो र यो प्रहाण भइसकेको संयोजनको अनुत्पति हो। [आयतन ६ छन्। ती यिनै हुन् – १) बाह्य-चक्षु, २) श्रोत्र, ३) घाण, ४) जिह्ना, ४) काय (त्वचा) र ६) अभ्यन्तर-मन र त्यसको विषय।

बोध्यङ्गहरूको धर्मानुपश्यना गर्दा प्रज्ञापूर्वक जान्नुपर्दछ कि यसवेला बोध्यङ्ग छ वा छैन अथवा उत्पन्न भइरहेको छ अथवा भावित भएर परिपूर्ण भइरहेको छ । [बोध्यङ्गहरू ७ छन् । यी यिनै हुन् – १) स्मृति, २) धर्मीवचय, ३) वीर्य, ४) प्रेपित, ५) प्रश्रिट्य, ६) समाधि र ७) उपेक्षा ।]

आर्य-सत्यहरूमा धर्मानुपश्यना गर्दा पनि प्रज्ञापूर्वक, यथाभूत जान्नुपर्दछ कि यो दुःख हो, यो दुःखको समुदय हो, यो दुःखको निरोध हो र यो दुःख-निरोधको उपाय हो।

त्यसपछि भगवान बुद्धले भिक्षुहरूलाई दु:ख, दु:खको समुदय, दु:खको निरोध र दु:ख-निरोधको उपायको अभिप्राय के हो भन्ने विपयमा स्पप्ट पार्नुभयो । सक्षेपमा भन्नुपर्दा पाँच उपादान-स्कन्ध नै 'दु:ख' हुन । बारम्वार राग उत्पन्न गर्ने तृष्णा 'दु:खको समुदय' हो; यस तृष्णाको सर्वथा निरोध 'दु:खको निरोध' हो; र आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग [सम्यक दृष्टि, सम्यक सकल्प, सम्यक वचन, सम्यक कर्मान्त, सम्यक आजीविका, सम्यक व्यायाम, सम्यक स्मृति र सम्यक समाधि] 'दु:ख-निरोधको उपाय' हो ।

अन्त्यमा भगवान बुद्धले प्रज्ञप्त गर्नुभयो कि जसले मैले दिएको उपदेशानुसार यी चार स्मृति-प्रस्थानहरूलाई सातवपंसम्म भावना गर्दछ, उसले यी दुई फलमध्ये एक फलको आशा गर्न सक्दछ – कि त यही जन्ममा अर्हतत्वको साक्षात्कार कि त उपाधि शेष भएपछि अनागामीभाव। भगवानले यतिसम्म भन्नुभयो कि यसभन्दा कम अवधिमा पनि उक्त फलको आशा गर्न सिकन्छ।





## महास्मृति-प्रस्थान-सूत्रको समीक्षा

'महासितपद्वानस्तत' (संस्कृतमा महास्मृति-प्रस्थान सूत्र), भगवान बुद्धले आफ्नो जीवनकालमा दिनुभएको द२,००० धर्मोपदेशहरूमध्ये एक अत्यन्त महत्वपूर्ण उपदेश हो । यो उपदेश 'दीर्घनिकाय' तथा 'मिज्फिम निकाय' नामक दुई ग्रन्थहरूमा उल्लिखित छ । पहिलो ग्रन्थमा यसको शिषंक 'महासितपद्वान सुत्त' र दोस्रोमा 'सितपद्वान सुत्त' राखिएको छ । 'महासितपद्वान सुत्त'मा 'सितपद्वान सुत्त'मा भन्दा विस्तृत विवरण छ । त्यसैले उक्त ग्रन्थमा 'महा' भन्ने शब्द जोडिएको हुनसक्छ ।

'सितपट्टान सुत्त'मा पिहलो शब्द 'सितपट्टान', दुई शब्दको योगले बनेको छ – 'सित' र 'पट्टान'। 'सित'को अर्थ स्मृति (जागरूकता) हो र ''द्टान'को अर्थ 'प्रितप्ठापन' हो। यसरी 'सितपट्टान'को संयुक्त अर्थ 'स्मृतिको प्रतिष्ठापन' हुन आउँछ। यसको पूर्ण अर्थ हो – आफ्नोवारे स्मृतिको चरम सीमासम्म प्रतिष्ठापित गर्ने काम। 'महासितपट्टान'को सिक्तय अभ्यास गर्दा स्मृतिलाई कित हदसम्म प्रतिष्ठापित गरेमा आफूबारेका सम्पूर्ण सत्य प्रकट भएको स्पष्ट हुन आउँछ र प्रकृतिको सम्पूर्ण रहस्य खुल्न आउँछ। यही उद्देश्य प्राप्तिको लागि भगवान बुद्धले यो सूत्रको देशना गर्नुभएको हो।

'सितपद्वान सुत्त'को दोस्रो शब्द हो – 'सुत्त' अथवा सूत्र अथवा भगवानको वाणी वा उपदेश । यो सुत्त वा वाणी 'सु-आख्यात' (राम्ररी सम्भाइएको) छ । यसमा विभिन्न विषयहरूलाई मानिसहरूले राम्ररी बुभून् भन्ने उद्देश्य राखी स्पर्प्टासत सम्भाइएको हुन्छ । यस उद्देश्यले त्यही कुरालाई वारम्वार दोहऱ्याएर भन्न किन नपरोस् । सुस्पष्ट पार्न यसो

[सूत्रको समीक्षा]

٠ ٧

गर्नु नितान्त आवश्यक पर्छ किनभने यदि मानिसले धर्मका कुराहरू राम्ररी सम्भान वा वुभन नै पाएन भने धर्मलाई कसरी धारण पालन गरोस् ?

अन्य परम्परामा यस्तो सूत्र पिन पाइन्छ जसमा दुई-चार-पाँच पद समेत हुन्छ । त्यसमा सूत्रकारले जानी-जानीकन पदलाई सीमित गर्ने चेण्टा गर्दछ । यांतसम्म िक त्यस सूत्रको आशयलाई सामान्य बुद्धि भएको र्व्याक्तले बुभन सब्दैन । तर कुनै अर्हतको सूत्र यस्तो हुँदैन । कुनै पिन गम्भीरातिगम्भीर विषयलाई सुस्पष्ट पानं ती सूत्रहरू सक्षम हुन्छन् । ती सूत्रहरू पाण्डित्य प्रदर्शनार्थ हुँदैनन् । अतः 'महार्सातपद्वान सुत्त'मा भगवान बुद्धारा निर्दिष्ट चित्त-विशुद्धिका सारा विधिलाई कुनै पिन सामान्य बुद्धि भएका साधकहरूले समेत साहै सुगमतापूर्वक बुभन सब्दछन् र कुनै कुशल आचार्यसँग यसको प्रायोगिक पक्षमा सिक्तय अभ्यास गरी यसै जीवनमा अध्यात्मको उच्च अवस्था प्राप्त गर्न सक्दछन् ।

अब हामी 'महास्तिपट्टान सुत्त'मा सिन्निहित विभिन्न शिर्षकहरूको कमानुसार समीक्षा गर्दछौ ।



### १. उद्देश

अधिकांश सूत्रहरूमा भगवान बुद्धको वाणी (उपदेश) यी शब्दहरूबाट आरम्म भएको पाइन्छ – 'एवं मे सुतं' (यसरी मद्वारा सुनियो)। प्रकरण-प्राप्त सूत्र पनि यिनै शब्दहरूद्वारा आरम्भ हुन्छ। यी तीन शब्दहरूमा भारतको एक पुरानो इतिहास लुकेको छ जसलाई हामीले बिसेका छौ। अत: यसको विस्तृत चर्चा गरिनु नितान्त आवश्यक हुन्छ।

यसको अतिरिक्त सूत्रको प्रारम्भमा बताइएको छ कि यस
महासितपृहानको उपदेश कुरूपृदेशको कम्मासधम्म नामक निगममा
दिनुभएको थियो। उहाँ भगवानले मिक्षुहरूलाई स्पष्ट गर्नुभयो कि यी चार
स्मृति-प्रस्थान, प्राणीहरूको विशुद्धिको लागि एउटा मात्रै मार्ग हो। ('एकायनो 'अय, भिक्खवे, मग्गो सत्तानं विसुद्धिया') कुनै पिन सामान्य जनलाई यो कुरा
संकीर्ण लाग्नसक्छ। उसले भन्नसक्छ – मुक्त अवस्थासम्म पुग्ने एउटै
मात्र मार्ग कसरी हुनसक्छ? मुक्त अवस्था प्राप्त गर्ने अनेक मार्ग किन हुन
सक्दैन जब कि सबै सम्प्रदायका मानिसहरू भिन्दाभिन्दै प्रकारले मुक्तिको
मार्ग प्रकाश गर्दछन्। यस परिपेक्ष्यमा बुद्धको कथन के छ? यस कथनको
रहस्य के हो? यी प्रश्नहरूको पनि समाधान खोजनु आवश्यक छ।

भगवानले बताउनुभएको चार स्मृतिप्रस्थान यिनै हुन् – १) शरीरमा (कायामा) कायानुपश्यी भएर विहार गर्ने , २) संवेदनामा वेदनानुपश्यी भएर विहार गर्ने , ३) चित्तमा चित्तानुपश्यी भएर विहार गर्ने र ४) धर्ममा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्ने । तर यी चार अनुपश्यनामा प्रत्येक अनुपश्यनासँग यो अनिवार्यता पनि दर्शाइएको छ - अनुपश्यना गर्दा लोक

[उद्देश]

(साँढे तीन हातको काया)मा राग र द्वेषलाई टाढा राब्नुपर्छ ('विनेय्य लोके अविज्ञादोमनस्स') र खुव तपस्या गर्नुपर्छ ('आतापी'), सम्प्रज्ञानी ('सम्पजानो') र स्मृतिमान ('सितमा') हुनुपर्छ। यस अनुच्छेदमा यी विभिन्न शब्दहरूको आशय स्पष्ट हुनु पनि त्यितिकै आवश्यक छ।

यस बाहेक यी दुई विषयहरूमा चर्चा गरिनु पनि प्रासागिक ठहरिन्छ -

- (१) यस सूत्रमा शील पालनवारे कतै उल्लेख भएको छैन जब कि सम्यक सम्बुद्धको शिक्षामा शील पहिलो सोपान (सिढी) हो ।
  - (२) यो सूत्रको प्रणेता भगवान बुद्ध नै हो भनेर कसरी भन्न सिकन्छ ? उपरोक्त बुँदाहरूको विवेचना यसरी गरिन्छ ।

### (१) 'एवं मे सुतं'

आजभन्दा लगभग २५०० वर्षपूर्व जब सम्यकसम्बुद्धले महापरिनिर्वाण प्राप्त गर्नुभयो, त्यसवेला एक विशेष घटना घट्न पुग्यो ।

त्यस समयका एउटा बूढो भिक्षु, भगवानले शरीर त्याग गरेपछि बडो खुसी भयो। उनले आफ्नो लुगा हावामा फालेर खुसी व्यक्त गर्न थाल्यो। उसको भगवानसँग गुनासो थियो कि भगवानले गृहस्थीहरूलाई पाँच शील मात्र पालन गरे पुग्छ भन्नुभयो तर गृहत्यागीहरूलाई दुईसय शील पालन गर्नुपर्छ भन्ने नियम बनाउनुभयो। उनको मान्यता थियो कि गृहत्यागीहरू यस शीलरूपी जंजालमा बाँधिन गृहत्याग गरेका होइनन्। अब बुद्धको मृत्युपछि हामी ती शील पालन गर्नुपर्ने बाध्यताबाट मुक्त भयौं, अब हाम्रो मनमा जे जे आउँछ त्यही त्यही गर्न पाउने भयौं भनेर खुसीले उफ्रन थाल्यो।

यो देखेर त्यसताकाका समभ्रदार व्यक्तिहरूको मनमा भट्ट विचार आयो कि यस्ताले त आज मात्र होइन भविष्यमा पनि धर्मलाई दूषित गर्नेछ । यसबाट लोककल्याणको मार्ग अवरूद्ध हुन पुगिन्छ । अतः भगवानले

[महास्मृति-प्रस्थान सूत्र]

[ 6 ]

दिनुभएको उपदेशहरूलाई, जसलाई सुनियो, बुिक्तयो, पालन गरियो, जीवनमा प्रयोग गरियो र मुक्त अवस्था समेत प्राप्त गरियो, एकै ठाउँमा सर्कालत गरिनुपर्छ जसबाट यो शुद्ध धर्म कसैको हातमा परेर कुनै अन्य प्रकारको सिम्मश्रणबाट बिटुलो हुन नपाओस्।

भगवान बुद्ध ३५ वर्षको उमेरमा सम्यकसम्बुद्ध हुनुभएको थियो र ६० वर्षको पाको उमेरमा शरीर त्याग गर्नुभएको थियो। यसबीच ४५ वर्षसम्म उहाँले ६२,००० उपदेश दिनुभएको थियो। त्यसमा त्यसताकाका मुक्त अवस्था प्राप्त गरिसकेका अर्हत श्रावकहरूले अरू थप २००० उपदेश दिनुभएका थिए। ती उपदेशहरू अत्यन्त सारगर्भित थिए। ती समभदार व्यक्तिहरूले यिनै ६४,००० उपदेशहरूलाई संग्रह गरी तीन पिटकहरूमा सम्पादन गरे जुन अहिले 'तिपिटक' अर्थात 'विपिटक' भनेर चिनिन्छ।

भिक्षुहरू र भिक्षुणीहरूको विनय अथवा नियमहरूको संग्रह भएको 'त्रिपिटक'को भागलाई 'विनर्यापटक' भिनन्छ । सामान्य गृहस्थहरूलाई विनुभएको सामान्य नियम उपदेशहरूको संग्रह भएको 'त्रिपिटक' को भागलाई 'सुत्तिपटक' भिनन्छ र शरीर र चित्तको परस्पर संयोग र एकले अर्कोलाई प्रभावित गर्ने वा एक अर्कासँग प्रभावित हुने वैज्ञानिक विश्लेषण भएको 'त्रिपिटक'को अर्को भागलाई 'अभिधम्मिपटक' भिनन्छ ।

यस धर्म उपदेश संकलनको बृहत कार्य गर्नुपूर्व ती समभ्रदार व्यक्तिहरूले अर्हत अवस्था प्राप्त पाँचसय मिक्षुहरूको एउटा सूची तयार गर्ने जमको गरे र सबै मिलेर भगवानले दिनुभएको उपदेशको संगायन गर्न थाले। उनीहरूको मतानुसार भगवानको समकालीन अर्हत भिक्षुहरूद्वारा गरिने त्यस संगायनले भगवानको वाणीलाई प्रामाणिक वाणी हो भनेर स्वीकारयोग्य बनाउन सिकन्छ र त्यसमा कुनै प्रकारको सम्मिश्रणको सम्भावना हुँदैन।

चारसय उनान्सय (४९९) जना अर्हतहरूको सूची तयार भयो। पाँचसयौँ व्यक्ति भगवानको भतिजा आनन्द हुनुपर्छ भन्ने सुभाव प्राप्त भयो। भिक्षु आनन्द भगवानको जीवनकालमा गत २५ वर्षदेखि निजी

[उद्देश]

सहायक भएर छायाँ भै भगवानको साथमा रही काम गरिसकेका हुनाले पान उनको नाम प्रस्नावित भएको हो। भगवानको निजी सहायक वन्नुर्अघि आनन्दले भगवानसँग शतं राखेको थियो कि भगवान जहाँकहीँ जानुहुँदा उनलाई पिन साथै लिएर जानुपर्छ तािक भगवानको हरेक उपदेश सुन्न पाइयोस्। यदि कुनै कारणवश आफ्नो साथमा लिएर जान नसिकएको खण्डमा फर्केर आएर उक्त धर्मोपदेश उनलाई सुनाउनुपर्छ। आनन्दको मेधा-शिक्त यितको प्रखर थियो कि एकवाजी सुनेको कुरा पिन उनको मानस-पटलमा टेपमा रेकर्ड गिरएभौ अकित हुन्थ्यो। जसले जुनवेला सुन्न चाहे पिन तैयारी अवस्थामा रहन्थ्यो। कम्प्यूटरमा Feed-in गिरएभौ जािहले हेर्न चाहे पिन तयार रहन्थ्यो। बितेका २५ वर्षदेखि भगवानको मुखवाट निःसृत एक-एक शब्द आफूभित्र रिकर्ड गिरिराखेको थियो, यित मात्र नभई यसभन्दा अगािड पिन धेरै नै धर्मका कुराहरू सुनिराखेको थियो। अतः सगायनको बेला त्यस्तो व्यक्ति रहनु अपरिहार्य आवश्यकता थियो।

ती पाँचस्य अहंतहरूको सभामा भिक्षु महाकाश्यपले अध्यक्षता गर्ने भएको थियो । उनको भनाइ थियो कि प्रस्तावित सभा अहंतहरूको हो । आनन्द त अहिलेसम्म स्रोतपन्न मात्र हुन् । अतः उनले अहंत अवस्था प्राप्त नगरूञ्जेल उनलाई यस सभामा सभासद बनाउन सिकंदैन ।

यस कुरालाई दृष्टिगत गरी सभाध्यक्षले आनन्दलाई अर्हत भएपछि मात्र सभामा भाग लिन सिकने कुरा बताए। उनले भने कि भगवानको सेवासुश्रुषामा लाग्नुपरेको कारणले उनलाई फुर्सत भएन र उनी स्रोतापन्न नै रह्यो। अब भगवानको मृत्युपश्चात फुर्सत छैन भन्ने कुरा पिन भएन। जीवनमुक्त हुने विद्या अब उनको लागि दुरूह भएन किनिक धेरै व्यक्तिहरूले यस विद्या सिकेर अर्हत अवस्था प्राप्त गरिसकेका छन्। अतः उनी अब प्रयत्नशील होऊन् र अर्हत भएर सभामा भाग लिन आऊन्।

यसवाट यस कुराको पुष्टि हुन्छ कि बुद्धले पनि कुनै व्यक्तिलाई मुक्त गर्न सक्दैन । यदि यसो गर्न सम्भव हुने भए आनन्दलाई पनि अर्हत वनाइदिनुहुन्थ्यो । आनन्द उहाँको भित्रजा थियो, जीवनभर उहाँकै साथमा थियो र लामो समयसम्म उहाँकै सेवामा रत थियो । वस्तुतः प्रत्येक व्यक्तिले आफ्नै प्रयासद्वारा मुक्त अवस्था प्राप्त गनुपर्छ, कसैको कृपाले मुक्ति प्राप्त गर्न सक्दैन ।

अस्तु , आनन्दले भिक्षु महाकाश्यपलाई आश्वस्त पारे कि म छिटै नै अहंत अवस्था प्राप्त गरेर सभामा भाग लिन आउने छु। उनले प्रस्ताव राखे कि सभाको आयोजन केही समयको लागि पर सारियोस्। तुरून्तै आनन्द आफ्नो काममा जुट्यो।

भिक्षु आनन्दलाई मुक्ति-मार्गवारे विदिते थियो । अतः उनले यस कायमा खुव लगनका साथ काम गर्न थाले तर उनी होस हराएकाजस्ता थिए । उनी वारम्वार यही चिन्तना गर्दथे - अर्हत अवश्य हुनेछु' । 'अर्हत अवश्य हुनेछु' । अरूलाई होसमा रहन सिकाउने उनी आफै होस हराएर वसका थिए । यसको फलस्वरूप धेरै दिन वितिसक्दा पनि उनलाई कुनै उपलांध्य भएन ।

जव चार महिना पूरा हुनलाखो, भिक्षु महाकाश्यपले उनलाई मांचत गरे कि अब हामी अरू कुर्न सक्दैनों। आजको एक रात तपाईको अधीनमा छ। यदि आजको रातसम्ममा तपाईलाई अहंतत्व प्राप्त भएमा भागि विहान सभामा भाग लिन आउनुहोला, होइनभने हामी अरू कुनै भिक्षलाई चयन गरी कार्यारम्भ गर्नेछौं।

यो कुरा सुनेर भिक्षु आनन्दले भन्यो - "हुन्छ, आज राती अभ कडा मिहिनत गर्नेछु।" तर त्यस रात पिन त्यस्तै किसिमले काम गर्दै रहे। उनले त्यही आकाक्षा बोकेर काम गर्दै रहे कि 'म अहंत वन्नेछु।' 'म अहंत वन्नेछु।' रात बित्यो। भिन्नसिमसे शुरू भयो। त्यसवेला लामो सुस्केरा हालेर उनको मुखबाट यी शब्दहरू निस्के – "म अहंत होइन। म स्रोतापन्न हुँ। म स्रोतापन्न हुँ।" रातभिर निनदाई तप गरेपश्चात जब शरीरलाई आराम दिन पल्टन लाग्यो, टाउको तिकयामा टेकाउनुपूर्व नै उनी अहंत भए। उनले तत्क्षणको सत्यमा पदापंण गरेका थिए।

[उद्देश]

त्यसपछि भिक्षु आनन्द अर्हतहरूको सभामा भाग लिन गए । संगायनको वेला उनी भन्दछन् – 'एवं मे सुतं' (यस्तो मद्वारा सुनियो) । भगवानले कुनै कुरा वा उपदेश कहिले, कसलाई, कुन प्रसंगमा, कुन परि स्थितिमा र कसरी भन्नुभयो वा दिनुभयो भन्ने कुरा उनले स्पष्टिसित भन्थे । यसरी उनले धर्मको पृष्ठभूमि सबैको सामु छर्लङ्ग पार्थे ।

## (२) 'एकायनो अयं भिक्खवे, मग्गो सत्तानं विसुद्धिया'

सम्यकसम्बुद्ध भन्नुहुन्छ – चार स्मृति-प्रस्थान -नै प्राणीहरूको विमुक्तिको लागि एउटै मार्ग हो । उहाँको कथन यसैले सही हो कि उहाँबाट प्रख्यापित मार्ग कुनै दार्शनिक मान्यतामा आधारित छैन जुन पछि कहीँ अवरूद्ध हुनसक्दछ। यो मार्ग प्रकृतिको नियममा आधारित छ जसको सत्यता आफ्नै अनुभूतिले माप्न सिकन्छ। 'सितिपट्टान'को अभ्यास गर्ने कुनै पान व्यक्तिले आफ्नै अनुभवले थाहा पाउन सक्दछ कि मेरो मार्निसक विकार शनैः भानैः मुक्तितर बिढरहेको छ। ऊ सोच्दछ - "मेरो 'सितिपट्टान'को यो अभ्यास निरन्तर जारी रहेमा म ढिलो-चाँडो भव-बन्धनबाट सर्वथा मुक्त हुन सक्दछु।"

यदि कसैले आगोमा हात हालेमा आगोले पोल्दछ नै र उसलाई जलनको पीडा हुन्छ । यो कुनै साम्प्रदायिक मान्यता होइन, प्रकृतिको नियम हो जुन प्रत्येकमा लागु हुन्छ । यसको विपरित यदि कसैले आगोमा हात हालेन भने उसलाई पोल्दैन र ऊ अग्नि-दहनको पीडाबाट बच्दछ । यो कुरा पान कुनै साम्प्रदायिक मान्यता होइन, प्रकृतिको नियम हो जुन सबैमा एकनार्सासत लागु हुन्छ । यस्तैगरी यदि कुनै व्यक्तिले आफ्नो मनमा शरीरमार्फत उत्पन्न हुने विभिन्न सबैदनाहरूप्रति राग, द्वेष अथवा मोहको प्रतिकिया गरी विकार जगाउँछ भने ऊ दुःखी हुन परिहाल्छ । यदि उसले यस्तो प्रतिकिया गरैन भने ऊ सुखी नै रहन्छ । यसमा पनि साम्प्रदायिकताको कुनै गुञ्जायस हुँदैन, मात्र यो प्रकृतिको नियम हो जुन सबैमा विना कुनै भेदभाव लागु हुन्छ । यस निगममा कित सत्यता छ भन्ने

कुरा हरेकले आफैले अनुभव गरी जांच्न सक्दछ । यस दृष्टान्तवाट पिन चित्तलाई नितान्त निर्मल राख्न 'सर्तिपद्दान'को अभ्यासलाई 'एकायनो मग्गो' (एउटै मात्र मार्ग) भिनएको सही सिद्ध हुन्छ किनभने यसले यो कुराको पुष्टि गर्दछ कि दार्शनिक मान्यताको आधारमा नभई प्रकृतिको नियमानुसार सारा काम सम्पादन हुन्छन् ।

एउटा अर्को कुरा पनि जान्नु आवश्यक छ कि भगवानले 'सांतपद्वान'को अभ्यासलाई साँच्यै नै विमुक्तिको एउटै मात्र मार्ग हो भनी किन भन्नुभयो ?

मनको सतिही स्तरमा विकारलाई हटाउनु र अन्तर्मनको गिहराइमा पुगेर विकारलाई जरैदेखि उन्मूलन गर्नु – यी दुई कुरा मिन्न-भिन्न हुन् । मनको सतिही स्तरमा विकार हटाउने अनेक उपाय हुन सक्दछन् जस्तै मनलाई कुनै अरू नै काममा लगाउनु , भजन-कीर्तन गर्नु , नाम जप आदिमा मन लगाउनु , आफ्नो इष्टदेवको स्मरण गर्न थाल्नु इत्यादि । यसो गर्दा विकार हटेकोजस्तो भान हुन्छ तर वास्तवमा त्यस्तो हुँदैन । मनको सतिही स्तरमा लेप लागेकै कारणले ती विकारहरू मनको सतिही स्तरवाट हटेर अन्तर्मनको गिहराइमा गएर जम्न वा जम्मा हुन थाल्दछ । यसरी विकारवाट सही अर्थमा छुटकारा मिल्दैन जस्तै मर्राफया (Morphia) को सुइ दिदैमा रोगीको रोग निको हुँदैन । यसले त रोगको दमन मात्र गर्दछ ।

'सितपद्वान'को अभ्यासकर्ताले विकार प्रकट भएमा त्यसलाई भगाउने चेष्टा गर्दैन बरू त्यसको सामना गरेर त्यसको जरासम्म पुग्दछ र जरैसमेत उखेली फाल्दछ । यसबाट विकारको समूल उच्छेद हुन पुग्दछ । त्यस विकारबाट आफू सदाको लागि मुक्त हुन पुग्दछ । यसवाट पिन थाहा लाग्दछ कि यस साधनाको अभ्यासले विकारको दमन होइन, शमन गर्दछ ।

विकारहरूको जरा शरीरमा हुने संवेदनाहरूमा निहित हुन्छ र त्यहीँबाट यी जराहरूलाई उखेली समाप्त गर्नुपर्छ । यी संवेदनाहरूलाई अन्तमर्नले अनुभव गर्दैरहन्छ जुन शरीरको अणु-अणुसँग सम्पर्क भइरहन्छ । आफ्नो अन्धो स्वभावको कारणले अन्तर्मनले हरेक सुखद संवेदनाप्रीत रागको र हरेक दुःखद संवेदनाप्रीत देषको प्रतिक्रिया गर्दैरहन्छ । प्रतिक्रिया गर्ने यो स्वभाव २४ से घण्टा चिल्रहन्छ । सति स्तरमा जसले जितसुकै फलाक्षे रहोस् – 'राग नगर, द्रेष नगर' भनेर - तर भित्रभित्रै राग नै जगाउँछ, द्रेष नै जगाउँछ किनभने अन्तर्मनले भित्रभित्रै प्रितक्षण संवदना महसुस गीररहन्छ । दिउँसो जागृत अवस्थामा पिन, राती सुत्दाखेरिको अवस्थामा पिन प्रितक्षण संवदनाप्रीत प्रितिक्रिया भइरहन्छ । सति मनको त्यस स्थानसम्म पहुँच नै पुग्दैन । अन्तर्मनको निरन्तर राग, द्रेष र मोहको प्रितिक्रया गीररहने अन्धो स्वभावलाई तोड्न कुनै पिन व्यक्तिले त्यस स्थानसम्म पुग्नु अनिवार्य छ । 'सितपट्टान'को साधना विधिले उसलाई त्यहाँसम्म पुन्याईदिन्छ । अन्य कुनै साधना-विधिले अन्तर्मनको गिहराइमा पुगेर संवदनाको आधारमा विकारलाई उन्मूलन गर्ने काम गराउन सक्दैन । यस अर्थमा पिन भगवानको यो कथन सार्थक छ - 'एकायनो अयं, भिक्खवे, मग्गो सत्तान विसुद्धिया' ।

### (३) चार प्रकारको 'अनुपश्यना'

'महास्तिपट्टान सुत्त'मा चार प्रकारको अनुपश्यना गर्ने विधान छ – काया (शरीर)मा कायानुपश्यना, संवेदनामा वेदनानुपश्यना, चित्तमा चित्तानुपश्यना र धर्महरूमा धर्मानुपश्यना ।

'अनुपश्यना'मा 'अनु'को तात्पर्य हो – अनुकरण वा अनुशरण र 'पश्यना'को अर्थ जान्नु हो। यसरी साँढे तीन हातको कार्यामा यस क्षण जे जस्तो प्रकट हुन्छ त्यसलाई जान्नु , फोर अर्को क्षण-प्रांत-क्षण प्रकट हुने सत्य घटनाको बारेमा जान्दै अगाडि बढ्नु – यसैलाई 'अनुपस्सना' भानन्छ। यसको लक्ष्य यही हुन्छ कि सत्यको दर्शन क्षण-प्रांत-क्षण हुँदैरहोस् , वीचमा कुनै अन्तराल नआओस् र यस कार्यमा निरन्तरता कायम रहोस्।

शुरू शुरूमा नयाँ नयाँ साधकहरूलाई ध्यानको पूरा समयमा निरन्तरता कायम गर्न कठीन पर्दछ तर काम गर्दै जाँदा उसले लक्ष्य हासिल गरेरै छाड्छ ।

'अनुपश्यना' गर्ने साधकबाट यो अपेशा गर्न सिकन्छ कि उसले

[महास्मृति-प्रस्थान सूत्र]

[ 88 ]

आफूमा आतापी, सम्पजानो र सितमा सततः कायम राख्न सक्दछ । साधकले कायानुपश्यना गरून्, अथवा वेदनानुपश्यना, अथवा चित्तानुपश्यना, अथवा धर्मानुपश्यना, उसमा आतापी, सम्पजानो र सितमा सततः विकिसत हुनु आन कायम रहनु आनिवार्य हुन्छ । यीमध्ये कुनै एकमा शिथिलता आएमा 'सितपद्वान' भावनाको कार्य ठीकिसत हुन सक्दैन । कार्य नै ठीकिसत हुन नसकेमा, 'सितपद्वान'वाट जुन परिणाम प्राप्त हुने आशा लिइन्छ, त्यो पूरा हुन सक्दैन । यी तीन महत्वपूर्ण शब्दहरूको आशय (अर्थ) निम्नानुसारले बुभनुपर्छ, ।

'आतापी' – कठोर तप गर्ने व्यक्ति अर्थात अथक परिश्रम गर्ने व्यक्ति । यहाँ 'तप गर्नु' भन्ने शब्दको अर्थ हो - मनमा संचित मैललाई जलाएर नष्ट गर्नु; पाँच इन्द्रियद्वारमा वा पाँच इन्द्रियको कारणबाट मनमा जुन राग जाग्दछ त्यसलाई जलाएर नष्ट गरिदिनु; भित्रभित्रै जुन कर्म-बीज वन्दछ त्यसलाई भुटिदिनु जसद्वारा कुनै पनि बीज पछि अङ्करित हुन नसकून् । 'तप गर्नु'को अर्थ कदापि होइन कि चारैतिर वरिपरि पञ्चागिन जलाएर बस्नु र शरीरलाई कष्ट दिनु । जब लोकमा विद्याको शुद्ध स्वरूप नै नष्ट हुन्छ अनि यस्ता वाहियात अर्थसे जन्म लिन्छ ।

अनुपश्यना गर्न साधकले अरू केही पनि गर्नुपर्देन, उसले केवल क्षण-प्रति-क्षण आफूिमत्र स्वतः प्रकट हुने सत्य घटनाहरूलाई साक्षीभावले हेर्न मात्र पर्दछ। यो जिज्ञासा उत्पन्न हुनु स्वामाविक छ कि जब साधकले केही गर्नु नै छैन भने यसमा परिश्रम गर्नुपर्ने कुरा किन त ? वस्तुतः भित्रको सत्यलाई केही नगरी साक्षीभावले हेर्ने काममा कठोर परिश्रमको आवश्यक पर्दछ। मनको जन्म-जन्मान्तरको स्वभाव हुन्छ - केही न केही प्रतिक्रिया गरिरहन्छ। यस स्वभावअनुसार मनले प्रायः राग वा द्वेषको प्रतिक्रिया गरिरहन्छ। यसैले सुखद लाग्दछ भने मानिस सुख भोग्न थाल्दछ र दुःखद लाग्दछ भने ज दुःख भोग्न थाल्दछ। मानव मन यस स्वभावलाई बदल्न नै चाहदैन। तर अनुपश्यना गर्ने व्यक्तिले प्रत्येक पल यस्तो स्वभाव बदल्न लग्नशील भएर काम गरिरहन्छ। यसबाट पनि स्पष्ट हुन्छ कि जन्म-जन्मान्तरको यस्तो स्वभाव बदल्न साधकले कठोर

[उद्देश]

तप गर्नुपर्दछ । यस अर्थमा साधक 'आतापी' हुनुपर्दछ ।

'सम्पजानों' — शरीर र चित्तसँग सर्म्बान्धत सत्य घटनालाई सम्यकरूपले जानिरहनु , अथवा काया, संवेदना, चित्त अथवा चैतिसक धर्महरूको उदय-व्यय, उदय-व्ययलाई प्रज्ञापूर्वक एवं यथाभूत जानिरहनुलाई नै 'सम्पजानो' भनिन्छ । उदय-व्ययको यथार्थ जानकारी शरीरमा प्रकट हुने संवेदनाहरूको आधारमा नै हुन्छ ।

'सितमा' – यसको अर्थ हो स्मृतिमान (जागरूक) हुनु । यदि 'सित' (स्मृति)को अर्थ 'स्मरण गर्नु' भनेर अर्थ्याइन्छ भने साधकले 'सितमा'लाई मैले प्रतिक्षण के गर्नुपर्छ भनेर स्मरण गर्ने वा वुभने काम हो भनेर सम्भाने भयो । साधकले त थाहा पाउनुपर्छ कि प्रतिपल शरीर र चित्तसंग सम्बन्धित जुन सत्य घटना प्रकट हुन्छ त्यसप्रति सजग हुनुपर्छ । उसले यस कुरालाई किति पिन भुल्नु हुँदैन । उसलाई स्पष्टरूपमा विदित हुनुपर्छ कि 'सित'को साथमा 'सम्पजञ्ज' रहेमा मात्र 'सम्मासित' (सम्यक स्मृति) हुन्छ अनि मात्र 'सितमा' अन्तिम सत्यसम्म लैजाने सोपान सिद्ध हुन्छ ।

### 'अनुपश्यना' को प्रारम्भ

'अनुपश्यना' सही ढंगले त्यसवेला मात्र आरम्भ हुन्छ जब साधकले 'लोक'वाट 'अभिज्भा' र 'दोमनस्स' हटाउँछ । (विनेय्य लोके अभिज्भादोमनस्स) । 'लोक'को अर्थ हो – साँढे तीन हातको कायामा उत्पन्न हुने प्रपञ्च । 'अभिज्भा'को अभिप्राय हो – 'लोभ', 'राग' । 'दोमनस्स'को अर्थ हो – 'द्देष', 'दौर्मनस्स' । प्रियप्रति राग र अप्रियप्रति द्देष उत्पन्न गर्नु नै 'अभिज्भादोमनस्स' को अर्थ हो । 'लोक' बाट सर्वप्रथम यिनीहरूलाई नै हटाउनुपर्छ । ('विनेय्य') । जब संवेदनाको स्तरमा प्रज्ञा जगाइन्छ, रागदेषको समूल निराकरण त्यसबेला मात्र सम्भव हुन्छ । यदि यसो नगरी वाहिर-वाहिरको आलम्बनबाट मात्र राग र द्देषबाट आफूलाई अलग्ग राष्ट्र प्रयास गरियो भने सतही स्तरमा त राग-द्देषवाट छुटकारा मिल्न सिकन्छ

तर जरैबाट छुटकारा मिल्न सिक्दैन । अतः राग-द्वेषबाट टाढिने काम आफ्नै साँढे तीन हातको कार्याभित्रैवाट गरिनुपर्छ ।

### (४) सूत्रमा 'शील' सम्बन्धी चर्चा किन गरिएन ?

कुनै पनि सम्यकसम्बुद्धद्वारा सिकाइएको धर्ममा तीन सोपान हुन्छ – शील, समाधि र प्रज्ञा । शील, समाधिको लागि हो । समाधि, प्रज्ञाको लागि हो । अनि प्रज्ञा, विमुक्तिको लागि हो ।

'महासतिपद्वान सुत्त'मा शील सम्बन्धी कुनै चर्चा छैन। यसको कारण प्रतीत हुन्छ कि यो उपदेश कुरू-प्रदेशमा दिइएको थियो जहाँका मानिसहरू शील-पालनको लागि मारतमिरिमा प्रख्यात थिए। उनीहरू खुब शील-पालन गर्दथे। तिनीहरू शील-पालक थिए भन्ने कुरामा कुनै विवाद थिएन।

भगवानले बारम्बार कुरू-प्रदेशको प्रशंसा गर्नुहुन्थ्यो । सम्भवतः यही कारणले उहाँले अनेक गम्भीर उपदेशहरू यही प्रदेशमा दिनुभयो । यसको पछाडि यो अवधारणा हुन सक्दछ कि त्यस प्रदेशका मानिसहरू शीलवान थिए । अतः उनीहरूलाई भनिएका र बताइएका कुराहरू गहिरोसित वुभन र पालन गर्न सक्दथे जसको कारणले तिनीहरूको कल्याण हुने गर्दथ्यो ।

यस सम्बन्धमा यो पनि ज्ञातव्य छ कि एक समय भारतमा यस्तो एक अवस्था पनि आएको थियो कि सम्पूर्ण देशको धर्म 'कुरू-धर्म' हो भनेर चिनिन्थ्यो। यसबाट पनि स्पष्ट हुन्छ कि कुरू-प्रदेशका मानिसहरू स्वभावैले शील-पालनलाई प्रमुख स्थान दिई जीवन यापन गर्दथे। बुद्ध बन्नुभन्दा पहिले अनेक पूर्वजन्महरूमा बोधिसत्वको अवस्थामा छँदा भगवानले पनि आफ्नो पारमिता बढाउने काम यही प्रदेशमा रहेर पूरा गर्नुभएको थियो।

[उद्देश]

#### (५) बुद्धवाणीको प्रामाणिकता

माथि उल्लेख भइसकेको छ कि - भगवानको महापरिनवाण भएको चार मिहना बितेपछि पाँचसय अर्हतहरूको एक सभाको आयोजना भयो जसमा सबै सदस्यहरू भगवानको समकालीन थिए र त्यस समयका घटनाहरूको साक्षी रहेका थिए। यिनीहरूमध्ये भिक्षु आनन्दजस्तो व्यक्ति पिन थियो जो भगवानको निकटतम सम्पर्कमा रहेको थियो जसलाई भगवान वाणी कण्ठस्थ थियो। भगवानको वाणीलाई उद्धृत गर्दा उनी भन्दथे – 'एवं मे सुत्त' (यस्तो मद्वारा सुनियो)। ती सबै अर्हतहरू मिलेर ८४,००० उपदेशहरूको संगायन गरे। त्यसलाई 'प्रथम संगीति' भनियो।

त्यसको सयवर्ष जित पछि भारतमा 'दोस्रो संगीति' भयो जसमा त्यसताकाका भिक्षुहरूले बुद्धवाणीलाई दोस्रो पटक संगायन गरे। त्यसको लगभग डेढ सयवर्षपछि भारतमे तेस्रो संगीति सम्पन्न भयो जुन सम्राट अशोकको शासनकालमा भएको थियो। यस संगीति सम्पन्न भएपछि सम्राट अशोकले केही अहंतहरूलाई श्रीलंका, बर्मा आदि देशहरूमा पठाए। ती अहंतहरूले भगवानको उपदेश मात्र होइन साधना-विधि पिन साथै लिएर गए जसको ती देशहरूमा व्यापक प्रचार-प्रसार भयो। यसको करीब ४००-५०० वर्षपछि 'चौथो संगीति' श्री लंकामा सम्पन्न भयो। त्यसैबेला सबै बुद्धवाणीलाई प्रथम पटक सुचारूरूपले लेखनीबद्ध गरियो। आजमन्दा लगभग १००-१२५ वर्ष पहिले 'पाँचौ संगीति'को आयोजना बर्माको पुरानो राजधानी मांडले नगरमा भयो। साथै भगवानको सम्पूर्ण वाणी संगमरमरको ठूल-ठूला शिलामा कुँडियो। आजभन्दा लगभग ३५-४० वर्षअधि बर्मा देशमै 'छैठौ संगीति' भयो जसको साक्षी आज कैयौ छन्।

यस 'छैठौं संगीति'मा विभिन्न देश - लाओस, कंबोडिया, थाइलैंड, श्री लंकाबाट सबै बुद्धवाणीलाई एकत्र गरियो । बर्मामा पिन बुद्धवाणी संग्रहित थियो । यी सबै देशका विद्वान भिक्षुहरूको परस्पर समागम भयो । उनीहरूले सबै देशका बुद्धवाणीहरूलाई परस्पर मिलान गरे । यसको फलस्वरूप यो सिद्ध भयो कि प्रत्येक देशको आ-आफ्ना लिपि र उच्चारण

[महास्मृति-प्रस्थान सूत्र]

[ 29 ]

थिए तर भगवानको उपदेशमा कुनै अन्तर भेट्टिएन । वाणी सर्वत्र एकैजस्तो भेट्टियो । पाठ गराइमा भिन्नो भेद देखिए तापिन भगवानको उपदेशको आशय विग्निएको भेट्टिएन । यित ठूलो वाङ्मयमा कहीँ कहीँ लिपिकारको असावधानीको कारण सानातिना त्रुटिहरू भेट्टिनु अस्वाभाविक पनि होइन ।

यो कुरा आश्चर्यजनक नै मान्नुपर्छ कि उपरोक्त देशहरूमा भगवानको उपदेश विगत २,२०० वर्षदेखि आजसम्म शुद्धरूपमा कायम रहेको छ । जुनजुन देशमा यी उपदेशहरू पुगे, त्यहाँ त्यहाँ उनीहरूकै लिपि र उच्चारणमा कोल्ड-स्टोरेजमा राखिए र जब त्यस कोल्ड-स्टोरेजबाट निकालेर मिलान गरियो, ती जस्ताकोतस्तै भेट्टिए।

यस अकाट्य तथ्यबाट हाम्रो विश्वास अम्न दृढ हुन्छ कि जुन बुद्धवाणी विषयमा आज काम गरिन्छ त्यो भगवानको मुखश्रीबाट निःसृत वाणी हो भन्ने कुरा सर्वथा प्रामाणिक ठहर्छ।



Dhamma.Digital

#### २. कायानुपश्यना

यस प्रकरणमा वताइन्छ कि कुनै पिन भिक्षु (साधक)ले आफ्नो कायामा कायानुपश्यी भएर कसरी विहार गर्नुपर्दछ ? यस कुरालाई ६ पर्वमा विभिक्त गरी बताइएको छ । ती पर्वहरू हुन् – १) आनापान पर्व, २) ईर्यापथ पर्व, ३) सम्प्रज्ञान पर्व, ४) प्रतिकूलमनिसकार पर्व, ४) धातुमनिसकार पर्व र ६) नवसिविधक पर्व ।

यी पर्वहरूको अध्ययन गर्दा थाहा लाग्दछ कि कायानुपश्यनाको प्रिक्रिया भिन्न-भिन्न प्रकारले प्रारम्भ गर्न सिकन्छ तर काम गर्दागर्दै यस्तो एक अवस्था पनि आउँछ जुन अनुपश्यना गर्नेहरूले अनुभव गर्दछन् चाहे जुनसुकै किसिमबाट आरम्भ गरियोस्। अरू शब्दमा भन्ने हो भने अनुपश्यना गर्ने कममा मुक्तिको बाटोमा केही निश्चित स्टेशनहरूबाट गुजनुपर्दछ। यदि मुक्तिको मार्गमा यस्ता स्टेशनहरू आउँदैनन् भने साधकको लागि मुक्ति भनेको मृग-मरीचिकाभौ कपोलकित्पत मात्र ठहर्छ।

यस प्रकरणभित्रका विभिन्न पर्वहरूको समीक्षा गर्नुभन्दा पहिले 'कायामा कायानुपश्यी' हुनुको तात्पर्य के हो भन्ने कुरा जान्न आवश्यक हुन्छ । कायानुपश्यनाको प्रक्रिया भिन्न-भिन्न प्रकारले प्रारम्भ गर्नुको के औचित्य छ र मुक्तिको मार्गमा कुन-कुन तथा कस्ता-कस्ता स्टेशनहरू आउँछन् भन्ने कुरा पनि जान्नु आवश्यक हुन्छ ।

'महासतिपद्वान सुत्त'मा भनिएको छ कि काया (शरीर)मा कायानुपश्यना, संवेदनाहरूमा वेदनानुपश्यना, चित्तमा चित्तानुपश्यना र

[महास्मृति-प्रस्थान सूत्र]

20

#### धर्महरूमा धर्मानुपश्यना गरिनुपर्छ ।

कायामा कायानुपश्यना गर्नु भनेको यो हो कि साधकले ठोसजन्तो लाग्ने आफ्नो स्थूल कायामा सूक्ष्म, सूक्ष्मतर र सूक्ष्मतम कायाको पीन अनुभव गरोस्। वस्तुतः स्थूलजस्तो लाग्ने काया नै विभाजित, विघटित र विभाजित, विघटित हुँदै सूक्ष्म कायाको रूपमा साधकको अनुभवमा प्रकट हुन्छन् - रूप वा आकृतिको स्तरमा होइन।

कायामा कायानुपश्यना गर्ने एक अर्को आशय यो हो कि साधकले आफ्नै शरीरमा नै कायाको अनुभूति गर्नुपर्छ, कुनै कल्पनामा कल्पेर होइन । यदि पढेको, सुनेको कुरालाई मानेर अनि दार्शनिक मान्यतालाई प्रश्रय दिएर केवल चिन्तन-मनन मात्र गरियो भने वा कल्पना मात्र गरियो भने अनुभव भन्ने कुरा नै त्यहाँ भएन । यदि अनुभव नै नभएमा अनुपश्यना त हुनै सक्दैन । त्यसैले अनुभव त्यसमा हुनुपर्छ जसमा अनुपश्यना भइरहेको छ । यसरी कायामा कायानुपश्यना त्यसवेला मात्र भएको मानिन्छ जब कायामा कायाकै अनुभूति होस् ।

यहाँ यो कुरा पिन सुस्पष्ट हुनुपर्छ कि कायामा कायानुपश्यना गर्ने कार्यमा शरीरमा उत्पन्न भइरहेका संवेदनाहरूको सहारा लिनु नितान्त आवश्यक हुन्छ । उदाहरणको लागि कुनै साधकले आफ्नो कायाको कुनै अङ्गलाई त्यसवेला मात्र अस्तित्वमा रहेको जान्दछ जब त्यस अङ्गमा अनुभवद्वारा केही खटपट भएको वा कुनै घटना घटेको महसुस गर्दछ । जस्तै टाउकोमा मन पुगे त्यहाँ भइरहेको संवेदनालाई अनुभव गरेरै उसले भन्न सक्दछ 'यो मेरो टाउको हो' । टाउकै नभए टाउकोको संवेदना चाल पाउन सिकदैनथ्यो । टाउकोको अस्तित्व कल्पनामै सीमित हुन्थ्यो । अगाडि बढ्दै जाँदा हामीलाई थाहा लाग्दछ कि चित्तानुपश्यना र धर्मानुपश्यना गर्न पिन संवेदनाहरूको सहारा लिनु आवश्यक हुन्छ ।

जहाँसम्म कायानुपश्यनासँग सम्बन्धित प्रक्रिया भिन्दाभिन्दै प्रकारले प्रारम्भ गर्ने प्रश्न छ, यसको कारण भिन्दाभिन्दै व्यक्तिहरूको भिन्दाभिन्दै मनःस्थितिको कारणले हो । सामान्य मनःस्थिति भएका व्यक्तिले सो कार्य

[कायानुपश्यना]

आनापानर्सात (आउने-जाने सासप्रीत जागरूक बन्न्) को अभ्यासबाट आरम्भ गर्न सक्दछ तर काम-वासना आदिमा ड्वेको व्यक्तिलाई प्रतिकूलमनीसकार पर्व वा नवसिर्वायक पर्वअनुसार काम आरम्भ गर्नु लाभप्रद हुन्छ । कामक व्यक्तिको मानस प्रायःजसो कामवासना जगाउने आलम्बनको खोजीमा लागिरहन्छ । पुरूष भएमा नारी-शरीरको र नारी भएमा पुरूष-शरीरको कल्पना गर्ने र त्यसलाई प्राप्त गर्ने कुरामा लालायित रहन्छ । त्यस्तो व्यक्तिले सासजस्तो स्थुल आलम्बनमा समेत काम गर्न सक्दैन । अतः सबैभन्दा पहिले कामवासनाको अनुकूल चिन्तनलाई कामवासनाको प्रतिकूल बनाउन् आवश्यक हनजान्छ । यसको लागि प्रतिकूलमनसिकार पर्वअनुसार त्यस्तो व्यक्तिको ध्यान शरीरको अशुर्मातर र्लागदिने काम हुन्छ । यदि यसबाट पनि काम भएन भने र साधक कामवासनामै ड्बिरहन्छ भने उसलाई नवसिवधिक पर्वअनुसार काम प्रारम्भ गराउन् ठीक हुन्छ । यस पर्वअन्सार त्यस काम्क व्यक्तिले श्मशानमा गएर केही समय विताओसुं। त्यहाँ उसले सडे गलेको मृत शरीर देखोसु। यसबाट उसमा शरीरप्रति घृणा जागोस् र उसले बुभ्गोस् कि कालान्तरमा मेरो शरीरको पनि यही गति हुनेछ । यस्तो चिन्तनको फलस्वरूप उसको मन कामवासनाको चिन्तनबाट मुक्त हुन थाल्दछ र अन्तमा कायानुपश्यना गर्न योग्य बन्दछ ।

विमुक्तिको मार्गमा आउने सबै महत्वपूर्ण स्टेशनहरूको उल्लेख प्रथमतः आनापान पर्वअन्तर्गत आउँछन् । अतः अब आनापान पर्वको समीक्षा गरिन्छ र ती स्टेशनहरूको बारेमा बिस्तृत चर्चा गरिन्छ ।

#### (१) आनापान पर्व

समाधिको क्षेत्रमा प्रारम्भिक कदम हो – 'आनापान-सित'को सिक्तय अभ्यास । यसअन्तर्गत साधकले कुनै एकान्त स्थानमा पलेटी मारेर, शरीरलाई सीधा राखेर, स्मृतिलाई मुखमण्डलको विरपिर प्रतिष्ठापित गरेर आफ्नो नैसर्गिक सासको यथाभूत जानकारी लिनुपर्छ । 'नैसर्गिक सासको यथाभूत जानकारी को अर्थ यो हो कि मित्र जाने र बाहिर आउने सासलाई कुनै हस्तक्षेप नगरिकन यथावत जान्तु । अर्को शब्दमा मन्तुपदा प्राणायामको अभ्यासमा सासलाई नियन्त्रण गरिएकौँ सासलाई नियन्त्रण नगरिकन लामो सास भए लामो, छोटो सास भए छोटो भनेर सासलाई यथावत जान्दैरहनु हो । यसरी अभ्यास गर्दागर्दै ढिलो वा चाँडो त्यस साधकले बिस्तार-विस्तारै यी अवस्थाहरूबाट आफू गुजेको अनुभव गर्दछ ।

- शरीरभरि नै संवेदनशीलताको अनुभव गर्नु अथवा सबै अङ्गहरूमा संवेदनाको अनुभव हुन थाल्नु ('सब्बकायपटिसंवेदी') ;
- शरीरको संस्कार प्रशब्ध (उपद्रवरहित, शान्त) हुनु ('पस्सम्भयं कायसङ्घरं');
- शरीरिभन्न अनुपश्यना गर्न थाल्नु ('अज्मत वा काये कायानुपस्सी विहरित');
- शरीरबाहिर अनुपश्यना गर्न थाल्नु ('बहिद्धा वा काये कायानुपस्सी विहरित'):
- शरीरभित्र बाहिर (सर्वत्र) अनुपश्यना गर्न थाल्नु ('अज्फतबहिद्धा वा काये कायानुपस्सी विहरति');
- समुदयधर्मको अनुपश्यना गर्न थाल्नु ('समुदयधम्मानुपस्सी वा कार्यास्म विहरति');
- व्ययधर्मको अनुपश्यना गर्न थाल्नु ('वयधम्मानुपस्सी वा कायस्मि विहरति'):
- समुदयव्ययधर्मको अनुपश्यना गर्न थाल्नु ('समुदयवयधम्मानुपस्सी' वा कायस्मि विहरति');
- स्मृतिमा यस्तरी प्रतिष्ठापित हुनु कि कायाको वास्तिवक स्वरूपको जानकारी होस् कि 'यो काया हो ।' (अत्थि कायो ति वा पनस्स सित पच्चुपष्टिता होति') ।

[कायानुपश्यना]

यिनीहरूमध्येको अन्तिम अवस्था निरालम्ब अवस्था हो जसमा साधकको मन केवल जान, केवल दर्शनमा टिक्दछ र उसले लोक (इन्द्रिय-क्षेत्र)मा कुनै कुरालाई पनि ग्रहण गर्दैन ।

यी महत्वपूर्ण स्टेशनहरूको सम्बन्धमा निम्नलिखित तथ्यलाई पनि ध्यान दिनु योग्य छ ।

#### - सवभन्दा पहिलो महत्वपूर्ण स्टेशन हो -

'सबै कायाङ्गहरू संवेदनशील हुनु'। यस अवस्था प्राप्त गर्नु अघि सामान्यतयाः 'आनापानसित'को सिक्तय अभ्यास गर्नुपर्छ। आनापान अभ्यास गर्दागर्दै साधकले सबै कायाको जानकारी प्राप्त गर्दछ। अनि उसको सम्पूर्ण काया संवेदनशील हुन्छ। उसलाई यत्र-तत्र संवेदनाहरू महसुस हुन थाल्दछ। काम गर्दैजाँदा ज यस अवस्थामा पुग्दछ कि एकै सासमा टाउकोको टुप्पादेखि खुट्टाको औंलासम्म र खुट्टाको औंलाको टुप्पादेखि टाउकोको टुप्पासम्मको सम्पूर्ण शरीरको संवेदनाहरूको बारेमा जानकारी पाउँदछ। यस अवस्थामा पुग्दा नपुग्दै प्रारम्भिक अवस्थाका स्थूल संवेदनाहरू र मूर्छाहरू विभाजित र विघटित हुन थाल्दछन् जसको फलस्वरूप सम्पूर्ण शरीरमा केवल परमाणुहरूको पुञ्जमात्र महसुस हुन थाल्दछ। शरीरमा कहीँ पनि सघनता रहँदैन। केवल तरङ्गै तरङ्ग मात्र रहन्छ। यस अवस्थालाई 'भङ्ग'को अवस्था भनिन्छ।

यस अवस्थासम्म पुग्न साधकले सिक्नुपर्छ (सिक्खिति) कि शरीरमा जस्तोसुकै संवेदना प्रकट होस् त्यसमा राग र द्वेषको प्रतिक्रिया नगरी केवल 'अनित्य हो' भनेर अनुभव गर्दै जानुपर्छ ।

- अर्को महत्वपूर्ण स्टेशन हो - 'प्रश्नब्धि' । शुरूशुरूमा साधकले ठूलो कठिनाइहरूको सामना गर्नुपर्छ । बारम्बार आसन बदल्नुपर्छ । यहाँ पिन साधकले सिक्नुपर्छ कि कमसेकम आसन बदल्नुपर्छ । यहाँ पिन साधकले सिक्नुपर्छ कि कमसेकम अधिष्ठान-कालमा त शरीरलाई नहल्लाई-नचलाई सहजभावमा वस्नुपर्छ । यसरी अभ्यास गर्दागर्दै शरीरमा रहेका सम्पूर्ण भारीपन हटेर जान्छन् । वस्तुत: ती भारीपन शरीरको आफ्नो भारीपन

नै होइन । यी भारीपन त अधोगतितर लिएर जाने विकारहरूको कारणले हुन्छ । यी विकारहरू जीत जीत वार्हिरन्छन् जीत-जीत शरीरमा हलुकापन आउन थाल्छ । पछि त शरीरमा कुनै किसमको खटपट वा हलन-चलन नै हुँदैन । साधक घण्टौंसम्म अधिष्ठानमा बसिरहन सक्दछ । यसलाई 'प्रश्रब्धि'को अवस्था भनिन्छ ।

यस अवस्थामा 'कायसङ्घार' - आउने जाने सास यति ढिलो र सूक्ष्म हुनजान्छ कि यसको कल्पनासम्म पिन गर्न सिकदैन । यसलाई केवल आफ्नो अनुभवद्वारा मात्र जान्न सिकन्छ ।

- भित्र अथवा बाहिर, अथवा भित्र-बाहिर (सर्वत्र) अनुपश्यना गर्नु अर्को स्टेशन हो। जब साधकले भर्खर मर्खर काम गर्न थाल्दछ, त्यसबेला सतिही स्तरको संवेदना मात्र जान्न थाल्दछ अथवा भित्रको संवेदना मात्र जान्त थाल्दछ अथवा भित्रको संवेदना मात्र जान्दछ। तर जब भङ्गको अवस्था प्राप्त गर्दछ अनि भित्र र बाहिरको भन्ने कुनै भेद रहँदैन र दुवैतिरको संवेदना एकै साथ जान्न थाल्दछ। उसले सम्पूर्ण शरीर-पुञ्जलाई माथिबाट तलसम्म र तलदेखि माथिसम्म एकैचोटि अन्भव गर्न थाल्दछ।
- समुदयधर्म, व्ययधर्म अथवा समुदय-व्ययधर्मको अनुपश्यना गर्नु फेरि अर्को स्टेशन हो । साधनाको प्रारम्भिक अवस्थामा साधकले स्थूल संवेदनाको मात्र अनुभव गर्दछ । यी संवेदनाहरूको समुदय बेग्लै र व्यय बेग्लै हो भनेर जान्दछ । बीचमा केही घटी वा बढी अन्तराल रहेको हुन्छ । संवेदनाहरूलाई साक्षीभावले हेर्दैजाने अभ्यास पुष्ट भएपछि ती स्थूल संवेदनाहरू स्वतः हटेर जान्छन् र त्यस स्थानमा सूक्ष्म संवेदनाहरूले ठाउँ लिन थाल्दछन् । यी संवेदनाहरू समुदय हुनुको साथसाथै व्यय पिन हुन्छन् मानो यी दुई कियाहरू बेग्लै नभई साथसाथै सम्पन्न हुँदैछन् । यी दुई कियाहरूबीच कुनै अन्तराल हुँदैन । यस अवस्थाबाट गुजदै साधक भङ्ग अवस्थामा पुग्दछ जहाँ सम्पूर्ण शरीरमा केवल उत्पाद-व्ययः, उत्पाद-व्ययको अनुभूति हुन्छ यसको अतिरिक्त अरू कुनै कुराको पिन अनुभव हुँदैन ।

[कायानुपश्यना]

[ २५ ]

—चरम अवस्थामा स्मृति प्रतिष्ठापित भएपछि कायाको यथार्थ स्वरूप साधकको अनुभूतिमा उत्रन थाल्दछ । त्यसवेला उसलाई यस्तो लाग्दछ कि ठोस प्रतीत हुने आफ्नो शरीर ठोस नभई तरङ्गहरूको पुञ्ज मात्र हो जुन दुतगितमा उत्पन्न भई समाप्त भइरहेका छन् । यसमा उसको कुनै आधिपत्य छैन । आफ्नो अनुभूतिको बलमा उसले जान्दछ कि जुन स्वभावेले क्षण-प्रति-क्षण बदिलरहन्छ त्यो 'म' हुन सक्दैन, 'मेरो' हुन सक्दैन, 'मेरो आत्मा' हुन सक्दैन, त्यो 'नित्य, शाश्वत, धुव' हुन सक्दैन । साधकको स्मृति क्षण-प्रति-क्षण यही सत्यमा प्रतिष्ठापित हुँदैजान्छ कि यो शरीर केवल परमाणुहरू, कलापहरूको पुञ्ज मात्र हो जुन उत्पन्न भइरहेका छन् , नष्ट भइरहेका छन् ।

- साधकले अनुभव गर्न थाल्दछ कि यो शरीर परमाणुहरूको पुञ्ज मात्र हो जसको निरन्तर उत्पाद-व्यय भइरहन्छ। बुद्धिको स्तरमा उसले यो पनि बुभदछ कि यो पुञ्ज 'म' होइन, 'मेरो' होइन तर पनि साधना गर्दागर्दे काफी समयसम्म 'म' टाँसिनै रहन्छ - 'म' जान्दैछ , 'म' अनुभव गर्देछ , यो जानेको 'मैले' नै हुँ भनेर । काम गर्दे जाँदा यो भ्रम आफै हटेर जान्छ र मनबाट 'म' 'मेरो' भन्ने भाव बिलाएर जान्छ । अन्ततोगत्वा मात्र ज्ञान मात्र सजगता बाँकी रहन्छ । ज्ञानी कोही छैन, ज्ञय केही छैन, मात्र ज्ञान । द्रष्टा कोही छैन, दृश्य केही छैन, मात्र दर्शन । यो अवस्था आएमा थाहा पाउन्पर्छ कि मृक्तिको अवस्था नजिकै छ । यस अवस्थामा 'म' पूर्णरूपमा पग्लेर जान्छ, 'म'को नामोनिशान रहँदैन । अब ऊ कनै कसैमा आश्रित हँदैन । वस्तुतः व्यक्तिले आफूभित्र क्नै शाश्वत, ध्रुव, नित्य आत्माको अवधारण लिई त्यसैमा आश्रित भई जीवन व्यतीत गरेकै कारणबाट भव-चक प्रवर्तित हुन्छ । तर यस प्रकारको दर्शन वा ज्ञानको अनुभूति गर्ने साधकको लागि आफ्नो साढे तीन हातको कायाभित्र पनि र बाहिर पनि आसक्त हुने वा आसक्त हुन योग्य कुनै कुरा पनि हुँदैन । न कुनै अगाल्न योग्य व्यक्ति, न कुनै ग्रहणीय वस्तु , केवल तरङ्गै तरङ्ग मात्र अनुभूति हुन्छ ।

जब त्यस अवस्थालाई पिन पार गरी जुन अर्को अवस्थाको साक्षात्कार गर्दछ त्यसलाई निर्वाणिक अवस्था भिनन्छ । यस अवस्थामा सम्पूर्ण इन्द्रियहरूको काम गर्न बन्द गर्दछन् । निर्वाणको साक्षात्कार गर्ने हरेक व्यक्तिले यी स्टेशनहरू (अवस्थाहरू) वाट अवश्य गुजनुपर्छ ।

काम आरम्भ गर्दा कुनै व्यक्तिले कायालाई महत्व दिनसक्छ, कसैले चित्तलाई महत्व दिनसक्छ, कसैले कायामा अनुभव हुने संवेदनाहरूलाई महत्व दिनसक्छ अथवा कसैले चित्तमा उत्पन्न हुने धर्महरूलाई महत्व दिनसक्छ अथवा कसैले चित्तमा उत्पन्न हुने धर्महरूलाई महत्व दिनसक्छ तर साधकले स्थूलवाट अथवा कायाबाट काम थालोस् । माथि भिनएफौँ कायाको अनुभव गर्न संवेदनालाई साथ लिएर काम गर्नुपर्छ किनभने ध्यान गर्न आँखा वन्द गरेपछि संवेदनाहरूको माध्यमवाट नै कायाको विभिन्न अङ्गहरूको परिचय मिल्दछ ।

## (२) ईर्यापथ पर्व

पुरानो भाषार्थमा शरीरको हलन-चलनलाई 'इरियापथ' (ईर्यापथ) भनिन्छ । शरीरको हलन-चलन खासगरी चार प्रकारका हुन्छन् – वस्नु , उठन् , पल्टनु , हिंडनु ।

स्थाना गर्दा प्रायजसो वसेरै ध्यान गरिन्छ । आनापान पर्वमा वताइएभौँ पलेटी मारेर अनि शरीरलाई सीधा पारेर ध्यान गर्नुपर्छ । तर व्यक्ति २४ सै घण्टा बसिरहन सक्दैन । उसलाई उठ्नु पनि पर्ला, हिड्नु पनि पर्ला र पल्टनु पनि पर्ला । यसो गर्दा समेत साधना नछुटोस् । यसैको लागि नै हो - यो ईर्यापथ पर्व ।

यसरी साधकले हिड्दा राम्ररी जान्नुपर्छ - 'म हिडिरहेको छु'; त्यस्तैगरी ऑडदा उसले राम्ररी जान्नुपर्छ - 'म अडिरहेको छु'; वर्सिरहदा राम्ररी जान्नुपर्छ - 'म बिसरहेको छु'; पल्टदा पिन राम्ररी जान्नुपर्छ - 'म पिल्टरहेको छु'। जस्तो जस्तो आफ्नो शरीरको स्थिति हुन्छ, त्यस्तो त्यस्तो स्थितिलाई साधकले राम्ररी जानिरहनुपर्छ। तर यी सबै स्थितिहरूलाई जान्दा-जान्दै उसले 'आतापी, सम्पजानो, सितमा' कृत्यम राख्नुपर्छ अथवा भनौं उद्योगशील, सम्प्रजानी र स्मृतिमान बनिरहनुपर्छ।

आनापानसितमा पिन काम थाल्ने वित्तिकै शरीरमा हुने संवेदनाहरूको जानकारी हुँदैन । यस कामको लागि प्रायः दुई-तीन दिनको समय लागि नै हाल्दछ । हुन त यदि कुनै व्यक्तिले आनापानसितको काम आरम्भ नगरेर ईयापथ पर्वअनुसार काम गर्न थाल्दछ भने पिन तत्कालै संवेदनाहरू अनुभव गर्न सक्दैन तर कालान्तरमा शनैः शनैः संवेदना महसुस हुन थाल्दछ ।

शरीरमा हुने संवेदनाहरूको जानकारी हुन् भनेको सम्प्रज्ञानसँग सम्बन्ध हुन् हो । कुनै साधकलाई संवेदनाहरूको उत्पाद-व्ययको स्पष्ट जानकारी हुन थालेमा त्यसलाई साँचो अर्थमा सम्प्रज्ञान भनिन्छ । विस्तार बिस्तारै शरीरको विभिन्न अवस्थामा सम्पूर्ण शरीरमा संवेदनाहरू र तिनीहरूको उत्पाद-व्यय आफ्नो अनुभूतिमा उत्रन थाल्दछ ।

त्यसपछि साधकले सिक्रय अभ्यास गर्दै जाँदा ती सबै अवस्थाहरू (स्टेशनहरू)मा गुज्जन्छ जसको उल्लेख माथिको पर्वमा गरिसिकएको छ । वस्तुतः सितपद्वान सुत्तमा जित पिन अनुच्छेदहरू छन् ती आफै पूर्ण साधना हुन् । कहीँबाट पिन काम शुरू गरियोस् र जसरी शुरू गरियोस् , पिछ गएर सबै निर्धारित स्टेशनहरूबाट गुज्जनु नै पर्दछ अनि मात्र निर्वाणको अन्तिम लक्ष्यसम्म पुग्न सिकन्छ ।

### DM (३) <u>सम्प्रज्ञान पर्व</u>

यो पर्व साह्रै महत्वपूर्ण छ । कुनै विशेष कारणवश यसलाई बेग्लै अनुच्छेदमा व्याख्या गरिएको छ, होइन भने साधकले हरेक अवस्थामा 'आतापी, सम्पजानो, सितमा' भएर काम गर्नुपर्छ । साधकले चाहे सासबाट काम शुरू गरोस् वा ईर्यापथबाट, चाहे अरू कुनै अनुच्छेदबाट, उसले 'आतापी, सम्पजानो, सितमा' भएर विहार गर्नुपर्छ । उसले चाहे कायानुपश्यनाको काम गरोस् वा वेदनानुपश्यनाको वा चित्तानुपश्यनाको वा धर्मानुपश्यनाको, उसले 'आतापी, सम्प्रजानो र सितमा' भएर विहार

गर्नुपर्छ । यदि साधक सततः उद्योगशील, स्मृतिमान र सम्प्रज्ञानी भएन भने 'स्तिपद्वान'को काम हुनै सक्दैन र जव 'स्तिपद्वान'को काम नै हुँदैन, उसले सिकय अभ्यासबाट प्राप्त हुने अद्वितीय फलको आशा राख्न सब्दैन ।

'सित' (स्मृति)ले चित्तलाई एकाग्र पार्दछ । यो समाधिको क्षेत्र हो । 'सम्प्रजन्त्र' (सम्प्रज्ञान)ले चित्तलाई निर्मल वनाउँछ । यो प्रज्ञाको क्षेत्र हो । यदि कुनै साधक स्मृतिजन्य काममा उत्कृष्ट होस् तर सम्प्रज्ञानको काममा प्रयुक्त नभएमा ज मृक्तिको मार्गमा अगाडि बढ्न सक्दैन । हिंड्ने, अड्ने, बस्ने र पल्टने कियामा होस राख्न जान्दैमा उसमा प्रज्ञा जाग्दैन । उक्त जानकारीको साथसाथै अनुभूतिको स्तरमा अनित्यताको वोध पनि भएमा र त्यसको आधारमा दुःख-बोध पनि हुन थालेमा, अनात्नको वोध हुन थालेमा र यो शरीर, यो चित्त र यी दुईको मेलवाट चल्ने जीवनधारा 'म' होइन, 'मेरो' होइन, 'मेरो आत्मा' होइन भन्ने बोध हुन थालेमा मात्र प्रज्ञा जाग्दछ । शरीर र चित्तको तीन लक्षण - अनित्य, दुःख र अनात्मा - वारम्बार आफ्नो अनुभूतिमा उत्रेमा मात्र यिनीहरूपृति 'म' 'मेरो' भन्ने भावयुक्त आसिक्त विखण्डित हुन्छ । कल्पना मात्र गरेर र दार्शनिक मान्यतालाई मात्र काखी च्यापर हाम्रो जन्मजन्मान्तरको आसिक्त टुट्दैन । भवचक्त अनवरत चालनै रहन्छ । अतः स्मृतिसित सम्प्रज्ञानको मेल हुनु एक अनिवार्य र अपिरहार्य आवश्यकता हो ।

जव कुनै व्यक्तिले भगवानसित 'स्ति'को बारेमा सोध्दथ्यो, उहाँले सम्प्रज्ञानको कुरा जोडेर व्याख्या गर्नुहुन्थ्यो । उहाँको दृष्टिमा स्मृतिलाई सम्प्रज्ञानवाट र सम्प्रज्ञानलाई स्मृतिबाट अलग्ग राखियो भने यसले केही लौकीय सफलता दिलाए पिन मुक्तिको लागि केही पिन योगदान पुऱ्याउन सक्दैन । जसरी सर्कसमा काम गर्ने केटी डोरीमा हिंड्दा खुब सजगताका साथ हिंड्छिन् तर निर्वाण साक्षात्कार गर्न सिक्दनन् । त्यसरी नै आफ्नो हावभावप्रति खुब सजग रहने नर्तकीले पिन निर्वाण साक्षात्कार गर्न सिक्दनन् ।

भगवानले एउटा अर्को प्रसंगमा भन्नुभएको छ - 'सतो, भिक्खवे,

[कायानुपश्यना]

भिक्खु विहरेय्य सम्पजानो, अयं वो अम्हाकं अनुसासनी'। (हे भिक्षुहरू ! भिक्षु (साधक)ले स्मृतिमान र सम्प्रज्ञानी भई विहार गर्नुपर्छ । तिमीहरूलाई यो मेरो शिक्षा नै भयो) । यसरी हामीले जान्नुपर्छ कि मुक्ति प्राप्त गर्न भगवानको यही नै शिक्षा (उपदेश) छ कि साधक सदा स्मृतिमान र सम्प्रजानी भइरहनुपर्छ । उहाँले क्नै अर्को एक प्रसंगमा यो करा पनि व्यक्त गर्न्भएको छ कि साधक दिनरात अनिन्द्रल (तन्द्रार्राहत वा उद्योगशील) भइरहन्पर्छ । ('र्रार्तान्दवमर्तान्दतो') र कहिल्यै पनि सम्प्रज्ञानले रिक्त (विर्राहत) नहोऊन् ('सम्पजञ्जं न रिञ्चिति') । उहाँले यो पनि उपदेश दिनुभयो कि सम्प्रज्ञानको काम (शरीरको स्तरमा हुने संवेदनाहरूको उदय-व्ययको ज्ञान) सहजपूर्वक गरिनुपर्छ। मुक्ति जुनबेला प्राप्त भए पनि होस्। त्यसको चिन्ता नगर । अर्को शब्दमा भन्ने हो भने मुक्तिको लागि समय परिपक्व होस् , समयको प्रतीक्षा गरियोस् ('कालं आगमेय्य') यदि साधकलाई र्काहले भङ्ग ज्ञान प्राप्त होला, कहिले मुक्त अवस्था प्राप्त होला, म कंसरी र कहिले सम्पूर्ण विकारबाट मुक्त हुन सकुँला, म कसरी र कहिले निर्वाणको दर्शन पाउन सकुँला भनेर हतार गरेमा वा लालियत भएमा उसले लक्ष्य पाप्त गर्न सक्टेन ।

आउँदा पर्वहरूमा शरीर र वाणीको कुनै काम पिन सम्प्रज्ञानको गैरहाजिरीमा गिरनुहुँदैन भन्ने कुरा सम्भाइएको छ। उदाहरणतयाः अगािंड बढ्दा, पिछ हट्दा, अगािंड हेर्दा, दायाँ बायाँ हेर्दा, खुट्टा खुम्च्याउँदा, खुट्टा पसार्दा, लुगा लगाउँदा, खाँदा, पिउँदा, मल-मूत्र त्याग्दा, हिंड्दा, उभिदा, बस्दा, सुत्दा, निन्द्रा खुल्दा, बोल्दा, चूप लाग्दा सम्प्रज्ञान कायमै हुनुपर्छ, छुटाउन हुँदैन। नम्प्रज्ञान साँच्चै नै कायम भइरहेको छ िक छैन भनेर जाँचने दुई मापदण्ड छन् ११ साधकलाई आफ्नो शरीरमा संवेदनाहरूको उत्पाद-व्यय महसुस हुन्छ वा हुँदैन र (२) यस महसुस गराइमा निरन्तरता आइरहेको छ वा छैन। भनाइको तात्पर्य यो हो कि साधकले आफू सदा आत्ममुखी भएर संवेदनाहरूको उदय-व्ययलाई जािनरहनुपर्छ।

यहाँ यस कुरामा कसै कसैलाई भ्रान्ति हुन सक्दछ कि निदाएको अवस्थामा संवेदनाहरूको जानकारी कसरी सम्भव हुन सक्दछ ? 'स्रातपट्टान'

[महास्मृति-प्रस्थान सूत्र]

30

गर्ने व्यक्तिहरूलाई यस विषयमा कुनै भ्रान्ति हुँदैन। उनीहरूलाई यस कुराको ज्ञान हुन्छ कि यो मार्गले त्यस अवस्थासम्म लार्गादन्छ जुन अवस्थामा राती सुत्दा पिन आधा निन्दा र आधा जाग्रत अवस्थामा उनीहरू रहन्छन्। शरीरलाई त आराम हुन्छ नै, तर मन यही जान्ने काममा लागिरहन्छ कि भित्र उत्पाद भइरहेको छ, व्यय भइरहेको छ। साधकले रातभिर नै यसरी काम गरिरहन्छ र ऊ विहान ताजा भएर ओछ्यानवाट उठदछ।

यति मात्र होइन, यदि राती स्वप्न देखे पनि त्यसको जानकारी राख्दछ र त्यसबेला शरीरमा उत्पन्न भइरहेको संवेदनाको पनि जानकारी राख्दछ । उदाहरणतयाः सपनामा कोध जागेमा कोधको जानकारी रहन्छ र त्यसको साथसाथै शरीरमा विद्यमान संवेदनाहरूको पनि । शनैः शनैः मन यति सजग हुन्छ कि सुत्दा वा बिउँभदा जहिले पनि मनमा कुनै पनि विकार जागेमा, सम्प्रज्ञान रहिरहन्छ । सम्प्रज्ञानरहित भई ऊ कदापि बस्दैन ।

वस्तुतः सम्प्रज्ञान नै त्यो बिद्या हो जसले बद्धलाई 'बद्ध' बनायो । कुनै व्यक्तिले बोधि कसरी प्राप्त गर्दछ ? बुद्धिको स्तरमा अध्यात्मको क्रा बुफरे मात्र कुनै व्यक्ति 'बुद्ध' हुन सक्दैन । सुनेको, पढेको कुराले मात्र अथवा चिन्तन-मननले मात्र कृनै व्यक्ति 'बृद्ध' हुन सक्दैन । यिनीहरूले मुक्तिको मार्गमा अगाडि बढ्न प्रेरणा त दिन्छन् तर मुक्ति दिन सक्दैनन्। क्सैले चिन्तन-मननको आधारमा शरीर र्आनत्य हो, शरीर परमाणुहरूले निर्मित छ, उसमा उत्पाद हुन्छ र व्यय हुन्छ, प्रतिक्षण उत्पाद-व्यय हुन्छ भनेर जानेर मात्र काम बन्दैन । तर यही तथ्य आफ्नो अनुभवमा अनुभूत भएमा अर्थात शरीरको अङ्ग प्रत्यङ्गहरूमा उत्पाद भइरहेको छ, व्यय भइरहेको छ, उत्पाद भइरहेको छ, व्यय भइरहेको छ भन्ने क्रा यथाभूत जान्न सकेमा सम्प्रज्ञानको उपस्थिति छ भन्ने कुराको पुष्टि मिल्दछ। सम्प्रज्ञानमा प्रतिष्ठित भएमा बोधि प्राप्त हुन्छ र व्यक्ति बुद्ध बन्न सक्दछ। सम्प्रज्ञान नभएमा, ज्ञानी मात्र बन्दछ, मानिसहरूलाई सम्भाउन बुभाउन मात्र जान्दछ तर आफ्नो मनको विकार निकालेर फाल्न सक्दैन किनमने विकार निकाल्ने काम उसले जानेकै हुँदैन । सम्प्रज्ञान छुट्यो भने बौद्धिक स्तरमा जानी बन्देछ तर सम्प्रज्ञान जागेमा मृक्तिको मार्गमा अग्रसर हुन सक्षम

[कायानुपश्यना]

हुन्छ । यसरी केवल बुद्धिको स्तरमा जानिएको र अनुभूतिको स्तरमा भाविता गरेर जानिएको कुरामा आकास पातालको अन्तर हुन्छ । यसैले संवेदनाहरूको उदय-व्यय हेर्ने कुरामा ठोस अनुभव गरिनुपर्छ । यसलाई मानिसक खेल मात्र सम्भन हुँदैन । संवेदनाहरू मनको पनि हुन्छ, शरीरको पनि हुन्छ तर भगवान चाहनुहुन्थ्यो – काम शरीरको संवेदनाहरूमा नै गरिनुपर्छ किनभने मन त शरीरको साथैमा लीन रहेको हुन्छ ।

शरीरमा संवेदनाहरू जाग्दछन् , नष्ट हुन्छन् , जाग्दछन् , नष्ट हुन्छन् । विभिन्न प्रकारका संवेदनाहरू उत्पन्न हुन्छन् , व्यय हुन्छन् । यस तथ्यको सम्बन्धमा भगवानले धेरै उदाहरण दिएर सम्भाउनुभएको छ । जस्तै कि –

② कुनै धर्मशालामा पूर्व, पश्चिम, उत्तर र दक्षिण दिशाहरूबाट यात्रीहरू बास बस्न आउँछन् , रात काटेर भोलिपल्ट उठेर जान्छन् । त्यस्तै ब्राम्हण, क्षेत्री, वैश्य, शुद्र पिन आउँछन् , रात बिताएर जान्छन् । त्यस्तै काला, गोरा, खैरा, पहेला मानिसहरू, अथवा सुन्दर, कुरूप, अग्ला, होंचा इत्यादि मानिसहरू पिन आउँछन् , रात बिताएर जान्छन् । यिनीहरूमध्ये कोही पिन त्यस धर्मशालामा सँधैको लागि बस्न आउँदैनन् । त्यस्तै शरीरमा पिन भिन्न-भिन्न प्रकारका संवेदनाहरू प्रकट भइरहन्छन् – सुखद, दुःखद, असुखद-अदुःखद, अथवा सूक्ष्म, स्थूल - ती पिन आँखिरमा गइहाल्छन् । यी संवेदनाहरू शरीरमा सँधैको लागि बस्न आएका हुँदैनन् ।

अाकासमा पूर्व, पश्चिम, उत्तर र दक्षिण आदि दिशाहरूबाट हावा बहन्छ र बिलाएर जान्छ पिन । त्यस्तै विभिन्न प्रकारको हावा पिन आउँछन् - तेज, मन्द, धुलोसहित, स्वच्छ, गरम र शीतल । यी हावाहरू पिन आउँछन् अनि जान्छन् । ती आकासमा संधै बस्न आएका हुँदैनन् । त्यस्तै शरीरमा प्रकट हुने नाना थरिका संवेदनाहरू पिन आउँछन् , जान्छन् , ती शरीरमा स्थायीरूपमा टिक्न आएका होइनन् ।

भगवानले अगाडि सम्भाउनुभयो कि साधकले यी संवेदनाहरू यथाभूत अनुभव गर्नुपर्छ । साधकले तपस्या गर्दा सम्प्रज्ञानलाई कति पनि छोड्न हुँदैन। ('यतो च भिक्खु आतापी सम्पज्ञ न रिञ्चित')। साधकले २४ से घण्टा सम्प्रज्ञानको साथमा विहार गर्नुपर्छ अर्थात शरीरमा प्रकट हुने संवेदनाहरूको उदय-व्ययलाई जानिरहनुपर्छ (यिनीहरूको अनित्य स्वभावलाई जानिरहनुपर्छ)। जब यस्तो अवस्थामा पदार्पण गर्दछ, साधक 'वेदगू' हुन्छ अर्थात संवेदनाको सम्पूर्ण क्षेत्रको जानिफकार हुन्छ। उठ 'पण्डित' हुन्छ अर्थात उठ साँचो अर्थमा ज्ञानी हुन्छ तर ग्रन्थ पढ्ने ज्ञानी वा पण्डित होइन। आफूभित्रबाटै ज्ञान जागेको हुनाले उसले सबै सत्यको ज्ञान पाइसकेको हुन्छ र उठ सोतापन्न, सकृदागामी र अनागामीको अवस्थाबाट क्रमशः गुज्रदै अन्ततः अर्हत अवस्था प्राप्त गर्दछ। यस अवस्थामा उसमा आसवको नामोनिशान रहँदैन अनि उसलाई 'अनासव' भानन्छ। उसका सबै पुराना आसवहरू धोइएका हुन्छन् र अब उसले कुनै पनि नयाँ आसव बनाउँदैन अथवा नयाँ मैल (विकार) मनमा चढाउँदैन। यस्तो व्यक्तिले जब शरीर त्याग्दछ, उसको अर्को जन्म यस लोकजस्तो उदय-व्यय हुने लोकमा हुँदैन ('नित्यदानि पुनव्यवो')।

प्रायः साम्प्रदायिक बुद्धि भएका मानिसहरू आक्षेप गर्दछन् कि यस साधना-विधिले अनित्यतामा ध्यान गर्न सिकाउँछ । उनीहरू भन्दछन् -ध्यान त जुन नित्य छ, धुव छ, शाश्वत छ त्यसमा गर्नुपर्दछ।

यस सन्दर्भमा यो कुरा स्पष्ट हुनु जरूरी छ कि यस साधना-विधिको लक्ष्य निर्वाणको साक्षात्कार गराउनु नै हो जुन नित्य, धुव र शाश्वत छ। तर यसको ध्यान गर्न सिक्दैन किनभने निर्वाण इन्द्रियातीत अवस्था हो। जबसम्म इन्द्रियक्षेत्रप्रति आसक्ति कायम रहन्छ, चित्तको विकार साफ हुँदैन तबसम्म इन्द्रियातीत अवस्थाको साक्षात्कार हुँदैन। केवल त्यस अवस्थाको कल्पना मात्र हुनजान्छ जसको बिल्कुलै प्रयोजन हुँदैन। अतः प्रमुख कार्य के हो भने इन्द्रियक्षेत्रप्रतिको आसक्ति दुट्नुपर्छ र चित्तलाई निर्विकार वनाउनुपर्छ। 'सतिपद्वान'को सम्पूर्ण कार्य यसै दिशातिर उन्मुख छ।

यस साधना-विधिअनुसार शरीरमा प्रकट हुने संवेदनाहरूलाई र

[कायानुपश्यना]

[ \$\$ ]

तिनको उदय-व्यय स्वभावलाई आफ्नो अनुभूतिको स्तरमा जान्नुपर्छ। ती संवदनाहरू शरीर र चित्तको सन्स्पर्शवाट उत्पन्न हुन्छन्। यिनीहरूलाई यथाभूत जानिरहदा शरीर र चित्तको अनित्य स्वभाव स्पष्ट भल्कन थाल्दछ र यिनीहरूसँगको तादात्म्यता शनैः शनैः टुट्न थाल्दछ। यस तादात्म्यता टुटेपछि चित्तमा संचित विकारहरूको उदीणां भएर निर्जरा हुन थाल्दछन्। अन्ततः एक समय यस्तो आउँछ जव चित्त नितान्त निर्विकार हुन्छ अनि स्वतः निर्वाणको साक्षात्कार हुन्छ। यसरी यस 'सितपट्टान'को साधना-विधिद्वारा इन्द्रियक्षेत्रको सत्यताको साक्षात्कार गर्दै अगाडि बढ्दै जाँदा परम सत्य (निर्वाण) को साक्षात्कार हुन्छ।

यदि कुनै व्यक्तिले शुरूका दिनहरूदेखि नै नित्यको ध्यान गर्न थान्दछ भने, सत्यतावाट हटेर कुनै कल्पनाको मात्र ध्यान गर्न पुग्दछ किनभने उसमा अनुभूति अनित्यताको हुन्छ तर ऊ त्यसमा नित्यताको आरोपण गर्न पुग्दछ । यसो गर्दा ऊ धोखामा फस्दछ र अगाडि बढ्न सक्दैन । अतः नित्यसम्म पुग्न अनित्यताको सहारा लिएरै अगाडि बढ्नुपर्छ ! यही काम 'सतिपद्वान' ध्यान-साधनाले सिकाउँछ ।

भगवानले चाहनुहुन्थ्यों कि मानिसहरूले सत्यतालाई केवल बुद्धिकों स्तरमा मात्र नमानून् बरू आफ्नों अनुभवकों स्तरमा विदित गरेर मात्र स्वीकार गरून् किनिक कल्याण भनेको जानेर मात्र प्राप्त गर्न सिकन्छ, मानेर होइन । मानिसहरूलाई उहाँ भन्नुहुन्थ्यों - "मान्छौ मात्र होइन त भाइ? मान्ने काम मात्र गर्दछौ होइन त अब यसलाई (विपश्यना गरेर) हेर र जान ('पस्सजान')।" यद्यपि जान्नु पिन धेरै प्रकारले हुन्छ, अतः भगवानले यसलाई स्पष्ट पार्न अनेक शब्दहरू प्रयोग गर्नभएको छ –

'जानाति' - जान्दछः

'पजानाति' - प्रज्ञापूर्वक जान्दछः,

'सम्पजानाति' - सम्यकरूपले जान्दछ'

'परिजानाति' - परिधिसम्म र पर पनि जान्दछः

'अभिजानाति' – सवैकुरा जान्दछ अथवा सर्वज्ञ हुन्छ ।

अस्तु , माथि वार्णत दुई पर्वहरूअनुसार काम गर्दा अथवा मुक्तिको मार्गमा अग्रसर हुँदा खास स्टेशनहरूमध्येबाट गुज्जनुपर्छ । त्यस्तै यस पर्वअनुसार काम गर्दा पिन तिनै स्टेशनहरू मेटिन्छन् – भित्र बाहिर, सर्वत्र कायामा कायानुपश्यी हुनु , समुदय, व्यय र समुदयव्यय धर्महरूमा अनुपश्यी भएर कायामा विहार गर्नु , स्मृतिलाई यित राम्रोसित प्रतिष्ठापित गर्नु कि कायानुपश्यना गर्दा कायाको वास्तिवक स्वरूपको राम्रो जानकारी होस् – 'यो काया हो !' । यसरी केवल ज्ञान, केवल दर्शनजस्तो निरालम्ब अवस्था प्राप्त गरियोस् ।

यही अवस्थालाई 'कैवल्य' अवस्था भनिन्छ।

# (४) प्रतिकूलमनसिकार पर्व

'मनिसकार'को अर्थ चिन्तन-मनन वा सकल्प-विकल्प हो। चिन्तन-मनन सम्यक प्रकारको पीन हुनसक्छ, गलत प्रकारको पीन । सम्यक चिन्तन-मननलाई 'योनिसो मनिसकार' भीनन्छ र गलत प्रकारकोलाई 'अयोनिसो मनिसकार'। 'योनिसो मनिसकार' द्वारा सतही स्तरमा सफाइ हुन्छ तर अन्तर्मनको गाँठो खुल्दैन । यी गाँठाहरू प्रज्ञामा कार्य गरेपिछ मात्र खुल्दछन्। 'अयोनिसो मनिसकार'ले गलत बाटोमा लिएर जाने मात्र होइन बरू चित्तमा नयाँ नयाँ मैल (विकार) चढाउने कार्यमा सहायकको भूमिका पनि खेल्दछ।

यस पर्वको नाम हो 'प्रतिकूल मनिसकार' । 'प्रतिकूल' कुन अर्थमा ? कुनै व्यक्ति कामवासनाको विकारमा चुर्लुम्म डुबेको छ भने ध्यान गर्न बस्नेबित्तिकै उसको मनमा कामवासनासँग सम्बन्धित चिन्तन शुरू हुन थाल्दछ । पुरूष भएमा नारीको चिन्तन, नारी भएमा पुरूषको कल्पना गर्न थाल्दछ । भगवान आफू सर्वज्ञ हुन भएको हुनाले साधकको मनःस्थिति बुभनुहुन्थ्यो र साधकलाई ध्यान गर्न उपयुक्त आलम्बन दिनुहुन्थ्यो जसवाट

[कायानुपश्यना]

साधकका मार्गमा खडा भएका व्यवधानहरू हटून्। यो पर्व यसै उद्देश्यको पूर्तिको लागि हो।

यदि कुनै व्यक्तिको मानसमा कामवासनाको अनुकूल चिन्तन चिलिरहेको छ भने उसले समाधिको काम गर्न सक्दैन , प्रज्ञाको कामको त प्रश्नै उठ्दैन । अतः कामवासनाको अनुकूल चिल्रहेको चिन्तनलाई कामवासनाको प्रतिकूल पार्नु आवश्यक हुन्छ । यसको लागि भगवानले मानव-शरीरको बत्तीस प्रकारको फोहर्रातर इंगित गर्नुभएको छ जसमा चिन्तन-मनन गर्दा त्यस कामवासनाको चिन्तनमा रोक लाग्दछ र साधक त्यसको प्रतिकूल दिशातिर उन्मुख हुन्छ ।

मानव-शरीरका फोहर-मैलाहरू यी हुन् - केश, मिसना रौं, नड, दाँत, मासु, नसाहरू, हाड, पीप, रगत, न्याल, पीसना, मल, मूत्र इत्यादि । टाउकोदेखि खुट्टासम्म यी पदार्थहरू नै छन् , अरू केही छैनन् । यस्तो कुनै पदार्थ भेटिंदैन जसलाई सुन्दर भन्न सिकन्छ । अतः यी फोहर पदार्थको प्रत्यवेक्षणद्वारा साधकको वासना-अनुकूल चिन्तनलाई वासना-प्रितकूल बनाइदिन्छ । यहाँ ध्यान दिने कुरा के छ भने वासनाको अनुकूल चिन्तनलाई वासनाको प्रतिकूल बनाउन पनि असत्यताको आधार दिइएको छैन जस्तै कि शरीरको फोहर पदार्थ प्रत्यक्ष सत्य हो ।

अस्तु , जब साधकले प्रत्येक फोहरपदार्थको छुट्टाछुट्टै चिन्तन गर्दछ त्यसपछि चित्त एकाग्र हुन थाल्दछ । विपश्यनाको काम त्यसपछि मात्र शुरू हुन्छ । विपश्यनाको काम नभए पनि चित्तको एकाग्रता पुष्ट गर्ने काममा लागिरहेमा पनि समाधि लाभ हुन थाल्दछ - जसलाई 'भान' (ध्यान) भनिन्छ । यस्ता ध्यान आठ प्रकारका छन् – पहिलो ध्यान, दोस्रो ध्यान, तेस्रो ध्यान, चौथो ध्यान र यसरी नै पाँचौं, छैठौं, सातौं र आठौं ध्यान । यी ध्यानहरूमा सम्प्रज्ञान संयुक्त हुँदैन अथवा भनौँ विपश्यना हुँदैन । यही कारणले नै आठौं ध्यान प्राप्त भएपछि पनि साधकले आफ्नो विकारको जरा उखेलेर फाल्न सक्दैन । यसमा मनको सफाइ हुँदैहुँदैन भन्ने कुरा होइन । सफाइ त हुन्छ तर अन्तमनको गिहराइमा दबेर रहेका अनुशय

क्लेशहरूको उदीर्णा हुँदैन । यी ध्यानहरूको त्यहाँसम्म पहुँच हुँदैन र यसै कारणले जन्मजन्मान्तरदेखि आफ्नो साथमा रहेका पत्थरमा कोरिए सरहका संस्कारहरू अन्तर्मनमा दिवएरै रहन्छन् । ती संस्कारहरूले हामीलाई नयाँ नयाँ जन्म दिइरहन संस्कृत् ।

यी आठै ध्यानहरूमा प्राप्त भएका व्यक्तिले उच्च लोक प्राप्त गर्न सक्दछ जसलाई 'भवाग्र' भनिन्छ । त्यस लोकमा उसले कल्पौकल्पसम्म सुख-शान्तिको भोग गर्न सक्दछ, तर जब भोगको अवधि समाप्त हुन्छ, अनुशय क्लेशहरूमध्ये कुनै न कुनैले टाउको उठाउँछ र त्यसले फेरि तर्लातरको कुनै लोकमा जन्म लिएर पहिलेभौँ भव-ससरण गर्नुपर्दछ ।

भगवान बुद्धले सम्प्रज्ञानको खोज गर्नुभयो, विपश्यनाको खोज गर्नुभयो। शरीरमा उत्पन्न हुने संवेदनाहरूलाई आधारमा उदय-व्ययलाई हेर्ने कामको खोज गर्नुभयो। जब कुनै व्यक्तिले संवेदनाहरूको आधारमा सत्यतालाई अनुभूत गरी तिनको उदय-व्ययलाई देख्ने काम गर्दछ अनि ज अन्तर्मनको गहिराइमा पुग्दछ। यो काम गर्ने प्रत्येक व्यक्तिलाई यो कुरा स्पष्ट हुन्छ कि हाम्रो अन्तर्मन प्रतिक्षण शरीरको संवेदनाहरूसंग सम्पर्कमा रहन्छ। सुत्दा, उठदा, हिंद्दा, खाँदा, पिउँदा - हरेक अवस्थामा शरीरसंग समार्क राख्दछ र संवेदनाहरूको अनुभव गरिरहन्छ। यसरी अनुभव गरेर मनले यस्तो स्वभाव वनाउँछ कि सुखद संवेदना भएमा राग जगाउँछ र दुःखद संवेदना भएमा देष जगाउँछ। आन यो स्वभाव दृढ भएर दुष्कर वन्दछ।

भगवानले मानसको यस दृढ स्वभाव हटाउने हेतुले नै सम्प्रज्ञानको खोज गर्नुभयो र पत्ता लगाउनुभयो । उहाँले त्यसताकाका प्रचलित धेरै प्रकारको साधना-विधिहरूको प्रयोग गर्नुभयो, तर उहाँले अन्तर्मनमा जमेका अनुशय-क्लेश अथवा (कर्म) भव-बीज जस्ताकोतस्तै पाउनुभयो । अतः उहाँले आफूभित्र खोज गर्दागर्दै यो निष्कर्पमा पुग्नुभयो कि शरीरमा हुने संवेदनाहरूको सहारा लिई अनित्य बोध जगाएर मात्र तिनीहरूको उदीणां गर्न सिकन्छ किनभने यी संवेदनाहरूको अन्तर्मनसँग गहिरो सम्बन्ध हुन्छ ।

[कायानुपश्यना]

[ 05]

उहाँले स्वयं आफैले प्रयोग गरेर हेर्नुभयो अनि पाउनुभयो कि यसरी अनित्य बोध जगाएपछि मर्नाभत्र साँचत कर्म-संस्कारहरूको उदीणां हुँदै निजरा हुन थाल्दछन् । यी संस्कारहरू माथि मनको सतहमा तैरिन्छन् , नप्ट हुन्छन् , माथि तैरिन्छन् , नप्ट हुन्छन् र जब सम्पूर्ण संस्कारहरू यसरी नप्ट हुन्छन् अनि भित्र कुनै पनि कर्म-बीज बाँकी नरहेका कारणले भव-संसरणवाट मुक्ति मिल्दछ । उहाँले स्वयं यसरी काम गर्दै मुक्ति पाउनुभयो र यही विद्या मुक्त-हस्तले मानिसहरूलाई बाँड्नुभयो ।

यस पर्वअनुसार शरीरको फोहरलाई हेर्दाहेर्दै यिनको बाह्य प्रक्षेपण हुन थाल्दछन् । कसै कसैले बन्द आँखाले नर-ककाल देख्दछ । यस्ता व्यक्तिहरूलाई भगवानले यस प्रकारका दृष्यलाई वास्ता नगरी शरीरमा प्रकट हुने संवेदनाहरूमा मन टिकाउने र तिनको उदय-व्यय स्वभावलाई जान्ने निर्देशन दिनुभयो यस निर्देशनअनुसार काम गरेमा ती सबै स्टेशनहरूबाट गुजन थालिने छन् जसका बारेमा पहिले माथि नै वर्णन गरिसांकएका छन् ।

### (५) धातुमनसिकार पर्व

यो पर्व पिन अगाडिको पर्व भौँ 'मनसिकार' (चिन्तन-मनन) सँग नै सम्बन्धित छ । त्यसैले यो पिन प्रारम्भिक कदम नै हो । यस पर्वअनुसार साधकले आफूभित्र कुनै न कुनै धातु देख्दछ । धातुहरू चार प्रकारका हुन्छन् – पृथ्वीधातु , जलधातु , अग्निधातु र वायुधातु ।

शरीरमा जुन ठोसपना प्रतीत हुन्छ। त्यसलाई 'पृथ्वीधातु'को सज्ञा विइएको छ – जस्तै हाड। जुन प्रवाहमान छ त्यसलाई 'जलधातु' भिनन्छ – जस्तै रगत। भित्र अनुभव हुने गर्मी-सर्दीलाई 'अग्निधातु' भिनन्छ। भोजनको पाचन किया यही धातुअन्तर्गत हुन्छ। भित्र जुन ग्यास आदि हुन्छ त्यसलाई भिनन्छ – 'वायुधातु'।

साधकले यी धातुहरूलाई जान्नुपर्छ अनि वारम्बार चिन्तना गर्नुपर्छ

[महास्मृति-प्रस्थान सूत्र]

[ 36 ]

कि मेरो शरीरभित्र यी धातुहरूको अतिरिक्त अरू के नै छ र ? पृथ्वी छ, जल छ, अग्नि छ, वायु छ - खै, अरू के छ ? हाडहरू छन् , तरल पदार्थहरू छन् , पाचनिक्रया छ , ग्यास छ - अरू केही पिन छैन । म जुनकुरोलाई सुन्दर भन्दछु , त्यो शरीरमा कहाँ छ, खोइ ?

साधकको कामवासनाको अनुकुल चलेको चिन्तन यी धातुहरूको आलम्बन पाएर त्यसको प्रतिकूल चल्न थाल्दछ । र्याद यस्तो चिन्तन चील नै रहेमा अन्य प्रकारका चिन्तनहरूले शीर उठाउनै सक्दैन, ती त्यहीँ समाप्त हुन पुग्दछन् । तर साधकले चित्त एकाग्र मात्र पारेर पुग्दैन । चित्तको एकाग्रताबाट प्रथम ध्यान, द्वितीय ध्यान आदिको अवस्था प्राप्त हुन्छ तर मुक्त अवस्था प्राप्त हुँदैन । मुक्त अवस्था प्राप्त गर्न संवेदनाहरूको अनुभव हुनुपर्छ, यी धातुहरूको पनि अनुभव गर्नुपर्छ ।

'पृथ्वीधातु'को स्वभाव हो - भारीपन वा हल्कापन। शरीरमा भारीपन र हलुकापनको अनुभव भएमा त्यो पृथ्वीधातुको अनुभव हो। 'जलधातु'को स्वभाव हो संयोजन - जोड्नु वा बाँध्नु। यस्तो अनुभव भएमा त्यो जलधातुको अनुभव हो। 'अग्निधातु'को स्वभाव हो तापमानको अनुभव जस्तै गर्मी वा सर्दी। यस्तो अनुभव भएमा 'अग्निधातु'को अनुभव हो। त्यस्तै वायुधातुको स्वभाव हो हलन-चलन। यस्तो अनुभव भएमा 'वायुधातु'को अनुभव हो।

जब अनुभव हुन थाल्छ, अनि शरीरमा हुने संवेदनाहरूको महसुस हुन थाल्दछ, संवेदनाहरूको उदय-व्ययको जानकारी हुन थाल्दछ। हो, यही सम्प्रज्ञान हो र यसैको आधारमा मुक्तिको मार्गमा गाडी अगाडि बढ्छ। यस मार्गमा बढ्दै जाँदा माथि उल्लिखित स्टेशनहरू आउन थाल्छन्।

### (६) नवसिवधिक (नौ श्मशानको) पर्व

यो पर्व त्यस्ता र्व्याक्तहरूको निमित्त हो जो कामवासनामा चुर्लुम्म डुबेर मस्त छन् । तिनीहरूलाई शरीरिभित्र फोहर नै फोहर पदार्थहरू छन् ,

[कायानुपश्यना]

[ 38 ]

कुनै प्रकारको सुन्दरता यसमा छैन भनी वारम्बार सम्भाउँदा पिन हुँदैन । ती जब ध्यान गर्न वस्दछन् , आफ्नो मनपर्ने व्यक्तिको सुन्दर रूपमा विचरण गर्न थाल्दछन् र तिनीहरूको विचार पिन त्यही रूपको रगमा रिगएको हुन्छ । ती व्यक्तिहरू आफूलाई यस अवस्थाबाट फुत्काउन सक्दैनन् , ती कामवासनाको दलदलमा धसिदै जान्छन् ।

यस पर्वअनुसार यस्ता व्यक्तिहरूमा शरीरप्रतिको आसक्ति हटाउन श्मसानमा पठाइन्छ । उनीहरूले श्मशानमा बसेर मुर्दा लासहरू हेरून् भन्ने अपेक्षा गरिन्छ । ती लासहरू विकृतिको भिन्दाभिन्दै अवस्थामा देखिन्छन् । एकदिन पुरानो, दुई दिन पुरानो, तीन दिन पुरानो भई फुलेका, नीलो भइसकेका, पीप निस्किरहेका, अथवा पशु-पछीहरूले खाई लुछी छाडिएका, अथवा हाडहरूको थुप्रो लागिसकेका र हाड खोर चूर्ण भइसकेका लासहरू इत्यादि ।

लासहरूको यस्तो अवस्था देखेर साधकको मनमा यस्तो चिन्तन चल्नु स्वाभाविक नै हुन्छ कि जस्तो अवस्था त्यस लासको हुँदैछ त्यस्तै अवस्था मेरो शरीरको पनि हुनेछ । जुन व्यक्तिको शरीरप्रति मलाई यतिको मोह र आसक्ति छ, त्यस व्यक्तिको शरीर पनि यस्तै अवस्थामा परिणत हुनेछ । बिस्तार-बिस्तारै यस प्रकारको चिन्तन गर्न सजिलो पर्दै जान्छ किनभने आपनै आँखा अगाडि मुदां लिडरहेको देख्दछ र त्यसको रूप यस्तरी विकृत भएको हुन्छ कि त्यसप्रति कुनै आकर्षण नै जाग्दैन ।

श्मशानमा उक्त नौ प्रकारको शव-दर्शनको काम पनि एक प्रारम्भिक कदम मानिन्थ्यो त्यो बेला । यसको उद्देश्य कामवासनामा डुबेर बस्ने व्यक्तिहरूको मनमा कामवासनाप्रति घृणा जगाउनु हुन्थ्यो । उसको कामवासनाको अनुकूल चिन्तन विस्तार बिस्तारै कामवासनाको प्रतिकूल हुन थाल्दथ्यो । यसरी ती कामुक व्यक्तिहरूलाई ठीक बाटोमा ल्याइने काम हुन्थ्यो र ती सम्प्रज्ञानले सहित भएर मुक्तिमार्गमा अग्रसर हुन थाल्दथे । अनि विभिन्न स्टेशनहरू आउँथे । (यो काम त्यसबेला मात्र होइन अहिले पनि सम्भव छ) । यसरी विभिन्न पर्वहरूअन्तर्गत ६ प्रकारले कायानुपश्यना गर्ने विधान निर्देश गरिएको छ। पहिलो पर्वअनुसार आनापानको आधार लिई ध्यानीतर नगई सम्प्रज्ञानितर वढ्नुपर्छ ९ प्रायः दुई-तीन दिनमा हरेकलाई शरीरमा हुने संवेदनाहरूको अनुभूति हुन नै थाल्दछ। संवेदनाहरूको अनुभूति हुन थालेपिछ सम्प्रज्ञानको काम प्रारम्भ हुन थाल्दछ अनि विपश्यनातिर कदम वढ्दछ। हरेक व्यक्तिले हरेक पर्वलाई अनिवार्य अनुशरण गर्नुपर्छ भन्ने छैन। तर तेस्रो पर्व हरेक मुमुक्षुको लागि अनिवार्य छ। यस पर्वअनुसार सबैले सम्प्रज्ञान पर्वबाट गुजनुपर्छ। अगाडि बढ्दै जाँदा उच्च अवस्थामा त्यही साधक पुग्दछ जसले सम्प्रज्ञानको निरन्तरता कायम गर्दछ। यस कार्यमा जो जित सफल हुन्छ ऊ त्यित नै अगाडि बढ्न सक्छ। बांकी पर्वहरूवाट काम शुरू गर्दा पनि कायानुपश्यना हुन्छ र साधक मुक्त अवस्थासम्म पुग्दछ।



# ३. वेदनानुपश्यना

यस प्रकरणमा कुनै भिक्षु (साधक)ले संवेदनाहरूमा वेदनानुपश्यी भएर कसरी विहार गर्नुपर्छ भनेर राम्ररी सम्भाइएको छ ।

यस सन्दर्भमा भिनएको छ कि साधकले सुखद संवेदना अनुभव गर्दै राम्ररी जान्नुपर्छ कि म सुखद संवेदनाको अनुभव गरिरहेको छु , दु:खद संवेदनाको अनुभव गर्दै राम्ररी जान्नुपर्छ कि म दु:खद संवेदनाको अनुभव गरिरहेको छु , अदु:खद-असुखद संवेदनाको अनुभव गर्दै राम्ररी जान्नुपर्छ कि म अदु:खद-असुखद संवेदनाको अनुभव गरिरहेको छु ।

त्यस्तै सामिष सुखद संवेदनाको अनुभव गर्दै राम्ररी जान्नुपर्छ कि म सामिष सुखद संवेदनाको अनुभव गरिरहेको छु , निरामिष सुखद संवेदनाको अनुभव गर्दै राम्ररी जान्नुपर्छ कि म निरामिष सुखद संवेदनाको राम्ररी अनुभव गरिरहेको छु , इत्यादि ।

वेदनानुपृश्यना साहै महत्वपूर्ण छ किनभने संवेदनाहरूको आधारमा नै कायानुपृश्यना, चित्तानुपृश्यना र धर्मानुपृश्यना सम्भव हन्छ ।

यहाँ अदुःखद-असुखद र सामिष-निरामिष संवेदनाहरूको बारेमा जान्नु जरूरी छ । जहाँसम्म अदुःखद-असुखद संवेदनाहरूको सवाल छ, यसको अर्थ सुखद पिन होइन दुःखद पिन होइन भनेर बुभनु हुँदैन । तर साधकले प्रारम्भिक अवस्थामा यस्तै सोच्दछ । तर यस अर्थमा यो शब्द प्रयोग भएको होइन । ध्यानको गिहरो अवस्थामा एक विशेष प्रकारको अनुभूति हुन्छ, त्यस अनुभूतिको लागि यो शब्द प्रयोग गरिएको छ ।

[महास्मृति-प्रस्थान सूत्र]

[ ४२ ]

साधनाको प्रारम्भिक अवस्थामा शरीरमा जुन दुःखद संवेदना जाग्दछ जस्तै पीडा, कप्ट, दवाव, गर्मी आदि – तिनलाई साक्षी भावले हेर्न सकेमा ती विकारहरू बिलाएर जानेछन् । त्यसर्पाछ शरीरमा आनन्दको लहर उठ्न थाल्दछ । पुरानो भाषानुसार 'प्रीति-प्रमोद' जागेको भनिन्छ । सम्पूर्ण शरीरमा एक प्रवाह चल्न थाल्दछ जुन सुखद लाग्दछ – पुलक रोमाञ्च र आनन्दका तरङ्गहरू । अगांडि वहदै जाँदा यो प्रवाह र्यात मन्द र सूक्ष्म भइ जान्छ कि केवल प्रश्नव्धि वा प्रशान्तिको अनुभव हुन्छ । त्यसबेला न दुःखको अनुभव हुन्छ न सुखकै – बरू प्रशान्ति नै प्रशान्तिको अनुभव हुन्छ । यसैलाई अदुःखद-असुखद संवेदना भनिन्छ । यसलाई किटेर दुःखद नै वा सुखद नै भन्न सिक्वदैन ।

यी तीनै प्रकारका संवेदनाहरू खतरनाक हुन्छन् । जव दुःखद संवेदना चल्दछ, त्यसंबेला यस कुराको खतरा रहन्छ कि पुरानो स्वभावको कारणले गर्दा मनले त्यस दुःखद संवेदनाप्रित द्वेष जगाउन थाल्दछ । जब सुखद संवेदना चल्दछ, पुरानो बानीको कारणले गर्दा मनले त्यस सुखद संवेदनाप्रित राग जगाउन थाल्दछ । अनि जब विकार हटेर प्रश्नव्धिको अवस्था आउँछ – चाहे विपश्यनाद्वारा होस् वा अन्य ध्यानद्वारा – मोहको संस्कार बन्न थाल्दछ, यस्तो अवस्थामा साधकलाई म अन्तिम अवस्थामा पुगें भन्ने भ्रम उत्पन्न हुन थाल्दछ । ज सोच्दछ – यही नै मुक्तिको अवस्था हो । यही नित्य हो, शाश्वत हो, ध्रव हो । यही अवस्था खतरनाक हुन्छ भनेर थाहा पाउनुपर्छ । किनिक वीचको अवस्थालाई अन्तिम अवस्था हो भनेर काम गर्न वन्द गरिदिनुहुँदैन । यसरी त मुक्तिको बाटो नै बन्द हुनपुग्छ । वीचको धर्मशालामा अड्केर वस्नु हुँदैन । साधकले आफूलाई जाँच्दै रहनुपर्छ र थाहा पाउँदै जानुपर्छ कि अहिलेसम्म म शरीर र चित्तको क्षेत्रभित्रै छु किनिक मेरा इन्द्रियहरूले अहिलेसम्म काम गर्देछन् । इन्द्रियको क्षेत्रवाहिरको अवस्था त त्यो हुन्छ जसमा इन्द्रियले काम गर्न वन्द गर्दछ ।

जहाँसम्म सामिप – निरामिष संवेदनाहरूको कुरा छ. 'सामिष'को अर्थ अशुद्ध हो र 'निरामिप'को अर्थ शुद्ध । भगवानले सुखद, दुःखद र अदुःखद-असुखद, यी तीनै प्रकारका संवेदनाहरूलाई दुई-दुई भागमा विभक्त

[वेदनानुपश्यना]

#### गर्नुभएको छ - सामिष र निरामिष भनेर।

वास्तवमा कुनै पान संवदेना आफैमा न शुद्ध नै हुन्छ न अशुद्ध नै । हामी कुनै संवदनालाई कसरी ग्रहण गर्दछौं त्यसमा निर्भर गर्दछ कि त्यो संवदना शुद्ध हो कि अशुद्ध हो भन्ने कुरा । कुनै दुःखद संवदना आएमा हामी देष जगाउँछौँ भने, हामीले भव-चक्त चलायौँ भनी सम्भनपर्छ । त्यसवेला हामीले आफ्नो मनको विकार थप्ने काम गन्यौँ । यो भयो सामिष नै सामिष । यसको विपरित यदि दुःखद संवदना आए पनि हामीले त्यसप्रति देष नजगाएर अनित्यबोध जगाएको भए मनमा नया मैल चढ्ने नै थिएन र देष जगाउने हाम्रो मनको पुरानो बानीले पनि पल्टा खान्थ्यो । यसरी त्यही दुःखद संवदना हाम्रो मनको मैल हटाउन सहायक पनि बन्ने थियो । यो भयो – निरामिष नै निरामिष । यस्तैगरी सुखद र अदुःखद-असुखद संवदनाहरू पनि हुन् भनेर बुभनुपर्छ ।

उपरोक्त विवरणबाट थाहा लाग्दछ कि कुनै संवेदनालाई सामिष वा निरामिष बनाउने काम साधकको हातमा हुन्छ । साधकले विपश्यनाको सहायता लिई संवेदनालाई निरामिष बनाउनुपर्छ । यदि कुनै असावधानीको कारणले कुनै संवेदना सामिष भइहाले पनि आफ्नो होस जगाएर त्यस अवस्थावाट प्रतिक्रमण गरेर (पछि हटेर) त्यसलाई निरामिष बनाइहाल्न्पर्छ ।

एव प्रकारले मनको पुरानो स्वभाव बदल्न थाल्दछ अनि पुनः साधकले कायानुपश्यनामा भौ यसपाली कायाको बदलामा संवेदनाहरूको अनुपश्यना गर्ने काम गर्नुपर्छ। साधकले भित्र, बाहिर, सर्वत्र वेदनानुपश्यी भएर विहार गर्नुपर्छ। संवेदनाको समुदय, व्यय र समुदय-व्यय जान्ने काम गर्नुपर्छ। यसरी क समुदयव्ययधर्मानुपश्यी भएर भङ्गको अवस्थाबाट गुजन्छ र उसले बुभदछ कि - यही नै वेदना हो। यो न 'म' हुँ, न 'मेरो' हो न 'मेरो आत्मा' हो। यो त तरङ्गैतरङ्गको पुञ्ज मात्र हो। प्रत्येक तरङ्ग आफू-आफूमा अलग्ग छ। जसरी कायानुपश्यना गर्दा कायाको छुट्टै अस्तित्व धिएन त्यस्तै वेदनान्पश्यना गर्दा संवेदनाको छुट्टै क्नै अस्तित्व हुँदैन।

जव स्मृति यस सत्यमा प्रतिष्ठापित हुन्छ कि सर्वत्र संवेदना नै

संवेदना छन् अनि मात्र जान र मात्र दर्शन शेष रहन्छ । यो निरालम्ब अवस्था हो जसमा साधकले लोक ।ईन्द्रिय क्षेत्र)मा केही पीन ग्रहण गर्दैन । यसरी कुनै भिक्षु (साधक)ले संवेदनाहरूमा वेदनानुपश्यी भएर विहार गर्दछ।









[बेदनानुपश्यना]

[ ४५ ]

# ४. चित्तानुपश्यना

यस प्रकरणमा कुनै भिक्षु (साधकाले आफ्नो चित्तमा चित्तानुपश्यी भएर कसरी विहार गर्दछ भन्ने कुरा सम्भाइएको छ ।

यस सन्दर्भमा भगवानले भन्नुभएको छ कि चित्त रागयुक्त हुँदा साधकले राम्ररी जान्नुपर्छ कि यसबेला मेरो चित्त रागयुक्त छ र रागिवहीन हुँदा राम्ररी जान्नुपर्छ कि यसबेला मेरो चित्त रागिवहीन छ । त्यस्तै जबज्ब चित्त द्वेषयुक्त वा द्वेषिवहीन हुन्छ, मोहयुक्त वा मोहिविहीन हुन्छ, संक्षिप्त वा विक्षिप्त हुन्छ, महग्गत वा अमहग्गत हुन्छ, स-उत्तर वा अनुत्तर हुन्छ, समाहित वा असमाहित हुन्छ, विमुक्त वा अ-विमुक्त हुन्छ, आफ्नो चित्त त्यस्तै अवस्थामा छ भनेर जान्नुपर्छ ।

यहाँ यो कुरा बुभनुपछं कि चित्तको अनुपश्यना भनेको चित्तको कल्पना गर्नु कदापि होइन । तर चित्तमा समय-समयमा जे जाग्दछ त्यसलाई ध्यानमा राखेर चित्तानुपश्यना गरिन्छ । उदाहरणार्थ, यदि कुनैबेला चित्तमा राग जागेमा, साधकले जानोस् कि अहिले चित्तमा राग छ । राग नभए, साधकले जानोस् कि अहिले चित्तमा राग छैन । यसरी जानिने काम साक्षीभावले गर्नुपर्छ । चित्तमा राग जागे चित्तले घृणा गर्न नथालोस् , रागलाई जबरजस्ती हटाउने काम नगिरयोस् अन्यथा विपश्यना हुँदैन । यसबेला रागसिहतको चित्त छ, यित मात्र जानियोस् । अरू काम प्रकृतिले गर्नेछ, धर्मले गर्नेछ, विश्वको विधानले गर्नेछ । जब साधकले रागसिहतको चित्तलाई साक्षीभावले हेदंछ, नयाँ राग उत्पन्न हुँदैन, रागप्रति घृणा उब्जदैन र रागका पत्रहरू आफ्सेआफ् उप्किन थाल्दछन् ।

[महास्मृति-प्रस्थान सूत्र]

[ 88 ]

त्यस्तै चित्तबाट राग हटेमा साधक खुशी भएर ननाचून् अन्यथा फीर विपश्यना हुँदैन । साधकले र्यात कुरा मात्र जानीस् कि यसवेला मेरो चित्त रागर्साहत छैन । बाँकी काम प्रकृति वा विश्वविधानले गर्दछ । जब साधकले वीत्तराग चित्तलाई साक्षीभावले हेर्दछ, त्यसमा कुनै प्रतिक्रिया गरिने काम हुँदैन । कुनै प्रतिक्रिया नभएमा, पुनः राग उत्पन्न हुँदैन । यस्तैगरी द्वेष, मोह आदिको बारेमा पनि यस्तै हुन्छ भनेर बुभन्पर्छ ।

अब केही शब्दार्थबारेमा बुक्तों । यदि काम गर्दै जाँदा साधकको चित्त एकदम एकाग्र भएमा 'संक्षिप्त' र यताउति चारैतिर छ्यालब्याल भएमा 'विक्षिप्त' चित्त भनेर बुभनुपर्छ । पाँचौं, छैठौं, सातौं र आठौं ध्यानमा कल्पनाको आधारमा चित्तलाई फिजाउँदा 'महग्गत' र यस्तो नभएर खुम्चेको अवस्थामा भएमा 'अ-महग्गत' भनेर बुभनुपर्छ । जसलाई अक अगाडिको अवस्था प्राप्त गर्नु छ त्यस्तो चित्तलाई 'स-उत्तर' र जुन अवस्था प्राप्त गर्नु थियो त्यो प्राप्त भइसकेको छ र अब अगाडि बढ्नु छैन भने त्यो चित्तलाई 'अनुत्तर' चित्त हो भनेर बुभनुपर्छ । समाधिष्ठ भएमा 'समाहित' र त्यस्तो नभएमा 'असमाहित' चित्त भनेर बुभनुपर्छ । विकारविहीन भएमा 'विमुक्त' र त्यस्तो नभएमा 'अ-विमुक्त' चित्त भनेर बुभनुपर्छ ।

चित्तानुपश्यना गर्दा पिन त्यही स्टेशनहरू आउँछन् जुन कायानुपश्यना अथवा वेदनानुपश्यना गर्दा आउँछन् । भित्र, बाहिर, सर्वत्र चित्तानुपश्यी भएर साधक विहार गर्दछ । चित्तको समुदय, व्यय र समुदय-व्ययलाई जान्नु चित्तानुपश्यना हो । यस प्रकार समुदयव्ययधर्मानुपश्यी भएर भङ्गको अवस्था प्राप्त गर्दछ । अनि साधकले बुभदछ कि 'यही चित्त हो' ।

चित्तानुपश्यना गर्दा पिन संवेदनालाई सँगै लिइन्छ अनि मात्र चित्तानुपश्यना हुन सम्भव हुन्छ। 'सितपद्वान'को सम्पूर्ण क्षेत्रलाई संवेदनालाई कहीँ पिन अलग्ग राख्न सिक्दैन। संवेदनालाई अलग्गै राख्नुको अर्थ हुन्छ सम्प्रज्ञानलाई अलग्गै राख्नु। सम्प्रज्ञानलाई अलग्गै राख्नुको अर्थ हुन्छ सम्यक स्मृतिको काम नहुनु वा सम्यक स्मृतिलाई प्रतिष्ठापित नगर्नु। 'सितपद्वान'को आसय नै स्मृतिको साथमा सम्प्रज्ञानलाई प्रतिक्षण संयुक्त

[चित्तानुपश्यना]

[ 88 ]

बनाइराख्न् हुन्छ ।

सम्प्रज्ञान संयुक्त हुनुको अर्थ हुन्छ - संवेदनाहरूको उदय-व्ययकौ जानकारी भइरहन् । चित्त र चित्तको साथमा केही विषय (क्रा) जान्नेबित्तिकै (जसलाई त्यस समयको चित्तको 'धर्म' भनिन्छ), शरीरमा कुनै न कुनै संवेदना जाग्दछ । त्यसैले भगवानले अन्यत्र पनि व्याख्या गर्नभएको छ -'सब्बे धम्मा वेदना समोसरणा' (सबै धर्महरू संवेदनासँगै संसरण हन्छ)। यसरी चित्तमा जन धर्म जाग्दछ त्यो संवेदनाहरूसँग शरीरमा प्रवाहमान हन थाल्दछ । द्वै परस्परमा एकरूप भई मिल्दछ । यस्तो त हुनै सब्दैन कि चित्तमा केही विकार जाग्यो तर शरीरमा कुनै प्रभाव नै परेन। यो असम्भव क्रा हो। मनमा जुन क्रो जाग्दछ वा मनले जुन धर्म धारण गर्दछ, त्यो संवेदनाको रूपमा अवश्य प्रकट हुन्छ ।

जसरी कायान्पश्यना गर्दा साधकले सूक्ष्म कायालाई देख्न सक्ने अवस्थामा पुग्दछ र त्यसमा कुनै आरोपण गर्दैन, त्यस्तै वेदनान्पश्यना गर्दा संवेदनाहरूको तरङ्गलाई देख्दछ र त्यसमा कुनै आरोपण गर्दैन; त्यस्तै चित्तानुपश्यना गर्दा पनि विज्ञानलाई जान्दछ र त्यसमा कनै प्रकारको आरोपण गर्दैन ।

चित्तानुपश्यना गर्दा पनि त्यस निरालम्ब अवस्थामा पुगिन्छ जहाँ मात्र ज्ञान, मात्र दर्शन हुन्छ र लोक (इन्द्रियक्षेत्र)ले ग्रहण गर्ने करा केही हुँदैन । त्यसबेला संज्ञाले काम गर्न बिलकुल बन्द गरिदिन्छ । अनि कैवल्य अवस्था प्राप्त हुन्छ जसमा केवल ज्ञान हुन्छ, अरू केही पनि सम्मिश्रण हँदैन।

यसरी कुनै भिक्षु (साधक)ले चित्तमा चित्तान्पश्यी भई विहार गर्दछ ।







# ५. धर्मानुपश्यना

यस प्रकरणमा कुनै भिक्षु (साधक)ले धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर कसरी विहार गर्नुपर्छ भनेर सम्भाइएको छ। यस कुरालाई पाँच पर्वहरूमा विभक्त गरी सम्भाइएको छ। ती पर्वहरू हुन् - १. नीवरण, २. स्कन्ध, ३. आयतन, ४. बोध्यङ्ग र ४. सत्य।

यी पर्वहरूको समीक्षा गर्नुभन्दा पहिले यो कुरा स्पष्ट हुनुपर्दछ कि चित्तले कुनै न कुनै धर्म धारण नगरसम्म धर्मानुपश्यना हुनै सक्दैन। भारतको पुरानो भाषाको अर्थमा चित्तले जुन कुरा धारण गर्दछ, त्यसलाई 'धर्म' भानन्थ्यो। चित्तले राम्रो कुरा पनि धारण गर्न सक्दछ, खराब कुरा पनि। 'धर्म'को एउटा अर्थ यो पनि हुने गर्थ्यो कि चित्तले जुन कुरा धारण गर्दछ, त्यसको स्वभाव के हो ? भनौँ कोध धारण गर्दछ, भने कोधको स्वभाव के हो ? यस प्रकरणमा जुन धर्महरूलाई अनुपश्यना गर्ने भनी वर्णन गरिएका छन्, ती हुन् — पाँच नीवरण, पाँच उपादानस्कन्ध, छ भित्री वा बाहिरी आयतन, सात बोध्यङ्ग र चार आर्यसत्य।

### (१) नीवरण पर्व

'नीवरण' को अर्थ हो आवरण वा पर्दा। यो यस्तो आवरण हो जसले मनलाई सत्यको दर्शन नै गर्न नसिकने गरी ढाकिराखेको हुन्छ। अर्को शब्दमा यो एउटा विकार हो जसले मनलाई प्रकट सत्यको स्वभाव के हो बुभन नै नसिकने गरी प्रभाव पारिराखेको हुन्छ।

[धर्मानुपश्यना]

यस्ता पाँच वाक्ला वाक्ला आवरणहरू छन् — कामच्छन्द, व्यापाद, स्त्यानमृद्ध, औद्धत्य-कौकृत्य र विचिकित्सा। सामान्य भाषामा यिनीहरूलाई यसो भन्न सिकन्छ — राग, द्वेष, आलस्यता, उद्देग-खेद र सन्देह। यी यस्ता धर्महरू हुन् जसलाई हाम्रो मनले समय-समयमा धारण गर्दछ। यी नीवरणहरूलाई साक्षीभावले दर्शन गर्नु नै धर्मानुपश्यना हो।

भगवानले कुनै साधकले यी पाँच नीवरणहरूमा कसरी धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्नुपर्छ भनेर सम्भाउन्भएको छ ।

कामच्छन्द एक नीवरण हो। माथि कामच्छन्दलाई सामान्य अर्थमा 'राग' भनेर बताइएको छ। वास्तवमा यसको स्थूल अर्थ हुन्छ - कामवासना। जब मनमा कामवासना जाग्दछ, त्यसबेला साधकले यति नै जानोस् कि यसबेला मभित्र कामवासना जागेको छ। यसलाई घृणा गरेर पन्छाउने कोसिस नगरियोस् अन्यथा अनुपश्यनाको काम हुँदैन।

जस्तोसुकै विकार किन नहोस् त्यो अनन्तकालसम्म रहदैन । त्यो ढिलो-चांडो समाप्त हुन्छ नै । त्यस्तै गरी जब मनमा जागेको कामवासना हटेर जान्छ, साधकले यांत मात्र जानोस् कि यसबेला मभित्र कामवासना छैन ।

यसरी विकारप्रति साक्षीभाव कायम राख्दा मनमा दवेर रहेका कामवासनाका नयाँ संस्कारहरूले टाउको उठाउँछन् । यो देखेर साधकले यित नै जानोस् कि यसवेला अनुत्पन्न (दिबएर रहेका) कामवासनाहरू जागेका छन् ।

यसरी कामवासनाको संस्कारको उत्पत्ति, विनाश, उत्पत्ति, विनाश भई एक यस्तो अवस्था आउँछ जब यी संस्कारहरूको सर्वथा प्रहाण हुन्छ । चित्तधारामा कामवासनाका कुनै पनि संस्कार शेष रहंदैन । यस्तो अवस्था आएपछि साधकले यति मात्र जानोस् कि मित्र उत्पन्न हुनु बाँकी सबै कामवासना प्रहीण भइसके ।

कामवासनाका सबै संस्कारहरू यसरी प्रहीण भइसकेर्पाछ भविष्यमा

यिनीहरू अब उत्पन्न हुँदैनन् । भविष्यमा उत्पत्ति नहुने भएको कारणले विकारहरू जरैवाट उर्खेलिएर समाप्त हुन पुग्दछन् ।

जव विकार जरैबाट उन्मूलन हुन्छ अनि मनमा प्रश्नब्धि आउँछ । प्रहाणको यस अवस्थालाई 'पटिपस्सिद्ध' भिनन्छ । साधकलाई व्याकुल गराउने कारण पिन विकार नै हो । यी विकारहरूको प्रहाणवाट नै प्रश्नव्धिको प्राप्ति हुन्छ । यो प्रश्नब्धि निर्वाणको समीपको अवस्था हो । प्रहाणको उच्चतर अवस्था 'नि:सरण' हो । यस अवस्थामा साधक नाम र रूपको प्रपञ्चवाट सर्वथा बाहिर निक्लन्छ । यो प्रहाण सदाको लागि हुन्छ । अब पुनः पहिलेको अवस्था दोहरिंदैन ।

अमुक प्रकारको विकार जरैदेखि समाप्त भएपछि साधकले प्रथम पटक निर्वाणको साक्षात्कार गर्दछ। त्यसपछि पनि ऊ पुनः इन्द्रिय जगतमा फर्कन सक्दछ। तर अब ऊ अधोर्गातितिर लिएर जाने विकारहरूबाट मुक्त हुन्छ। यो प्रकृतिको नियम हो। जब सबै नै पुराना संस्कारहरू हटिसक्छन् आनि त्यस्तै प्रकृतिको नया संस्कार जाग्न सक्दैन।

अरू नीवरणहरूको सम्बन्धमा पनि यस्तै किसिमले अनुपश्यना गर्नुपर्छ। तर यी नीवरणहरूको आशय यसरी सम्भनुपर्छ: 'व्यापाद' (द्रोह अथवा कुनै कुरालाई लिएर उठ्ने कोध वा द्रेष), 'स्त्यानीमद्ध' (तन र मनको आलस्यता), 'औद्धत्य-कौकृत्य' (बेचैनी, खेद, पश्चाताप) र 'विचिकित्सा' (शंका, सन्देह)।

'सितपट्टान'को शिविरमा भाग लिइसकेका साधकलाई थाहा छ कि प्रारिम्भक अवस्थामा यी नीवरणहरूले कस्तो हैरान गर्दछन्। जब कामच्छन्द जाग्दछ, वासनाले मन उथल-पुथल मच्चाउँछ र क्षण-प्रित-क्षण प्रकट हुने सत्यलाई जान्ने मौकै दिदैन। जब व्यापाद जाग्दछ अनि जोसँग मनमुटाव भएको छ उही वन्द आँखाको अगाडि आउन थाल्दछ अनि वितेका कुशहरू सम्भन थाल्दछ – उसले मलाई यस्तो भन्यो, उसले मलाई यस्तो गन्यो इत्यादि, इत्यादि। स्त्यानमृद्ध जागेमा साहै आलस्यता बढ्छ, काम गर्ने जांगर नै हुँदैन। औद्धत्य-कौकृत्य जागेमा वेचैनी शुरू हुन्छ। दिक्क लाग्छ।

[धर्मानुपश्यना]

रून पनि मन लाग्छ । मबाट यस्तो काम हुँदैन । मबाट गल्ती भयो । यसरी पश्चाताप गर्न थाल्दछ । विभिन्न साधकहरू आफ्ना पूर्व मान्यता र परम्परा बोकेर आएका हुन्छन् । उनीहरूलाई ज्ञात छ कि यस साधनाबाट मनका विकारहरू हट्छन् । तर मनमा यो प्रपञ्च पनि चल्दछ कि हाम्रो मान्यता खोइ यहाँ कहाँ छ ? तिनलाई त यस साधनामा स्थान नै दिइएको छैन । आत्माको प्रसंग नै आएन, न परमात्माकै चर्चा छ । के हामी नास्तिक त बनिरहेका छैनौँ ? यहाँ हाम्रो फलाना-फलाना कर्मकाण्ड गर्न पनि दिदैनन् । यस्ता तरह-तरहका विचार मनमा आउन थाल्दछ जसले मनलाई आन्दोलित पार्दछ । तर यस 'सितपहान'को अभ्यास गर्दागर्दै यी सबै नीवरणहरू हटेर जान्छन्, सूर्यको किरणको आगमन पछि कालो बादल हटेर गएभौँ ।

साधकले यी नीवरणहरूलाई आलम्बन बनाएर धर्महरूमा धर्मको अनुपश्यना गर्दछ । उसले आफूभित्र यी नीवरणहरूको स्वभावलाई हेर्न थाल्दछ । कामच्छन्द जागेमा त्यसको स्वभाव-उत्पन्न हुनु , नष्ट हुनुलाई दृष्टिगत गर्दछ । जब यो उदय-व्ययको जानकारी संवेदनाको माध्यमद्वारा मिल्दछ अनि साधकले सम्प्रज्ञानसँग तादात्म्यता राख्दछ ।

धर्मानुपश्यना गर्दागर्दे साधकले भित्र, बाहिर, सर्वत्र धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ । धर्महरूको समुदय, व्यय र समुदय-व्ययलाई जान्दछ । यसरी समुदय-व्ययधर्मानुपश्यी भएर भङ्गको अवस्थाबाट गुजन्छ र उसले बुभदछ – 'ए! यही धर्म रहेछ' । धर्मानुपश्यना गर्दे साधक त्यस निरालम्ब अवस्थामा पुग्दछ जहाँ मात्र ज्ञान, मात्र दर्शनको साक्षात्कार हुन्छ र लोक (इन्द्रियक्षेत्र)मा ग्रहण गर्ने कुरा केही रहदैन । यसरी धर्मानुपश्यना गर्दे पहिले माथि उल्लेख गरिसिकएका स्टेशनहरूको पनि कमशः अनुभव गर्दछ ।

यसरी कुनै भिक्षु(साधक)ले पाँच नीवरणहरूमा धर्मानुपश्यी भ्एर विहार गर्दछ ।

### (२) स्कन्ध पर्व

यस पर्वमा कृतै भिक्ष(साधक)ले पाँच उपादान-स्कन्ध धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर कसरी विहार गर्नुपर्छ भन्नेबारे बताइएको छ ।

पाँच उपादान-स्कन्धहरू यी हुन् — रूप, विज्ञान, संज्ञा, वेदना र संस्कार। यिनीहरूमा 'रूप' भनेको भौतिक शरीर वा भौतिक परमाणुहरूको पुञ्ज हो। विज्ञान, संज्ञा, वेदना, संस्कार — यी चार स्कन्धहरू मन अन्तर्गत छन्। त्यसवेलाको भाषार्थमा यिनीहरूलाई 'नाम' भनिन्छ। 'नाम' र 'रूप'का यी पाँच स्कन्धहरू एकत्र भएपछि यसलाई 'नाम-रूप पञ्चस्कन्ध' भनिन्छ। यिनीहरूप्रति उपादान जाग्दछ, आसक्ति जाग्दछ किनभने सबै सामान्यजनले यिनीहरूलाई 'म', 'मेरो', 'मेरो आत्मा' भनेर मान्दैआएका छन्।

यो मौतिक शरीर 'म', 'मेरो', 'मेरो आत्मा' होइन भनेर बुद्धिको स्तरमा जितसुकै फलाक्दै रहून् तर आफूभित्र आँखा लगाएर हेरेमा थाहा लाग्दछ कि यस पञ्चस्कन्धप्रति हाम्रो गिहरो आसक्ति छ । यी पाँच स्कन्धहरू भएकै कारणले हामीमा आसक्ति हुन्छ । आसक्ति भएकै कारणले अरू पाँच स्कन्धहरू उत्पन्न हुन्छन् । यी पाँच स्कन्धहरू समाप्त हुनासाथ अर्को पाँच स्कन्ध उत्पन्न हुन्छन् । आसक्ति नहटेमा मृत्युको समयमा जब यी पाँच स्कन्ध यस जीवनवाट छुट्छन् अनि नयाँ पाँच स्कन्ध लिएर अर्को जन्ममा जीवनधारा लिएर प्रकट हुन्छन् । यसरी एउटा दुष्चक (Vicious circle) प्रवर्तन हुन्छ । यस कुरालाई साधकले प्रष्ट देख्दछ । उसले यसबारे यसरी अनुपश्यना गर्दछ –

'यो रूप हो, यो रूपको समुदय हो, यो रूपको अस्त हुनु हो'।
'यो वेदना हो, यो वेदनाको समुदय हो, यो वेदनाको अस्त हुनु हो'।
'यो सज्ञा हो, यो सज्ञाको समुदय हो, यो सज्ञाको अस्त हुनु हो'।
'यो संस्कार हो, यो संस्कारको समुदय हो, यो संस्कारको अस्त हुनु हो'।
'यो विज्ञान हो, यो विज्ञानको समुदय हो, यो विज्ञानको अस्त हुनु हो'।

[धर्मानुपश्यना]

[ ५३ ]

अभ स्पष्ट शब्दमा भन्ने हो भने – साधकले देख्दछ कि यो 'रूप' हो । यहाँ 'रूप'को अर्थ आकृति होइन, परमाणुहरूको पुञ्ज मात्र हो । 'रूप्पतीति' अर्थात जुन प्रतिक्षण उिक्जिन्छ र नष्ट हुन्छ यो 'रूप' हो । उसले देख्दछ कि रूपको उत्पति भइरहेको छ र नष्ट पनि भइरहेको छ । त्यस्तैगरी बाँकी चारको पनि उत्पति र विनाश भइरहेको छ भन्ने कुरा पनि उसले बुभदछ । यसरी नै कालान्तरमा निरोध अवस्था प्राप्त हुन्छ ('अत्थङ्गमो'= अस्तगमन, अस्त हुनु) ।

यो निरोध (निर्वाणिक) अवस्थालाई पनि साधकले देख्दछ । अर्को शब्दमा भन्नुपर्दा यी पाँच स्कन्धहरूको अर्थात शरीर र चित्तभन्दा परको अवस्थालाई उसले देख्दछ ।

यी पाँच उपादान-स्कन्धहरूको अनुपश्यना गर्दै पान साधक तिनै स्टेशनहरूबीच गुजन्छ र उसले यो उद्गार निकाल्छ – 'ए! यही धर्म रहेछ'।

काम शुरू गर्दा साधकले यी पाँच उपादान स्कन्धहरूको विभाजन स्पष्टरूपमा गर्न सक्दैन। माथि माथिको अवस्थामा पुगेपछि मात्र यिनीहरूलाई विश्लेषण गरी हेर्न सक्दछ - विज्ञानलाई छुट्टै, सज्ञालाई छुट्टै, वेदनालाई छुट्टै र संस्कारलाई छुट्टैरूपमा। यसको दुका दुका हुने काम अनागामी र अर्हत अवस्थाको बीच शुरू हुन्छ र सही अर्थमा 'अनात्म'को आशय पिन त्यात नै वेला बुभन सिकन्छ। अन्यथा अनुपश्यनाको काम त भइरहन्छ र धोखा पिन खाइरहन्छ। साधकले विज्ञानलाई नै आत्मा मानेर यस्तो धारणा लिन्छ – हेर, यो 'म' हुँ, 'मैले' देखिरहेको छु, 'मैले' सुनिरहेको छु, 'मैले' चिन्तन गरिरहेको छु, 'मैले' चाखिरहेको छु, 'मैले' स्पर्श गरिरहेको छु, 'मैले' चिन्तन गरिरहेको छु। यो 'म' नै हुँ। यो विज्ञान नै सदा कायम रहन्छ।

धेरै उच्च अवस्थामा पुग्दा स्पष्टरूपमा थाहा लाग्दछ कि 'विज्ञान' पिन एउटै मात्र छैन, ६ वटा छन् जसको एक अर्कामा कुनै सम्बन्ध छैन वा हुँदैन। चक्षुविज्ञानले केवल चक्षुविज्ञानको काम गर्दछ, श्रोत्रविज्ञानले केवल श्रोत्रविज्ञानको काम गर्दछ, त्यस्तै घाणविज्ञानले, र जिल्लाविज्ञानले पिन

त्यस्तै काम गर्दछन् । हरेक इन्द्रियको आ-आफ्ना ज्ञान हुन्छ, आ-आफ्ना विज्ञान, यही विज्ञानले वताउँछ कि त्यस इन्द्रिय विशेषमा के कस्तो घटना घटिरहेको छ । यसको अतिरिक्त अरू केही पीन बताउँदैन । साधकले यो पीन बुभदछ कि यी अवस्थामा गुजदै चक्षुविज्ञान पीन निरूद्ध हुन्छन् , श्रोर्जावज्ञान निरूद्ध हुन्छन् , त्यस्तै अन्य विज्ञानहरू पीन । एवप्रकारले हेर्न वा देख्न वन्द हुन्छ, सुन्न बन्द हुन्छ त्यस्तै सुघ्न, चाख्न आदि पीन बन्द हुन्छन् । यदि विज्ञान सदा रहिरहने भए यस्तो स्थित कदापि हुने थिएन ।

निर्वाणमा डुबुल्की मार्ने बित्तिकै सबै कुरा सुस्पष्ट हुन्छ । साधकले थाहा पाउँछ कि सबै 'अनात्म' हुन् ('सब्बे धम्मा अनत्ताति') ।

'विज्ञान'लाई 'म' भनी मान्दछ तर त्यसको पनि कुनै अस्तित्व छैन । नाम र रूपको क्षेत्रमा जुन संस्कार बन्दछ ती पनि अनित्य हुन् ('सब्बे संखारा अनिच्चाति') । सबै संस्कारहरू अनित्य भएकै कारणले दुःखलाई निम्त्याउने खालका हुन्छन् । ('सब्बे संखारा दुक्खाति') । निर्वाणको अवस्था निजिक्दै गरेको अवस्थामा आत्मभाव पनि दुद्न थाल्दछ, अहकार दुद्न थाल्दछ । जित-जित आत्मभाव दुद्दछ, मुक्तिको मार्गमा त्यति-त्यित प्रगति भएर जान्छ । यस समीक्षाअनुसार यी पाँच उपादान-स्कन्धलाई बुभनुपर्छ ।

# ३) आयतन पर्व

यस पर्वका कुनै भिक्षु (साधक)ले ६ भिन्नी बाहिरी आयतन धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर कसरी बिहार गर्नुपर्छ भनेर बताइएको छ ।

यहाँ 'आयतन'को अर्थ हो 'भयाल', 'ढोका' जसबाट हामी बाहिरको सत्यको दर्शन गर्न सक्दछौँ। यी भयालहरू हाम्रा ६ इन्द्रियहरू हुन् — आँखा, कान, नाक, जिब्रो, छाला (त्वचा) र मन। यिनीहरूलाई ६ वटा क्षेत्र भनेर पनि चिनिन्छ जस्तो कि आँखाको आयतनमा आँखाको क्षेत्र अर्थात आँखासँग सम्बन्धित काम यहाँबाट हुन्छ। त्यस्तै कानको आयतनमा

[धर्मानुपश्यना]

[ ५५ ]

कानको क्षेत्र अर्थात कानसँग सम्बन्धित काम यहीँबाट हुन्छ । यही कुरा अन्य आयतनहरूको बारेमा पीन लागु हुन्छ ।

यी ६ आयतनहरू भित्रका आयतनहरू हुन् र शरीरसित सलग्न रहेका हुन्छन् । यिनीहरूको आलम्बन चाहीँ बाहिरको हुन्छ — रूप, शब्द, गन्ध, रस, स्पर्शजन्य पदार्थ र धर्म । यी बाहिरका आलम्बनहरूलाई पिन आयतन नै भिनन्छ । तर यी बाहिरका आलम्बनहरू पिन त्यसबेलासम्म हाम्रो लागि आलम्बन बन्न सक्दैनन् जबसम्म ती हाम्रो शरीरसँग आएर स्पर्श नगरून् । उदाहरणार्थ, रूप हाम्रो लागि रूपै होइन जबसम्म यो आएर हाम्रो आँखासँग स्पर्श नहोस् । शब्द हाम्रो लागि शब्द होइन जबसम्म यो आएर हाम्रो कानसँग स्पर्श नहोस् । त्यस्तै अरू बाहिरका आलम्बनहरू पिन । यसरी हामीले थाहा पाउनुपर्छ कि बाहिरका सबै आलम्बनहरूको अस्तित्व हाम्रो शरीरसँगको स्पर्शबाट मात्र सम्भव हुन्छ । त्यसैले 'सतिपद्वान'को सम्पुर्ण काम साढे तीन हातको कायाको परिधिभित्र नै गरिनुपर्छ ।

यो पर्वअनुसार काम गर्दै जाँदा साधकको चक्षुलाई जान्दछ, रूपलाई जान्दछ, यी दुवैको हेतुद्वारा जुन बन्धन बाँधिन्छ त्यसलाई जान्दछ, जब अनुत्पन्न-संयोजनको उत्पति हुन्छ, त्यसलाई जान्दछ, जब उत्पन्न भइसकेको संयोजनको प्रहाण हुन्छ त्यसलाई जान्दछ र जब नष्ट भइसकेको संयोजनको अब उत्पत्ति हुँदैन त्यसलाई पनि जान्दछ।

त्यस्तैगरी श्रोत्र र शब्दको बारेमा घाण र गन्धको बारेमा, जिह्ना र रसको बारेमा, काय र स्पर्शजन्य पदार्थको बारेमा र चित्त तथा चैतसिक धर्महरूको बारेमा पनि जान्दछ।

स्पष्टतयाः यसरी सम्भनुपर्छ कि साधकले चक्षुलाई जान्दछ र साधनाको क्रममा सारा शरीर केवल तरङ्गै तरङ्ग र प्रकम्पनै प्रकम्पन मात्र रहेछ भन्ने कुरा पनि जान्दछ । ध्यान आँखामा पुगे, प्रकम्पनै प्रकम्पन महसुस गर्दछ किनभने आँखालाई संवेदनासित साथसाथै जान्दछ । बाहिरको रूप पनि तरङ्ग हो तर यो कुरा साधनामा पोख्त भएपछि मात्र जान्न सक्दछ । तर काम नै गर्नुपर्दछ । अवस्थाको लेनदेनसँग मतलब राखेर हुँदैन । ध्यानको बेला यित मात्र जान्नुपर्दछ कि कुनै रूप आँखासँग ठक्कर खाएपछि तरङ्गै तरङ्गको अनुभव हुन्छ । त्यस्तै शब्द कानसँग ठक्कर खाँदा चाल पाउँछ, तरङ्गै तरङ्ग रहेछ । गन्ध नाकसँग ठक्कर खाँदा, स्वाद जिब्रोसँग ठक्कर खाँदा, कुनै स्पर्शजन्य पदार्थ त्वचासँग ठक्कर खाँदा, कुनै चिन्तन मनसँग ठक्कर खाँदा चाल पाउँछ, तरङ्गै तरङ्ग रहेछ । यसरी भित्री र बाहिरी ६ वटै आयतनहरूलाई तरङ्गै तरङ्गको रूपमा जान्न थाल्दछ ।

चक्ष्सँग रूप ठक्कर खाँदा यी दुईको कारणवाट जुन संयोजन (बन्धन) तैयार हुन्छ, त्यसलाई जान्दछ । साधक कच्चा भएमा, इन्द्रियहरूमा विषयहरूको सम्पर्क हुँदा गाँठो नै बाँध्दछ । जुन रूपलाई देख्दछ (जुन तरङ्ग नै हो) त्यो रूप चक्षसँग ठक्कर खान्छ (त्यो पनि तरङ्ग नै हो) र त्यसबाट संवेदना जाग्दछ अनि संज्ञाले यो रूप त साहै सुन्दर छ भनी मूल्यांकन गरि दिएमा त्यसबाट सुखद संवेदना जाग्दछ र साधकले यसप्रति राग जगाएर रागको संस्कार बनाउन थाल्दछ । यदि संज्ञाले यो रूप बेकार छ भन्ने मूल्यांकन गरिदिएमा दु:खद संवेदना जाग्दछ र यसप्रति द्वेष जगाएर द्वेषको संस्कार बनाउन थाल्दछ । तर साधकले यस संयोजनलाई यथाभत देख्दछ भने, यसप्रति उसले घृणा गर्दैन, यसलाई बलात् हटाउने कोशिस पनि गर्दैन बरू यसलाई साक्षीभावले हेर्दछ मात्र अनि प्रकृतिले स्वयं त्यस संयोजनलाई हटाउन थाल्दछ । यसरी हेर्दाहर्दे आँखा र रूपमार्फत भित्र दबेर रहेका पुराना बन्धनहरूको संस्कार निक्लन थाल्दछन् । अनि यिनको प्रहाणलाई जान्न थाल्दछ । पूर्णरूपमा संस्कार प्रहाण भएपछि मुक्त अवस्था प्राप्त हुन्छ । अब आँखा र रूपसँग सम्बन्धित कुनै पनि बन्धन भित्र बाँकी रहंदैनन् किनभने बन्धन बनाउने स्वभाव नै जरैदेखि निर्मुल भइसकेको हुन्छ त्यसैले यस्तो प्रकारको कुनै पनि बन्धन अब पुन: बाँधिन सक्दैन ।

यसरी नै अन्य इन्द्रियहरू र तिनका विषयहरूकों बारेमा पनि यस्तै हो भन्ने कुरा बुभनुपर्छ ।

यस पर्वअनुसार काम गर्दैजाँदा पिन त्यस्तै प्रकारका स्टेशनहरू बीच बीचमा आउँछन् जसको बारेमा माथि नै उल्लेख भइसकेका छन्।

[धर्मानुपश्यना]

[ 40 ]

#### (४) बोध्यङ्ग पर्व

यस पर्वमा कुनै भिक्षु (साधक)ले सात वोध्यङ्ग धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर कसरी विहार गर्नुपर्छ भन्ने कुरा सम्भाइएको छ ।

'बोध्यङ्ग'को अर्थ हो — बोधिको अङ्ग । बोधिका सात अङ्गहरू हुन्छन् । ती यी हुन् — ११ स्मृति, २१ धर्मीवचय, ३१ वीर्य, ४१ प्रीति, ५१ प्रश्नित्थ, ६) समाधि र ७) उपेक्षा । वुद्ध वन्नको लागि यी सात अङ्गअरूको परिपूर्णता नितान्त आवश्यक हुन्छ । 'सितपट्टान'को अभ्यास गर्दा एक-एक अङ्ग स्वतः परिपुष्ट भएर जान्छ ।

प्रकृतिको निश्चित नियम हुन्छ । चित्त त आफैमा पूर्णरूपले निर्मल हुन्छ । यसलाई त संस्कारमाथि संस्कार थपेर, विकारमाथि विकार थपेर हामीले नै विकृत बनाउँछौं । जित-जित यी विकारहरू हटेर जान्छन् , उति-उति चित्तको मूल स्वभाव प्रबल भएर आउँछन् दुर्गुण हटेर जान्छ, सद्गुण बढ्दै आउँछ । यसको लागि हामीले आफूबाट गर्नुपर्ने कुनै खासै काम केही हुँदैन, केवल तटस्थ भाव कायम गरी जुन क्षण जस्तो सत्य प्रकट हुन्छ त्यसैलाई यथाभूतरूपमा हेर्नु मात्र पर्दछ । यति काम हामीबाट भएपछि बाँकी काम प्रकृतिले स्वयं गर्न थाल्छन् । हाम्रो चित्तको मूल स्वभाव विरूद्धका जित पनि विकारहरू छन् ती पत्र-पत्र भएर उप्किन थाल्छन् र जुनकुरा चित्तको मूल स्वभावको अनुकूल छन् ती बढ्न थाल्छन् । यसरी शनैः सबै विकारहरू एक-एक गरी हट्छन् र बोधिको सातै अङ्गहरू परिपूर्ण हुन पुग्छन् ।

पितलो बोध्यङ्ग हो - 'स्मृति' (जागरूकता) जब नयाँ साधकले काम शुरू गर्दछ, शुरू शुरूमा केहीबेर स्मृति कायम रहन्छ तर पिछ त्यो गुम्न जान्छ । फेरि स्मृति फिर्किन्छ, फोरि गुम्छ । साधकवाट अपेक्षा गरिन्छ िक जबसम्म स्मृति रहन्छ, साधकले जान्नुपर्छ िक मिन्न अहिले स्मृति विद्यमान छ, र जबसम्म स्मृति लुप्त रहन्छ, उसले जान्नुपर्छ िक अहिले मिन्न स्मृति विद्यमान छैन । यसरी स्मृति छ भने छ, छैन भने छैन भनेर यथाभूत जान्दै रहनुपर्छ । दुर्गुणभ्तैं सदग्ण पिन अन्तर्मनको गिहराइमा दबेर रहेको हन्छ ।

[महास्मृति-प्रस्थान सुत्र]

[ 46 ]

जब साधकले स्मृतिलाई कायम राख्ने काममा सिक्तय भई काम गरिरहेको हुन्छ, पिहलेदेखि दवेर रहेका स्मृतिको संस्कारहरू सतहमा र्जातन थाल्छन्। यसको पिरणामस्वरूप स्मृतिको भावना हुन थाल्दछ। वारम्वार यस्तो घटना घटन थाल्दछ। स्मृतिको बहुलीकरण हुन थाल्दछ। हुँदाहुँदा यसको पिरपूर्ण हुन्छ। यसमा कुनै कसर बाँकी रहदैन। यसमा कुनै सन्देह नै छैन।

दोस्रो वोध्यङ्ग हो — 'धर्मिवचय'। यसको अर्थ हो प्रकट भएका धर्महरूको विचयन, विभाजन गरेर तिनलाई हेर्नु । उदाहरणार्थ, यसबेला चित्तमा घर्नीभूत भएर कोध जाग्यो। कोध भनेको शरीर र चित्तको सम्पर्कमा घटित हुने एउटा घटना मात्र हो तर कोधको चयन र एकत्रीकरण हुँदा मन भ्रान्त हुनजान्छ । यो घनीभूत कोधलाई संवेदनाहरूको स्तरमा साक्षीभावले हेर्न सकेमा यसको विचयन हुन थाल्दछ, यसको विभाजन हुन थाल्दछ । यही नै धर्मिवचय हो । यसको उद्देश्य प्रकट सत्यलाई दुका दुका गरेर भित्रको वास्तविक सत्यलाई हेर्नु हो । यहाँ पनि पहिलो बोध्यङ्गमाभै धर्मिवचयको विद्यमानता र अविद्यमानतालाई जान्नुपर्छ। यसको फलस्वरूप धर्मिवचयको पहिलेदेख दबेर रहेका सस्कारहरू सतहमा उत्रिन थाल्छन् र यसको भावना गर्दा धर्मिवचयको परिपूर्णता पनि प्राप्त हुन थाल्दछ ।

तेसो बोध्यङ्ग हो — 'वीर्य'। वीर्यको अर्थ — पराक्रम, पुरूषार्थ हो। यहाँ 'पुरूषार्थ गर्नु' को अर्थ शरीर र चित्तको सम्पर्कको कारणले जुन प्रपञ्च प्रकट हुन्छ त्यसप्रति कुनै प्रतिक्रिया नगर्ने प्रयत्न हो। यसमा पिन साधनाको क्रममा वीर्यको विद्यमानता, अविद्यमानतालाई यथाभूतरूपमा जान्नुपर्छ जसको फलस्वरूप पहिलेदेखि दवेर रहेका वीर्यका संस्कारहरू प्रकट होज्जन् र यसको भावना गर्दा वीर्य बोध्यङ्गको परिपूर्णतामा महत मिलोस्।

अन्य बोध्यङ्गहरू हुन् – 'प्रीति', 'प्रश्नब्धि', 'समाधि' र 'उपेक्षा' । यिनीहरूको परिपूर्णता पनि माथिको तीन बोध्यङ्गहरूको चर्चामा बताइएभ्कैं समानरूपले हुन्छ । तर पनि यिनीहरूको बारेमा केही खास जानकारी हुनु आवश्यक छ ।

[धर्मानुपश्यना]

'प्रीति' । काम गर्दागर्दै जब चित्तवाट धेरैजसो विकारहरू हटेर जान्छन् अनि भित्रभित्रै एक प्रकारको अनन्दको लहर उठ्न थाल्दछ । यसलाई त्यसबेलाको शब्दमा 'प्रीति-प्रमोद' भिनन्थ्यो । दु:खद सबेदनाबाट छुटकारा पाएर प्रीति-प्रमोद जाग्नु ठूलो उपलब्धि हो । यो धर्मको आवश्यक अङ्ग हो । तर यसप्रति आर्साक्त भएमा 'प्रीति' पनि बाँध्ने डोरी समान हुन्छ । अतः साधकले यति मात्र जान्नुपर्छ कि यसबेला मनमा प्रीति जागेको छ, पुलक रोमाञ्च भइरहेको छ ।

'प्रश्निख्य' । विकार निक्लन थालेपछि शुरूमा त साह्रै आनन्दको अनुभूति हुन्छ । तर कोही कोही साधकहरू त्यसैमा अल्भिन पुग्छन् । वीचको धर्मशालामा अड्केभौँ । तर जुर्न साधकले यसको पिन अनित्य स्वभावलाई निरन्तर जान्ने काम गर्दछ, ती आनन्दका लहरहरू पिन हराएर जानेछन् र प्रश्निख्यको अवस्थामा पुग्दछन् । यो प्रश्निख्यको अवस्था यित गिहरो र शान्त हुन्छ कि साधकलाई एक शब्द सुन्दा पिन हल्ला भएभौँ प्रतीत हुन्छ र सासको आउने-जाने किया पिन मन्द हुन थाल्दछ ।

'समाधि' । यस अवस्थामा पुग्दा नपुग्दै समाधि सहज हुन थाल्दछ । गहिरोसित समाधि लाग्न थाल्दछ । पहिलोदेखि चौथो ध्यानसम्मको समापति सुलभ हुन थाल्दछ ।

'उपेक्षा'। यसको अर्थ समता हो। हरेक अवस्थामा समता कायम गर्नु यस साधना-विधिको एउटा अर्पारहार्य आवश्यकता हो। समता कायम गर्दा न केवल 'उपेक्षा' बोध्यङ्गको, अरू बोध्यङ्गहरूको परिपूर्ण हुने कियामा पनि सहायक हुन्छ। यस प्रवंअनुसार काम गर्ने साधकले पहिले बताइआएफेँ समान स्टेशनहरूबाट गुजेर विमुक्ति लाभी पनि हुन सक्दछ।

### (५) चार सत्यहरुको पर्व

यस पर्वमा कुनै भिक्षु (साधक)ले चार आर्यसत्य धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर कसरी विहार गर्नुपर्छ भन्ने कुरा वताइएको छ ।

[महास्मृति-प्रस्थान सूत्र]

यसमा साधकले 'यो दुःख हो', 'यो दुःखको समुदय हो', 'यो दुःखको निरोध हो' र 'यो दुःखको निरोध प्राप्त गराउने प्रतिपदा हो' भनेर यथाभूत जानकारी प्राप्त गर्दछ ।

यसको अतिरिक्त भगवानले 'दुःख आर्यसत्य', 'दुःख-समुदय आर्यसत्य', 'दुःख-निरोध आर्यसत्य' र 'दुःख निरोधगामिनि प्रतिपदा आर्यसत्य' के हुन् भन्ने बारेमा प्रकाश पार्नुभएको छ ।

दु:ख, दु:खको कारण, दु:खको निरोध र दु:खको निरोध प्राप्त गराउने प्रतिपदा — यी चारैवटा जीवन जगतका सत्यहरू हुन्। तर यी सत्यहरू त्यसबेलासम्म हाम्रो कामको हुँदैन जबसम्म यी आर्य हुँदैनन्। भनाइको तात्पर्य हो - हामीलाई आर्य वनाउन सहायकः हुँदैनन्।

#### दुःख सत्य -

अव दु:खको समीक्षा गरौँ। दु:ख सवैले भोगेकै छन्। कसैलाई कुनै कुराको दु:ख छ त कसैलाई अर्के कुराको। एउटै व्यक्तिलाई पिन कहिले कुनै कुराको, कहिले अर्के कुराको दु:ख हुन्छ। तर दु:ख भोग्दैमा कुनै पिन व्यक्ति आर्य बन्दैन, सोतापन्न बन्दैन, अर्हत बन्दैन। तर कुनै व्यक्तिले यदि दु:खलाई यथाभूत जान्न थाल्दछ वा जस्तो छ त्यस्तै जान्न थाल्दछ वा प्रज्ञापूर्वक जान्न थाल्दछ (पजानाति), अथवा यसको स्वभावलाई आफ्नो अनुभूतिको स्तरमा जान्न थाल्दछ भने 'आर्यसत्य' बन्दछ। दु:खको अनुभव त सबैले गर्दछन् – रोएर, कराएर यसलाई भोक्ताभावले दु:खको अनुभव गर्दछन् तर यसलाई 'पजानाति' भनिदैन। जब यसलाई द्रष्टाभाव वा साक्षीभावले हेरिन्छ अनि मात्र दु:खको स्वभावलाई प्रज्ञापूर्वक जान्न थालिन्छ ('पजानाति')। दु:खको स्वभाव हो – उदय हुनु, व्यय हुनु, उदय हुनु, व्यय हुनु। जब कुनै साधकले दु:खलाई प्रज्ञापूर्वक जान्दाजान्दै यसलाई पूर्णरूपले जान्दछ, नि:शेषरूपले जान्दछ अनि यसरी जान्ने कियालाई 'परिजानाति' (परिधिसम्म जानिएको) भनिन्छ।

[धर्मानुपश्यना]

[ 88 ]

दुःखलाई यसको परिधि (अन्तिम सीमा) सम्म जान्नको लागि आवश्यक हुन्छ कि यसको परिज्ञान गर्ने साधकले दुःखदभन्दा दुःखद अनुभूतिदेखि सुखदभन्दा सुखद अनुभूतिलाई प्रज्ञापूवकं जान्नुपछं। यसरी जान्ने साधकले आफ्नो अनुभूतिको स्तरमा जान्दछ कि सुखदभन्दा सुखद अनुभव पनि विपरिणामधर्मा हुन्छ र दुःखमा वदिलने स्वभावको हुन्छ। यसले स्पष्ट पार्दछ कि सुख पनि अनित्य हो र सुखमा पनि दुःख अन्तर्निहित हुन्छ।

यहाँ एउटा अर्को कुरा पिन बुभनुपर्छ कि कुनै साधकले दुःखद संवेदनालाई प्रज्ञापूर्वक हेर्ने काम गर्दछ र त्यसप्रति द्वेष जगाउँदैन तर जब सुखद संवेदना आउँछ त्यसलाई प्रज्ञापूर्वक हेर्न कठीनताको अनुभव हुन्छ । त्यसबेला साधकको मन खुशी भएर नाच्न थाल्दछ — 'हेर त, कस्तो पुलक-रोमाञ्च भइरहेको छ, कस्तो धाराप्रवाह चिलरहेको छ । हो, यही मुक्त अवस्था हो' भनेर उसले सुखद संवेदनाप्रति राग जगाउँछ । सुखद संवेदना पिन अनित्य भएको कारणले ढिलो-चाँडो समाप्त भएर जान्छ । फीर दुःखद संवेदना आउँछ । अपिरपक्व साधकहरू निराश हुन थाल्छन् । तर अनुभव गर्दै जाँदा तिनीहरूले बिस्तारै बुभन थाल्छन् कि दुःखद संवेदना त प्रत्यक्षरूपमा दुःख नै हो तर सुखद संवेदना पिन दुःख नै हो । जसले यी सारा प्रपञ्चलाई देखेर बुभ्नेर यसबाट अप्रभावित भएर रहन्छ अर्थात ६ इन्द्रियहरूको क्षेत्रवाट असग रहन्छ अनि इन्द्रियातीत अवस्थालाई प्राप्त गर्दछ जहाँ न कुनै उत्पाद हुन्छ न कुनै व्यय, त्यस अवस्थामा पुगेर त्यस व्यक्तिले यथार्थरूपमा भन्न सक्दछ कि मैले दुःखको परिज्ञान (परिधिसम्मको ज्ञान) प्राप्त गरिसकेको छु । अथवा दुःखको परिपूर्ण ज्ञान पाइसकेको छु ।

शनैः शनैः पाइला चालेर नै यस अवस्थामा पुग्न सिकन्छ । काम शुरू गर्नासाथ कसैले पिन अन्तिम अवस्था प्राप्त गर्न सक्दैन । काम शुरू गर्नासाथ त दुःखलाई भोक्ताभावको सट्टा द्रष्टाभावले हेर्न आरम्भ गर्नुपर्छ । जित-जित यस कार्यमा प्रगीत हुदैजान्छ, दुःखसत्य आर्यसत्य बन्दैजान्छ ।

यस्तैगरी दु:खको समुदयलाई पनि यथाभूत जान्नुपर्छ । दु:खको

समुदय अर्थात दुःखको कारण । भन्न त भिनन्छ कि दुःखको कारण आयो । कारणको साथसाथै दुःख आउँछ, दुःखको उदय हुन्छ । फेरि दुःखको कारण पहिले आउँछ र पिछ मात्र दुःख आउँछ भन्ने कुरा पिन त होइन । तृष्णा जागेको बेला दुःख लिएरै जाग्दछ । जब यसलाई साक्षीभावले हेरिन्छ अनि मात्र काम बन्दछ ।

जव साधकले दु:खको समुदयलाई साक्षीभावले हेर्दैजान्छ अनि क्रमशः अन्तिम अवस्थामा पुग्दछ । दु:खमुक्त अवस्थासम्म पुग्दछ र त्यसको पनि साक्षात्कार गर्दछ । यसैलाई दु:ख-निरोधको अवस्था भनिन्छ ।

यो दुःख निरोधको मार्गलाई 'दुःखनिरोधगामिनि प्रतिपदा' भिनन्छ । यो कुनै जातिविशेष, वर्णविशेष र सम्प्रदायिवशेषको लागि होइन । यो मार्ग सार्वजनीन हो जस्तो कि दुःख सार्वजनीन कुरा हो, दुःखको कारण सार्वजनीन कुरा हो र दुःखको निवारण पिन एक सार्वजनीन कुरा नै हो । यो कुनै मान्यता वा फिलोसोफी (Philisophy) होइन । यसको हरेक काम जान्यता (जान्नुपर्ने काम) हो ।

अब 'दु:ख आर्यसत्य' के हो भन्ने कुरा बुभनुपर्छ । जन्मन् दु:ख हो, बूढ्यौली दु:ख हो, रोग दु:ख हो, मर्नु दु:ख हो, कुनै हार्दिक सन्तापबाट सन्तापित हुन् दु:ख हो, रून् , कराउन् दु:ख हो, शारीरिक दु:ख दु:ख हो, मार्नासक पीडा दु:ख हो र चिन्ता हुन् पिन दु:खै हो । कुनै अप्रियसँगको सयोग दु:ख हो, प्रियसँगको वियोग दु:ख हो, इच्छा अपूर्ति पिन दु:ख नै हो ।

जुन दु:खको साक्षात्कार गर्दा मुक्त अवस्था प्राप्त हुन सक्दछ, त्यो दु:ख नै सबभन्दा ठूलो र महत्वपूर्ण दु:ख हो । त्यो दु:ख हो – पाँच स्कन्धप्रतिको आर्साक्त । यी पाँच स्कन्ध हुन् – रूप (परमाणुहरूको पुञ्ज) र मानसको चार खण्ड (विज्ञान, संज्ञा, वेदना र संस्कार) । यी पाँचवटै मिलेर व्यक्तित्व बन्दछ र त्यससँगको उपादान, आसक्ति र 'म' 'मेरो'को भाव जाग्दछ । यो कुरा चित्त संक्षिप्त भएको बेला मात्र गहनरूपमा बुभदछ ।

गिहराइमा जाँदाजाँदै, पञ्चस्कन्धलाई विभाजन गर्दागर्दै, प्रत्येक स्कन्धको अनित्य स्वभावलाई बुभदै, तिनीहरूप्रतिको आसिक्तले दु:खको

[धर्मानुपश्यना]

[ ६३ ]

सम्बर्द्धन हुन्छ भन्ने कुरा बुभदै त्यस आसिक्तलाई निमित्यान्न गर्दै मुक्त अवस्था प्राप्त गर्नलाई नै 'सितपद्मन' गरिनुपर्छ ।

#### समुदय सत्य -

यसमा दु:खको समुदय अर्थात कारणको आर्यसत्य के हो भन्ने कुरा प्रज्ञप्त गरिएको छ । यो 'तृष्णा' हो – जुन बारम्बार उत्पन्न हुन्छ, कामनाहरूको साथै उत्पन्न हुन्छ, रागको साथै उत्पन्न हुन्छ, कहिले यस कुरालाई लिएर त कहिले त्यस कुरालाई लिएर अभिनन्दन गरिरहन्छ ।

मूलरूपमा तृष्णा तीन प्रकारका हुन्छन् – १. कामतृष्णा २. भवतृष्णा ३. विभवतृष्णा । 'कामतृष्णा' अन्तर्गत कामवासनाप्रति जाग्ने तृष्णा त समावेस हुन्छ नै तर यहाँ कामतृष्णाको अर्थ हरेक प्रकारको कामनाप्रति जाग्ने तृष्णा हो । यो तृष्णा खतरनाक सावित छ । यस्तै खतरनाक तृष्णा हो 'भवतृष्णा' । यो 'म'लाई कायम गर्ने तृष्णा हो । म यो भवबाट त्यो भवमा जन्म लिऊँ र राम्रो-राम्रो उच्च भवमा जन्म लिदै जाऊँ । 'म' कायम रहूँ । यस्तो तृष्णा नै भवतृष्णा हो । यस्तै अर्को तेस्रो प्रकारको तृष्णा हो 'विभवतृष्णा' । कुनै कुनै व्यक्ति साहै व्याकुल हुन्छ – हं, बारम्बारको जन्म ! बारम्बारको मृत्यु ! म चाहन्न मेरो पुनर्जन्म । यसो भनेर विभवको लागि व्याकुल हुन्छ । व्याकुल हुनुको अर्थ हुन्छ कि यसको मूलमा कुनै न कुनै तृष्णा छ । कुनै व्यक्ति निर्वाणको लागि व्याकुल हुन्छ भने उसलाई निर्वाण प्राप्त हुने प्रश्नै उठ्दैन । ऊ त निर्वाणको विपरित दिशातिर उन्मुख हुन्छ ।

तृष्णा कहाँबाट जाग्दछ र कहाँ स्थित रहन्छ भन्ने प्रश्नको समाधान पनि दिइएको छ । यो तृष्णा यो लोकमा अर्थात साढे तीन हातको कायामा जाग्दछ, जुन प्रिय लाग्छ, राम्रो लाग्दछ त्यहाँ जाग्दछ, त्यहीँ स्थित रहन्छ । यो सारा विश्व रूप, शब्द, गन्ध आदि विषयहरूले व्याप्त छ तर यी बाहिरी आलम्बनहरूमा तृष्णा जाग्दैन, यो त प्रथमतः हामीभित्र नै जाग्दछ । साढे तीन हातको कायामा के प्रिय लाग्दछ, के राम्रो लाग्दछ भन्ने कुरा पिन स्पप्ट परिएको छ । यी हुन् शरीरको ६ इन्द्रियहरू – चक्षु , श्रोत्र, घाण, जिह्वा, काय र मन । उदाहरणार्थ, चक्षु-लोकमा कुनै रूपको स्पर्श भयो जुन साहै प्रिय लाग्यो, राम्रो लाग्यो अनि त्यहीँ तृष्णा जाग्न थाल्यो, त्यहीँ स्थित हुन लाग्यो । जसरी यी ६ इन्द्रियहरू छन् त्यस्तै यिनका ६ विषयहरू पिन छन् जस्तै रूप, शब्द, गन्ध, रस, स्पर्शजन्य पदार्थ तथा धर्म । जब बाहिरका यी विषयहरू यस लोकसँग (शरीरसँग) आएर ठक्कर खान्छन् वा स्पर्श गर्दछन् , ती स्पर्श प्रिय लाग्छ र राम्रो लाग्छ भने तृष्णा उत्पन्न हुन्छ र त्यहीँ त्यसको स्थिति पिन हुन्छ ।

यसरी प्रिय वा राम्रो लाग्नुको कारणले तृष्णा जाग्ने अथवा स्थित हुने स्थानहरू हुन् – चक्षुआदिको विज्ञान, चक्षुआदिको स्पर्श, चक्षुआदिको स्पर्शले उत्पन्न हुने संवेदनाहरू, रूपआदिको सज्ञाहरू रूपआदिको सचेतनाहरू, रूपआदिको तृष्णाहरू, रूपआदिको वितर्क र रूपआदिको विचार।

यहाँ यो कुरा पनि बुभन आवश्यक छ कि -

- ⊙ हरेक इंन्द्रियको विज्ञान अलगौ हुन्छ; जस्तै चक्षुको विज्ञान अलगौ, श्रोत्रको विज्ञान अलगौ, घ्राणको विज्ञान अलगौ। चक्षुको विज्ञानले सुन्ने काम गर्न सक्दैन न सुंघ्ने काम नै गर्न सक्दछ। श्रोत्रको विज्ञानले देख्ने काम गर्न सक्दैन, न सुंघ्ने काम नै गर्न सक्दछ। घ्राणको विज्ञानले देख्ने काम गर्न सक्दैन, न सुन्ने काम गर्न सक्दछ। शुरूशुरूमा लाग्दछ कि विज्ञान एउटै हुन्छ जसले देख्दछ पनि, सुन्दछ पनि, सुंघ्छ पनि तर ध्यानको उच्च अवस्थामा पुग्दा स्पष्ट हुन्छ कि प्रत्येक इन्द्रियको विज्ञान अलगौ हुन्छ र एक इन्द्रियको विज्ञानले कुनै अर्को इन्द्रियको विज्ञानको काम गर्न सक्दैन।
- जिल्ला क्रिक्त क्रिक क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त

[धर्मानुपश्यना]

④ 'वितर्क'को अभिप्राय कुनै पनि इन्द्रियद्वारमा बाहिरको आलम्बनको पहिलो प्रतिघात वा पहिलो स्पर्श हो। उदाहरणार्थ, चक्षुको द्वारमा कुनै रूप ठोकिदा तज्जिनित अनुर्भात 'वितर्क' हो। मनले त्यसलाई आलम्बन बनाएर त्यसमा विचरण गर्न थाल्दछ भने त्यो 'विचार' हो। वितर्क उत्पन्न हुनासाथ यदि चिन्तन चल्यो भने चिन्तन बढ्दै गएर मन त्यसमा विचरण गर्दै रहेमा त्यसलाई 'विचार'को सज्ञा दिइएको छ।

यसरी तृष्णा किहले कहाँ, किहले कहाँ जागे पिन लोक (साढे तीन हातको काया) भित्रै जाग्दछ । यो भित्रभित्रै जाग्दछ र सँगसँगै 'दु:खको समुदय' हुन्छ । 'दु:ख' र 'दु:खको कारण' दुवै सँगसँगै उत्पन्न हुन्छन् ।

### निरोध सत्य -

दु:ख निरोध आर्यसत्य के हो भन्ने कुरा यसमा प्रज्ञप्त गरिएको छ। पिहले त 'निरोध'को अर्थ के हो त्यो बुभनुपर्छ। आजकालको अर्थमा त यसको अर्थ 'दबाउनु वा रोक्नु' हुन्छ तर भारतवर्षको पुरानो भाषार्थमा यसको आशय हुन्छ - जरैदेखि उखेल्नु। जब जरा नै हुँदैन अनि मात्र 'निरोध' भनिन्छ। यस परिपेक्ष्यमा 'दु:खको निरोध' के हो, बुभने प्रयास गरौँ।

जुन तृष्णाको बारेमा भर्खरै मात्र प्रकाश पारिएको छ त्यस तृष्णाको अशेष विराग, निरोध, त्याग, प्रतिनिसर्ग, मोचन हुनु नै 'दुःखको निरोध' हो । तृष्णा जरैबाट उखेलिनु र त्यस्तो कुनै आलम्बन नहुनु जसप्रति राग जाग्न सक्दछ अनि मात्र दुःखको निरोध हुन सक्दछ । गत प्रकरणमा तृष्णा कहाँ जाग्दछ र कहाँ स्थित हुन्छ भन्ने कुरा बताइएको थियो । यस प्रकरणमा तृष्णाको कहाँ प्रहाण हुन्छ, कहाँ निरोध हुन्छ भन्ने कुरा बताइन्छ ।

यसमा पनि उही नै आउँछ । यही लोक (साढे तीन हातको काया)मा जुन प्रिय लाग्दछ, जुन राम्रो लाग्दछ त्यहाँ तृष्णा जाग्दछ र त्यहीँ त्यसको प्रहाण हुन्छ, त्यहीँ त्यसको निरोध हुन्छ । त्यहीँबाट तृष्णाको जरा उखेलिनु पर्छ । त्यो स्थान भनेको त्यही हो जसको उल्लेख गत प्रकरणमा

[महास्मृति-प्रस्थान सूत्र]

[ ६६ ]

भएको थियो अर्थात ६ वटै इन्द्रियहरू र तिनीहरूको विषय, इन्द्रियहरूको आ-आफ्नो विज्ञान र स्पर्श स्पर्श-जीनत संवेदनाहरू, वाह्य आलम्बनहरूको संज्ञाहरू, संचेतनाहरू, तृष्णाहरू, वितर्क र विचारहरू ।

ध्यानको उच्च अवस्थाहरूमा नै यस कुराको पूर्ण स्पष्ट हुन आउँछ कि तृष्णा कहाँ-कहाँ जाग्दछ । यस अवस्थामा साधकले आफ्ना सबै स्कन्धहरूलाई दुका-दुका गरेर तिनको वारेमा जान्ने क्षमता हासिल गर्दछ ।

कसैलाई रूपप्रति नभए शब्दप्रति राग जाग्न सक्दछ । कसैलाई गन्धप्रति नभए रसप्रति राग जाग्न सक्दछ । तर जुनबेला जहाँ राग जाग् पिन यही साढे तीन हातको कायाभित्रै जाग्दछ । जहाँ कुनै कुरा प्रिय लाग्यो, राम्रो लाग्यो त्यहीँ तृष्णा जाग्दछ । साथै यो कुरा पिन राम्ररी वुभनुपर्छ कि के प्रिय लाग्दछ, के राम्रो लाग्दछ ? वस्तुतः शरीरमा हुने सुखद संवेदना प्रिय लाग्दछ, राम्रो लाग्दछ । संवेदना प्रिय लाग्मा, राम्रो लागेमा राग जाग्न थाल्दछ । अतः संवेदनाको स्तरमा तृष्णालाई नष्ट गर्नुपर्छ । सिक्रय अभ्यास गर्दागर्दै कुनै पिन व्यक्ति त्यस अवस्थामा पुग्दछ जहाँ तृष्णाको सर्वथा निरोध हुन्छ । निरोध यस अर्थमा कि इन्द्रियको सबै क्षेत्रले र पाँच स्कन्धहरूको क्षेत्रले काम गर्न बन्द गरिदिन्छ । यसभन्दा पिन परको अवस्थाको साक्षात्कार हुन्छ । यसरी तृष्णा जहाँ जहाँ जाग्न सक्दथ्यो त्यहाँ त्यहाँ काम हुन बन्द हुन्छ । इन्द्रियभन्दा परको अवस्थामा तृष्णा जाग्नै सक्दैन । यसैलाई 'निरोध अवस्था' भनिन्छ ।

#### मार्ग सत्य -

'मार्ग' के हो ? दु:खिनरोधितर लैजाने प्रतिपदा हो । मार्ग आर्यसत्य के के हुन् – यही आर्य अष्टािङ्गक मार्ग हुन् – सम्यक दृष्टि, सम्यक संकल्प, सम्यक वचन, सम्यक कर्मान्त, सम्यक आजीविका, सम्यक व्यायाम, सम्यक स्मृति र सम्यक समाधि ।

भगवानले यस मार्गको प्रत्येक अङ्गको विवेचना गर्नहुँदै यसको आशय स्पष्ट गर्नुभएको छ । तिनको समीक्षा तल दिइएको छ ।

[धर्मानुपश्यना]

[ 03

### (क) सम्यक दृष्टि -

सम्यक दृष्टि' भनेको प्रत्यक्ष अनुभववाट प्राप्त सम्यक ज्ञान हो। दुःखको दर्शन गर्दागर्दै, दुःखको दर्शनलाई सम्यक दर्शन बनाउँदा-बनाउँदै जुन ज्ञान जाग्दछ, त्यसैलाई सम्यक ज्ञान भनिन्छ। दुःखको कारणको दर्शन गर्दागर्दै दर्शन सम्यक हुन्छ, त्यस सम्यक दर्शनवाट जुन ज्ञान जाग्दछ, त्यसैलाई सम्यक ज्ञान भनिन्छ। त्यस्तै निरोध अवस्थालाई साक्षात्कार गर्दागर्दै जुन सम्यक दर्शन बन्दछ र ज्ञसबाट जुन ज्ञान जाग्दछ, त्यसलाई नै सम्यक ज्ञान भनिन्छ। त्यस्तै आर्य अष्टाङ्गिक मार्गको दर्शन गर्दागर्दै जुन सम्यक दर्शन बन्दछ, आफ्नो अनुभवमा सत्यसँग साक्षात्कार हुँदा जुन ज्ञान जाग्दछ, त्यसलाई सम्यक दृष्टि भनिन्छ। सत्यलाई आफ्नै अनुभूतिमा उतान सकेमा मात्र सम्यक दृष्टि हुन्छ नत्रभने मिथ्यादृष्टि बन्दछ।

तृष्णाबाट दुःखको प्रादुर्भाव हुन्छ, यसमा दुई मत हुँदैन । राग र द्वेषबाट दुःखको सम्बद्धन हुन्छ, यसमा पिन दुई मत हुन सक्दैन । तर जबसम्म कुनै व्यक्तिले यसको अनुभव गर्दैन, यसलाई अनुभव गरेर प्रज्ञादृष्टिले देख्दैन र यसलाई मान्दछ मात्र, तबसम्म दृष्टि मिथ्या नै ठहर्दछ, सम्यक बन्दैन । सम्यक त्यसबेला मात्र बन्दछ जब साधकले यसलाई यथाभूत जान्न थाल्दछ, अनुभव गर्न थाल्दछ ।

सम्यक दर्शनको लागि पूर्व-वर्णित चार सत्यहरूलाई यथाभूत जान्नुपर्छ । परम्परागत मान्यताहरू सम्यक दर्शनको श्रेणीमा आउँदैनन् किनिक यी मान्यता मात्र हुन्छन् र यिनलाई मान्ने व्यक्तिहरूले यसको यथाभूत जानकारी पाएका हुँदैनन् ।

### (ख) सम्यक संकल्प -

काम शुरू गर्दा संकल्प-विकल्प चल्दछ। आरम्भमा विविध प्रकारका कामनाहरू, तृष्णाहरू, द्वेष, विहिसा आदिसँग साधकले सामना गर्नुपर्छ। ती कसरी सम्यक हुन सक्दछन् ? अतः नैष्कम्य (निष्कामता अथवा निष्कमण),

[महास्मृति-प्रस्थान सूत्र]

[ ६८ ]

द्वेषविहीनता तथा विहिसाविहीनतासँग सम्बन्धित संकल्पहरू हुनु आवश्यक हुन्छ । यसको लागि चित्तमा जस्तोसुकै संकल्प जागे पीन त्यसलाई जान्नुपर्छ, त्यसलाई हटाउने वा पन्छाउने ऑलकात पीन प्रयत्न गर्नु हुदैन । यदि कसैले यसो गर्ने उपक्रम गरेमा त्यसलाई सम्यक्त संकल्प भनिदैन । जब कलुषित विचारहरूबाट मन हिक्त हुन्छ अनि सम्यक संकल्पको उत्पत्ति हुन्छ ।

#### (ग) सम्यक वचन -

भूठ बोल्नवाट विरत रहनु , चुगली गर्नवाट विरत रहनु , कटु वचन बोल्नबाट विरत रहनु , फजूल कुरा गर्नवाट विरत रहनु नै सम्यक वचन हो । यसलाई बुद्धिको स्तरमा मात्र वुभने कामले केही उपलब्धि हुँदैन । साधकले यथार्थमा 'ए' यस्तो पो रहेछ ! मैले जे बोलिरहेको छु त्यसमा भूठको अलिकृति पनि अश छैन' भन्ने कुरा साक्षात्कार गरी जान्न थालेमा मात्र उपलब्धि हुन्छ । यस्तैगरी चुग्ली, कटु वचन तथा वाहियात फजूल कुराको बारेमा पनि यसरी नै जान्दछ ।

### (घ) सम्यक कर्मान्त -

यसको लागि यो तीन कुराको दर्शन गर्नुपर्दछ । मेरो शरीरबाट यस्तो कुनै कर्म भएको छैन जसबाट अरूको हत्या भएको होस् , चोरी भएको होस् , व्यभिचार भएको होस् । यस्ता कर्मबाट मेरो शरीर विरमण छ, विरत छ भनेर सत्यको साक्षात्कार गर्नुपर्छ ।

### (ङ) सम्यक आजीविका -

मिथ्या आजीविकाअन्तर्गत जुन कुरा सम्भाइएको छ, त्यसवाट विरमण हुनु नै सम्यक आजीविका हो । अनि जुन काम (व्यवसाय)

[धर्मानुपश्यना]

ξ**?** ]

#### (च) सम्यक व्यायाम -

यो चार प्रकारका प्रयत्नहरूको समुच्चय हो : १. जुन पाप ऑहलेसम्म मनमा जागेको छैन, त्यो नजागोस् , त्यसको लागि प्रयत्न; २. जुन पाप मनमा जागिसकेको छ, त्यसलाई हटाउने प्रयत्न; ३. जुन कुशल धर्म ऑहलेसम्म मनमा जागेको छैन, त्यसलाई जगाउने प्रयत्न; र ४. जुन कुशल धर्म मनमा जागिसकेको छ, त्यसलाई कायम राख्ने वा बढाउने प्रयत्न ।

यी प्रयत्नहरूको अभ्यास गर्दा जुन क्षण चित्तको जस्तो स्थिति छ, त्यसको यथाभूत जानकारी भइरहनुपर्छ । यदि साधकले यसो गर्दे जान सकेमा मनमा जागृत भएको पाप स्वतः निष्किय भइजानेछ, नजागेको पाप जागृत हुनै सक्दैन किनभने समतामा रहेर काम गरिएका हुन्छन् । क्षण-प्रति-क्षण चित्तको यथाभूत जानकारी कायम राख्दा चित्तको विकार स्वतः हटेर जान्छ र चित्तमा सद्धर्म स्वतः प्रस्फुरित हुन थाल्दछ र त्यसको सम्बद्धन हुन थाल्दछ । यो प्रकृतिको नियम नै हो । विधिको विधान नै हो ।

# (छ) सम्यक स्मृति - Mel Digitell

स्मृति सम्यक त्यातिखेर मात्र हुन्छ जब कुनै साधकले राग र द्वेषलाई हटाई उद्योगी, स्मृतिमान र सम्प्रज्ञानी भएर कायामा कायानुपश्यना, संवेदनाहरूमा वेदनानुपश्यना, चित्तमा चित्तानुपश्यना र धर्महरूमा धर्मानुपश्यना गर्दछ।

र्याद स्मृतिलाई स्मरणको रूपमा मात्र लिने हो भने 'स्रतिपद्वान'मा यसको कुनै महत्व हुँदैन । स्मृति भनेको त जागरूकता हो । के कुरामा जागरूकता ? सर्कसमा काम गर्ने केटीले आफ्नो शरीरको सन्तुलन कायम

[महास्मृति-प्रस्थान सूत्र]

गर्न एकदम जागरूक हुन्छिन् , त्यस्तै नतंकी आफ्नो शरीरको माव-भागमाप्रति वढी जागरूक हुन्छिन् । तर यसलाई सम्यक स्मृति भनिदैन । सम्यक स्मृति त त्यसबेला हुन्छ जब साधकको सजगता उसको आफ्नो कायामा हुने संवेदनाहरू र चित्तमा हुने धर्महरूप्रति कायम रहन्छ । यो सजगता पान यस्तो हुनुपर्छ कि साधक आतापी, सम्पजानो र सितमा (उद्योगशील, सम्प्रज्ञानी र स्मृतिमान) होस् । यति मात्र होइन ऊ आफूलाई राग र देषबाट टाढा राख्ने केवल द्रष्टा होस् । यसरी सम्यक स्मृतिसँग सम्प्रज्ञानको सम्पर्क र त्यस्तै रागाविहिनता र द्वेषविहीनतासँगको सम्पर्क अनिवार्य हुन्छ ।

## (ज) सम्यक समाधि -

यसअन्तर्गत साधकलाई चार ध्यानहरूको अवस्था प्राप्त हुन्छ -प्रथम ध्यान, द्वितीय ध्यान, तृतीय ध्यान र चतुर्थ ध्यान ।

प्रथम ध्यानको अवस्था प्राप्त गर्न यी पाँच कुराहरू हुन जरूरी छ – काम-सम्बन्धी बारम्बार उठ्ने विचारहरूबाट टाढ़ा रहनु ; वितर्क हुनु ; विचार हुनु र विवेकवाट उत्पन्न हुने प्रीति-सुख हुनु । (यस ध्यानमा वितर्क र विचार, कामवासनाहरू अथवा कामनाहरूसँग सम्पंक हुने खालका, कोधसँग सम्पर्क हुने खालका र अकुशल धर्महरूसँग सम्पर्क हुने खालका हुँदैनन् ।) यस्ता अकुशल वितर्क र विचारबाट अलग्ग हुने भएको कारणले भित्र जाग्ने प्रीति-सुखलाई विवेकवाट उत्पन्न हुने भनिएको छ ।

द्वितीय ध्यानको अवस्थामा सबै वितर्क र विचार बन्द हुन पुग्छन्। यिनीहरूको उपशमन हुन्छ । अव जुन प्रीति-सुख अनुमूर्तिमा उत्रन्छ त्यो वितर्क-विचारले शून्य भएको प्रीति-सुख हुन्छ । वितर्क-विचार नहुनुले नै अत्यधिक प्रीति-सुख जगाउँछ । यो समाधिबाट उत्पन्न सुख हो ।

तृतीय ध्यानको अवस्थामा प्रीति रहदैन । प्रीतिको अर्थ शरीरमा जाग्ने आनन्दको लहरबाट प्राप्त हुने सुख हो । प्रीति हटेर गएपछि उपेक्षाको

[धर्मानुपश्यना]

[ 90 ]

भाव, जान्दछ । अब बाँकी रहन्छ स्मृति र सम्प्रज्ञान अनि शरीरमा सुबंद संवेदनाको अनुभव । आर्य अवस्थामा पुगिसकेका व्यक्तिहरूले यस अवस्थामा पुगेकालाई भन्दछन् – 'उपेक्षक, स्मृतिमान, सुर्खावहारी' (उपेक्षाप्रति स्मृति राखेर सुखमा विहार गर्ने व्यक्ति) ।

चतुर्थ ध्यानको अवस्थामा कायाको सुख र दुःख दुवै हद्छन्। मनलाई सुमन र दुर्मन बनाउने कुराहरू पहिले नै खतम भइसकेका हुन्छन् – जस्तै - कामनाहरूप्रति चिन्तन चल्नु र अकुशल धर्महरूप्रति चिन्तन चल्नु – यी कुराहरू प्रथम ध्यानको अवस्थामै त्यागिसकेका हुन्छन्। यी सबै हटिसकेपछि बाँकी रहन्छ – उपेक्षा र स्मृतिको परिशुद्धता।

भगवान बद्धको समयभन्दा पहिले अनेक प्रकारका समाधि प्रचलनमा थिए । यिनीहरूलाई लौकीय समाधि भनिन्थे । लौकीय ससैले भनिएको हो कि यी समाधिवाट सम्प्रज्ञान जगाउने काम हुँदैनथ्यो । शरीरभित्र संवेदनाहरूको स्तरमा हुने उत्पाद र व्ययको जानकारी पाईदैनथ्यो । यी समाधिहरूको अध्ययन गर्ने मानिसहरू क्नै आलम्बनलाई लिएर ध्यान गर्दथे, बारम्बार ध्यान गरेर उच्च अवस्था प्राप्त गर्दथे । ती समाधिहरूमा पनि प्रथम ध्यानमा वितर्क, विचार, प्रीति, सुख, एकाग्रता - यी पाँच अङ्ग समावेस हन्ये। द्वितीय ध्यानमा वितर्क र विचार समाप्त हुँदा प्रीति, सुख, एकाग्रता - यी तीन अङ्ग कायम रहन्ये । तृतीय ध्यानमा प्रीति समाप्त हुन्थ्यो र चतुर्थ ध्यानमा सुख पनि समाप्त भएपछि शेष रहन्य्यो -एकागृता। यी चारवटै ध्यानमा सम्प्रज्ञान कतै भेटिवैनथ्यो। यसरी सम्प्रज्ञान नभएको कारणले दःखबाट मृक्ति सम्भव हुँदैनथ्यो । जरैबाट विकार नउखेलिएसम्म म्क्त अवस्था प्राप्त गर्न् असम्भव नै छ। आफूभित्र सम्प्रज्ञान नज्गाइकन यो काम हन सक्दैन । अतः लौकीय समाधिहरूलाई सम्यक समाधिको संज्ञा दिन सिकंदैन । सम्यक समाधिमा सम्प्रज्ञान संयुक्त हुनैपर्छ । यो एउटा अनिवार्यता नै हो।

यसरी दुःख निरोधितर लिएर जाने प्रतिपदायुक्त आर्यसत्य हो – आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग जसको प्रत्येक अङ्गको समीक्षा माथि दिइसिकएको छ । यसको पनि धर्मानुपश्यना गर्दै साधकले पहिले बताइसिकएका स्टेशनहरूमध्येवाट गुजनुपछं र चार आयंसत्यहरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्न्पदंछ।









[धर्मानुपश्यना]

# 'सतिपट्टान' भावना गर्नाको फल

'महासितपद्वान सुत्त'मा भगवानले प्रज्ञप्त गर्नुभएको छ कि जो कसैले यी चार स्मृति-प्रस्थानहरूको जसरी बताइएको छ त्यसअनुसार भावना गर्दछ, उसबाट यी दुई फलमध्ये कुनै एकको आशा राख्न सिकन्छ, — यही जीवनमा अर्हत अवस्थाको साक्षात्कार अथवा अलिकित मात्र उपाधि (मिलिनता) शेष रहेको कारणले अनागामी अवस्थाको प्राप्ति । उहाँले यो पिन प्रज्ञप्त गर्नुभएको छ कि यो फल अधिकाधिक सातवर्ष र कमसेकम सात दिनमा प्राप्त हन सक्दछ ।

यस प्रज्ञाप्तिलाई अनेक साधकहरू शंकाको दृष्टिले हेर्दछन् किनभने सातवर्षभन्दा बढी समयसम्म विपश्यनाको सिक्रिय अभ्यास गर्दा पिन उनीहरूलाई अहंत वा अनागामी अवस्था त के, स्रोतापन्न अवस्था पिन प्राप्त भएको हुँदैन। यस सम्बन्धमा राम्ररी वुभनुपर्छ कि भगवानको प्रज्ञप्ति केवल ती साधकहरूलाई लागु हुन्छ जसले स्मृति-प्रस्थानको काम सर्वथा उहाँको उपदेशअनुरूप गरिएको होस्। साधकले क्षणभर पिन सम्प्रज्ञानबाट रिक्त हुनु हुँदैन भन्ने भगवानले उपदेश छ। ('सम्पजञ्ज न रिञ्चिति')। सम्प्रज्ञानको अटूट अभ्यासपिछ कसैलाई अहंत अथवा अनागामी हुनमा सातवर्ष पिन लाग्न सक्दछ अथवा केवल सात दिन मात्र पिन लाग्न सक्दछ।

कुनै एक व्यक्तिले सही रूपमा भगवानको उपदेशलाई बुभेर विपश्यना गर्दागर्दै घण्टाभरमा नै अर्हत भएको घटनाहरू भगवानको

[महास्मृति-प्रस्थान सूत्र]

[ 80 ]

जीवनकालमा घटेका थिए। जस्तै वाहिय दारूचीरियले भगवानको उपदेश 'देख्दा देखिने मात्र काम होस् , सुन्दा स्तिने मात्र काम होस् , इत्यादि ('दिहे दिहमत्तं भविस्सित, सुते सुतमत्तं भविस्सित . . . ') लाई राम्ररी बुफरेर त्यसअनुरूप काम गर्न थाले र अल्पकालमा नै अर्हत अवस्थामा प्राप्त भए।

यस्तो अवस्था भिन्दाभिन्दै मानिसहरूलाई भिन्दाभिन्दै समयाविधमा प्राप्त हुन्छ । भगवान भन्नुहुन्थ्यो – साधकले रात-दिन तन्द्राविहीन भएर साधनाभ्यासमा लाग्नुपर्छ ('रित्तिन्दिवमर्तान्दिनो') । यसरी साधकको साधनामा निरन्तरता आउनु अनिवार्य आवश्यकता हो । यदि साधकलाई राती निन्द्रा आयो भने उनको अभ्यासको निरन्तरता दुद्छ । अतः उसलाई अपेक्षित फल निर्धारित समयभित्र कसरी प्राप्त हुन सक्तछ ?

वस्तुस्थिति त यो हो कि रात-दिनको निरन्तरता प्राप्त हुनुमा समय लाग्छ । यस अवस्थासम्म पुग्न अनेक पूर्वजन्मको पार्रामता संचय हुनु आवश्यक छ । जोसँग वढी पार्रामता छ ऊ त्यात नै कम समयमा मुक्त हुन सक्दछ । अतः हरेक मुमुक्षुलाई आफ्नो पूर्वजन्मको भूमिका साहै महत्वपूर्ण हुन्छ ।

बोधिसत्वको अवस्थामा यदि कुनै व्यक्तिले दश पार्रामता पूर्ण गर्दछ र वृद्ध वन्ने पूर्ण योग्यता उसमा छ भने र लोक-कल्याणको भावनाले प्रेरित भएर उसले निर्वाणिक अवस्थालाई पनि तिलाञ्जली दिई सम्यक सम्वृद्ध बन्ने सम्यक संकल्प गर्दछ भने उसमा अर्हत हुने क्षमता भएर पनि अर्हत हुँदैन। जसरी सुमेध नाउँको एक ब्राम्हण सम्यक सम्वृद्ध भगवान दीपकरको शासनकालमा बुद्ध बन्ने योग्यता भएर पनि लोक-कल्याणको भावनाले प्रेरित भएर बुद्ध बनेनन् र धेरै कल्यपश्चात आफ्नो पार्रामतालाई अभ पुष्ट गर्दै गौत्तम बुद्धको नामले 'सम्यक सम्बुद्ध' भए।

यसरी धेरै मानिसहरू आफ्ना अमुक-अमुक सद्गुणलाई बढाएर पछि आउने सम्यक सम्बुद्धको शासनकालमा उनको सानिध्य पाएर मुक्त हुने सम्यक संकल्प गर्दछन् र समय नआएसम्म आफ्नो सद्गुणलाई अफ अधिक पुष्ट गर्ने काम गर्दछन्।

यसको आंर्तारक्त पूर्वजन्ममा आर्जन गरिएका पुन्य पार्रामताहरूको धनी साधकले रात-दिन तन्द्राविहीन भएर निरन्तर सम्प्रज्ञानी वनी मुक्त अवस्था प्राप्त गर्न 'सतिपद्वान'को अभ्यास गर्दै जान सकोस् र भगवानको प्रज्ञाप्तप्रति पूर्ण आश्वस्त हुन सकोस् ।



[महास्मृति-प्रस्थान सूत्र]

[ ७६ ]

# महासतिपद्वानसुत्त

Dhamma.Digital

# [३] महासातिपद्वानसुत्तं – मूल पाठ

एवं मे सुतं – एकं समयं भगवा कुरूसु विहर्राते कम्मासधम्मं नाम कुरूनं निगमो। तत्र खो भगवा भिक्खू आमन्तेसि – ''भिक्खवो''ति। ''भद्दन्ते''ति ते भिक्खू भगवतो पच्चस्सोसुं। भगवा एतदवोच –

### उद्देसो

''एकायनो अयं, भिक्खवे, मग्गो सत्तानं विसुद्धिया, सोकपरिदेवानं समितक्कमाय, दुक्खदोमनस्सानं अत्यङ्गमाय, ञायस्स अधिगमाय, निब्बानस्स सच्छिकिरियाय, यदिदं चत्तारो सितपट्ठाना।

''कतमे च जारो ? इध, भिक्खवे, भिक्खु काये कायानुपस्ती विहरति आतापी सम्पजानो सितमा, विनेय्य लोके अभिज्झादोमनस्सं ; वेदनासु वेदनानुपस्ती विहरित आतापी सम्पजानो सितमा, विनेय्य लोके अभिज्झादोमनस्सं; चित्ते चित्तानुपस्ती विहरित आतापी सम्पजानो सितमा, विनेय्य लोके अभिज्झादोमनस्सं; धम्मेसु धम्मानुपस्ती विहरित आतापी सम्पजानो सितमा, विनेय्य लोके अभिज्झादोमनस्सं।

[उद्देसो निडितो]

# [३] महासितपद्वान सूत्र - मूल पाठ

यस्तो कुरा मद्वारा सुनियो । एक समय भगवान कुरूप्रदेशमा 'कम्मः प्रथम्म' नामको कुरूहरूको निगममा विहार गर्नुभएको श्ययो । उहाँ भगवानले भिक्षुहरूलाई आमन्त्रित गर्नुभयो – "हे भिक्षुहरू !" ती भिक्षुहरूले भगवानलाई प्रत्युत्तर दिए – "भदन्त !" यसमा भगवानले यसो भन्नुभयो –

### उद्देश

"भिक्षुहरू ! यी चार स्मृति-प्रस्थान छन् जुन सत्वहरूको विशुद्धि, शोक र कन्दनको विनाश, दुःख र दोर्मनस्यको अवसान, सत्यको प्राप्ति र निर्वाणको साक्षात्कार – यी सबैको लागि एउटै मार्ग हुन् ।"

"के के चार ? भिक्षुहरू ! यहाँ कुनै भिक्षुले आफ्नो -

(साढे तीन हातको कायारूपी) लोकमा राग र द्वेषलाई हटाई, श्रमशील, स्मृतिमान र सम्प्रज्ञानी भएर, कायामा कायानुपश्यी भई विहार गर्दछ ;

(साढे तीन हातको कायारूपी) लोकमा राग र द्वेषलाई हटाई, श्रमशील, स्मृतिमान र सम्प्रज्ञानी भएर, संवेदनामा वेदनानुपश्यी भई विहार गर्दछ:

(साढे तीन हातको कायारूपी) लोकमा राग र द्वेषलाई हटाई श्रमशील, स्मृतिमान र सम्प्रज्ञानी भएर, चित्तमा चित्तानुपश्यी भई विहार गर्दछ;

(साढे तीन हातको कायारूपी) लोकमा राग र द्वेषलाई हटाई श्रमशील, स्मृतिमान र सम्प्रज्ञानी भएर, धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भई विहार गर्दछ ।

[उद्देश समाप्त]

#### कायानुपस्सना

#### आनापानपब्बं

"कथञ्च पन, भिक्खवे, भिक्खु काये कायानुपस्ती विहरति ? इध, भिक्खवे, भिक्खु अरञ्जगतो वा रुक्खमूलगतो वा सुञ्जागारगतो वा निर्सीदित पल्लङ्कं आभुजित्वा उजुं कायं पणिधाय परिमुखं सितं उपहुपेत्वा । सो सतोव अस्ससित, सतोव पस्ससित । दीघं वा अस्ससन्तो 'दीघं अस्ससामी'ति पजानाति, दीघं वा पस्ससन्तो 'दीघं पस्ससामी'ति पजानाति । रस्सं वा अस्ससन्तो 'रस्सं अस्ससामी'ति पजानाति, रस्सं वा पस्ससन्तो 'रस्सं पस्ससामी'ति पजानाति । 'सव्वकायपिटसंवेदी अस्सिस्सामी'ति सिक्खिति । 'पस्सम्भयं कायसङ्खारं अस्सिस्सामी'ति सिक्खिति । 'पस्सम्भयं कायसङ्खारं अस्सिस्सामी'ति सिक्खिति ।

''सेच्यथापि, भिक्खवे, दक्खो भमकारो वा भमकारन्तेवासी वा दीघं वा अञ्छन्तो 'दीघं अञ्छामी'ति पजानाति, रस्सं वा अञ्छन्तो 'रस्सं अञ्छामी'ति पजानाति। एवमेव खो, भिक्खवे, भिक्खु दीघं वा अस्ससन्तो 'दीघं अस्ससामी'ति पजानाति, दीघं वा पस्ससन्तो 'दीघं पस्ससामी'ति पजानाति, रस्सं वा अस्ससन्तो 'रस्सं अस्ससामी'ति पजानाति, रस्सं वा पस्ससन्तो 'रस्सं पस्ससामी'ति पजानाति। 'सब्बकायपिटसंवेदी अस्सिस्सामी'ति सिक्खिति, 'सब्बकायपिटसंवेदी पस्सिस्सामी'ति सिक्खिति, 'पस्सम्भयं कायसङ्खारं अस्सिस्सामी'ति सिक्खिति, 'पस्सम्भयं कायसङ्खारं पस्सिस्सामी'ति सिक्खिति। इति अज्झत्तं वा काये कायानुपस्सी विहरित, बिहद्धा वा काये कायानुपस्सी विहरित, अज्झत्तविहद्धा वा काये कायानुपस्सी विहरित। समुदयधम्मानुपस्सी वा कायिस्मं विहरित, वयधम्मानुपस्सी वा कायिस्मं

### कायानुपश्यना आनापान पर्व

"मिक्षुहरू ! कुनै मिक्षु (साधक)ले कायामा कायानुपश्यी भएर कसरी विहार गर्दछ ? मिक्षुहरू ! यहाँ कुनै मिक्षु अरण्य (वन)मा, रूखमुनि अथवा शून्यागारमा गएर शरीरलाई सिधा राखेर, मुहारमा स्मृति प्रतिष्ठापित गरेर पलेटी मारेर बस्दछ । उसले स्मृतिपूर्वक सास लिन्छ र स्मृतिपूर्वक सास छोड्छ । उसले लामो सास लिंदा राम्ररी जान्दछ कि मैले लामो सास छोड्देछ । उसले छोटो सास लिंदा राम्ररी जान्दछ कि मैले लामो सास छोड्देछ । उसले छोटो सास लिंदा राम्ररी जान्दछ कि मैले छोटो सास लिंदरहेको छ । उसले छोटो सास छोड्दा राम्ररी जान्दछ कि मैले छोटो सास छोड्देछ । उसले जान्दछ कि म सम्पूर्ण कायाप्रति संवेदनशील भएर सास छोड्देछ । उसले जान्दछ कि म सम्पूर्ण कायाप्रति संवेदनशील भएर सास छोड्देछ । उसले जान्दछ कि म कायाको संस्कारलाई प्रश्रव्ध (शान्त) गरेर सास लिंदेछ , म कायाको संस्कारलाई प्रश्रव्ध (शान्त)

"जसरी भिक्षुहरू ! कुनै कुशल भमकार (बढई)ले अथवा उनको शिष्यले औजारको डोरीलाई लामो गरी घुमाउँदा राम्ररी जान्दछ कि मैले डोरी लामो गरी घुमाउँदो छु , त्यसलाई विस्तारै ढिलो गरी घुमाउँदा राम्ररी जान्दछ कि मैले यसलाई विस्तारै घुमाउँदेछु । त्यस्तै हे भिक्षुहरू ! साधकले पनि लामो सास लिदै राम्ररी जान्नुपर्छ कि मैले लामो सास लिदैछु , लामो सास छोड्दै राम्ररी जान्नुपर्छ कि मैले लामो सास छोड्दैछु । छोटो सास लिदै राम्ररी जान्नुपर्छ कि मैले छोटो सास छोड्दै राम्ररी जान्नुपर्छ कि मैले छोटो सास लिदैछु । उसले जान्दछ कि म सम्पूर्ण कायाप्रति संवेदनशील भएर सास लिदैछु , म सम्पूर्ण कायाप्रति संवेदनशील भएर सास लिदैछु , म सम्पूर्ण कायाप्रति संवेदनशील भएर सास लिदैछु , म कायाको संस्कारलाई प्रश्रद्ध (शान्त) गरेर सास छोड्दैछु , यसरी भित्रपष्टि कायामा कायानुपर्थी भएर विहार गर्दछ अथवा मित्र-बाहिर (सर्वत्र) कायामा कायानुपर्थी भएर विहार गर्दछ अथवा समुदयधर्मानुपर्थी भएर कायामा कायानुपर्थी भएर विहार गर्दछ, अथवा समुदयधर्मानुपर्थी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा व्ययधर्मानुपर्थी

विहरित, समुदयवयधम्मानुपस्सी वा कायस्मिं विहरित । 'अत्थि कायो'ति वा पनस्स सित पच्चुपिट्ठता होति । यावदेव ञाणमत्ताय, पिटस्सितिमत्ताय, अनिस्सितो च विहरित, न च किञ्चि लोके उपादियति । एविम्पि खो, भिक्खवे, भिक्खु काये कायानुपस्सी विहरित ।

(आनापानपब्बं निद्धितं)

### कायानुपस्सना इरियापथपब्बं

''पुन चपरं, भिक्खवे, भिक्खु गच्छन्तो वा 'गच्छामी'ति पजानाति, ठितो वा 'ठितोम्ही'ति पजानाति, निसिन्नो वा 'निसिन्नोम्ही'ति पजानाति, सयानो वा 'सयानोम्ही'ति पजानाति, यथा यथा वा पनस्स कायो पणिहितो होति, तथा तथा नं पजानाति।

''इति अज्झत्तं वा काये कायानुपस्ती विहरति, बहिद्धा वा काये कायानुपस्ती विहरति, अज्झत्तबहिद्धा वा काये कायानुपस्ती विहरति। समुदयधम्मानुपस्ती वा कायस्मिं विहरति, वयधम्मानुपस्ती वा कायस्मिं विहरति, समुदयवयधम्मानुपस्ती वा कायस्मिं विहरति, 'अत्थि कायो'ति वा पनस्त सति पच्चुपष्टिता होति। यावदेव जाणमत्ताय पटिस्सितिमत्ताय, अनिस्सितो च विहरति, न च किञ्चि लोके उपादियति। एवम्पि खो, भिक्खवे, भिक्खु काये कायानुपस्ती विहरति।

(इरियापयपब्बं निहितं)

### कायानुपस्सना सम्पजानपब्बं

''पुन चपरं, भिक्खवे, भिक्खु अभिक्कन्ते पटिक्कन्ते सम्पजानकारी होति, आलोकिते विलोकिते सम्पजानकारी होति, समिञ्जिते पसारिते सम्पजानकारी होति, सङ्घाटिपत्तचीवरधारणे सम्पजानकारी होति, असिते पीते खायिते सायिते सम्पजानकारी होति, भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा समुदयव्ययधर्मानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा यसको स्मृति वा सत्यमा प्रतिप्ठापित हुन्छ – 'यो काया हो ।' जवसम्म मात्र ज्ञान, मात्र दर्शन कायम रहन्छ तवसम्म अनाश्रित भएर विहार गर्दछ र लोकमा कुनै कुरा पिन ग्रहण गर्दैन । यसरी पिन कुनै साधकले कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ ।

[आनापान पर्व समाप्त]

### कायानुपश्यना - ईर्यापथ पर्व

"भिक्षुहरू ! साधकले हिंडिरहेको वेला हिंड्दैछु , अडिरहेको वेला अडिदैछु , बिसरहेको वेला विसरहेको छु र पिल्टिरहेको बेला पिल्टिरहेको छु भनेर राम्ररी जान्दछ । जस्तो-जस्तो स्थितिमा उसको काया हुन्छ त्यस्तै-त्यस्तै स्थितिलाई उसले राम्ररी जान्दछ ।

"यसरी क्र भित्रपष्टि कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ अथवा भित्र-अथवा बाहिरपष्टि कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ अथवा भित्र-वाहिर (सर्वत्र) कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ ; अथवा समुदयधमानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा व्ययधमानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ; अथवा समुदयव्ययधमानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा यसको स्मृति वा सत्यमा प्रतिष्ठापित हुन्छ — 'यो काया हो ।' जवसम्म मात्र ज्ञान, मात्र दर्शन कायम रहन्छ तबसम्म अनाश्रित भएर विहार गर्दछ र लोकमा कुनै कुरा पनि ग्रहण गर्दैन । यसरी पनि साधकले कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ ।

[ईयांपथ पर्व समाप्त]

### कायानुपश्यना - सम्प्रज्ञान पर्व

"भिक्षुहरू ! साधक अगाडि बढ्दा वा पछाडि हट्दा सम्प्रज्ञानी हुन्छ; अगाडि हेर्दा वा यता-उति हेर्दा सम्प्रज्ञानी हुन्छ; गोडा तन्काउँदा वा खुम्च्याउँदा सम्प्रज्ञानी हुन्छ; आफ्नो वस्त्र वा चीवर, पात्र धारण गर्दा सम्प्रज्ञानी हुन्छ; खाँदा, पिउँदा

[महास्मृति-प्रस्थान सूत्र - सूत्रानुवाद]

[ 0 ]

उच्चारपस्सावकम्मे सम्पजानकारी होति, गते ठिते निसिन्ने सुत्ते जागरिते भासिते तुण्हीभावे सम्पजानकारी होति।

''इति अज्झत्तं वा काये कायानुपस्सी विहरति, बहिद्धा वा काये कायानुपस्सी विहरति, अज्झत्तबहिद्धा वा काये कायानुपस्सी विहरति, समुदयधम्मानुपस्सी वा कायस्मिं विहरति, वयधम्मानुपस्सी वा कायस्मिं विहरति, समुदयवयधम्मानुपस्सी वा कायस्मिं विहरति, 'अत्थि कायो'ति वा पनस्स सति पच्चुपड्ठिता होति। यावदेव आणमत्ताय पटिस्सतिमत्ताय, अनिस्सितो च विहरति, न च किञ्चि लोके उपादियति। एवम्पि खो, भिक्खवे, भिक्खु काये कायानुपस्सी विहरति।

(सम्पजानपब्बं निष्टितं)

### कायानुपस्सना पटिकूलमनसिकारपब्बं

''पुन चपरं, भिक्खवे, भिक्खु इममेव कायं, उद्धं पादतला अधो केसमत्थका, तचपरियन्तं पूरं नानप्पकारस्स असुचिनो पच्चवेक्खित – 'अत्थि इमस्मिं काये केसा लोमा नखा दन्ता तचो, मंसं न्हारु अडि अडिमिञ्जं वक्कं, हदयं यकनं किलोमकं पिहकं पप्फासं, अन्तं अन्तगुणं उदिरयं करीसं, पित्तं सेम्हं पुब्बो लोहितं सेदो मेदो, अस्सु वसा खेळो सिङ्गाणिका लिसका मृत्त'न्ति।

''सेय्यथापि, भिक्खवे, उभतोमुखा पुतोळि पूरा नानाविहितस्स धञ्जस्स, सेय्यथिदं सालीनं वीहीनं मुग्गानं मासानं तिलानं तण्डुलानं । तमेनं चक्खुमा पुरिसो मुञ्चित्वा पच्चवेक्खेय्य – 'इमे साली, इमे वीही इमे मुग्गा इमे मासा इमे तिला इमे तण्डुला'ति । एवमेव खो, भिक्खवे, भिक्खु इममेव कायं उद्धं पादतला अधा कसमत्थका तचपिरयन्तं पूरं नानप्पकारस्स असुचिनो पच्चवेक्खिति – 'अत्थि इमिसं काये केसा लोमा...पे०... मुत्त'न्ति ।

''इति अज्झत्तं वा काये कादानुपस्ती विहरति, बहिद्धा वा काये कायानुपस्ती विहरति, अज्झत्तबहिद्धः वा काये कायानुपस्ती विहरति, खानेकुरा चाख्दा सम्प्रजानी हुन्छ, मल-मृत्र त्याग्दा सम्प्रज्ञानी हुन्छ, हिंड्दा, उठ्दा, वस्दा, सुत्दा, विजंभादा, वोल्दा, चूप लाग्दा पीन सम्प्रज्ञानी हुन्छ।

"यसरी भित्रपट्टि कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा बाहिरपट्टि कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा भित्र-बाहिर (सर्वत्र) कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा समुदयधर्मानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा व्ययधर्मानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा व्ययधर्मानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा यसमा (यस सत्यमा) स्मृति प्रतिष्ठापित हुन्छ – 'यो काया हो'। जबसम्म मात्र ज्ञान, मात्र दर्शन कायम रहन्छ तबसम्म अनाश्रित भएर विहार गर्दछ। लोकमा कृनै कुरालाई पनि ग्रहण गर्दैन। यसरी पनि कुनै भिक्षु (साधक)ले कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ।

सम्प्रज्ञान पर्व समाप्त]

### कायानुपश्यना - प्रतिकृलमनसिकार पर्व

"अनि, मिक्षुहरू ! कुनै भिक्षु (साधक)ले आफ्नो कायाको पाइतलाको तलुवादेखि माथितिर र टाउकोको सिरानदेखि तलितर, त्वचापर्यन्तलाई नाना प्रकारको फोहर-मैलाले भिरएको काया हो भनेर विवेचन गर्दछ - 'यही काया नै हो जसना — कपाल (केश), शरीरका मिसना रौँ, नड, दाँत, छाला, मासु, नसाहरू, हाड, मासी, मृगौला, मुटु, कलेजो, भिल्ली, फियो, फोक्सो, ठूलो आन्द्रा, सानो आन्द्रा, लादी, दिसा, गिदी, पित्त, कफाखकार), पीप, रगत, पसीना, तैलीय पदार्थ, आँसु, बोसो, न्याल (थुक), सिगान, लिसका (शरीरको जोड्नीहरूलाई चिप्लो पारिराक्ने तरल पदार्थ) र मूत्र इत्यादि छन्।

'यसरी साधकले कायाको भित्रपष्टि कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा कायाको बाहिरपष्टि कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ समुदयधम्मानुपस्सी वा कायस्मिं विहरति, वयधम्मानुपस्सी वा कायस्मिं विहरति, समुदयवयधम्मानुपस्सी वा कायस्मिं विहरति, 'अत्थि कायो'ति वा पनस्स सति पच्चुपष्टिता होति। यावदेव आणमत्ताय पटिस्सतिमत्ताय, अनिस्सितो च विहरति, न च किञ्चि लोके उपादियति। एवम्पि खो, भिक्खवे, भिक्खु काये कायानुपस्सी विहरति।

(पटिकूलमनसिकारपब्बं निहितं)

### कायानुपस्सना धातुमनसिकारपब्बं

''पुन चपरं, भिक्खवे, भिक्खु इममेव कायं यथाठितं यथापणिहितं धातुसो पच्चवेक्खित – 'अत्थि इमस्मिं काये पथवीधातु आपोधातु तेजोधातु वायोधातू'ति ।

''सेय्यथापि, भिक्खवे, दक्खो गोघातको वा गोघातकन्तेवासी वा गाविं विधत्वा चतुमहापथे बिलसो विभजित्वा निसिन्नो अस्स । एवमेव खो, भिक्खवे, भिक्खु इममेव कायं यथाठितं यथापणिहितं धातुसो पच्चवेक्खित – 'अत्थि इमस्मिं काये पथवीधातु आपोधातु तेजोधातु वायोधातू'ति ।

''इति अज्झन्तं वा काये कायानुपस्सी विहरति, बहिद्धा वा काये कायानुपस्सी विहरति, अज्झन्तबहिद्धा वा काये कायानुपस्सी विहरति, समुदयधम्मानुपस्सी वा कायस्मिं विहरति, वयधम्मानुपस्सी वा कायस्मिं विहरति, समुदयवयधम्मानुपस्सी वा कायस्मिं विहरति, 'अत्थि कायो'ति वा पनस्स सति पच्चुपष्टिता होति। यावदेव आणमत्ताय पटिस्सित्मित्ताय, अनिस्सितो च विहरति, न च किञ्चि लोके उपादियति। एवस्पि खो, भिक्खवे, भिक्खु काये कायानुपस्सी विहरति।

(धातुमनसिकारपब्बं निहितं)

अथवा भित्र-वाहिर (सर्वत्र) कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा समुदयधर्मानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा व्ययधर्मानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा समुदयव्ययधर्मानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा समुदयव्ययधर्मानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा यस सत्यमा स्मृति प्रतिष्ठापित हुन्छ — 'यो काया हो'। जवसम्म मात्र ज्ञान, मात्र दर्शन कायम रहन्छ, तबसम्म अनाश्रित भएर विहार गर्दछ र लोकमा कुनै पान कुरालाई ग्रहण गर्दैन। यसरी पान कुनै भिक्षु (साधक)ले कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ।

[प्रतिक्लमनसिकार पर्व समाप्त]

### कायानुपश्यना - धातुमनसिकार पर्व

"अनि भिक्षुहरू ! कुनै भिक्षु (साधक)ले यस कायालाई - चाहे जस्तोसुकै स्थितिमा होस् , प्रणिहित होस् — धातुहरूको प्रत्यवेक्षण गर्दछ – 'यस कायामा – पृथ्वीधातु , जलधातु , अग्निधातु र वायुधातु छन् ।"

"जसरी भिक्षुहरू ! कुनै निपुण कसाइले वा उसको चेलाले गाई मारेर चौबाटोमा गाईको शरीरलाई टुका टुका पारेर विभिन्न अङ्गलाई छुटाछुट्टै थुप्रो लगाई बसेको होस् , त्यसरी नै भिक्षुहरू ! कुनै साधकले यस कायालाई – चाहे जुनसुकै स्थितिमा होस् प्राणिहत होस् – धातुअनुसार प्रत्यवेक्षण गर्दछ – 'यस कायामा – पृथ्वीधातु, जलधातु, अग्निधातु र वायुधातु छन् ।'

"यसरी उसले कायाको भित्रपट्टि कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा बाहिरपट्टि कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा भित्र-वाहिर (सर्वत्र) कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा समुदयधमानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, व्ययधमानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, व्ययधमानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा समुदयव्ययधमानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा यसको स्मृतिमा (सत्यतामा) प्रतिष्ठापित हुन्छ — 'यो काया हो !'। जवसम्म मात्र जान, मात्र दर्शन कायम रहन्छ तवसम्म अनाश्रित भएर विहार गर्दछ र लोकमा कुनै कुरालाई पनि ग्रहण गर्दैन। यसरी पनि कुनै साधकले कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ।

[धातुमनसिकार पर्व समाप्त]

### कायानुपस्तना नवतिविधकपब्बं

''पुन चपरं. भिक्खवे, भिक्खु सेय्यथापि पस्सेय्य सरीरं सिवथिकाय छड्डितं – एकाहमतं वा द्वीहमतं वा तीहमतं वा उद्धुमातकं विनीलकं विपुब्बकजातं। सो इममेव कायं उपसंहरति – 'अयम्पि खो कायो एवंधम्मो एवंभावी एवंअनतीतो'ति।

''इति अज्झतं वा काये कायानुपस्ती विहरति, बहिद्धा वा काये कायानुपस्ती विहरति, अज्झत्तवहिद्धा वा काये कायानुपस्ती विहरति, समुदयधम्मानुपस्ती वा कायस्मिं विहरति, वयधम्मानुपस्ती वा कायस्मिं विहरति, वयधम्मानुपस्ती वा कायस्मिं विहरति, 'अत्थि कायो'ति वा पनस्त सित पच्चुपट्टिता होति। यावदेव आणमत्ताय पटिस्तितमत्ताय, अनिस्तितो च विहरति, न च किञ्चि लोके उपादियति। एवम्पि खो, भिक्खु काये कायानुपस्ती विहरति।

''पुन चपरं, भिक्खवं, भिक्खु सेय्यथापि पस्सेय्य सरीरं सिविधकाय छिड्डितं – काकेहि वा खज्जमानं कुललेहि वा खज्जमानं गिज्झेहि वा खज्जमानं कङ्केहि वा खज्जमानं खग्छेहि वा खज्जमानं खग्छेहि वा खज्जमानं खग्छेहि वा खज्जमानं विविधेहि वा खज्जमानं विविधेहि वा पाणकजातेहि खज्जमानं। सो इममेव कायं उपसंहरति – 'अयम्पि खो कायो एवंधम्मो एवंभावी एवंअनतीतो'ति।

''इति अज्झतं वा काये कायानुपस्सी विहरति, बहिद्धा वा काये कायानुपस्सी विहरति, अज्झत्तबहिद्धा वा काये कायानुपस्सी विहरति, समुदयधम्मानुपस्सी वा कायस्मिं विहरति, वयधम्मानुपस्सी वा कायस्मिं विहरति, समुदयवयधम्मानुपस्सी वा कायस्मिं विहरति, 'अत्थि कायो'ति वा पनस्स सित पच्चुपष्टिता होति। यावदेव आणमत्ताय पटिस्सितिमत्ताय, अनिस्सितो च विहरति, न च किञ्चि लोके उपादियति। एवम्पि खो, भिक्खु काये कायानुपस्सी विहरति।

''पुन चपरं, भिक्खवे, भिक्खु सेय्यथापि पस्सेय्य सरीरं सिवथिकाय छड्डितं – अड्डिकसङ्गलिकं समंसलोहितं न्हारुसम्बन्धं...पे०... अड्डिकसङ्गलिकं निमंसलोहितमिक्खतं न्हारुसम्बन्धं...पे०... अड्डिकसङ्गलिकं

### कायानपश्यना - नौ प्रकारका श्मशानहरुको पर्व

"अनि भिक्षहरू ! जस्तै श्मशानमा त्यसै फ्यॉकिराखेको एक दिन, दुई दिन वा तीन दिनको फुलेको, नीलाम्य भएको, पीप निक्लिरहेको मृत शरीरलाई हेरोस् र उसले आफ्नो कायामा त्यसको तुलना गरोस् -'वास्तवमा यो मेरो काया पीन यही स्वभावको हो, यस्तै अवस्था मेरो कायाको पनि हुनेछ र यस्तो हुनबाट कदापि रोक्न सकिदैन ।

"यसरी उसले भित्रपिट्ट कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गूर्दछ, अथवा बाहिरपट्टि कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा मित्र-बाहिर (सर्वत्र) कायामा कार्यानुपश्यी भएर विहार गर्दछ; अथवा समुदयधर्मानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा व्ययधर्मानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा समुदयव्ययधर्मानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा यसको स्मृतिमा (सत्यतामा) प्रतिष्ठापित हुन्छ – 'यो काया हो !' । जबसम्म मात्र ज्ञान, मात्र दर्शन कायम रहन्छ तबसम्म अनाश्रित भएर विहार गर्दछ र लोकमा कुनै कुरालाई पनि ग्रहण गर्दैन । यसरी पनि कुनै भिक्षु (साधक)ले कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ ।

"अनि भिक्षुहरू ! जसरी कुनै भिक्षुले श्मशानमा पर्यांकिएको मृत शरीरलाई काग, अथवा चील, अथवा गिढ, अथवा बकुला, अथवा कुकुर, अथवा बाघ, अथवा चितुवा, अथवा स्याल, अथवा अन्य विविध प्राणीहरूले खाएको देख्दछ, उसले यही कायासँग त्यसको तुलना गर्दछ - 'वास्तवमा यो मेरो काया पनि यही स्वभावको हो, यस्तै अवस्था मेरो कायाको पनि

हुनेछ र यस्तो हुनबाट कदापि रोक्न सकिदैन।

"यस प्रकार उसले भित्रपट्टि कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा बाहिरपट्टि कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा भित्र-बाहिर (सर्वत्र) कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा समुदयधर्मानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा व्ययधर्मानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा समुदयव्ययधर्मानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा यसको स्मृतिमा (सत्यतामा) प्रतिष्ठापित हुन्छ - 'यो काया हो !' जबसम्म मात्र ज्ञान, मात्र दर्शन कायम रहन्छ तबसम्म अनाश्रित भएर विहार गर्दछ र लोकमा कुनै पनि क्रालाई ग्रहण गर्देन । यसरी पनि कुनै भिक्षु (साधक)ले कायामा कायानुपश्यो भएर विहार गर्दछ ।

"अनि भिक्षुहरू ! जसरी कुनै भिक्षु (साधक)ले श्मशानमा फ्याँकि-राखेको मासुसहितको, रगतले मुर्छिएको, नसाले भोलिएको ककाल मृत शरीरलाई हेरोस् ... मासुरहित, रगतले मुछिएको, नसाले भोलिएको ककाल मृत शरीरलाई

अपगतमंसलोहितं न्हारुसम्बन्धं...पे०... अड्डिकानि अपगतसम्बन्धानि दिसा विदिसा विक्खित्तानि, अञ्जेन हत्थिड्ठिकं अञ्जेन पादिष्ठकं अञ्जेन गोप्फकड्ठिकं अञ्जेन जङ्घड्डिकं अञ्जेन करुद्धिकं अञ्जेन कटिड्ठिकं अञ्जेन फासुकड्ठिकं अञ्जेन पिड्ठिड्ठिकं अञ्जेन खन्धिड्ठिकं अञ्जेन गीविड्ठिकं अञ्जेन हनुकड्ठिकं अञ्जेन दन्तिड्ठिकं अञ्जेन सीसकटाहं। सो इममेव कायं उपसंहरति — 'अयम्पि खो कायो एवंधम्मो एवंभावी एवंअनतीतो'ति।

''इति अज्झत्तं वा काये कायानुपस्सी विहरति, बहिद्धा वा काये कायानुपस्सी विहरति, अज्झत्तंबहिद्धा वा काये कायानुपस्सी विहरति, समुदयधम्मानुपस्सी वा कायस्मिं विहरति, वयधम्मानुपस्सी वा कायस्मिं विहरति, समुदयवयधम्मानुपस्सी वा कायस्मिं विहरति, 'अत्थि कायो'ति वा पनस्स सति पच्चुपष्टिता होति। यावदेव जाणमत्ताय पटिस्सितिमत्ताय, अनिस्सितो च विहरति, न च किञ्चि लोके उपादियति। एवम्पि खो, भिक्खवे, भिक्खु काये कायानुपस्सी विहरति।

"पुन चपरं, भिक्खवे, भिक्खु सेय्यथापि पस्सेय्य सरीरं सिवथिकाय छिड्डितं – अड्डिकानि सेतानि सङ्घवण्णपटिभागानि...पे०... अड्डिकानि पुञ्जिकतानि तेरोवस्सिकानि...पे०... अड्डिकानि पूर्तानि चुण्णकजातानि । सो इमसेव् कायं उपसंहरति – 'अयम्पि खो कायो एवंधम्मो एवंभावी एवंअनतीतो'ति ।

''इति अज्झत्तं वा काये कायानुपस्सी विहरति, बहिद्धा वा काये कायानुपस्सी विहरति, अज्झत्तबहिद्धा वा काये कायानुपस्सी विहरति। समुदयधम्मानुपस्सी वा कायिसमं विहरति, वयधम्मानुपस्सी वा कायिसमं विहरति, समुदयवयधम्मानुपस्सी वा कायिसमं विहरति, 'अत्थि कायो'ति वा पनस्स सित पच्चुपिट्ठता होति। यावदेव ञाणमत्ताय पिटस्सितिमत्ताय, अनिस्सितो च विहरित, न च किञ्चि लोके उपादियति। एविम्प खो, भिक्खवे, भिक्खु काये कायानुपस्सी विहरित।

(नवसिवधिकपब्बं निहितं) [चुद्दस कायानुपस्सना निहिता।] हरोस मासु र रगतरिहत, नसाहरूले भोलिएको ककाल शरीरलाई हेरोस वन्धनरिहत हाडहरूलाई दिशा विदिशा (यताउती) फ्यॉक-राखेको हेरोस — कहीं हातको, कहीं खुट्टाको, कहीं निलहाडको, कहीं तिघाको, कहीं छातीको, कहीं कम्मरको, कहीं करङको, कहीं पीठको, कहीं काँधको, कहीं गर्दनको, कहीं विजदोको, कहीं वांतको र कहीं खप्परको। उसले यस कायालाई आफ्नोसँग तुलना गर्दछ —'वास्तवमा यो मेरो काया पिन यस्तै स्वभावको हो, यस्तै हुनेछ र यस्तो हुनबाट कदापि रोकन सिकंदैन।

"यसरी उसले कायाको भित्रपट्टि कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा बाहिरपट्टि कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा भित्र-वाहिर (सर्वत्र) कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा समुदयधर्मानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा व्ययधर्मानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा व्ययधर्मानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा समुदयव्ययधर्मानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा यसको स्मृतिमा (सत्यतामा) प्रााष्ट्रापित हुन्छ – 'यो काया हो !' जबसम्म मात्र ज्ञान, मात्र दर्शन कायम रहन्छ तबसम्म अनाश्रित भएर विहार गर्दछ र लोकमा कुनै पनि कुरालाई ग्रहण गर्देन । यसरी पनि कुनै भिक्षु (साधक)ले कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ ।

"अनि भिक्षुहरू ! जब कुनै भिक्षु (साधक)ले यस्तो मृत शरीर शमशानमा फ्यांकिराखेको देख्दछ जसको हाड शंखभाँ सेतो वर्णको भइसकेको छ — मानौं वर्षी पुरानो हाडको थुप्रो लागेको होस । ती सडे गलेका हाडहरू मिक्कई चूर्ण भइसकेका छन् . . . . । उसले आफ्नो कायामा त्यसको तुलना गर्दछ — 'वास्तवमा यो मेरो काया यही स्वभावको छ, यस्तै हुनेछ र यस्तो हुनबाट कसैले कदापि रोक्न सक्दैन ।

"एवं प्रकारले उसले भित्रपष्टि कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा बाहिरपष्टि कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा भित्र-वाहर (सर्वत्र) कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा समुदयधर्मानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा व्ययधर्मानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा व्ययधर्मानुपश्यी भएर कायामा विहार गर्दछ, अथवा यसको स्मृतिमा (सत्यतामा) प्रतिष्ठापित हुन्छ – 'यो काया हो !' जबसम्म मात्र ज्ञान, मात्र दर्शन कायम रहन्छ तबसम्म अनाश्रित भएर विहार गर्दछ र लोकमा कुनै पनि कुरालाई ग्रहण गर्दैन । यसरी पनि कुनै भिक्षु (साधक)ले कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ । (नवसिवधिक पर्व समाप्त)

[चौद्ध प्रकारको कायानुपश्यना पूर्ण]

### वेदनानुपस्सना

''कथञ्च पन, भिक्खवे, भिक्खु वेदनासु वेदनानुपस्ती विहरित ? इध, भिक्खवे, भिक्खु सुखं वा वेदनं वेदयमानो 'सुखं वेदनं वेदयामी'ति पजानाति । दुक्खं वा वेदनं वेदयमानो 'दुक्खं वेदनं वेदयामी'ति पजानाति । अदुक्खमसुखं वा वेदनं वेदयमानो 'अदुक्खमसुखं वेदनं वेदयमानो 'आदुक्खमसुखं वेदनं वेदयमानो 'सामिसं सुखं वेदनं वेदयमानो 'सामिसं सुखं वेदनं वेदयमानो 'सामिसं सुखं वेदनं वेदयमानो 'निरामिसं सुखं वेदनं वेदयमानो 'निरामिसं दुक्खं वेदनं वेदयमानो 'ति पजानाति, निरामिसं वा दुक्खं वेदनं वेदयमानो 'सामिसं दुक्खं वेदनं वेदयमानो 'ति पजानाति, निरामिसं वा दुक्खं वेदनं वेदयमानो 'ति पजानाति, निरामिसं वा दुक्खं वेदनं वेदयमानो 'ति पजानाति, निरामिसं वा अदुक्खमसुखं वेदनं वेदयमानो 'सामिसं अदुक्खमसुखं वेदनं वेदयमानो 'ति पजानाति, निरामिसं वा अदुक्खमसुखं वेदनं वेदयमानो 'ति पजानाति, निरामिसं वा अदुक्खमसुखं वेदनं वेदयमानो 'ति पजानाति ।

''इति अज्झत्तं वा वेदनासु वेदनानुपस्सी विहरित, बहिद्धा वा वेदनासु वेदनानुपस्सी विहरित, अज्झत्तबहिद्धा वा वेदनासु वेदनानुपस्सी विहरित । समुदयधम्मानुपस्सी वा वेदनासु विहरित, वयधम्मानुपस्सी वा वेदनासु विहरित, समुदयवयधम्मानुपस्सी वा वेदनासु विहरित, 'अत्थि वेदना'ति वा पर्नस्स सित पच्चुपष्टिता होति । यावदेव आणमत्ताय पिटस्सितिमत्ताय, अनिस्सितो च विहरित, न च किञ्चि लोके उपादियित । एविम्प खो, भिक्खवे, भिक्खु वेदनासु वेदनानुपस्सी विहरित ।

[वेदनानुपस्सना निहिता]

## वेदनानुपश्यना

"अनि भिक्षुहरू ! कुनै भिक्षु (साधक)ले संवेदनाहरूमा वेदनान्पश्यी भएर कसरी विहार गर्दछ ? यहाँ भिक्ष्हरू ! क्नै भिक्ष्ले स्खद संवेदनालाई अनुभव गर्दे राम्ररी जान्दछ कि म सुखद संवेदनाको अनुभव गरिरहेको छ : अथवा दृःखद संवेदनालाई अनुभव गर्दे राम्ररी जान्दछ कि म दृःखद संवेदनाको अनुभव गरिरहेको छु ; अथवा अदु:खद-असुखद संवेदनालाई अन्भव गर्दै राम्ररी जान्दछ कि म अद्खद-अस्खद संवेदनालाई अन्भव गरिरहेको छ, अथवा सामिष (अशुद्ध) सुखद संवेदनालाई अनुभव गर्दै राम्ररी जान्दछ कि म सामिष सुखद संवेदना अनुभव गरिरहेको छु अथवा निरामिष (शुद्ध) सुखद संवेदनालाई अनुभव गर्दे राम्ररी जान्दछ कि म निरामिष स्खद संवेदना अनुभव गरिहेको छु ; अथवा सामिष दःखद संवेदनालाई अन्भव गर्दै राम्ररी जान्दछ कि म सामिष दुःख संवेदना अनुभव गरिरहेको छ ; अथवा निरामिष दःखद संवेदनालाई अन्भव गर्दै राम्ररी जान्दछ कि म निरामिष दु:खद संवेदना अनुभव गरिरहेको छु ; अथवा सामिष अदु:खद-असुखद सवेदनालाई अनुभव गर्दै रामरी जान्दछ कि म सामिप अदुखद-असुखद संवेदना अनुभव गरिरहेको छु , अथवा निरामिष अदु:खद-असुखद संवंदनालाई अनुभव गर्दै रामरी जान्दछ कि म निरामिष अदु:खद-असुखद संवेदना अन्भव गरिरहेको छु।

"यही प्रकारले भित्रपष्टि संवेदनाहरूमा वेदनानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा बाहिरपष्टिका संवेदनाहरूमा वेदनानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा भित्र-बाहिर (सर्वत्र)का संवेदनाहरूमा वेदनानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा समुदयधर्मानुपश्यी भएर संवेदनाहरूमा विहार गर्दछ, अथवा व्ययधर्मानुपश्यी भएर संवेदनाहरूमा विहार गर्दछ, अथवा समुदयव्ययधर्मानुपश्यी भएर संवेदनाहरूमा विहार गर्दछ, अथवा यसको समुदयव्ययधर्मानुपश्यी भएर संवेदनाहरूमा विहार गर्दछ; अथवा यसको समुदा (सत्यतामा) प्रतिष्ठापित हुन्छ – 'यो संवेदना हो!' जवसम्म मात्र ज्ञान, मात्र दर्शन कायम रहन्छ तबसम्म अनाश्रित भएर विहार गर्दछ र लोकमा कुनै पनि कुरालाई ग्रहण गर्दैन। भिक्षुहरू! यसरी पनि कुनै भिक्षु (साधक)ले संवेदनाहरूमा वेदनानुपश्यी भएर विहार गर्दछ।

विदनानुपश्यना पूर्णी

### चित्तानुपस्सना

''कथञ्च पन, भिक्खवे, भिक्खु चित्ते चित्तानुपस्ती विहरित ? इध, भिक्खवे, भिक्खु सरागं वा चित्तं 'सरागं चित्त'न्ति पजानाति । वीतरागं वा चित्तं 'वीतरागं चित्त'न्ति पजानाति । सदोसं वा चित्तं 'सदोसं चित्त'न्ति पजानाति, वीतदोसं वा चित्तं 'वीतदोसं चित्त'न्ति पजानाति । समोहं वा चित्तं 'समोहं चित्त'न्ति पजानाति । सिक्कृतं वा चित्तं 'सिक्कृतं वा चित्तं 'सिक्कृतं वा चित्तं 'सिक्कृतं वा चित्तं 'पजानाति, विक्छित्तं वा चित्तं 'विक्छित्तं वा चित्तं 'विक्छित्तं वा चित्तं 'अमहग्गतं वा चित्तं 'महग्गतं चित्त'न्ति पजानाति, अमहग्गतं वा चित्तं 'अमहग्गतं चित्त'न्ति पजानाति । सजतरं वा चित्तं 'सजतरं चित्त'न्ति पजानाति, अनुत्तरं वा चित्तं 'असमाहितं वा चित्तं 'समाहितं चित्त'न्ति पजानाति । असमाहितं वा चित्तं 'समाहितं चित्त'न्ति पजानाति । विमुत्तं वा चित्तं 'विमुत्तं चित्त'न्ति पजानाति । विमुत्तं वा चित्तं 'ज्ञानाति । विमुत्तं चित्त'न्ति पजानाति । विमुत्तं चित्त'न्ति पजानाति । विमुत्तं चित्तं 'न्ति पजानाति ।

''इति अज्ञन्तं वा चित्ते चित्तानुपस्ती विहरति, बहिद्धा वा चित्ते चित्तानुपस्ती विहरति, अज्ञन्तबहिद्धा वा चित्ते चित्तानुपस्ती विहरति। समुदयधम्मानुपस्ती वा चित्तस्मिं विहरति, वयधम्मानुपस्ती वा चित्तस्मिं विहरति, समुदयवयधम्मानुपस्ती वा चित्तस्मिं विहरति। 'अत्थि चित्त'न्ति वा पनस्त सति पच्चुपष्टिता होति। यावदेव जाणमत्ताय पटिस्सतिमत्ताय, अनिस्सितो च विहरति, न च किञ्चि लोके उपादियति। एवम्पि खो, भिक्खवे, भिक्खु चित्ते चित्तानुपस्ती विहरति।

[चित्तानुपस्सना निहिता]

### चित्तानुपश्यना

"अनि भिक्षुहरू ! कुनै भिक्षु (साधक)ले चित्तमा चित्तानुपश्यी भएर कसरी विहार गर्दछ ? भिक्षहरू ! यहाँ कृनै भिक्षले चित्त रागयुक्त भएमा राम्ररी जान्दछ कि चित्त रागयुक्त छः अथवा चित्त वीत्तराग भएमा राम्ररी जान्दछ कि चित्त वीतराग छ, अथवा चित्त द्वेषयुक्त भएमा राम्ररी जान्दछ कि चित्त द्वेषयक्त छ अथवा वित्त वीतद्वेष भएमा राम्र्री जान्दछ कि चित्त वीतद्वेष छ अथवा चित्त मोहयुक्त भएमा राम्ररी जान्दछ कि चित्त मोहयुक्त छ अथवा चित्त वीतमोह भएमा राम्ररी जान्दछ कि चित्त वीत्तमोह छ अथवा चित्त संक्षिप्त भएमा राम्ररी जान्दछ कि चित्त संक्षिप्त छ: अथवा चित्त विक्षिप्त भएमा राम्ररी जान्दछ कि चित्त विक्षिप्त छ: अथवा चित्त महरगत भएमा राम्ररी जान्दछ कि चित्त महरगत छ अथवा चित्त अ-महरगत भएमा राम्ररी जान्दछ कि चित्त अ-महग्गत छु अथवा चित्त स-उत्तर भएमा राम्ररी जान्दछ कि चित्त स-उत्तर छः अथवा चित्त अनुत्तर भएमा राम्ररी जान्दछ कि चित्त अन्तर छ, अथवा चित्त समाहित भएमा राम्ररी जान्दछ कि चित्त समाहित छ अथवा चित्त अ-समाहित भएमा राम्ररी जान्दछ कि चित्त अ-समाहित छ, अथवा चित्त विमुक्त भएमा राम्ररी जान्दछ कि चित्त विमुक्त छ, अथवा चित्त अ-विमक्त भएमा राम्ररी जान्दछ कि चित्त अ-विमक्त छ।

"यसरी भित्रपष्टि चित्तमा चित्तानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा वाहिरपष्टि चित्तमा चित्तानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा भित्र-बाहिर (सर्वत्र) चित्तमा चित्तानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा समुदयधर्मानुपश्यी भएर चित्तमा विहार गर्दछ, अथवा व्ययधर्मानुपश्यी भएर चित्तमा विहार गर्दछ, अथवा समुदयव्ययधर्मानुपश्यी भएर चित्तमा विहार गर्दछ, अथवा यसको स्मृतिमा (सत्यतामा) प्रतिष्ठापित हुन्छ – 'यो चित्त हो !' जबसम्म मात्र ज्ञान, मात्र दर्शन कायम रहन्छ, तबसम्म अनाश्रित भएर विहार गर्दछ र लोकमा कुनै पनि कुराको ग्रहण गर्दैन । भिक्षुहरू ! यसरी पनि कुनै भिक्षु (साधक)ले चित्तमा चित्तानुपश्यी भएर विहार गर्दछ ।

[चित्तानुपश्यना पूर्ण]

### धम्मानुपस्सना नीवरणपब्बं

''कथञ्च पन, भिक्खवे, भिक्खु धम्मेसु धम्मानुपस्सी विहरति ? इध, भिक्खवे, भिक्खु धम्मेसु धम्मानुपस्सी विहरति पञ्चसु नीवरणेसु । कथञ्च पन, भिक्खवे, भिक्खु धम्मेसु धम्मानुपस्सी विहरति – पञ्चसु नीवरणेसु ?

''इध, भिक्खवे, भिक्खु सन्तं वा अज्झतं कामच्छन्दं 'अत्थि मे अज्झतं कामच्छन्दो'ति पजानाति, असन्तं वा अज्झतं कामच्छन्दं 'नित्थि मे अज्झतं कामच्छन्दो'ति पजानाति, यथा च अनुप्पन्नस्स कामच्छन्दस्स उप्पादो होति तञ्च पजानाति, यथा च उप्पन्नस्स कामच्छन्दस्स पहानं होति तञ्च पजानाति, यथा च पहीनस्स कामच्छन्दस्स आयितं अनुप्पादो होति तञ्च पजानाति।

''सन्तं वा अज्झत्तं ब्यापादं 'अत्थि मे अज्झत्तं ब्यापादो'ति पजानाति, असन्तं वा अज्झत्तं ब्यापादं 'नित्थ मे अज्झत्तं ब्यापादो'ति पजानाति, यथा च अनुप्पन्नस्स ब्यापादस्स उप्पादो होति तञ्च पजानाति, यथा च उप्पन्नस्स ब्यापादस्स पहानं होति तञ्च पजानाति, यथा च पहीनस्स ब्यापादस्स आयितं अनुष्पादो होति तञ्च पजानाति।

''सन्तं वा अज्झतं थिनमिद्धं 'अत्थि मे अज्झतं थिनमिद्धं'न्ति पजानाति, असन्तं वा अज्झतं थिनमिद्धं 'नित्थि मे अज्झतं थिनमिद्धं'न्ति पजानाति, यथा च अनुप्पन्नस्स थिनमिद्धस्स उप्पादो होति तञ्च पजानाति, यथा च उप्पन्नस्स थिनमिद्धस्स पहानं होति तञ्च पजानाति, यथा च पहीनस्स थिनमिद्धस्स आयतिं अनुप्पादो होति तञ्च पजानाति।

''सन्तं वा अज्झतं उद्धच्चकुक्कुच्चं 'अत्थि मे अज्झतं उद्धच्चकुक्कुच्च'न्ति पजानाति, असन्तं वा अज्झतं उद्धच्चकुक्कुच्चं 'नित्थि मे अज्झतं उद्धच्चकुक्कुच्च'न्ति पजानाति, यथा च अनुप्पन्नस्स उद्धच्चकुक्कुच्चस्स उप्पादो होति तञ्च पजानाति, यथा च उप्पन्नस्स उद्धच्चकुक्कुच्चस्स पहानं होति तञ्च पजानाति, यथा च पहीनस्स उद्धच्चकुक्कुच्चस्स आयति अनुप्पादो होति तञ्च पजानाति।

## धर्मानुपश्यना - नीवरण पर्व

"अनि भिक्षुहरू ! कुनै भिक्षु (साधक)ले धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर कसरी विहार गर्दछ ? यहाँ, भिक्षुहरू ! कुनै भिक्षुले पाँच नीवरण धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ । अनि भिक्षुहरू ! कुनै भिक्षुले पाँच नीवरण धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर कसरी विहार गर्दछ ?

"यहाँ, भिक्षुहरू ! कुनै भिक्षुले भित्र कामच्छन्द भएमा राम्ररी जान्दछ — 'र्मानत्र कामच्छन्द छ', अथवा, भित्र कामच्छन्द नभएमा राम्ररी जान्दछ — "मभित्र कामच्छन्द छैन'; अनि जब अनुत्पन्न कामच्छन्दको उत्पति हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ, र जब उत्पन्न भएको कामच्छन्दको विनाश हुन्छ, त्यसलाई पनि राम्ररी जान्दछ, र जसै ती-विनष्ट भएको कामच्छन्दको पुनः उत्पति हुँदैन, त्यसलाई समेत राम्ररी जान्दछ।

"अथवा, भित्र व्यापाद (द्रोह) भएमा राम्ररी जान्दछ — 'मभित्र व्यापाद छ'; अथवा, भित्र व्यापाद नभएमा राम्ररी जान्दछ — 'मभित्र व्यापाद छैन, र जब अनुत्पन्न व्यापादको उत्पति हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ र जब उत्पन्न भएको व्यापादको विनाश हुन्छ, त्यसलाई पनि राम्ररी जान्दछ, र जसै विनष्ट भएको व्यापादको पुनः उत्पति हुँदैन, त्यसलाई समेत राम्ररी जान्दछ।

"अथवा, भित्र स्त्यानमृद्ध (शरीर र मनको आलस्यता) भएमा राम्ररी जान्दछ – 'मभित्र स्त्यानमृद्ध छ'; अथवा, भित्र स्त्यानमृद्ध नभएमा राम्ररी जान्दछ' – 'मभित्र स्त्यानमृद्ध छैन'; र जब अनुत्पन्न स्त्यानमृद्धको उत्पत्ति हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ; र जब उत्पन्न भएको स्त्यानमृद्धको विनाश हुन्छ, त्यसलाई पनि राम्ररी जान्दछ; र जसै विनष्ट भएको स्त्यानमृद्धको पुनः उत्पति हुँदैन, त्यसलाई समेत राम्ररी जान्दछ।

"अथवा, भित्र औद्धत्य-कौकृत्य (उद्वेग र खेद) भएमा राम्ररी जान्दछ — 'मभित्र औद्धत्य-कौकृत्य छ'; अथवा, भित्र औद्धत्य-कौकृत्य नभएमा राम्ररी जान्दछ — 'मभित्र औद्धत्य-कौकृत्य छैन'; र जब अनुत्पन्न औद्धत्य-कौकृत्यको उत्पति हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ, र जब उत्पन्न भएको औद्धत्य-कौकृत्यको विनाश हुन्छ, त्यसलाई पिन राम्ररी जान्दछ, र जसै विनष्ट भएको औद्धत्य-कौकृत्यको पुनः उत्पति हुँदैन, त्यसलाई समेत राम्ररी जान्दछ।

"सन्तं वा अज्झत्तं विचिकिच्छं 'अत्थि मे अज्झत्तं विचिकिच्छा'ति पजानाति, असन्तं वा अज्झत्तं विचिकिच्छं 'नित्थि मे अज्झत्तं विचिकिच्छा'ति पजानाति, यथा च अनुप्पन्नाय विचिकिच्छाय उप्पादो होति तञ्च पजानाति, यथा च उप्पन्नाय विचिकिच्छाय पहानं होति तञ्च पजानाति, यथा च पहीनाय विचिकिच्छाय आयितं अनुप्पादो होति तञ्च पजानाति।

"इति अज्झत्तं वा धम्मेसु धम्मानुपस्सी विहरति, बहिद्धा वा धम्मेसु धम्मानुपस्सी विहरति, अज्झत्तबहिद्धा वा धम्मेसु धम्मानुपस्सी विहरति । समुदयधम्मानुपस्सी वा धम्मेसु विहरति, वयधम्मानुपस्सी वा धम्मेसु विहरति, तयधम्मानुपस्सी वा धम्मेसु विहरति, समुदयवयधम्मानुपस्सी वा धम्मेसु विहरति । 'अत्थि धम्मा ति वा पनस्स सित पच्चुपिट्ठता होति । यावदेव आणमत्ताय पटिस्सितिमत्ताय, अनिस्सितो च विहरति, न च किञ्चि लोके उपादियति । एवम्पि खो, भिक्खवे, भिक्खु धम्मेसु धम्मानुपस्सी विहरति पञ्चसु नीवरणेसु ।

(नीवरणपब्बं निष्टितं)

# धम्मानुपस्सना खन्यपब्बं 261 Digjikell

''पुन चपरं, भिक्खवे, भिक्खु धम्मेसु धम्मानुपस्ती विहरित पञ्चसु उपादानक्खन्धेसु । कथञ्च पन, भिक्खवे, भिक्खु धम्मेसु धम्मानुपस्ती विहरित पञ्चसु उपादानक्खन्धेसु ? इध, भिक्खवे, भिक्खु – 'इति रूपं, इति रूपस्स समुदयो, इति रूपस्स अत्यङ्गमो; इति वेदना, इति वेदनाय समुदयो, इति वेदनाय अत्यङ्गमो; इति सञ्जाय समुदयो, इति सङ्घारा, इति सङ्घारानं समुदयो, इति सङ्घारानं अत्यङ्गमो; इति विञ्जाणं, इति विञ्जाणस्स समुदयो, इति विञ्जाणस्स अत्यङ्गमो'ति ।

"अथवा, भित्र विचिकित्सा (शंका, सन्देह) भएमा राम्ररी जान्दछ — मिभित्र विचिकित्सा छ अथवा भित्र विचिकित्सा नभएमा राम्ररी जान्दछ कि — मिभित्र विचिकित्सा छैन , र जब अनुत्पन्न विचिकित्साको उत्पीत हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ, र जब उत्पन्न भएको विचिकित्साको विनाश हुन्छ, त्यसलाई पनि राम्ररी जान्दछ, र जसै विनष्ट भएको विचिकित्साको पुन: उत्पीत हुँदैन, त्यसलाई समेत राम्ररी जान्दछ ।

"यसरी भित्रपाट्टको धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा वाहिरपाट्टको धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा भित्र-वाहिर (सर्वत्र)को धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा समुदयधर्मानुपश्यी भएर धर्महरूमा विहार गर्दछ, अथवा व्ययधर्मानुपश्यी भएर धर्महरूमा विहार गर्दछ, अथवा समुदयव्ययधर्मानुपश्यी भएर धर्महरूमा विहार गर्दछ, अथवा समुदयव्ययधर्मानुपश्यी भएर धर्महरूमा विहार गर्दछ, अथवा यसको स्मृति (सत्यता)मा प्रतिष्ठापित हुन्छ – 'यो धर्म हो !' जवसम्म मात्र ज्ञान, मात्र दर्शन कायम रहन्छ, तवसम्म अनाश्रित भएर विहार गर्दछ र लोकमा कुनै पनि कुरालाई ग्रहण गर्दैन । भिक्षुहरू ! यसरी पनि कुनै भिक्षु (साधक)ले पाँच नीवरणहरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ ।

(नोवरण पर्व समाप्त)

# धर्मानुपश्यना - स्कन्ध पर्व

"अनि भिक्षुहरू ! कुनै भिक्षु (साधक)ले पाँच उपादान-स्कन्ध धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर कसरी विहार गर्दछ ? यहाँ, भिक्षुहरू ! कुनै भिक्षुले अनुभव गर्दछ — 'यो रूप हो, यो रूपको समुदय (उत्पति) हो, यो रूपको निरोध हुनु हो; यो संवेदना हो, यो संवेदनाको समुदय हो, यो संवेदनाको निरोध हुनु हो; यो संजा हो, यो संजाको समुदय हो, यो संजाको निरोध हुनु हो; यो संस्कार हो, यो संस्कारको निरोध हुनु हो; यो विज्ञान हो, यो विज्ञानको समुदय हो, यो विज्ञानको निरोध हुनु हो; यो विज्ञान हो, यो विज्ञानको समुदय हो, यो विज्ञानको निरोध हुनु हो; यो विज्ञानको समुदय हो, यो विज्ञानको निरोध हुनु हो; यो विज्ञानको समुदय हो, यो विज्ञानको निरोध हुनु हो; यो

''इति अज्झत्तं वा धम्मेसु धम्मानुपस्सी विहरति, बहिद्धा वा धम्मेसु धम्मानुपस्सी विहरति, अज्झत्तबहिद्धा वा धम्मेसु धम्मानुपस्सी विहरति । समुदयधम्मानुपस्सी वा धम्मेसु विहरति, वयधम्मानुपस्सी वा धम्मेसु विहरति, समुदयवयधम्मानुपस्सी वा धम्मेसु विहरति । 'अत्थि धम्मा'ति वा पनस्स सित पच्चुपष्टिता होति । यावदेव ञाणमत्ताय पटिस्सितिमत्ताय, अनिस्सितो च विहरति, न च किञ्चि लोके उपादियति । एविम्प खो, भिक्खवे, भिक्खु धम्मेसु धम्मानुपस्सी विहरति पञ्चसु उपादानक्खन्धेसु ।

(खन्धपब्बं निद्वितं)

### धम्मानुपस्सना आयतनपब्बं

''पुन चपरं, भिक्खवे, भिक्खु धम्मेसु धम्मानुपस्सी विहरति छसु अज्झत्तिकबाहिरेसु आयतनेसु। कथञ्च पन, भिक्खवे, भिक्खु धम्मेसु धम्मानुपस्सी विहरति छसु अज्झत्तिकबाहिरेसु आयतनेसु?

''इध, भिक्खवे, भिक्खु चक्खुञ्च पजानाति, रूपे च पजानाति, यञ्च तदुभयं पटिच्च उप्पज्जिति संयोजनं तञ्च पजानाति, यथा च अनुप्पन्नस्स संयोजनस्स उप्पादो होति तञ्च पजानाति, यथा च उप्पन्नस्स संयोजनस्स पहानं होति तञ्च पजानाति, यथा च पहीनस्स संयोजनस्स आयितं अनुप्पादो होति तञ्च पजानाति।

''स्रोतञ्च पजानाति, सद्दे च पजानाति, यञ्च तदुभयं पटिच्च उप्पज्जिति संयोजनं तञ्च पजानाति, यथा च अनुप्पन्नस्स संयोजनस्स उप्पादो होति तञ्च पजानाति, यथा च उप्पन्नस्स संयोजनस्स पहानं होति तञ्च पजानाति, यथा च पहीनस्स संयोजनस्स आयितं अनुप्पादो होति तञ्च पजानाति।

''घानञ्च पजानाति, गन्धे ६ पजानाति, यञ्च तदुभयं पटिच्च उप्पज्जति संयोजनं तञ्च पजानाति, यथा च अनुप्पन्नस्स संयोजनस्त "यसरी भित्रपिंट धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा वाहिरपिंट धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा भित्र-वाहिर सिवंत्र धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा समुदयधर्मानुपश्यी भएर धर्महरूमा विहार गर्दछ, अथवा व्ययधर्मानुपश्यी भएर धर्महरूमा विहार गर्दछ, अथवा समुदयव्ययधर्मानुपश्यी भएर धर्महरूमा विहार गर्दछ, अथवा यसको स्मृति (सत्यता)मा प्रतिष्ठापित हुन्छ — 'यो धर्म हो' जवसम्म मात्र ज्ञान, मात्र दर्शन कायम रहन्छ तवसम्म अनाश्रित भएर विहार गर्दछ र लोकमा कुनै पिन कुरालाई ग्रहण गर्दैन । भिक्षुहरू ! यसरी पिन कुनै भिक्षुले पाँच उपादान-स्कन्ध धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ । (स्कन्ध पर्व समाप्त)

धर्मानुपश्यना - आयतन पर्व

"अनि भिक्षुहरू ! कुनै भिक्षु (साधक)ले ६ भिन्नी-बाहिरी आयतन धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ । भिक्षुहरू ! कुनै भिक्षुले ६ भिन्नी बाहिरी आयतन धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर कसरी विहार गर्दछ ?

"यहाँ, भिक्षुहरू ! कुनै भिक्षुले चक्षु (आँखा)लाई राम्ररी जान्दछ, रूपहरूताई राम्ररी जान्दछ, यी दुवै (चक्षु र रूप)को प्रत्यय (कारण)वाट जुन संयोजन (बन्धन) उत्पन्न हुन्छ, त्यसलाई पिन राम्ररी जान्दछ, र जब अनुत्पन्न संयोजनको उत्पत्ति हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ, र जब उत्पन्न भएको संयोजनको विनाश हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ, जसै विनप्ट भएको संयोजन अब उत्पत्ति हुँदैन, त्यसलाई समेत राम्ररी जान्दछ ।

"उसले श्रोत्रलाई राम्ररी जान्दछ, शब्दहरूलाई राम्ररी जान्दछ, यी दुवै (श्रोत्र र शब्द)को प्रत्ययबाट जुन संयोजन उत्पन्न हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ, र जब अनुत्पन्न संयोजनको उत्पति हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ, र जब उत्पन्न भएको संयोजनको विनाश हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ, र जसै विनष्ट भएको संयोजनको अव उत्पति हुँदैन, त्यसलाई समेत राम्ररी जान्दछ ।

"उसले घ्राणलाई राम्ररी जान्दछ, गन्धहरूलाई राम्ररी जान्दछ, यी दुवै (घ्राण र गन्ध)को प्रत्यय (कारण)द्वारा जुन संयोजन (बन्धन) उत्पन्न उप्पादो होति तञ्चे पजानाति, यथा च उप्पन्नस्स संयोजनस्स पहानं होति तञ्च पजानाति, यथा च पहीनस्स संयोजनस्स आयति अनुप्पादो होति तञ्च पजानाति।

''जिव्हञ्च पजानाति, रसे च पजानाति, यञ्च तदुभयं पटिच्च उप्पञ्जति संयोजनं तञ्च पजानाति, यथा च अनुप्पन्नस्स संयोजनस्स उप्पादो होति तञ्च पजानाति, यथा च उप्पन्नस्स संयोजनस्स पहानं होति तञ्च पजानाति, यथा च पहीनस्स संयोजनस्स आयति अनुप्पादो होति तञ्च पजानाति।

"कायञ्च पजानाति, फोट्ठब्बे च पजानाति, यञ्च तदुभयं पटिच्च उप्पज्जित संयोजनं तञ्च पजानाति, यथा च अनुप्पन्नस्स संयोजनस्स उप्पादो होति तञ्च पजानाति, यथा च उप्पन्नस्स संयोजनस्स पहानं होति तञ्च पजानाति, यथा च पहीनस्स संयोजनस्स आयितं अनुप्पादो होति तञ्च पजानाति।

"मनञ्च पजानाति, धम्मे च पजानाति, यञ्च तदुभयं पटिच्च उप्पज्जति संयोजनं तञ्च पजानाति, यथा च अनुप्पन्नस्स संयोजनस्स उप्पादो होति तञ्च पजानाति, यथा च उप्पन्नस्स संयोजनस्स पहानं होति तञ्च पजानाति, यथा च पहीनस्स संयोजनस्स आयति अनुप्पादो होति तञ्च पजानाति।

''इति अज्झत्तं वा धम्मेसु धम्मानुपस्ती विहरति, बहिद्धा वा धम्मेसु धम्मानुपस्ती विहरति, अज्झत्तबहिद्धा वा धम्मेसु धम्मानुपस्ती विहरति। समुदयधम्मानुपस्ती वा धम्मेसु विहरति, वयधम्मानुपस्ती वा धम्मेसु विहरति, समुदयवयधम्मानुपस्ती वा धम्मेसु विहरति। 'अत्थि धम्मा 'ति वा पनस्स सति पच्चुपष्टिता होति। यावदेव ञाणमत्ताय पटिस्सतिमत्ताय, अनिस्सितो च विहरति, न च किञ्चि लोके उपादियति। एवम्पि खो, भिक्खवे, भिक्खु धम्मेसु धम्मानुपस्ती विहरति छसु अज्झत्तिकबाहिरेसु आयतनेसु।

हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ, र जब अनुत्पन्न संयोजनको उत्पति हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ, र जब उत्पन्न भएको संयोजनको विनाश हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ, र जसै विनप्ट भएको संयोजन अब उत्पति हुँदैन, त्यसलाई समेत राम्ररी जान्दछ।

"उसले जिह्वालाई राम्ररी जान्दछ, रसहरूलाई राम्ररी जान्दछ, यी दुवै (जिह्वा र रस)को प्रत्यय (कारण)बाट जुन संयोजन (बन्धन)को उत्पति हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ, र जब अनुत्पन्न संयोजनको उत्पति हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ, र जब उत्पन्न भएको संयोजनको विनाश हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ, र जसै विनष्ट भएको संयोजनको अब उत्पति हुँदैन, त्यसलाई समेत राम्ररी जान्दछ।

"उसलें काय (त्वक इन्द्रिय, त्वचा)लाई राम्ररी जान्दछ, स्पर्शजन्य पदार्थ (तातो, चिसो आदि।लाई राम्ररी जान्दछ, यी दुवै (काय र स्पर्श)को प्रत्यय (कारण)वाट जुन संयोजन (वन्धन) उत्पन्न हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ, र जब अनुत्पन्न संयोजनको उत्पति हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ, र जब उत्पन्न भएको संयोजनको विनाश हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ, र जसै विनष्ट भएको संयोजनको अब उत्पति हुँदैन, त्यसलाई समेत राम्ररी जान्दछ ।

"उसले मनलाई राम्ररी जान्दछ, धर्महरूलाई राम्ररी जान्दछ, यी दुवै (मन र धर्म)को प्रत्यय (कारण)बाट जुन संयोजन (बन्धन) उत्पन्न हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ, र जब अनुत्पन्न संयोजनको उत्पति हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ, र जब उत्पन्न भएको संयोजनको विनाश हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ, र जसै विनष्ट भएको संयोजनको अब उत्पति हैंदैन, त्यसलाई समेत राम्ररी जान्दछ।

"यसरी भित्रपिष्टको धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा बाहिरपिष्टका धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा भित्र बाहिर (सर्वत्र)का धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा समुदयधर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा व्ययधर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा त्यस स्मृति (सत्यता)मा प्रतिष्ठापित हुन्छ – 'यो धर्म हो !' जबसम्म मात्र ज्ञान, मात्र दर्शन कायम रहन्छ, तबसम्म अनाश्रित भएर विहार गर्दछ, र लोकमा कुनै पिन कुराको ग्रहण गर्दैन । भिक्षुहरू ! यसरी पिन कुनै भिक्षुले ६ भित्री-बाहिरी आयतन धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ ।

(आयतन पर्व समाप्त)

### धम्मानुपस्सना बोज्झङ्गपब्बं

"पुन चपरं, भिक्खवे, भिक्खु धम्मेसु धम्मानुपस्सी विहरित सत्तसु बोज्झङ्गेसु । कथञ्च पन, भिक्खवे, भिक्खु धम्मेसु धम्मानुपस्सी विहरित सत्तसु बोज्झङ्गेसु ? इध, भिक्खवे, भिक्खु सन्तं वा अज्झत्तं सितसम्बोज्झङ्गं 'अत्थि मे अज्झत्तं सितसम्बोज्झङ्गो'ति पजानाति, असन्तं वा अज्झत्तं सितसम्बोज्झङ्गं 'नित्थ मे अज्झत्तं सितसम्बोज्झङ्गो'ति पजानाति, यथा च अनुप्पन्नस्स सितसम्बोज्झङ्गस्स उप्पादो होति तञ्च पजानाति, यथा च उप्पन्नस्स सितसम्बोज्झङ्गस्स भावनाय पारिपूरी होति तञ्च पजानाति।

''सन्तं वा अज्झत्तं धम्मविचयसम्बोज्झङ्गं 'अत्थि मे अज्झतं धम्मविचयसम्बोज्झङ्गो'ति पजानाति, असन्तं वा अज्झत्तं धम्मविचयसम्बोज्झङ्गं 'नित्थि मे अज्झतं धम्मविचयसम्बोज्झङ्गो'ति पजानाति, यथा च अनुप्पन्नस्स धम्मविचयसम्बोज्झङ्गस्स उप्पादो होति तञ्च पजानाति, यथा च उप्पन्नस्स धम्मविचयसम्बोज्झङ्गस्स भावनाय पारिपूरी होति तञ्च पजानाति।

''सन्तं वा अज्झत्तं वीरियसम्बोज्झङ्गं 'अत्थि मे अज्झत्तं वीरियसम्बोज्झङ्गो'ति पजानाति, असन्तं वा अज्झत्तं वीरियसम्बोज्झङ्गं 'नित्थि मे अज्झत्तं वीरियसम्बोज्झङ्गो'ति पजानाति, यथा च अनुप्पन्नस्स वीरियसम्बोज्झङ्गस्स उप्पादो होति तञ्च पजानाति, यथा च उप्पन्नस्स वीरियसम्बोज्झङ्गस्स भावनाय पारिपूरी होति तञ्च पजानाति।

''सन्तं वा अज्झतं पीतिसम्बोज्झङ्गं 'अत्थि मे अज्झतं पीतिसम्बोज्झङ्गो'ति पजानाति, असन्तं वा अज्झतं पीतिसम्बोज्झङ्गं 'नित्थि मे अज्झत्तं पीतिसम्बोज्झङ्गो'ति पजानाति, यथा च अनुप्पन्नस्स पीतिसम्बोज्झङ्गस्स उप्पादो होति तञ्च पजानाति, यथा च उप्पन्नस्स पीतिसम्बोज्झङ्गस्स भावनाय पारिपूरी होति तञ्च पजानाति।

''सन्तं वा अज्झत्तं पस्सद्धिसम्बोज्झङ्गं 'अत्थि मे अज्झत्तं पस्सद्धिसम्बोज्झङ्गो'ति पजानाति, असन्तं वा अज्झत्तं पस्सद्धिसम्बोज्झङ्गं 'नित्थि मे अज्झत्तं पस्सद्धिसम्बोज्झङ्गो'ति पजानाति, यथा च अनुप्पन्नस्स पस्सद्धिसम्बोज्झङ्गस्स उप्पादो होति तञ्च पजानाति, यथा च उप्पन्नस्स पस्सद्धिसम्बोज्झङ्गस्स भावनाय पारिपूरी होति तञ्च पजानाति।

## धर्मानुपश्यना - बोध्यङ्ग पर्व

"अनि भिक्षुहरू ! कुनै भिक्षु (साधक)ले सात बोध्यङ्ग धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ । भिक्षुहरू ! कुनै भिक्षुले सात बोध्यङ्ग धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर कसरी विहार गर्दछ ? यहाँ, भिक्षुहरू ! कुनै भिक्षुले भित्र स्मृति-सम्बोध्यङ्ग भएमा राम्ररी जान्दछ — 'मभित्र स्मृति-सम्बोध्यङ्ग अथवा भित्र स्मृति -सम्बोध्यङ्ग नभएमा राम्ररी जान्दछ — 'मभित्र स्मृति-सम्बोध्यङ्ग छैन'; र जब अनुत्पन्न स्मृति-सम्बोध्यङ्ग उत्पति हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ, र जब उत्पन्न भएको स्मृति-सम्बोध्यङ्ग भावना परिपूर्ण हुन्छ, त्यसलाई समेत राम्ररी जान्दछ ।

"उसले भित्र धर्मीवचय-सम्बोध्यङ्ग भएमा राम्ररी जान्दछ - 'मभित्र धर्मीवचय-सम्बोध्यङ्ग छ'; अथवा भित्र धर्मीवचय-सम्बोध्यङ्ग नभएमा राम्ररी जान्दछ - 'मभित्र धर्मीवचय-सम्बोध्यङ्ग छैन'; र जब अनुत्पन्न धर्मीवचय-सम्बोध्यङ्गको उत्पति हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ, र जब उत्पन्न भएको धर्मीवचय-सम्बोध्यङ्गको भावना परिपूर्ण हुन्छ त्यसलाई समेत राम्ररी जान्दछ।

"उसले भित्र वीर्य-सम्बोध्यङ्ग भएमा राम्ररी जान्दछ – 'मभित्र वीर्य-सम्बोध्यङ्ग छ'; अथवा भित्र वीर्य-सम्बोध्यङ्ग नभएमा राम्ररी जान्दछ – 'मभित्र वीर्य-सम्बोध्यङ्ग छैन'; र जब अनुत्पन्न वीर्य-सम्बोध्यङ्ग उत्पति हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ र जब उत्पन्न भएको वीर्य-सम्बोध्यङ्गको भावना परिपूर्ण हुन्छ, त्यसलाई समेत राम्ररी जान्दछ।

"उसले भित्र प्रीति-सम्बोध्यङ्ग भएमा राम्ररी जान्दछ – 'मभित्र प्रीति-सम्बोध्यङ्ग छ'; अथवा भित्र प्रीति-सम्बोध्यङ्ग नभएमा राम्ररी जान्दछ – 'मभित्र प्रीति-सम्बोध्यङ्ग छैन'; र जब अनुत्पन्न प्रीति-सम्बोध्यङ्गको उत्पति हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ; र जब उत्पन्न भएको प्रीति-सम्बोध्यङ्गको भावना परिपूर्ण हुन्छ, त्यसलाई समेत राम्ररी जान्दछ।

"उसले भित्र प्रश्नित्धि-सम्बोध्यङ्ग भएमा राम्ररी जान्दछ – 'मभित्र प्रश्नित्धि-सम्बोध्यङ्ग छ'; अथवा, भित्र प्रश्नीत्ध-सम्बोध्यङ्ग नभएमा राम्ररी जान्दछ – 'मभित्र प्रश्नीत्धि-सम्बोध्यङ्ग छैन'; र जब अनुत्पन्न प्रश्नीत्धि-सम्बोध्यङ्गको उत्पति हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ, र जब उत्पन्न भएको प्रश्नीत्धि-सम्बोध्यङ्गको भावना परिपूर्ण हुन्छ, त्यसलाई समेत राम्ररी जान्दछ।

[महास्मृति-प्रस्थान सूत्र - सूत्रानुवाद]

[ 28 ]

''सन्तं वा अज्झत्तं समाधिसम्बोज्झङ्गं 'अत्थि मे अज्झत्तं समाधिसम्बोज्झङ्गो'ति पजानाति, असन्तं वा अज्झत्तं समाधिसम्बोज्झङ्गं 'नत्थि मे अज्झत्तं समाधिसम्बोज्झङ्गो'ति पजानाति, यथा च अनुप्पन्नस्स समाधिसम्बोज्झङ्गस्स उप्पादो होति तञ्च पजानाति, यथा च उप्पन्नस्स समाधिसम्बोज्झङ्गस्स भावनाय पारिपूरी होति तञ्च पजानाति।

''सन्तं वा अज्झत्तं उपेक्खासम्बोज्झङ्गं 'अत्थि मे अज्झत्तं उपेक्खासम्बोज्झङ्गो'ति पजानाति, असन्तं वा अज्झत्तं उपेक्खासम्बोज्झङ्गं 'नत्थि मे अज्झत्तं उपेक्खासम्बोज्झङ्गो'ति पजानाति, यथा च अनुप्पन्नस्त उपेक्खासम्बोज्झङ्गस्स उप्पादो होति तञ्च पजानाति, यथा च उप्पन्नस्त उपेक्खासम्बोज्झङ्गस्स भावनाय पारिपूरी होति तञ्च पजानाति।

"इति अज्झत्तं वा धम्मेसु धम्मानुपस्सी विहरित, बहिद्धा वा धम्मेसु धम्मानुपस्सी विहरित, अज्झत्तबहिद्धा वा धम्मेसु धम्मानुपस्सी विहरित । समुदयधम्मानुपस्सी वा धम्मेसु विहरित, वयधम्मानुपस्सी वा धम्मेसु विहरित, वयधम्मानुपस्सी वा धम्मेसु विहरित, समुदयवयधम्मानुपस्सी वा धम्मेसु विहरित । 'अत्थि धम्मा'ति वा पनस्स सित पच्चुपिट्ठिता होति । यावदेव आणमत्ताय पिटस्सितिमत्ताय, अनिस्सितो च विहरित, न च किञ्चि लोके उपादियित । एविम्प खो, भिक्खवे, भिक्खु धम्मेसु धम्मानुपस्सी विहरित सत्तसु बोज्झङ्गेसु ।

(बोज्झङ्गपब्बं निहितं)

### धम्मानुपस्सना सच्चपब्बं

''पुन चपरं, भिक्खवे, भिक्खु धम्मेसु धम्मानुपस्ती विहरित चतूसु अरियसच्चेसु । कथञ्च पन, भिक्खवे, भिक्खु धम्मेसु धम्मानुपस्ती विहरित चतूसु अरियसच्चेसु ? इध, भिक्खवे, भिक्खु 'इदं दुक्ख'न्ति यथाभूतं पजानाति, 'अयं दुक्खसमुदयो'ति यथाभूतं पजानाति, 'अयं दुक्खिनरोधो'ति यथाभूतं पजानाति, 'अयं दुक्खिनरोधगामिनी पटिपदा'ति यथाभूतं पजानाति । "उसले भित्र समाधि-सम्बोध्यङ्ग भएमा राम्ररी जान्दछ – 'मभित्र समाधि-सम्बोध्यङ्ग छ', अथवा, भित्र समाधि-सम्बोध्यङ्ग नभएमा राम्ररी जान्दछ – 'मभित्र समाधि-सम्बोध्यङ्ग छैन'; र जब अनुत्पन्न समाधि-सम्बोध्यङ्गको उत्पति हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ; र जब उत्पन्न भएको समाधि-सम्बोध्यङ्गको भावना परिपूर्ण हुन्छ, त्यसलाई समेत राम्ररी जान्दछ ।

"उसले भित्र उपेक्षा-सम्बोध्यङ्ग भएमा राम्ररी जान्दछ – 'मभित्र उपेक्षा-सम्बोध्यङ्ग छ', अथवा, भित्र उपेक्षा-सम्बोध्यङ्ग नभएमा राम्ररी जान्दछ – 'मभित्र उपेक्षा-सम्बोध्यङ्ग छैन', र जब अनुत्पन्न उपेक्षा-सम्बोध्यङ्गको उत्पति हुन्छ, त्यसलाई राम्ररी जान्दछ, र जब उत्पन्न भएको उपेक्षा-सम्बोध्यङ्गको भावना परिपूर्ण हुन्छ, त्यसलाई समेत राम्ररी जान्दछ ।

"यसरी भित्रपट्टिका धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा वाहिरपट्टिका धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा भित्र-वाहिर (सर्वत्र)का धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा समुदयधर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा समुदयधर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा समुदयधर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा समुदयव्ययधर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा यसको स्मृति (सत्यता)मा प्रातप्ठापित हुन्छ – 'यो धर्म हो !' जबसम्म मात्र ज्ञान, मात्र दर्शन कायम रहन्छ, तबसम्म अनाश्रित भएर विहार गर्दछ र लोकमा कुनै पिन कुरालाई ग्रहण गर्दैन । भिक्षुहरू ! यस प्रकारले पिन कुनै भिक्षु (साधक)ले सात वोध्यङ्ग धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ ।

(बोध्यङ्ग पर्व समाप्त)

# धर्मानुपश्यना - सत्य पर्व

"अनि भिक्षुहरू ! कुनै भिक्षु (साधक)ले चार आयंसत्य धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ । भिक्षुहरू ! कुनै भिक्षुले चार आयंसत्य धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर कसरी विहार गर्दछ ? यहाँ, भिक्षुहरू ! कुनै भिक्षुले 'यो दुःख हो' — यसलाई यथाभूत राम्ररी जान्दछ, 'यो दुःखको समुदय हो' — यसलाई यथाभूत राम्ररी जान्दछ, 'यो दुःखको निरोध हो' — यसलाई यथाभूत राम्ररी जान्दछ, 'यो दुःखनिरोधको उपाय हो' — यसलाई प्राम्त राम्ररी जान्दछ ।

### दुक्खसच्चनिद्देसो

''कतमञ्च, भिक्खवे, दुक्खं अरियसच्चं ? जातिपि दुक्खा, जरापि दुक्खा, मरणम्पि दुक्खं, सोक-परिदेव-दुक्ख-दोमनस्सुपायासापि दुक्खा, अप्पियेहि सम्पयोगोपि दुक्खो, पियेहि विप्पयोगोपि दुक्खो, यम्पिच्छं न लभति तम्पि दुक्खं, सङ्क्षितेन पञ्चुपादानक्खन्धा दुक्खा।

''कतमा च, भिक्खवे, जाति ? या तेसं तेसं सत्तानं तम्हि तम्हि सत्तनिकाये जाति सञ्जाति ओक्कन्ति अभिनिब्बत्ति खन्धानं पातुभावो आयतनानं पटिलाभो, अयं वुच्चति, भिक्खवे, जाति।

''कतमा च, भिक्खवे, जरा ? या तेसं तेसं सत्तानं तम्हि तम्हि सत्तनिकाये जरा जीरणता खण्डिच्चं पालिच्चं वलित्तचता आयुनो संहानि इन्द्रियानं परिपाको, अयं वुच्चिति, भिक्खवे, जरा।

"कतमञ्च, भिक्खवे, मरणं ? यं तेसं तेसं सत्तानं तम्हा तम्हा सत्तनिकाया चुति चवनता भेदो अन्तरधानं मच्चु मरणं कालकिरिया खन्धानं भेदो कळेवरस्स निक्खेपो जीवितिन्द्रियस्सुपच्छेदो, इदं वुच्चिति, भिक्खवे, मरणं।

"कतमो च, भिक्खवे, सोको ? यो खो, भिक्खवे, अञ्जतरञ्जतरेन ब्यसनेन समन्नागतस्स अञ्जतरञ्जतरेन दुक्खधम्मेन फुइस्स सोको सोचना सोचितत्तं अन्तोसोको अन्तोपरिसोको, अयं युच्चति, भिक्खवे, सोको।

''कतमो च, भिक्खवे, परिदेवो ? यो खो, भिक्खवे, अञ्जतरञ्जतरेन ब्यसनेन समन्नागतस्स अञ्जतरञ्जतरेन दुक्खधम्मेन फुड्डस्स आदेवो परिदेवो आदेवना परिदेवना आदेवितत्तं परिदेवितत्तं, अयं वुच्चिति, भिक्खवे, परिदेवो ।

''कतमञ्च, भिक्खवे, दुक्खं ? यं खो, भिक्खवे, कायिकं दुक्खं कायिकं असातं कायसम्फस्सजं दुक्खं असातं वेदयितं, इदं वुच्चति, भिक्खवे, दुक्खं।

''कतमञ्च, भिक्खवे, दोमनस्सं ? यं खो, भिक्खवे, चेतसिकं दुक्खं चेतसिकं असातं मनोसम्फर उजं दुक्खं असातं वेदयितं, इदं वुच्चति, भिक्खवे, दोमनस्सं ।

## दु:खसत्य-सम्बन्धी निर्देश

"अनि भिक्षुहरू ! दुःख आर्यसत्य के हो ? जन्मनु पनि दुःख हो; वृद्धत्व पनि दुःख हो; व्याधि (रोग) पनि दुःख हो; मरण पनि दुःख हो; शोक गर्नु , रूनु-कराउनु , दुःख, दौर्मनस्य, उपायास पनि दुःख हो; अप्रियसँगको सयोग पनि दुःख हो; प्रियसँगको वियोग पनि दुःख हो; इच्छित कामना पूर्ति नहुनु पनि दुःख हो, सक्षेपमा पाँचै उपादान-स्कन्धहरू दुःखै हुन् ।

"भिक्षुहरू ! जन्म केलाई भिनन्छ ? प्राणीहरूको सत्वनिकायहरूमा (योनीहरूमा) जन्म हुनु , उत्पति हुनु , अवक्रमण हुनु , अभिनिवर्तन हुनु , स्कन्धहरूको प्रादुर्भाव हुनु , आयतनहरूको प्रतिलाभ हुनु – यिनैलाई, भिक्षहरू । जन्म भिनन्छ ।

"भिक्षुहरू ! वृद्धत्व केलाई भिनन्छ ? प्राणीहरू सत्विनकायहरूमा (योनीहरूमा) जन्मी वृद्धा हुनु , जीर्ण हुनु , दाँत फर्नु , कपाल फुल्नु , छाला चाउरिनु , आयु क्षय हुनु , इन्द्रियहरू परिपक्व हुनु – यिनलाई, भिक्षुहरू ! वृद्धत्व भिनन्छ ।

"भिक्षुहरू ! मरण केलाई भिनन्छ ? प्राणीहरू सत्विनकायहरूबाट (योनीहरूबाट) च्युत हुनु , च्यवनता, अलग्ग हुनु , अन्तर्ध्यान हुनु , मृत्यु , मरण, काल आउनु , स्कन्धहरू छुट्टिनु , कलेवर छिन्न हुनु , जीवनको विच्छेद हुनु – यिनैलाई, भिक्षुहरू ! मरण भिनन्छ ।

"भिक्षुहरू ! शोक केलाई भिनन्छ ? भिक्षुहरू ! व्यसनले युक्त, दु:खवाट पीडित (व्यक्ति)को शोक, शोच गर्नु , विलाप गर्नु , आन्तरिक शोक, आन्तरिक परिशोक — यिनैलाई, भिक्षहरू ! शोक भिनन्छ ।

"भिक्षुहरू ! परिदेव (कन्दन) केलाई भनिन्छ ? भिक्षुहरू ! व्यसनले युक्त, दुःखवाट पीडित (व्यक्ति) आदेव, परिदेव, आदेवन, परिदेवन, आदेवितत्व, परिदेवितत्व – यिनैलाई, भिक्षुहरू ! परिदेव भनिन्छ ।

"भिक्षुहरू ! दुःख केलाई भिनन्छ ? भिक्षुहरू ! शारीरिक दुःख, शारीरिक पीडा, कायाको संस्पर्शवाट हुने दुःख, कप्ट, वेदियत (अनुभव गरिएका) दुःख – यिनैलाई, भिक्षुहरू ! दुःख भिनन्छ ।

"भिक्षुहरू ! दौर्मनस्य केलाई भनिन्छ ? चेतिसक दुःख, चेतिसक कण्ट, मनको संस्पर्शवाट हुने दुःख, कण्ट, वेदियत (अनुभव गिरएका) दुःख – यिनैलाई, भिक्षुहरू ! दौर्मनस्य भनिन्छ ।

''कतमो च, भिक्खवे, उपायासो? यो खो, भिक्खवे, अञ्जतरञ्जतरेन ब्यसनेन समन्नागतस्स अञ्जतरञ्जतरेन दुक्खधम्मेन फुट्टस्स आयासो उपायासो आयासितत्तं उपायासितत्तं, अयं वुच्चिति, भिक्खवे, उपायासो।

"कतमो च, भिक्खवे, अप्पियेहि सम्पयोगो दुक्खो ? इध यस्स ते होन्ति अनिष्ठा अकन्ता अमनापा रूपा सद्दा गन्धा रसा फोड्डब्बा धम्मा, ये वा पनस्स ते होन्ति अनत्थकामा अहितकामा अफासुककामा अयोगक्खेमकामा, या तेहि सिद्धिं सङ्गति समागमो समोधानं मिस्सीभावो; अयं वुच्चिति, भिक्खवे, अप्पियेहि सम्पयोगो दुक्खो ।

"कतमो च, भिक्खवे, पियेहि विप्पयोगो दुक्खो ? इध यस्स ते होन्ति इहा कन्ता मनापा रूपा सद्दा गन्धा रसा फोड्डब्बा धम्मा, ये वा पनस्स ते होन्ति अत्थकामा हितकामा फासुककामा योगक्खेमकामा माता वा पिता वा भाता वा भिगनी वा मित्ता वा अमच्चा वा ञातिसालोहिता वा, या तेहि सिद्धं असङ्गति असमागमो असमोधानं अमिस्सीभावो, अयं वुच्चति, भिक्खवे, पियेहि विप्पयोगो दुक्खो।

''कतमञ्च, भिक्खवे, यस्पिच्छं न लभित तस्पि दुक्खं ? जातिधम्मानं, भिक्खवे, सत्तानं एवं इच्छा उप्पञ्जित 'अहो वत मयं न जातिधम्मा अस्साम, न च वत नो जाति आगच्छेय्या'ति । न खो पनेतं इच्छाय पत्तब्धं, इदस्पि यस्पिच्छं न लभित तस्पि दुक्खं । जराधम्मानं, भिक्खवे, सत्तानं एवं इच्छा उप्पञ्जित — 'अहो वत मयं न जराधम्मा अस्साम, न च वत नो जरा आगच्छेय्या'ति । न खो पनेतं इच्छाय पत्तब्बं, इदस्पि यस्पिच्छं न लभित तस्पि दुक्खं । ब्याधिधम्मानं, भिक्खवे, सत्तानं एवं इच्छा उप्पञ्जित — 'अहो वत मयं न ब्याधिधम्मा अस्साम, न च वत नो ब्याधि आगच्छेय्या'ति । न खो पनेतं इच्छाय पत्तब्बं, इदस्पि यस्पिच्छं न लभित तस्पि दुक्खं । मरणधम्मानं, भिक्खवे, सत्तानं एवं इच्छा उप्पञ्जित — 'अहो वत मयं न मरणधम्मा अस्साम, न च वत नो मरणं आगच्छेय्या'ति । न खो पनेतं इच्छाय पत्तब्बं, इदस्पि यस्पिच्छं न लभित तस्पि दुक्खं । सर्वानं स्वानं एवं इच्छा उप्पञ्जित — 'अहो वत मयं न मरणधम्मानं, भिक्खवे, सत्तानं एवं इच्छा उप्पञ्जित — 'अहो वत मयं न स्रोक-परिदेव-दुक्ख-दोमनस्सुपायासधम्मानं, भिक्खवे, सत्तानं एवं इच्छा उप्पञ्जित — 'अहो वत मयं न स्रोक-परिदेव-दुक्ख-दोमनस्सुपायासधम्मा अस्साम, न च वत नो स्रोक-परिदेव-दुक्ख-दोमनस्सुपायासधम्मा अस्ताम, न च वत नो स्रोक-परिदेव-दुक्ख-दोमनस्सुपायासधम्मा अस्ताम, न च वत नो स्रोक-परिदेव-दुक्ख-दोमनस्सुपायासधम्मा अस्ताम, न च वत नो स्रोक-परिदेव-दुक्ख-

"अनि भिक्षुहरू ! उपायास केलाई भनिन्छ ? भिक्षुहरू ! व्यसनले युक्त, दुःखवाट पीडित (व्यक्ति)को आयास, उपायास, आयासितन्त्र, उपायासितन्त्र – यिनैलाई, भिक्षुहरू ! उपायास भनिन्छ ।

"भिक्षुहरू ! 'अप्रियसँगको संयोगबाट प्राप्त हुने दुःख' केलाई र्भानन्छ ? र्व्याक्तलाई अनिच्छित, अकान्त, अमनाप रूप, शब्द, गन्ध, रस र स्पश्यं धर्महरू हुन्छन् , उसको अनर्थ चाहने, अहित चाहने, असुविधा चाहने, अमगल चाहने र्व्याक्तहरूसँग जुन संगीत, समागम, समवधान, मिश्रण हुनुपर्ने हुन्छ — यिनैलाई, भिक्षुहरू ! 'अप्रियसँगको संयोगबाट प्राप्त हुने दुःख' भिनन्छ ।

"भिक्षुहरू ! 'प्रियसँगको वियोगबाट प्राप्त हुने दुख' केलाई भनिन्छ ? (कुनै) व्यक्तिलाई इच्छित, कान्त, मनाप रूप, शब्द, गन्ध, रस र स्पश्यं धर्महरू हुन्छन् , उसको अर्थ चाहने, हित चाहने, सुविधा चाहने, मगल चाहने माता, पिता, भाई, बहिनी, मित्र, अमात्य अथवा रगतको नाता भएकाहरूसँग जुन असर्गति, असमागम, असमवधान, अमिश्रण हुन्छ – यिनैलाई, भिक्षुहरू ! 'प्रियसँगको वियोगबाट प्राप्त हुने दुःख' भनिन्छ ।

"भिक्षुहरू ! 'इच्छित वस्तु नपाएर हुने दु:ख' केलाई भीनन्छ ? भिक्षुहरू ! जन्मने स्वभाव धारण गरेका प्राणीहरूलाई यस्तो इच्छा उत्पन्न हुन्छ - "अहो ! हामी जन्मने स्वभावका नभएको भए हामीले जन्मनुपर्दैनथ्यो; तर यसरी इच्छा गर्दैमा इच्छा पूर्ति हुँदैन । यो पनि हो - 'इच्छित वस्तको अप्राप्तिबाट हुने दु:ख'। भिक्षुहरू ! वृद्धत्व स्वभाव धारण गरेका प्राणीहरूलाई यस्तो इच्छा उत्पन्न हुन्छ - 'अहो ! हामीमा वृद्धत्वको स्वभाव नभएको भए हामी बूढा हुने नै थिएनौँ; तर यसरी इच्छा गर्दैमा पुग्ने होइन । यो पनि हो 'इंच्छित वस्तुको अप्राप्तिबाट हुने दुःख' । भिक्षुहरू ! व्याधि स्वभाव धारण गरेका प्राणीहरूमा यस्तो इच्छा उत्पन्न हुन्छ - 'अहो ! हामी व्याधि स्वभावका नभएको भए हामीलाई व्याधि (रोग) हुँदैनथ्यो; तर यस्तो इच्छा गर्दैमा पुग्ने होइन । यो पनि हो 'इच्छित वस्तुको अप्राप्तिबाट आउने दुःख' । भिक्षुहरू ! मरण स्वभाव धारण गरेका प्राणीहरूलाई यस्तो इच्छा उत्पन्न हुन्छ - 'अहो ! हामी मरण स्वभावका नभएको भए, हाम्रो मृत्यु हुँदैनथ्यो' ; तर यस्तो इच्छा गर्दैमा पुग्ने होइन । भिक्षुहरू ! 'शोक, परिदेव, दुःख, दौर्मनस्य, उपायास स्वभाव धारण गरेका प्राणीहरूलाई यस्तो इच्छा उत्पन्न हुन्छ - 'अहो ! हामी शोक, परिदेव, दुःख, दौर्मनस्य, उपायास स्वभावका नभएको भए हाम्रो लागि शोक, परिदेव, दु:ख, दौर्मनस्य, उपायास आउने थिएन' ; तर यस्तो इच्छा गर्देमा पूर्ति हुँदैन । यो पनि 'इच्छित वस्तुको अप्राप्तिबाट आउने द:ख' हो ।

दोमनस्सुपायास-धम्मा आगच्छेय्यु'न्ति । न खो पनेतं इच्छाय पत्तब्बं, इदिम्प यम्पिच्छं न लमति तम्पि दुक्खं ।

''कतमे च, भिक्खवे, सिङ्क्तिन पञ्चुपादानक्खन्या दुक्खा? सेय्यथिदं – रूपुपादानक्खन्धो, वेदनुपादानक्खन्धो, सञ्जुपादानक्खन्धो, सङ्खारुपादानक्खन्धो, विञ्ञाणुपादानक्खन्धो। इमे वुच्चन्ति, भिक्खवे, सिङ्कत्तेन पञ्चुपादानक्खन्धा दुक्खा।

''इदं वुच्चति, भिक्खवे, दुक्खं अरियसच्चं।

## समुदयसच्चनिद्देसो

''कतमञ्च, भिक्खवे, दुक्खसमुदयं अरियसच्चं ? यायं तण्हा पोनोब्भविका नन्दीरागसहगता तत्रतत्राभिनन्दिनी, सेय्यथिदं – कामतण्हा भवतण्हा विभवतण्हा।

"सा खो पनेसा, भिक्खवे, तण्हा कत्थ उप्पञ्जमाना उप्पञ्जित, कत्थ निविसमाना निविसित ? यं लोके पियरूपं सातरूपं, एत्थेसा तण्हा उप्पञ्जमाना उप्पञ्जित, एत्थ निविसमाना निविसित।

''किञ्च लोके पियरूपं सातरूपं? चक्खु लोके पियरूपं सातरूपं, एत्थेसा तण्हा उप्पञ्जमाना उप्पञ्जति, एत्थ निविसमाना निविसति। सोतं लोके...पे०... घानं लोके... जिव्हा लोके... कायो लोके... मनो लोके पियरूपं सातरूपं, एत्थेसा तण्हा उप्पञ्जमाना उप्पञ्जति, एत्थ निविसमाना निविसति।

''रूपा लोके... सद्दा लोके... गन्था लोके... रसा लोके... फोइब्बा लोके... धम्मा लोके पियरूपं सातरूपं, एत्थेसा तण्हा उप्पज्जमाना उप्पज्जित, एत्थे निविसमाना निविसति।

''चक्खुविञ्जाणं लोके... सोतविञ्जाणं लोके... घानविञ्जाणं लोके... जिव्हाविञ्जाणं लोके... कायविञ्जाणं लोके... मनोविञ्जाणं लोके पियरूपं सातरूपं, एत्थेसा तण्हा उप्पज्जमाना उप्पज्जति, एत्थ निविसमाना निविसति ।

''चक्खुसम्फस्सो लोके... सोतसम्फस्सो लोके... घानसम्फस्सो लोके... जिव्हासम्फस्सो लोके... कायसम्फस्सो लोके... मनोसम्फस्सो लोके पियलपं सातरूपं, एत्थेसा तण्हा उप्पज्जमाना उप्पज्जति, एत्थ निविसमाना निविसति। "भिक्षुहरू ! 'सक्षेपमा पाँच उपादान-स्कन्ध दुःखं' केलाई मिनन्छ ? पाँच उपादान-स्कन्ध यी हुन – रूप उपादान-स्कन्ध, वेदना उपादान-स्कन्ध, सज्ञा उपादान-स्कन्ध, संस्कार उपादान-स्कन्ध र विज्ञान उपादान-स्कन्ध । भिक्षुहरू ! यिनैलाई, 'सक्षेपमा पाँच उपादान-स्कन्ध दुःखं' भिनन्छ । "भिक्षुहरू ! यी सबैलाई दुःखं आर्यसत्य भिनन्छ ।

## समुदयसत्य-सम्बन्धी निर्देश

"अनि भिक्षुहरू ! दुःख समुदय आर्य-सत्य के हो ? यो निन्दरागसँग घनिष्टता भएको, जुनसुकै विषयलाई पनि ग्रहण गर्ने, बारम्बार उत्पन्न हुने स्वभाव भएको तृष्णा हो – जस्तै कामतृष्णा, भवतृष्णा र विभवतृष्णा ।

"भिक्षुहरू! तृष्णा कहाँ जाग्दछ अनि कहाँ स्थित हुन्छ ? यो लोक (शरीर)लाई जुन प्रिय लाग्दछ, राम्रो लाग्दछ त्यहीं तृष्णाको उत्पति हुन्छ, त्यहीँ यो स्थित हुन्छ।

"लोकमा कुन प्रिय लाग्दछ अनि राम्रो लाग्दछ ? लोकमा चक्षु प्रिय लाग्दछ, राम्रो लाग्दछ । यहाँ तृष्णा जाग्दछ, यहाँ तृष्णाले निवास गर्दछ । लोकमा श्रोत्र . . . लोकमा घाण . . . लोकमा जिल्ला . . . लोकमा काय . . . लोकमा मन प्रिय लाग्दछ, राम्रो लाग्दछ । यहाँ तृष्णा जाग्दछ, यहाँ तृष्णाले निवास गर्दछ ।

"लोकमा रूप . . . लोकमा शब्द . . . लोकमा गन्ध . . . लोकमा रस . . . लोकमा स्पर्श . . . लोकमा धर्म प्रिय लाग्दछ, राम्रो लाग्दछ । यहीँ तृष्णा जाग्दछ, यहीँ तृष्णाले निवास गर्दछ ।

"लोकमा चक्षुविज्ञान . . . लोकमा श्रोत्रविज्ञान . . . लोकमा घ्राणविज्ञान . . . लोकमा जिल्वाविज्ञान . . . लोकमा कार्यविज्ञान . . . लोकमा मनोविज्ञान प्रिय लाग्दछ, राम्रो लाग्दछ । यहीँ तृष्णा जाग्दछ, यहीँ तृष्णाले निवास गर्दछ ।

"लोकमा चक्षुसंस्पर्श लोकमा श्रोत्रसंस्पर्श लोकमा घाणसंस्पर्श लोकमा जिह्वासंस्पर्श लोकमा कायसंस्पर्श लोकमा मनः संस्पर्श प्रिय लाग्दछ, राम्रो लाग्दछ । यहीँ तृष्णा जाग्दछ । यहीँ तृष्णाले निवास गर्दछ ।

[महास्मृति-प्रस्थान सूत्र - सूत्रानुवाद]

[ ३७ ]

''चक्खुसम्फस्सजा वेदना लोके... सोतसम्फस्सजा वेदना लोके... घानसम्फस्सजा वेदना लोके... जिव्हासम्फस्सजा वेदना लोके... कायसम्फस्सजा वेदना लोके... मनोसम्फस्सजा वेदना लोके पियरूपं सातरूपं, एत्थेसा तण्हा उप्पज्जमाना उप्पज्जति, एत्थ निविसमाना निविसति।

''रूपसञ्जा लोके... सद्दसञ्जा लोके... गन्धसञ्जा लोके... रससञ्जा लोके... फोडुब्बसञ्जा लोके... धम्मसञ्जा लोके पियरूपं सातरूपं, एत्थेसा तण्हा उप्पज्जमाना उप्पज्जति, एत्थ निविसमाना निविसति ।

''रूपसञ्चेतना लोके... सद्दसञ्चेतना लोके... गन्धसञ्चेतना लोके... रससञ्चेतना लोके... फोडुब्बसञ्चेतना लोके... धम्मसञ्चेतना लोके पियरूपं सातरूपं, एत्थेसा तण्हा उप्पज्जमाना उप्पज्जित, एत्थ निविसमाना निविसति।

"रूपतण्हा लोके... सद्दतण्हा लोके... गन्धतण्हा लोके... रसतण्हा लोके... फोडुब्बतण्हा लोके... धम्मतण्हा लोके पियरूपं सातरूपं, एत्थेसा तण्हा उप्पज्जमाना उप्पज्जति, एत्थ निविसमाना निविसति।

'''क्रपवितक्को लोके... सद्दवितक्को लोके... गन्धवितक्को' लोके... रसवितक्को लोके... फोड्डब्बवितक्को लोके... धम्मवितक्को लोके पियरूपं सातरूपं, एत्थेसा तण्हा उप्पज्जमाना उप्पज्जित, एत्थ निविसमाना निविसित ।

''रूपविचारो लोके... सद्दविचारो लोके... गन्धविचारो लोके... रसविचारो लोके... फोडुब्बविचारो लोके... धम्मविचारो लोके पियरूपं सातरूपं, एत्थेसा तण्हा उप्पज्जमाना उप्पज्जति, एत्थ निविसमाना निविसति । ''इदं वुच्चति, भिक्खवे, दुक्खसमुदयं अरियसच्चं।

#### निरोधसच्चनिद्देसो

''कतमञ्च, भिक्खवे, दुक्खनिरोधं अरियसच्चं ? यो तस्सायेव तण्हाय असेसविरागनिरोधो चागो पटिनिस्सग्गो मुत्ति अनालयो।

सा खो पनेसा, भिक्खवे, तण्हा कत्थ पहीयमाना पहीयति, कत्थ निरुज्झमाना निरुज्झति ? यं लोके पियरूपं सातरूपं, एत्थेसा तण्हा पहीयमाना पहीयति, एत्थ निरुज्झमाना निरुज्झति । "लोकमा चक्षुसस्पर्शवाट उत्पन्न संवेदना लोकमा श्रोत्रसस्पर्शवाट उत्पन्न संवेदना लोकमा घाणसंस्पर्शवाट उत्पन्न संवेदना लोकमा जिल्ल्वासंस्पर्शवाट उत्पन्न संवेदना लोकमा कायसंस्पर्शवाट उत्पन्न संवेदना लोकमा कायसंस्पर्शवाट उत्पन्न संवेदना लोकमा मनःसंस्पर्शवाट उत्पन्न संवेदना प्रिय लाग्दछ, राम्रो लाग्दछ । यहीँ तृष्णा जाग्दछ, यहीँ तृष्णाले निवास गर्दछ ।

"लोकमा रूपसंजा लोकमा शब्दसंजा लोकमा गन्धसंजा लोकमा रससंजा प्रिय लोकमा रससंजा लोकमा स्पर्शसंजा लोकमा धर्मसंजा प्रिय लाग्दछ, राम्रो लाग्दछ । यहीँ तृष्णा जाग्दछ, यहीँ तृष्णाले निवास गर्दछ । "लोकमा रूपसंचेतना लोकमा शब्दसंचेतना लोकमा गन्धसंचेतना लोकमा रससंचेतना लोकमा स्पर्शसंचेतना लोकमा धर्मसंचेतना प्रिय लाग्दछ, राम्रो लाग्दछ । यहीँ तृष्णा जाग्दछ, यहीँ तृष्णाले निवास गर्दछ ।

"लोकमा रूपतृष्णा लोकमा शब्दतृष्णा लोकमा गन्धतृष्णा लोकमा रसतृष्णा लोकमा स्पर्शतृष्णा लोकमा धर्मतृष्णा प्रिय लाग्दछ, राम्रो लाग्दछ । यहीँ तृष्णा जाग्दछ, यहीँ तृष्णाले निवास गर्दछ । "लोकमा रूपवितर्क लोकमा शर्व्यवितर्क लोकमा गन्धवितर्क लोकमा रस्पवितर्क लोकमा स्पर्शवितर्क लोकमा धर्मवितर्क प्रिय लाग्दछ, राम्रो लाग्दछ । यहीँ तृष्णा जाग्दछ, यहीँ तृष्णाले निवास गर्दछ । "लोकमा रूपविचार लोकमा शर्व्यविचार लोकमा गन्धविचार लोकमा रस्पर्वावचार लोकमा रस्पर्वावचार लोकमा रस्पर्वावचार लोकमा रस्पर्वावचार लोकमा स्पर्शावचार लोकमा धर्मविचार प्रिय लाग्दछ, राम्रो लाग्दछ । यहीँ तृष्णा जाग्दछ, यहीँ तृष्णाले निवास गर्दछ । "भिक्षुहरू ! यिनैलाई दुःख समुदय आर्यसत्य भानन्छ ।

## निरोधसत्य-सम्बन्धी निर्देश

"अनि भिक्षुहरू ! दुःखनिरोध आर्यसत्य केलाई र्भानन्छ ? तृष्णाको सर्वथा विराग-निरोध, त्याग, प्रतिनिसर्ग, मुक्ति तथा अनालय नै यसको अर्थ हो । "भिक्षुहरू ! तृष्णा कहाँ प्रहीण हुन्छ, कहाँ निरूद्ध हुन्छ ? लोकमा जुन प्रिय लाग्दछ, राम्रो लाग्दछ, त्यहीँ तृष्णा प्रहीण हुन्छ, त्यहीँ निरूद्ध पनि हुन्छ । "किञ्च लोके पियरूपं सातरूपं? चक्खु लोके पियरूपं सातरूपं, एत्थेसा तण्हा पहीयमाना पहीयित, एत्थ निरुज्झमाना निरुज्झित । सोतं लोके...पे०... घानं लोके... जिव्हा लोके... कायो लोके... मनो लोके पियरूपं सातरूपं, एत्थेसा तण्हा पहीयमाना पहीयित, एत्थ निरुज्झमाना निरुज्झित ।

''रूपा लोके... सद्दा लोके... गन्धा लोके... रसा लोके... फोड्डब्बा लोके... धम्मा लोके पियरूपं सातरूपं, एत्थेसा तण्हा पहीयमाना पहीयति, एत्थ निरुज्झमाना निरुज्झति।

''चक्खुविञ्जाणं लोके... सोतविञ्जाणं लोके... घानविञ्जाणं लोके... जिव्हाविञ्जाणं लोके... कायविञ्जाणं लोके... मनोविञ्जाणं लोके पियरूपं सातरूपं, एत्थेसा तण्हा पहीयमाना पहीयति, एत्थ निरुज्झमाना निरुज्झति।

''चक्खुसम्फस्सो लोके... सोतसम्फस्सो लोके... घानसम्फस्सो लोके... जिव्हासम्फस्सो लोके... कायसम्फस्सो लोके... मनोसम्फस्सो लोके पियरूपं सातरूपं, एत्थेसा तण्हा पहीयमाना पहीयति, एत्थ निरुज्झमाना निरुज्झति ।

''चक्खुसम्फस्सजा वेदना लोके... सोतसम्फस्सजा वेदना लोके... घानसम्फस्सजा वेदना लोके... जिव्हासम्फस्सजा वेदना कें लोके... कायसम्फस्सजा वेदना लोके... मनोसम्फस्सजा वेदना लोके पियरूपं सातरूपं, एत्थेसा तण्हा पहीयमाना पहीयित, एत्थ निरुज्झमाना निरुज्झित ।

''रूपसञ्जा लोके... सद्दसञ्जा लोके... गन्धसञ्जा लोके... रससञ्जा लोके... फोडुब्बसञ्जा लोके... धम्मसञ्जा लोके पियरूपं सातरूपं, एत्थेसा तण्हा पहीयमाना पहीयति, एत्थ निरुज्झमाना निरुज्झति।

''रूपसञ्चेतना लोके... सद्दसञ्चेतना लोके... गन्धसञ्चेतना लोके... रससञ्चेतना लोके... फोडुब्बसञ्चेतना लोके... धम्मसञ्चेतना लोके पियरूपं सातरूपं, एत्थेसा तण्हा पहीयमाना पहीयित, एत्थ निरुज्झमाना निरुज्झित ।

ं "लोकमा के प्रिय लाग्दछ, के राम्रो लाग्दछ ? लोकमा चक्ष प्रिय लाग्दछ, राम्रो लाग्दछ । यहीं तृष्णा प्रहीण हुन्छ, निरूद्ध हुन्छ । लोकमा श्रोत . . . . लोकमा घाण . . . . लोकमा जिह्ना . . . . लोकमा काय . . . . लोकमा मन प्रिय लाग्दछ, राम्रो लाग्दछ । यहीँ तुष्णा प्रहीण हुन्छ, निरूद्ध हुन्छ। "लोकमा रूप . . . लोकमा शब्द . . . लोकमा गन्ध . लोकमा रस . . . . लोकमा स्पर्श . . . . लोकमा धर्म प्रिय लाग्दछ. राम्रो लाग्दछ । यहीँ तृष्णा प्रहीण हुन्छ, निरूद्ध हुन्छ । "लोकमा चक्षविज्ञान . . . . लोकमा श्रोत्रविज्ञान . . . . लोकमा घाणिवज्ञान . . . . लोकमा जिह्वाविज्ञान . . . . लोकमा कार्यावज्ञान . . . . लोकमा मनोविज्ञान प्रिय लाग्दछ, राम्रो लाग्दछ । यहीँ तृष्णा प्रहीण हुन्छ, निरूद्ध हुन्छ। "लोकमा चक्षसंस्पर्श . . . लोकमा श्रोत्रसंस्पर्श . . . लोकमा घाणसंस्पर्श . . . लोकमा जिह्वासंस्पर्श . . . लोकमा कायसंस्पर्श . . . . लोकमा मन:संस्पर्श प्रिय लाग्दछ, राम्रो लाग्दछ । यहीँ तृष्णा प्रहीण हन्य, निरूद्ध हुन्छ। "लोकमा चक्षको संस्पर्शबाट उत्पन्न संवेदना . . . लोकमा श्रोत्रको संस्पर्शबाट उत्पन्न संवेदना ... लोकमा जिह्नवाको संस्पर्शबाट उत्पन्न संवेदना . . . लोकमा कायको संस्पर्शवाट उत्पन्न संवदेना . . ... लोकमा मनको संस्पर्शबाट उत्पन्न संवेदना प्रिय लाग्दछ राम्रो लाग्दछ । यहीं तृष्णाको प्रहीण हुन्छ, निरूद्ध हुन्छ। "लोकमा रूपसंज्ञा . . . लोकमा शब्दसंज्ञा . . . लोकमा गन्धसंज्ञा ... लोकमा रससंज्ञा ... लोकमा स्पर्शसंज्ञा ... लोकमा धर्मसंज्ञा प्रिय लाग्दछ, राम्रो लाग्दछ । यहीं तृष्णाको प्रहीण हुन्छ, निरूद्ध हुन्छ । "लोकमा रूपसंचेतना . . . लोकमा शब्दसंचेतना . . . . लोकमा गन्धसंचेतना . . . . लोकमा रससंचेतना . . . . लोकमा स्पर्शसंचेतना . . . . लोकमा धर्मसंचेतना प्रिय लाग्दछ, राम्रो लाग्दछ ।

यहीं तृष्णाको प्रहीण हुन्छ, निरूद्ध हुन्छ ।

''रूपतण्हा लोके... सद्दतण्हा लोके... गन्धतण्हा लोके... रसतण्हा लोके... फोट्टब्बतण्हा लोके... धम्मतण्हा लोके पियरूपं सातरूपं, एत्थेसा तण्हा पहीयमाना पहीयति, एत्य निरुज्झमाना निरुज्झिति।

''रूपवितक्को लोके... सद्दवितक्को लोके... गन्धवितक्को लोके... रसवितक्को लोके... फोडुब्बवितक्को लोके... धम्मवितक्को लोके पियरूपं सातरूपं, एत्थेसा तण्हा पहीयमाना पहीयति, एत्थ निरुज्झमाना निरुज्झति।

''रूपविचारो लोके... सद्दविचारो लोके... गन्धविचारो लोके... रसविचारो लोके... फोडडब्बविचारो लोके... धम्मविचारो लोके पियरूपं सातरूपं, एत्थेसा तण्हा पहीयमाना पहीयति, एत्थ निरुज्झमाना निरुज्झति।

''इदं वुच्चति, भिक्खवे, दुक्खनिरोधं अरियसच्चं ।

#### मग्गसच्चनिद्देसो

''कतमञ्च, भिक्खवे, दुक्खनिरोधगामिनी पटिपदा अरियसच्चं? अयमेव अरियो अडुङ्गिको मग्गो सेय्यथिदं – सम्मादिड्डि, सम्मासङ्कप्पो, सम्मावाचा, सम्माकम्मन्तो, सम्माआजीवो, सम्मावायामो, सम्मासित, सम्मासमाधि।

''कतमा च, भिक्खवे, सम्मादिष्टि ? यं खो, भिक्खवे, दुक्खे आणं, दुक्खसमुदये आणं, दुक्खनिरोधे आणं, दुक्खनिरोधगामिनिया पटिपदाय आणं। अयं वुच्चति, भिक्खवे, सम्मादिष्टि।

''कतमो च, भिक्खवे, सम्मासङ्कप्पो ? नेक्खम्मसङ्कप्पो, अब्यापादसङ्कप्पो, अविहिंसासङ्कप्पो । अयं वुच्चति, भिक्खवे, सम्मासङ्कप्पो ।

''कतमा च, भिक्खवे, सम्मावाचा ? मुसावादा वेरमणी, पिसुणाय वाचाय वेरमणी, फरुसाय वाचाय वेरमणी, सम्फप्पलापा वेरमणी। अयं वृच्चिति, भिक्खवे, सम्मावाचा। "लोकमा रूपतृष्णा लोकमा शब्दतृष्णा लोकमा गन्धतृष्णा लोकमा रसतृष्णा लोकमा स्पर्शतृष्णा लोकमा धर्मतृष्णा प्रिय लाग्दछ, राम्रो लाग्दछ । यहीं तृष्णा प्रहीण हुन्छ, निरूद्ध हुन्छ ।

"लोकमा रूर्पावतकं ... लोकमा शर्व्यावतकं ... लोकमा गर्न्यावतकं ... लोकमा रर्मावतकं ... लोकमा स्पर्शीवतकं ... लोकमा धर्मावतकं ... लोकमा धर्मावतकं प्रिय लाग्दछ, राम्रो लाग्दछ । यहीँ तृष्णा प्रहीण हुन्छ, निरूद्ध हुन्छ ।

"लोकमा रूर्पावचार . . . लोकमा शब्दावचार . . . लोकमा गर्न्धावचार . . . . लोकमा स्पर्शावचार . . . . लोकमा स्पर्शावचार . . . . लोकमा धर्मावचार प्रिय लाग्दछ, राम्रो लाग्दछ । यहाँ तृष्णा प्रहीण हुन्छ, निरूद्ध हुन्छ ।

"भिक्षुहरू ! यसैलाइं दुःख निरोध आर्यसत्य भनिन्छ ।

## मार्गसत्य-सम्बन्धी निर्देश

"अनि भिक्षुहरू ! 'दुःर्खानरोधगामिनी प्रतिपदा आर्यसत्य' केलाई भनिन्छ ? यसलाई आर्य अप्टाङ्गिक मार्ग पनि भनिन्छ । ती आठ अङ्गहरू यिनै हुन् – सम्यक दर्शन, सम्यक संकल्प, सम्यक वचन, सम्यक कर्मान्त, सम्यक आजीविका, सम्यक व्यायाम, सम्यक स्मृति र सम्यक समाधि ।

"भिक्षुहरू ! सम्यक दर्शन केलाई भिनन्छ ? दुःख विषयक ज्ञान, दुःखसमुदय विषयक ज्ञान, दुःखिनरोध विषयक ज्ञान, दुःखिनरोधगामिनी प्रतिपदा विषयक ज्ञान – यिनैलाई भिक्षुहरू ! सम्यक दर्शन भीनन्छ ।

"भिक्षुहरू! सम्यक संकल्प केलाई भिनन्छ? नैष्क्रम्य (निष्कामता अथवा निष्क्रमण, संसार-त्याग) संकल्प, द्रोह नगर्ने संकल्प, विहिंसा नगर्ने संकल्प – यिनैलाई भिक्षुहरू! सम्यक संकल्प भिनन्छ।

"भिक्षुहरू ! सम्यक वचन केलाई भीनन्छ ? भूठ बोल्नबाट विरत रहनु , चुग्ली गर्नबाट विरत रहनु , कठोर वचन बोल्नबाट विरत रहनु , बकवास गर्नबाट विरत रहनु – यिनैलाई भिक्षुहरू ! सम्यक वचन भीनन्छ ।

[महास्मृति-प्रस्थान सूत्र - सूत्रानुबाद]

[ 88 ]

''कतमो च, भिक्खवे, सम्माकम्पन्तो ? पाणातिपाता वेरमणी, अदिन्नादाना वेरमणी, कामेसुमिच्छाचारा वेरमणी । अयं वुच्चित, भिक्खवे, सम्माकम्पन्तो ।

''कतमो च, भिक्खवे, सम्माआजीवो ? इध, भिक्खवे, अरियसावको मिच्छाआजीवं पहाय सम्माआजीवेन जीवितं कप्पेति । अयं वुच्चति, भिक्खवे, सम्माआजीवो ।

"कतमो च, भिक्खवे, सम्मावायामो ? इध, भिक्खवे, भिक्खु अनुप्पन्नानं पापकानं अकुसलानं धम्मानं अनुप्पादाय छन्दं जनेति वायमित वीरियं आरभित चित्तं पग्गण्हाति पदहितः; उप्पन्नानं पापकानं अकुसलानं धम्मानं पहानाय छन्दं जनेति वायमित वीरियं आरभित चित्तं पग्गण्हाति पदहितः; अनुप्पन्नानं कुसलानं धम्मानं उप्पादाय छन्दं जनेति वायमित वीरियं आरभित चित्तं पग्गण्हाति पदहितः; उप्पन्नानं कुसलानं धम्मानं ठितिया असम्मोसाय भिय्योभावाय वेपुल्लाय भावनाय पारिपूरिया छन्दं जनेति वायमित वीरियं आरभित चित्तं पग्गण्हाति पदहितः। अयं वुच्चितः, भिक्खवे, सम्मावायामो।

''कतमा च, भिक्खवे, सम्मासित ? इध, भिक्खवे, भिक्खु काये कायानुपस्सी विहरित आतापी सम्पजानो सितमा, विनेय्य लोके अभिज्झादोमनस्सं; वेदनासु वेदनानुपस्सी विहरित आतापी सम्पजानो सितमा, विनेय्य लोके अभिज्झादोमनस्सं; चित्ते चित्तानुपस्सी विहरित आताषी सम्पजानो सितमा, विनेय्य लोके अभिज्झादोमनस्सं; धम्मेसु धम्मानुपस्सी विहरित आतापी सम्पजानो सितमा, विनेय्य लोके अभिज्झादोमनस्सं। अयं वुच्चिति, भिक्खवे, सम्मासित।

''कतमो च, भिक्खवे, सम्मासमाधि ? इघ, भिक्खवे, भिक्खुं विविच्चेव कामेहि विविच्च अकुसलेहि धम्मेहि सवितक्कं सविचारं विवेकजं पीतिसुखं पठमं झानं उपसम्पज्ज विहरति। वितक्कविचारानं "अनि भिक्षुहरू ! सम्यक कर्मान्त केलाई र्भानन्छ ? प्राणीहरूको हिसावाट विरत रहनु , चोरीबाट विरत रहनु , व्यभिचारवाट विरत रहनु – यिनैलाई , भिक्षुहरू ! सम्यक कर्मान्त र्भानन्छ ।

"भिक्षुहरू ! सम्यक आजीविका केलाई र्भानन्छ ? यहाँ, भिक्षुहरू ! आर्य श्रावकले मिथ्या आजीविका छोडेर सम्यक आजीविका अपनाई जीवन-यापन गर्नुपर्छ – यसैलाई भिक्षुहरू ! सम्यक आजीविका भिनन्छ ।

"भिक्षुहरू! सम्यक व्यायाम केलाई भिनन्छ? यहाँ, भिक्षुहरू! कुनै भिक्षु (साधक)ले – अनुत्पन्न पापपूर्ण अकुशल धर्महरूलाई उत्पन्न हुन निदने छन्द (इच्छा) उत्पन्न गर्दछ, उद्योग गर्दछ, वीर्यारम्भ (प्रयत्न) गर्दछ, चित्तलाई रोक्दछ, थाम्दछ, उत्पन्न भएका पापपूर्ण अकुशल धर्महरूको प्रहाण गर्ने इच्छा जगाउँछ, उद्योग गर्दछ, वीर्यारम्भ (प्रयत्न) गर्दछ, चित्तलाई रोक्दछ, थाम्दछ, अनुत्पन्न कुशल धर्महरूको उत्पत्तिको लागि इच्छा जगाउँछ, उद्योग गर्दछ, वीर्यारम्भ (प्रयत्न) गर्दछ, चित्तलाई रोक्दछ, थाम्दछ, वीर्यारम्भ (प्रयत्न) गर्दछ, चित्तलाई रोक्दछ, थाम्दछ र उत्पन्न भइसकेका कुशलधर्महरूको स्थिति, अ-नाश, वृद्धि, विपुलता, भावनाको परिपूर्णताको लागि इच्छा जगाउँछ, उद्योग गर्दछ, वीर्यारम्भ (प्रयत्न) गर्दछ, चित्तलाई रोक्दछ, थाम्दछ – यिनैलाई, भिक्षुहरू! सम्यक व्यायाम भनिन्छ।

"भिक्षुहरू ! सम्यक स्मृति केलाई भिनन्छ ? यहाँ, भिक्षुहरू ! कुनै भिक्षु (साधक)ले आफ्नो (साँढे तीन हातको कायारूपी) लोकमा राग र द्वेषलाई हटाई, श्रमशील, स्मृतिमान र सम्प्रज्ञानी भई , कायामा कायानुपश्यी भएर विहार गर्दछ,

(साढे तीन हातको कायारूपी) लोकमा राग र द्वेषलाई हटाई, श्रमशील, स्मृतिमान र सम्प्रज्ञानी भई संवेदनाहरुमा वेदनानुपश्यी भएर विहार गर्दछ,

(साढे तीन हातको कायारूपी) लोकमा राग र द्वेषलाई हटाई, श्रमशील, स्मृतिमान र सम्प्रज्ञानी भई, चित्तमा चित्तानुपश्यी भएर विहार गर्दछ;

(साढे तीन हातको कायारूपी) लोकमा राग र द्वेषलाई हटाई, श्रमशील, स्मृतिमान र सम्प्रज्ञानी भई, धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ । यिनैलाई, भिक्षुहरू ! सम्यक स्मृति भनिन्छ ।

"भिक्षुहरू! सम्यक समाधि केलाई भिनन्छ? यहाँ, भिक्षुहरू! कुनै भिक्षु (साधक)ले कामनाहरूबाट अलग्ग रही, अकुशल धर्महरूबाट अलग्ग रही, विवेकबाट उत्पन्न स-वितर्क र स-विचार प्रीति र सुखसहितको प्रथम ध्यान प्राप्त गरी विहार गर्दछ। अनि वितर्क र विचार शान्त भएपछि भित्र शान्त र

वूपसमा अज्झत्तं सम्पसादनं चेतसो एकोदिभावं अवितक्कं अविचारं समाधिजं पीतिसुखं दुतियं झानं उपसम्पज्ज विहरति। पीतिया च विरागा उपेक्खको च विहरति, सतो च सम्पजानो, सुखञ्च कायेन-पटिसंवेदेति, यं तं अरिया आचिक्खन्ति 'उपेक्खको सतिमा सुखविहारी'ति ततियं झानं उपसम्पज्ज विहरति। सुखस्स च पहाना दुक्खस्स च पहाना पुब्बेव सोमनस्सदोमनस्सानं अत्थङ्गमा अदुक्खमसुखं उपेक्खासितिपारिसुद्धिं चतुत्थं झानं उपसम्पज्ज विहरति। अयं वुच्चिति, भिक्खवे, सम्मासमाधि।

''इदं वुच्चिति, भिक्खवे, दुक्खिनरोधगामिनी पटिपदा अरियसच्चं। ''इति अज्झत्तं वा धम्मेसु धम्मानुपस्सी विहरित, बहिद्धा वा धम्मेसु धम्मानुपस्सी विहरित, अज्झत्तबहिद्धा वा धम्मेसु धम्मानुपस्सी विहरित। समुदयधम्मानुपस्सी वा धम्मेसु विहरित, वयधम्मानुपस्सी वा धम्मेसु विहरित, समुदयवयधम्मानुपस्सी वा धम्मेसु विहरित। 'अत्थि धम्मा'ति वा पनस्स सित पच्चुपिट्ठता होति। यावदेव आणमत्ताय पिटस्सितमत्ताय, अनिस्सितो च विहरित, न च किञ्चि लोके उपादियित। एविम्प खो, भिक्खवे, भिक्खु धम्मेसु धम्मानुपस्सी विहरित चतूसु अरियसच्चेसु।

(सच्चपव्बं निष्ठितं) [धम्मानुपस्सना निष्ठिता ।]

### सतिपट्टानभावनानिसंसो

''यो हि कोचि, भिक्खवे, इमे चत्तारो सितपड्ठाने एवं भावेय्य सत्तवस्सानि, तस्स द्विन्नं फलानं अञ्जतरं फलं पाटिकङ्कं – दिड्ठेव धम्मे अञ्जा: सित वा उपादिसेसे अनागामिता।

''तिष्ठन्तु, भिक्खवे, सत्तवस्सानि। यो हि कोचि, भिक्खवे, इमे चत्तारो सितपट्ठाने एवं भावेय्य छ वस्सानि...पे०... पञ्च वस्सानि... चत्तारि वस्सानि... तीणि वस्सानि... द्वे वस्सानि... एकं वस्सं... तिष्ठतु, भिक्खवे, एकं वस्सं। यो हि कोचि, भिक्खवे, इमे चत्तारो सितपट्ठाने एवं भावेय्य सत्तमासानि, तस्स द्वित्रं फलानं अञ्जतरं फलं पाटिकङ्कं — दिट्ठेव धम्मे अञ्जा; सित वा उपादिसेसे अनागामिता। एकाग्रतासिहत वितर्करिहत विचाररिहत प्रीतिसुखसिहतको द्वितीय ध्यानमा विहार गर्दछ । अनि प्रीतिवाट विरत भई, उपेक्षक वनी स्मृति-सम्प्रज्ञानले युक्त भई शरीरले सुख अनुभव गर्दछ जसलाई आर्यले उपेक्षक स्मृतिमान, सुखविहारी भिनन्छ, त्यस तृतीय ध्यानलाई प्राप्त गरी विहार गर्दछ । अनि सुख र दुःख परित्याग गरी सौमनस्य (चित्तोल्लास) र दौर्मनस्य (चित्तसताप) पिहले नै अन्त भइसकेका हुनाले सुख-दुःख-रिहत भई उपेक्षाले स्मृति-शुद्ध भएको अवस्था हुन्छं, त्यस चतुर्थ ध्यान प्राप्त गरी विहार गर्दछ । यिनैलाई, भिक्षुहरू ! सम्यक समाधि भिनन्छ।

"भिक्षुहरूः! यसैलाई (दुःखनिरोधगामिनी प्रतिपदा आर्यसत्य) भनिन्छ।

"यसरी भित्रपट्टि धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा बाहिरपट्टि धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा भित्र-वाहर (सर्वत्र) धर्महरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ, अथवा समुदयधर्मानुपश्यी भई धर्महरूमा विहार गर्दछ, अथवा व्ययधर्मानुपश्यी भई धर्महरूमा विहार गर्दछ, अथवा समुदयव्ययधर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ र लोकमा कुनै पनि कुरालाई ग्रहण गर्देन । भिक्षहरू यसरी पनि कुनै भिक्षु (साधक)ले चार आर्यसत्य धर्मडरूमा धर्मानुपश्यी भएर विहार गर्दछ ।

(सत्य पर्व समाप्त) Dheimmel Die [धर्मानुपश्यना सम्पूर्ण]

## स्मृति-प्रस्थान भावना गर्दाको शुभ परिणाम

"भिक्षुहरू ! जसले यी चार स्मृति-प्रस्थानहरूमा यसरी सात वर्षसम्म भावना गर्दछ, उसले यी दुई फलमध्ये एकको आशा राख्न सक्दछ – यही जीवनमा निर्वाणको साक्षात्कार अथवा, उपाधि (मिलनता) निःशेष भएपछि, अनागामी भाव ।

"तिष्ठन्तु, भिक्खवे, सत्त मासानि। यो हि कोचि, भिक्खवे, इमे चत्तारो सितपड्ठाने एवं भावेय्य छ मासानि... पे०... पञ्च मासानि... चत्तारि मासानि... तीणि मासानि... हे मासानि... एकं मासं... अह्नमासं... तिष्ठतु, भिक्खवे, अहुमासो। यो हि कोचि, भिक्खवे, इमे चत्तारो सितपड्ठाने एवं भावेय्य सत्ताहं, तस्स द्विन्नं फलानं अञ्जतरं फलं पाटिकङ्कं – दिड्ठेव धम्मे अञ्जा; सित वा उपादिसेसे अनागामिता"ति। "एकायनो अयं, भिक्खवे, मग्गो सत्तानं विसुद्धिया, सोकपरिदेवानं, समितिक्कमाय, दुक्खदोमनस्सानं अत्यङ्गमाय, जायस्स अधिगमाय, निब्बानस्स सिच्छिकिरियाय, यदिदं चत्तारो सितपट्ठानाति। इति यं तं वृत्तं, इदमेतं पिटच्च वृत्त"न्ति।

इदमवोच भगवा। अत्तमना ते भिक्खू भगवतो भासितं अभिनन्दुन्ति।

महासतिपट्टानसुत्तं निद्धितं।

Downloaded from http://dhamma.digital

"भैगो, भिक्षुहरू ! सात वर्षको कुरा छोडिदिऔँ । भिक्षुहरू ! जसले यी चार स्मृति-प्रस्थानहरूलाई यसरी ६ वर्षसम्म भावना गर्दछ . पाँच वर्षसम्म . . चार वर्षसम्म . . तीन वर्षसम्म . . दुई वर्पसम्म . . एक वर्षसम्म . . भैगो, एक वर्षको कुरा पनि छोडिदिऔं - जसले यी चार स्मृति-प्रस्थानहरूमा सात महिनासम्म भावना गर्दछ उसले यी दुई फलमध्ये एकको आशा गर्न सक्दछ - यही जन्ममा निर्वाणको साक्षात्कार अथवा, उपाधि शेष भएपछि, अनागामीभाव ।

"भैगो, भिक्षुहरू ! सात महिनाको कुरा पनि छोडिदिऔँ । जसले यी चार स्मृति-प्रस्थानहरूमा यसरी ६ महिनासम्म भावना गर्दछ . . . . पाँच महिनासम्म . . . चार महिनासम्म . . . तीन महिनासम्म . . . दुई महिनासम्म . . . एक महिनासम्म . . . अर्द्धमहिनासम्म . . . . भैगो, भिक्षुहरू ! अर्द्धमिहनाको कुरा पनि छोडिदिशौँ । भिक्षुहरू ! जसले यी चार स्मृति-प्रस्थानहरूमा यसरी सात दिनसम्म मात्र भावना गर्दछ, उसले यी दुई फलमध्ये एकको आशा गर्न सक्दछ - यही जन्ममा निर्वाणको साक्षात्कार अथवा उपाधि शेष भएपछि, अनागामीभाव ।

"भिक्षुहरू ! यी स्मृति-प्रस्थानहरू, सत्वप्राणीहरूको विशुद्धि, शोक र कन्दनको विनाश, दुःख र दौर्मनस्यको अवसान, सत्यको प्राप्ति र निर्वाणको साक्षात्कार - यी सबैका लागि एउटै मार्ग हुन् । यहाँ जित पान क्राहरू बताइएका छन् , ती सबै यसैका लागि बताइएका हुन् ।"

भगवानले यी उपदेशहरू दिनुभयो । सबै भिक्षुहरूले प्रशन्नचित्तले भगवानको उपदेशलाई अभिनन्दन गरे ।

> [महास्मृति-प्रस्थान सूत्र सम्पूर्ण] भवतु सब्ब मंगलं







## सूत्रको प्रायोगिक पक्ष

### (स्थूलताबाट सृक्ष्मतातिर)

#### - श्री सत्यनारायण गोयन्का

सफल विपश्यी साधकले चार प्रकारका सूक्ष्मताहरूको चरम अवस्थाको सत्यलाई साक्षात्कार गर्दछ । ती चार परम सत्यलाई स्वयं आफैले साक्षात्कार गरी कृतकृत्य हुन्छ ।

पिंहलो सूक्ष्मता कायाको हो । कायानुपश्यना गरेर साधकले प्रारम्भमा कायाको ठोसपनालाई अनुभव गर्दछ । बारम्बार अभ्यास गर्दै स्थूलतावाट सूक्ष्मतातिर बढ्दछ । तीक्ष्ण चित्तले माथिबाट तलसम्म र तलबाट माथिसम्म यात्रा गर्दागर्दै शरीरको घनत्वलाई कमशः चिदैं नप्ट गर्दछ । यही तीक्ष्णताले नै समग्र शरीर-पिण्डलाई चिदैं बाहिर-वाहिर मात्र होइन, भित्रसम्म पुगेर घनसंज्ञालाई नष्ट गर्दछ । रूपकलाप अथवा शरीरगत परमाणुहरूको सूक्ष्म सत्यसम्म पुग्दछ जुन भौतिक जगतको अन्तिम सत्य हो । शरीरको प्रत्येक कण खुल्दछ । कहीँ पिन संकलन, संघटन, संयोजन, सश्लेषण बाँकी रहंदैन । जसरी डल्लो पारिएको बालुवा सुक्दा बालुवाको कण-कणलाई बाँधिराख्ने सयोजनरूपी नमी (चिसोपना) सुकेर गएपछि जसरी घनीभूत बालुवाको पिण्ड विघटित भएर जान्छ, त्यसैगरी सम्पूर्ण शरीर पिण्ड सूक्ष्म तरङ्गहरूमा परिवर्तन हुन्छ । शरीरको भित्र-बाहिर कहीँ पिन स्थिर, शाश्वत, धुव, अचल ठोस पदार्थ छ भन्ने कुराको भून समाप्त हुन्छ । यही रूप-

[सूत्रको प्रायोगिक पक्ष]

[ 40]

स्कन्धको अथवा भौतिक रूपको अन्तिम सत्यसम्म साधकले पुग्नुपर्छ । यही नै रूपको सूक्ष्मतम साक्षात्कार हो जसमा भासमान (प्रकट) सत्य परमसत्यको रूपमा अनुभूत हुन थाल्दछ ।

दोसो सूक्ष्मता हो - संवेदना-स्कन्धको । विपश्यी साधकले वेदनानुपश्यना गर्दै जाँदा प्रारम्भमा समस्त शरीरमा अधिकतर स्थूल-स्थूल संवेदनाहरू महस्स गर्दछ । जस्तै घनीभृत दवाब, द्खाव, तनाव, खिचाव, भारीपना वा मूर्छा, अर्द्धमूर्छा इत्यादि । तर शान्त एवं समताले युक्त चित्तले यी स्थूल संवेदनाहरूको साक्षीकरण गर्दागर्दै यिनीहरूको स्वतः भेदन हुन थाल्दछ । शनै:शनै: शरीरको भित्र-बाहिर सर्वत्र स्थूल संवेदनाहरू स्वतः क्षीण हुन थाल्दछन् । यिनीहरूको विघटन अनि विश्लेषण हुन थाल्दछ र एक अवस्था यस्तो आउँछ कि शरीरमा कहीँ पनि मूर्छा वा अर्धमूर्छा हुँदैन । कहीं पनि कुनै किसिमको सघन संवेदना शेष रहँदैन । सर्वत्र तरङ्गहरू, उदय-व्यय नै उदय-व्ययको अनुभूति हुन थाल्दछ । अनासक्तभावले यिनीहरूको दर्शन गर्दागर्दै संवेदनाका यी उदय-व्ययका अनुभूतिहरू अधिक सूक्ष्मतातिर उन्मुख हुन थाल्दछन् र सू<mark>क्ष्मतम् अवस्थासम्म प्</mark>ग्दछन् । त्यसबेला उदय र व्ययको छुट्टा-छुट्टै अनुभव हुन पनि बन्द हुन्छ । उदय हुनासाथ व्यय हुन्छ । बीचको स्थिति नै समाप्त हुन पुग्दछ । यस परमाणुसँग चित्तको स्पर्श हुनासाथ संवेदनाको उत्पतिको सूक्ष्मतम सत्य तत्क्षण व्ययमा बदलिन्छ । यस अवस्थामा सारा प्रपञ्च तीव्रगतिले प्रवाहमान भएको प्रतीत हुन्छ । त्यसपछि सर्वत्र भङ्ग नै भङ्गको बोध हुन थाल्दछ । जसरी बगिरहेको नदीले बालुवाको किनारालाई काटिदिन्छ र बालुवाको ढिस्को भासिन्छ । बालुवाको कण-कण छुट्टिएर छरिन्छ । यसरी नै सम्पूर्ण शरीर-स्कन्धमा जुन संवेदना महसुस हुन्छ त्यो अत्यन्त तीव्रगतिले भङ्ग भई तरिङ्गत हुन पुग्दछ । कहीँ पनि ठोसपना हुँदैन अनि स्थूलता हुँदैन । कहीँ पनि अड्किएको, व्यवधान रहेको, रूकावट भएको, बाधा दिइएको अनुभव हुँदैन । सर्वत्र धाराप्रवाहकै मात्र अनुभूति हुन्छ । यो भड़बोध नै संवेदनाको सूक्ष्मतम अवस्थाको साक्षी हो जसले

संवेदनालाई सामिष बन्न दिंदैन अथवा त्यस संवेदनाप्रति राग-द्वेष जाग्न दिदैन । यसले संवेदनालाई निर्रामिप वनाइराख्छ अथवा त्यसप्रीत अनासक्तभाव पुष्ट पारिराख्छ ।

यसरी नै विपश्यी साधकले चित्तान्पश्यना गर्दे चित्तको एक प्रमुख खण्ड - संज्ञा-स्कन्धको कियाकलापलाई हेर्दछ । संज्ञाको काम मूल्यांकन गर्नु हो । पूर्व अनुभूति र स्मरणको आधारमा पूर्व संस्कारको रंगीन चश्मा लगाएर चित्तको त्यस संज्ञा-स्कन्धले प्रत्येक अनुभूतिलाई राम्रो वा नराम्रो, प्रिय वा अप्रिय, सुखद वा दृखद भनी मूल्यांकन गरिरहन्छ । साधकले संज्ञा-स्कन्ध साह्रै प्रबल हुँदो रहेछ भन्ने कुरा अनुभव गर्दछ । प्रत्येक अनुभृतिले राम्रो वा नराम्रो मूल्यांकनसँग गहिरो तादात्म्यता राख्दछ । जून अनुभृतिलाई राम्रो मान्दछ, त्यसलाई लगातार कतिञ्जेलसम्म राम्रो मानेर बस्दछ अथवा ज्नलाई नराम्रो मान्दछ, त्यसलाई पनि लगातार कतिञ्जेलसम्म नराम्रो मानेर बस्दछ, त्यो करा साधकले हेर्न्पर्दछ । यदि तिनीहरूसँगको तादात्म्यता ट्ट्दैन वा संज्ञाको निरन्तरता रहिरहन्छ भने संज्ञा-स्कन्ध घनीभूत भएर नै जान्छ । विपश्यनाको आधारमा साक्षीकरणको अभ्यास गर्दागर्दे साधकले ब्भदै जान्छ कि घनीभूत संज्ञाको कारणले प्रतिक्रिया गर्ने बानी परेको चित्तले राग-देषको नया संस्कार बनाउँदै जान्छ र यसरी चित्त दुषित हुन्छ । जब संज्ञाको निरन्तरता टुट्छ अनि सघनता पनि दुर्बल हुँदै जान्छ । स्थुलभन्दा स्थुल संज्ञाको पकड कमजोर ह्ँदैजान्छ र प्रतिक्रियाको प्रभाव पनि क्रमश: कम हन थाल्दछ ।

यसरी चित्तानुपश्यनाको साथसाथै धर्मानुपश्यना पिन गर्न थाल्दछ । रूपकलापहरूको अथवा परमाणुहरूको धर्म-स्वभावलाई दृष्टिगत गर्न थाल्दछ । संवेदनाहरूको धर्म-स्वभावलाई पिन देख्दछ र संज्ञा र त्यसको परिणामस्वरूप उत्पन्न भइरहेको संस्कारहरूको धर्म-स्वभावलाई पिन देख्दछ । शरीरमा उत्पन्न हुने संवेदनाको अनुभवलाई संज्ञाले जब राम्रो, प्रिय, सुखद आदि भनी जुन मुल्यांकन गर्दछ, तुरून्तै रागात्मक

संस्कार जाग्न थाल्दछ र घनीभूत हुन थाल्दछ । जब संवेदनालाई खराब, दु:खद, आप्रय भनी मुल्यांकन गरिदिन्छ, तुरून्तै द्वेषात्मक संस्कार सतहमा उत्रन थाल्दछ र घनीभूत हुन थाल्दछ । यी घनीभूत संस्कारहरूको तूफान नै भावावेश बनी समस्त चित्त-स्कन्धमा आच्छादित हुन्छ र चित्तधारालाई व्याकुल बनाइदिन्छ । साधकले विपश्यनाको आधारमा यी संस्कारहरू दुःखद हुन् भन्ने कुरा बुभदछ । विपश्यनाद्वारा नै यी दु:खद हुनुको कारण पनि बुभदछ । यी संस्कारहरूप्रीत कांतको तादात्म्यता स्थापित गरिएको रहेछ - आत्मभाव, आत्मीय भाव, 'म'को भाव, 'मेरो'को भाव विकसित गरेर । यसैले आसक्ति उत्पन्न गर्दछ । परिणामतः दुःखको प्रादुर्भाव हुन्छ । विपश्यी साधकलाई ज्ञात हुन थाल्दछ कि यो 'आत्म-आत्मीय भाव', 'म', 'मेरो'को भाव रूप-स्कन्ध अथवा शरीर-स्कन्ध अथवा घनीभूत परमाणुहरूको पुञ्जप्रति कति गहन हुँदो रहेछ । फलतः दुःख पनि त्यतिकै गहन हुन्छ । विपश्यनाद्वारा सत्यको साक्षात्कार गर्दागर्दै स्पष्ट हुन थाल्दछ कि जसरी रूप-स्कन्ध अथवा परमाणु-पुञ्ज उदय-व्यय स्वभावको हुन्छ, अनित्यधर्मा हुन्छ, त्यस्तै वेदना-स्कन्ध पनि, त्यस्तै संज्ञा-स्कन्ध पनि र त्यस्तै संस्कार-स्कन्ध पनि अनित्यधर्मा स्वभावको हुन्छ । यस्तो अनित्य-बोध जित-जित सबल हुन्छ, संस्कारहरूप्रति 'म', 'मेरो' को भाव त्यति-त्यित दुर्बल हुन्छ । जित-जित आत्मभाव दुर्बल हुन्छ, अनात्मभाव त्यित-त्यति नै पुष्ट हुन्छ । हेर्दाहेर्दै आसक्ति क्षीण हुन्छ, अनासक्ति पुष्ट हुन्छ । दु:खको कारण हट्दै जान्छ, दु:ख हट्दै जान्छ ।

अनात्मभाव पुष्ट हुँदैजाँदा संज्ञाको घनत्व क्षीण हुँदैजान्छ । संस्कारको घनत्व क्षीण हुँदैजान्छ । दर्शन 'केवल दर्शन' बन्दछ । ज्ञान 'केवल ज्ञान' बन्दछ । भोत्ता वा कर्ताको भ्रान्ति हट्दै जान्छ, समय परिपक्व भएपछि द्रष्टा र ज्ञाताको भ्रान्ति पनि हट्दै जान्छ । 'देखिरहेको छु' को स्थानमा 'देखिदैछ' भन्ने भाव उब्जिन्छ । 'जानिरहेको छु' को स्थानमा 'जानिदैछ' भन्ने भाव उब्जिन्छ । दर्शक, दर्शन र दृश्य तीनवटै एकाकार भएर 'केवल-ज्ञान' बाँकी रहन्छ । यहीं सम्यक दर्शन वा सम्यक ज्ञानको चरम अवस्था हो । यस्तो अवस्थामा नै संज्ञाको निरोध हुन्छ । साधकले

आध्यात्मको गहनतम अवस्था प्राप्त गर्दछ । केवल ज्ञान, केवल दर्शनबाट 'कैवल्य'को उपर्लाट्य हुन्छ । र्आन ऊ 'केवली' हुन पुग्दछ । ईन्द्रियातीत परम पद 'निर्वाण'मा यथेच्छ रत हुने कुरामा अभ्यस्त हुन्छ । ऊ उन्मुक्त हुन्छ । अनि उसले स्वयं थाहा पाउँदछ कि अब उसको पुनर्जन्म हँदैन किनभने त्यस अवस्थामा उसको पुनर्जन्म हुने सबै भव-संस्कारहरू क्षीण भएर क्षय हुन्छ । मनुष्य-जीवन सफल-सार्थक हुन जान्छ । संस्कार र संज्ञाको उदय-व्ययको अनुभूतिदेखि तिनको निरोधसम्मको यात्रा नै यी दुवैको चरम सूक्ष्मतम अवस्था हो । विपश्यी साधकले यसरी रूप, संवेदना, संज्ञा र संस्कार-स्कन्धहरूको सुक्ष्मतम परम सत्यको साक्षात्कार गर्दछ । अब त्यसपछि यी स्कन्धहरूको क्षेत्रमा अरू सुक्ष्मतर केही बाँकी रहँदैन । तदनन्तर यसभन्दा उताको परम सत्य 'निर्वाण'को साक्षात्कार गर्दछ जन इन्द्रियातीत अथवा नाम-रूपातीत छ । साधकले प्रत्यक्ष अनुभव गरेर राम्ररी जान्दछ कि स्थल भासमान सत्यहरूको भेदन गरेर सुक्ष्मतम सत्यसम्म पुग्ने यही एक विधि हो, विद्या हो, साधना हो, शक्ति हो । यसको अतिरिक्त अन्य कुनै विद्या, साधना वा शक्ति छैन । अतः यस निर्वाणिक अवस्थामा प्रोर साधकले अरू केही क्राको पनि अपेक्षा राख्दैन ।

अन्तर्मुखी नएर विपश्यना साधनाद्वारा सूक्ष्मभन्दा सूक्ष्मितर यात्रा गर्ने साधकको लागि मार्गमा अनेक बाधाहरू तेसिन आउँछन् । कैयनपल्ट भौतिक रूप र चित्तको घनत्व नष्ट भएर सूक्ष्म प्रवाहको स्थिति प्राप्त भइसक्दा पनि कुनै सुषुप्त कर्म-संस्कारको उदीणां हुन्छ अनि शरीर-स्कन्धमा पुनः त्यस संस्कारअनुरूप कुनै स्थूल घनीभूत संवेदना प्रकट हुन्छ, कहिलेकाहीँ मूर्छा, अर्ध-मूर्छा संवेदना प्रकट हुन्छ । साधकले धैर्यताकासाथ पुनः तिनलाई भासमान स्थूल प्रकट सत्य सम्भेर साक्षी भावले हेर्दछ र ढिलो-चाँडो तिनको पनि भेदन हुन थाल्दछ । एवं प्रकारले पूर्व संस्कारहरूको निर्ज्रा हुन्छ, क्षय हुन्छ । पुनः सूक्ष्म धाराप्रवाहको अनुभूति हुन थाल्दछ । यसरी जबसम्म अधोर्गातितर लिएर जाने सुषुप्त कर्म-संस्कारहरूको सग्रह पूर्णतया समाप्त

[सूत्रको प्रायोगिक पक्ष]

[48]

हुँदैन, तबसम्म बीच-बीचमा स्थूलताले टाउको उठाउँदै गर्दछ । समभ्रदार साधकले यी पूर्व संस्कारजन्य संवेदनाहरूपात उपेक्षाको अभ्यास गर्दछ । यो संस्कार-उपेक्षाको यात्रा कसैको लागि लामो कसैको लागि छोटो हुनसक्छ । यो कुरा पूर्व-संग्रह कति छ भन्नेमा निभर गर्दछ । अनि संस्कार-उपेक्षाको काम कति समभ्रदारी पूर्वक भइरहेको छ, त्यसमा पनि निभर गर्दछ ।

संस्कार-उपेक्षाको काम राम्ररी गर्न नसक्ने कच्चा साधकले राजमार्ग छोडेर कुनै गलत बाटोमा पाइला टेक्नसक्छ । पूर्व संस्कारजन्य स्यूल भासमान सत्य प्रकट भएमा उसको केही लाग्दैन । तर त्यसको साक्षीभावले सामना गर्नु नै पर्दछ । जब साधकले कुरा नबुभिर कस्पनार्जानत रूप, रग, प्रकाश, शब्द आदिको कृत्रिम आलम्बन उत्पन्न गरेर त्यस्ता काल्पनिक कुरामा व्यान दिन थाल्दछ, अनि एक भासमान सत्यबाट अर्को बनावटी भासमान सत्यको फन्दामा पर्दछ । अनि सूक्ष्मतातिर जाने बाटो बन्द हुन्छ । राजमार्ग छुट्दछ । कुनै अध्याँरो गल्लीमा अल्पलिन पुग्दछ । उसको लागि मुक्ति टाढा हुन्छ । सम्भवार साधकले आफूलाई यस धोखावाट बचाउँछ ।

आफ्नो साढे तीन हातको कायामा समफदारीपूर्वक स्थूलसत्यवाट सूक्ष्मसत्यितर प्रस्थान गरी सूक्ष्मतम सत्यसम्म पुग्नु सबैको लागि अत्यन्त कल्याणकारी हुन्छ । साधकले विपश्यनाको सततः अभ्यास गरेर सूक्ष्मवाट सूक्ष्मतर, सूक्ष्मतरबाट सूक्ष्मतमितर गतिशील भइरहनुपर्छ । कुनै कल्पनामा मुल्नु हुँदैन । यस प्रकार सही अर्थमा आफ्नो मंगल-कल्याण साद्गुपर्छ । आफ्नो स्वस्ति-मुक्ति साद्गुपर्छ ।



