हामोतस्य भगवतो त्ररहतो तम्माहम्बुहस्य। उत्तम विचारणीय नाम रूप निरोध बुदको पाँच ज्ञानमृति



ते. भिक्षु धर्मालोक स्थवीर



उत्तम विचारणीय नाम रूप निरोध

> बुद्धको पाँच ज्ञानमृति



लेखक-प्रकाशक

मिक्ष धर्मालोक स्थर्गार श्रोवः विहार नःघल कान्तिपुर—नेपाल

प्रयमाबृत्ति १००० बु. सं. २५०२ मूल्यः । ३२

## लाग चित्त ज्ञान हो लोभ चित्त अज्ञान हो

सकेसम्म अनित्य दुःख जानी स्याग चित्तले पूजा गरी षढाई जानेलाई के फल हुने हो?

प्रसादको भनाईबाट पूजा गरी छोभ चित्तले खाई पिई जीविका गरी रहनेछाई के फछ हुने हो?

प्रसाद भनेको ज्ञान र अज्ञान हो, सो बुक्तनु पर्ने छ ।

#### भूल सुधार

४ पेजको ४ लाइनमा आर्याष्टाङ्गमुपोवढंको आर्याङ्गद्यामुपोवढं भई रहेको छ, सच्याइ पढ्नु होला ।

# उत्तम विचारगीय

विश्वमा सत्य प्राप्तिको निम्ति अनेक सिद्धान्तहरू उपलब्ध छन्। फेरि यो पनि सत्य हो कि जन्तो सिद्धान्त उन्ते फल पनि। विचारणीय इरा के भने कुन चाहिं सम्यक दृष्टि र कुन चाहिं सम्यक दृष्टि र कुन चाहिं सिम्या दृष्टि।

कुनैको भनाई छ— जलासयन विष्णुको नाभिबाट कमले उत्पत्ति भई सोहि कमलमा उत्पन्न हुनु भएको ब्रह्माले संसार ऋष्टि गच्यो इत्यादि।

कुनैको भनाइ छ— महाशून्य द्वारा उपन्न वजसत्वको निधारबाट पञ्चरिश्म प्रकास भई बैरोचन प्रादूर्भाव भएपछि सोहि बैरोचनको शरिरबाट चार रिश्म प्रकाश भई चार दिशामा चार बुद्ध उत्पत्ति भयो। यहि पञ्चबुद्धका पाँच पुत्र (बोधिसत्व) उत्पत्ति भएको मध्ये पद्मपाणि बोधिसत्व द्वारा संसार शृष्टि भयो इत्यादि।

फेरि शाक्यमुनि गौतम तथागतले भने अविद्या (तृष्णा) द्वारा ने दुःखमय संसार ऋष्टि भएको हो भनि प्रतित्य संमुत्पाद द्वादशाकारको देशना गर्नु भएको देखिन्छ।

शृष्टिको विषयमा यस प्रकारको विभिन्न सिद्धान्तहरू प्रचार

भई रहेको हुनाते ने यथार्थ सत्यलाई साचात्कार गर्म नसिक आपसमा भिन्नता र कलह उत्पत्ति भई आएको हो।

सन्यक दृष्टि प्राप्त सन्यकसन्बुद्धते सिवाय आदि अन्तको ज्ञान अरुष्टे स्वयं साजात्कार गरी देशना गर्भ नसके कर हुरा हामीछाई यादा छ भन्ने दावा गरेर अनेक प्रकारको कल्पना गरी रहत ने मिध्या दृष्टि रूपी सागरमा दुवी रहत हो भन्न मा के हि अत्युक्ति छेन । संसार कसते बनायो, कि हित देखि शृष्टि भएको मन्ने प्रश्न कसैले गरे पनि भगवान बुद्धते यो प्रश्न अव्यावृत्त अथवा यस विषयमा चर्चा गरेर निर्याय प्राप्त गर्न सिवदैन मनि दुःखलाई जानेर दुःख नास गर्ने मार्ग देशना गरी देखावत भएको छ । त्यस कारण आकुवाट उत्पन्न मएको दुःखलाई जानेर तुःख निरोध गर्ने मच नजागी संसारको आदि अन्तलाई भेट्टावन खोज्ज निःसार हो । फेरि आकुले साजात्कार गर्ने नसकेको कुरा अनेक वयान गरी हिट्जु मन् फजुछ छ । इस्ता रूपी अविद्यालाई यसले बनाएको, उसले बनाएको भनि इसरी भन्ने, अविद्या के बक्षाले बनाएको हो ? के बक्रसत्वले वनाएको हो ? के देश्वरते बनाएको ?

संसारमा पाप, पुण्य, भोग, त्याग, छोम जे नरे पनि बनाए पनि, नास गरे पनि, जन्म भए पनि, मृत्यु भए पनि आफैं गरेर हुने मात्र हो, कोहि उन्को साथ जान सक्ने पनि होइन, आउन सक्ने पनि होइन भने देखि यो संसार कसले बनाएको होछा विचार गर!

बौद्ध सिद्धान्तमा संसार बनाउने र विनास गर्ने आफुले

नै हो र अरूले बनायो भन्ने कुरा नै मिण्या दृष्टि हो। भन्ने देखिन्छ।

त्यस्तो रुष्णा ह्यो अविधाले बनाएको संसार भनि देखा-एको बौद्ध सिद्धान्त हुँदाहुँ दै साकार र निराकारको बिचारै नगरी साकारछाई निराकारमा त्याई अनेक देव-देवीको मुर्ति बनाई स्वार्थको निम्ति वाह्यपूजा गरी आफ्नु जीबन वृत्ति चलाई रहेको छ।

बाह्यपूजा गरी रहनेछाई केही सूचना सुनाउन पर्ने:— श्री पार्वती महानिवाँ ए तन्त्रमा—

उत्तमं त्रक्ष मधुमाव ध्यान मावस्तु मध्यमः । स्तुति जापऽधमोमाव वहि पूजाऽधमाधमः ॥

ब्रह्मलाई— मधु समाम भावना गरे उत्तम भाव हुन्छ, खालि ध्यान मात्र गरे मध्यम भाव हुन्छ, खालि खुति-जाप मात्र गरे अथम भाव हुन्छ। स्तुति-जाप भन्दा पनि 'वहि पूजा' वाहिर हिंसादि मद्यपान सहित अनक उपचार राखी पूजा गरेमा 'अथमाधम ' धर्म नभई सन् उल्टो पापै प्रकट हुरे हुन्छ।

फेरि मायाजाल तनत्रमा—

विश्वद्ध धर्म नैरात्म्य सम्यग्ज्ञानेन्दु हत्प्रभः ॥

' बिशुद्ध धर्म ' ना आत्मा भाव रहन्दैत । त्यस सम्यक ज्ञान

हारा निर्मे तेज भएको चित्तमा अनित्य दुःख अनात्मा भाव उत्पत्ति गराई रागादि विषयबाट अलग भई जाने सर्वत्र हुःखबाट मुक्त हुने मूल उपाय ज्ञान हो।

## फेरि वज्रसत्व कवचमा— अमृत्ति तन्त्व नहि पृथ्वी .....

जुन निर्विकार ज्ञानको विषयमा चलुर्महाभूतवाट अलग् भनि प्रश्त खुँदाखुँदै कल्पनाबाट ज्ञानलाई साकार मूर्ति बनाई, अनेक कर्म काएड, विधि बिधान बनाई, त्यस विषय हिंसा, मचादि अनावश्यक पूजाको सामाग्री नभई नहुने शिक्षा बताई आई रहेको र चलाई रहेको यो परमार्थ ज्ञानको आधा-रमा बाह्य पूजादि गरेको दुश्शीलताको कर्म विपाक भयंकर दुःख भोग गर्नु पर्ने विधि बिधान बनाई ज्ञानको धर्म र शुद्धाचारलाई बिगारी राखेको बुद्ध धर्ममा योग्यता विधि हो भन्नु कित सरमको कुरा हो। विचार गर्नु पर्ने विद्यानहरूको कर्तव्य हो।

यस्तो यस्तो लेखिएको छुँदाछुँदै पनि यहाँ नेपालमा शून्यतामा निराकार ज्ञान मूर्ति देव-देवीको मावना ल्याई पद्मशीलको केही वास्ता ने नगरी मद्य मांसले सिंहत नाना उपचार राखी वाह्य पूजा गरी रहेको छ ।

वाह्य पूजा गर्ह जुन ठाउँमा जुन देवता, जुन पूजा गरे तापनि गुरु भई पूजा गर्ने आचार्यहरूले वाक्य द्वारा गुरु मण्डल अध्ययन गरि 'गुरु बुद्ध, गुरु धर्म, गुरु संघ ' भनि स्तोत्र गरी फेरि गून्यतामा श्री वज्रसत्बको आवाहन गरि पञ्चोपचार पूजा, रून मण्डल चढाई, वज्रसत्बको अगाहि 'रत्नत्रयं मे शरणं' भनि त्रिरत्नको शरण गई पाप देशना, पुण्यानुमोदना इत्यादि 'कृतोपवासं चरिष्यामि आर्योङ्ग ष्टामुपोषढं' आर्य अष्टाङ्ग शील पालना गरी उप्रवास चलाउँ भनि प्रार्थना गरी अन्त्यमा 'सर्व प्रकारं जगतो हिताय, कुर्यात्मजस्त्रं सुखसं हिताय' सवै तरहवाट जगतलाई हित गर्ह्य, पिल आपनु आत्मालाई सुखसंग हित गर्द्य भनि पढ़ेको सुंदा कितको ठूलो महत्व देखिएको छ । तर वाह्य पूजा हिसादि कमें गर्ने ठाउँमा पिन यही गुरु मण्डल पढी पूजा गर्नु, यो कत्रो भूलको कार्य हो।

गुरु मण्डल पढ़ेको भावना कितको महत्व पूण छ। संसारको वन्धनवाट मुक्त भई निर्वाणपद सम्ममा प्राप्त हुने भाव बुक्तिन्छ, यस्तो महोत्तम गुरु मण्डलको भावना गरी त्रिरत्नको शरणमा गई आर्याष्टाङ्ग उपोषढ शील पालना गरी आपनु स्वभाव शुद्ध गरी पूजा गर्ने गराउनु पैनेमा वाक्यले मात्र "स्वभाव शुद्धा सर्व धर्मा स्वभाव शुद्धा हं" भनेर पढी ज्ञानान्ध भई जे ठाउँमा पनि यही गुरु मण्डल पढी पूजा गरी सिद्धि सकेपिछ गुरु मण्डलको भावना आर्याष्टाङ्ग उपोषढ शील ता काहाँ पञ्चशीलका पनि रच्चा नगरी हिंसादि मांस मद्य खाई, पिई जथाभावि गरी हिंदने के यो गुरु आचार्यहरूले आफुले आफुलाई ने बच्चरोले हानेको जस्तो होइन कि कसो ?

यस्तो महान् उत्तम गुरु मण्डळ गुरु आचार्यहरूले जे पूजामा पनि पढी त्यसको भावना आफुले केहि पनि नगरी अरु छाई पनि नमुनाई खालि स्वार्थको निम्ति मात्र पूजा गर्ने गरी काम चलाई आएकोले, याहाँ नेपालका मुकु जजमानहरू धर्मान्ध भई अपचार्य उपद्रव भई रहेकों देखिन्छ। यस कारण गुरु भई पूजा गर्ने आचार्यहरूले गुरु महहरू अध्ययन गरी यसको भावना अलुते गर्ने हो वा अरू देवतालाई चलाउने राम्नरी बुकाई यो ठाउँमा गर्ने यो ठाउँमा नगर्ने विचार गरी गुरु महहल पदेको माकिक आपनु स्वभावन्युद्ध गरी पद्मशील, अष्टशीलको सान बताई शील पालना गर्ने र गराउन हिने गरी पूजा चलाएको खरहमा यो नेपालमा भएको पूजा विषयमा कस्तो प्रशंसनीय "प्राचीन पूजा" देखिन आउँह । यही शील ने पालन नभएको पूजा हुनाले यहाँका लोकहरू अन्ध मक्तिमा परी दुःखित भई रहेका छन्।

शील पालना गर्ने पर्ने करा श्रायक यानमा मात्र होइन, तन्त्रयान, महायानमा पनि यस्तो बेखिएको छ:—

> मास्त्रं चौरिकांचापि परप्रती मृषाव च। त्यजस्य विषवत्सर्वे पश्चमं मद्यमेव च॥

मार्जु, चोर्जु, परस्त्री ममन गर्जु, मूठ बोल्तु, मद्यपान गर्जु सी पहुँच ठोक वीष समान सर्कत्र त्याग गर्जु पर्छ।

यस्तो हे खिएको झुँदाझुँदै पनि तस्त्रयान, महायान भनि पञ्चरी छ ने रत्ता नगरी पूजा गरेको कसरी महायान भनि स्रोकहरू छाई बताइसु देखाइनु हुने हुन्छ। बताइनु देखाइनु नहुने धर्म कसरी सहान दुस्रो होला। दूलो भए बुद्ध भगवानले जुन प्रकारले देशना गर्नु भएको हो त्याते सबैछाई बताई देखाई तारणा गर्नु पर्छ, आफुले पनि गर्नु पर्छ।

फेरि गुरु आचार्यहरूको जे पूजामा पनि ये धम्मा हेतुप्पभाषा तेसं हेतु तथागती आह । तेसं च यो निरोधी एवं चादि सहा समनी ॥ भनि पद्छ, त्यसको भाष विचार गदे न ।

भगवान बुद्धले ता बुद्धस्व प्राप्त गरी सकेपछि संसारमा उत्पन्न हुने हेतु र निरोध हुने उपायलाई प्रज्ञा द्वारा यथार्थ जानी सत्व प्राणीको उद्धार गर्न आर्च्य अष्टांगीक मार्ग र प्रतित्य समुत्पाद द्वादशाकार व्याख्यान गर्नु भी। त्यस कारण अविद्या (एटणा) द्वारा ने संसार उत्पत्ति भएको हो यही अविद्या निरोध गरेमा संसारको सर्व दुःख निरोध दुने छ भन्ने विदित हुन्छ। यही कुर्रा बुमन नसकी अविद्यामा परी संसार शृष्टिको विषयमा अनेकानेक सिद्धान्तहरू निस्केका छन्। तसर्थ मैत्री पूर्वक विदेक युक्त भई अध्ययन गरे देखी छल्फल द्वारा अवश्य यथार्थ बोध भई निर्णय हुने छ।

यदि यस्तो नमई प्रत्थमा लेखेको सन्दै आपनो मतलव सिद्ध गर्ने छत्त छिएर लेखि राखेको प्रत्थहरूको आधारमा विश्वास गरी रह्यो भने मिध्या दृष्टिबाट कहिल्यै छुटन संकिन्दैन। कर्माकर्मको हेतुबाट उत्पत्ति भएर पनि कर्म सुधार गर्ने विचार नगरे संसारमा दुःख भई रहने खविद्या (तृब्णा) तर्फ दृष्टि नराखी ज्ञानलाई कल्पना द्वारा बनाई राखेको मूर्तिको भावना गरी तन्त्र मन्त्रको आधारमा देव देवीको मरोताना मात्र देगुरी रहा। भने सत्यछाई यथार्थ दर्शन गर्न सकते ने कसरी? सत यसले दुःखबाट मुक्त हुन सक्छ, यसैळाई धर्मान्ध भनेको हो।

जुन नाम रूपको संयोग भएपछि अटलोक धर्म (लाभ, अलाभ, निन्दा, प्रशंसा, यरा, अयरा, सुःख, दुःख) को कारण जुन ज्ञानलाई जानी उसवाट छुत्कारा पाउनु यही सच्चा मार्ग सम्यक दृष्टि भनि जान्तु, यसलाई नजान्तु नै मिथ्या दृष्टि हुन्छ ।

कुनै तान्त्रिक आचार्यले यो तान्त्रिक धर्म सबै महान धर्म हो भनि अन्धकारमा बसी हाम्ना पुर्खाले यस्तो गरि गएको छ भनि कराएर आजको भौतिक जगतका मानवहरूले विश्वास कसरी गर्छा? यदि महान धर्म हो भने प्रकट रूपले ने संसार हितको निस्ति प्रचार गर्न अश्रसर हुन होळा। होइन भने गुरु आज्ञा भन्दैमा विश्वास कसरी होळा? तसर्थ कोध इर्ज्यां छाई छोडी मैत्री र विवेकले युक्त भई संसारमा रहेको आहम्बर धर्म र मिथ्या दृष्टिळाई छुटाउन प्रश्लोत्तर तथा छुळफळ हुँदै रहो। भने अवश्य यूळ सुधार हुन्छ।

विचारवानहरूले यो सानो पुस्तक हेरी साकारमा आई निराकारमा जानु पर्ने विचार गरी शिघाति शिघ विशुद्ध धर्मको उदय गराई सत्वप्राणी उद्घार होवस् यही आशा छ।

**े लेखक** 

The state of the s

# नामरूप निरोध

यो संसारमा सत्व प्राणी उत्पत्ति हुने र भइरहेको हेतुलाई तथागत अहत् सम्यक सम्बुद्धले "नाम-रूप"को संयोगलाई नै बताउनु भएको छ।

नामस्कन्ध भनेको विज्ञान रूपस्कन्ध-चतुर्महाभूत अर्थात् [प्रथ्वी, पानी, अग्नि, वायु ] मा आकाश स्थान वनी संयोग हुनु नै नामरूप संयोग भएको हो।

सोही विज्ञान रूपस्कन्थमा प्रवेश भई सत्व बनी सत्व ने प्राणी आदि अनेक भइरहेको हो। जबसम्म शुद्ध सूद्दम तथा व्यापक भईरहेको विज्ञान धातुलाई साजात्कार गरी चतुर्महा- भूतदेखि अलग हुन सिंहदैन तबसम्म पञ्चस्कन्ध [ रूप वेदना, संज्ञा, संस्कार, विज्ञान ] को पुञ्ज खडा भइरहन्छ, पञ्चस्कन्ध जहाँसम्म रहला तहाँसम्म दु:खबाट हुटकारा पाउन सिंहदैन।

जुन बेळा सो विज्ञान चतुर्महाभूतमा संयोग हुँदैन सोही बखतमा मात्र पाँच धातु पनि शुद्ध पवित्र हुन्छ। जुन व्यक्तिले यो अवस्था प्राप्त गरी लिन्छ उनैलाई विरज विमल ज्ञान प्राप्त भएको तथा मोच (निर्वाण) भएको अर्थात् जन्मजरा व्याधि मरणद्वारा मुक्त भएको भन्छन्।

जब विज्ञान रूपमा प्रवेश हुन्छ अनि त्यसको कारणले बहायतन [चनु, श्रोत, घाण, जिह्ना, काय, मन] उत्पत्ति भई सोहीं षड् इन्द्रियको ६ वटा विज्ञान खडाभई मनोविज्ञानमा धर्म भई नाना धातु उत्पत्ति भईरहेको हुन्छ ।

यसमा विचारणीय छुरा के अने आकाश धातु स्थान भई चतुर्महाभूत (रूपस्कन्ध) मा विज्ञान धातु संगम हुँदा रूपादि विषयको कारणले वेदना भनेको सो शुद्ध विज्ञानमा केही तर्कना एठ्ने मलाई यस्तो भयो भन्ने सो शुद्ध पवित्र आदि विज्ञानमा प्रभाव परी (अनुभव भई) आएको ने अविद्या उत्पन्न भएको हो।

यदि नामक्षप संगम नसएको सए अविद्याको प्राहुर्माव ने हुने थिएन, जब नामक्ष्मको कारणबाट अविद्या (म मेरो मलाई यस्तो चाहियो, उस्तो भयो भन्ने) ले गर्दा अनेक संस्कार बनी कमशः द्वादशाकार बनी जन्म जरा व्याधी मरण भई जाने हुँदा सो देखी भयभीत भई अथवा माया लिंदैना अविद्या थपाथप थपी घुनी रहेकों छाई ने संसार चक्र तथा भव चक्र भनेको हो।

यही भव चक्रमा तथागत उत्पन्न भई अहत सम्यकसम्बुद्धको ज्ञान बुद्धगयामा प्राप्त गरी अविद्यालाई साज्ञातकार गरी शुद्ध धर्म चक्र चलाउनु भएको हो। यो धर्म सवभन्दा पहिले ऋषिपतन स्गरावनमा पञ्च भद्रवर्गीहरूलाई धर्म देशना गर्नु भएको थियो।

यही अविद्याको कारणले प्रज्ञा हीन भई स्वर्ग नरक आहि बनीरहेको हो। यो कसो भने मनो धातुद्वारा धर्मधातु संयोग अई उत्पत्ति भएको मनोविज्ञान अष्टलोक धर्म (लाभ, अलाभ, निन्दा, प्रशंसा, यहा, अयहा, सुख, दुःख )मा परी सोही धर्मना टाँसिई त्यसवाट छुट्न नसकेकोले ने स्वर्ग नरकको चक्र

चलिएहेको हो।

प्रज्ञाको अभावते ज्ञान हीन भई अविद्या दृद्धि हुँदा म मेरी भन्नु केही छैन भन्ने अनित्य द्धः ख अमात्मत्व थाहा नपाई सीही अविद्याको कारणले असल कमसल संस्कार बनी भव-चकमा घुमिरहेको हो।

सोही अविद्यालाई निःशेष गरी त्याग गर्न सके मात्र संस्कारादि द्वादशाकार नष्ट भई जन्म जरा व्याधि मरण दुःख बाट मुक्त दुन्छ यसैलाई दुःख निरोध भनिको हो।

यही जनम जरा व्याधि मरण दुःखलिई अन्त गर्ने तथागत अहेत् सम्यक्सम्बुद्ध उत्पन्न भई चतुराव्ये सत्य, दुःख सत्य, दुःख समुद्य सत्य, दुःख निरोध सत्य, दुःख निरोध गामिनी प्रतिपदा आव्ये सत्यलाई यथार्थ बोध भई सो दुःखवाट मुक्त हुने आव्ये अश्रांगिक मार्ग मध्यम मार्ग पहिल्याई देशना गर्नु भएको थियो।

त्थों हो -सम्यक दृष्टि, सम्यक संकल्प, सम्यक वाक्य, सम्यक कर्म, सम्यक व्यायाम, सम्यक आजिविका, सम्यक स्मृति, सम्यक समाधि।

यसमा विलारणीय कुरा के भने-अविद्याको कारणबाट में संस्कार नाश गर्म नसकी भवधकमा घुमिरहनु परेको र अविद्या निशेष नभई जन्म जराव्याधि मरणाधि दुखः नाश नहुने कुरालाई थाहा नपाउनु ने सम्यक्दृष्टिको विपरित मिथ्या दृष्टि हो। फेरि आफ्नो कर्म र बुद्धिलाई वास्ता नराखी यता उताको कुरा सुनी अन्यत्र शरण जाने र गईरहेको दृष्टिलाई छोडी निर्बुद्धि अकर्मद्वारा भईरहेको दुःख र दुःखको कारणलाई

जानी सो दुःखछाई अन्त गर्नुछाई नै अष्टांगीक मार्गको पहिलो सार्ग सम्यक दृष्टि भन्छन् १.

सोही दुःख अन्त गर्नछाई अव्यापाद अविहिंसा नैष्क्रम्य गर्नु, अथवा शुद्ध मार्गमा छाने ज्ञानछाई दृषित गर्ने छोभ द्वेष मोहछाई त्थाग गर्नुछाई संस्यक संकल्प भन्छन्ः २.

सोही दु:ख अन्त गर्ने छाई जस्ते दु:खकष्ट पीर परे पनि मूठ कुनै बखतमा पनि नबोल्नु, जस्ते सुखः प्राप्ति हुने भए तापनि कुनै बखतमा पनि मूठ नबोल्ने छाई सम्यक बाक्य भन्छन् ३०

सोही दुःख अन्त गर्नुळाई प्राणीघात, चोरी, व्यक्षिचार आदि कुकर्म नगरी पख्नशील पालन गरी परउपकारी हुनलाई सम्यक्कर्म भन्छन् ४

सोही दुःख अन्त गर्नछाई बल खद्योगद्वारा अञ्जसल कर्महरूलाई हटाई कुशल कर्म दान शील आवना हुई गर्दे जानलाई सम्यक् व्यायाम अन्छन् ४०

सोही दुःख अन्त गर्नछाई अकुशल कंमे अथवा प्रञ्च दुशील कार्यबाट बची दिलादान, श्रद्धाद्धारा प्राप्त भोजन गरी जीवित भैरहनलाई नै सम्यक आंजीविका भन्छन ६.

सोही दुःख अन्त गर्नछाई चारस्मृति प्रस्थान प्रतिदिन खाँदा पिउँदा सुत्दा जाँदा बस्दा सर्वदा अनुस्मरण गरी बस्ने जस्ते कायानुस्मृति भनेको यो शारीर दुःखमय हो यसमा दुर्गन्धले भरिएको र यो अनित्य नाश वान हो नित्य होइन, विचार गरी हेरे केवळ चनुर्महाभूतले मात्र बनेको हो। सम्यक ज्ञानहष्टिवाट यो न मने हो न मेरो ने हो वायु वायु ने पृथ्वी पृथ्वी ने जल जल ने अग्नि अग्नि ने हो म पनि होईन मेरो पनि होईन यो त केवल मनोबृद्धिद्धारा उत्पन्न सुकर्म कुकर्मको फल मोगनलाई मात्र प्राणी उत्पन्न हुन परेकोले चारयोनिमध्ये एकयोनिद्धारा उत्पन्न हुन परेकोले चारयोनिमध्ये एकयोनिद्धारा उत्पन्त भईरहेको मात्र हो। यो शारीर आफूले गरी आएको कर्म विपाक काय संस्कार सिकए पिल चारमहाभूतमा ने विलीन भएर जान्छ। त्यस वेला म, मेरो मन्ने अभिमान कहाँ पाउँला भन्ने आमाको गर्भमा प्रवेश भएदेखि मृत्यु भई नजलाएमा मृतक देह विकृत हुँदै जाने सिही किरा पर्ने आदि अनुस्मरण गर्दे जाँदा यो शारीरको निन्ति लोम मोह गरी बसेको सारत्य नदेखी (वैराग) त्याग बलवान गरी सोही त्याग दुःख अन्त गर्ने उपाय हो भनी जानीरहनलाई कायानुस्मृति भन्छन्।

त्यस्तै वेदनानुस्मृति भनेको सुख वेदना दुःख वेदना न सुख न दुःख वेदना यो त्रिवेदन्यले कसैठाई पनि छोड्ने होइन भनी जानी दुःख वेदनादिछाई सहनु दाँतकीची शान्तिपूर्वक अनुभव गर्नेठाई नै वेदनानुस्मृति भन्छन्।

त्यस्ते चित्तानुसमृति भनेको चित्तको उत्पत्ति स्थिति भङ्ग त्यस्ते चित्त उत्पन्न हुने १. विषय २. कारण् ३. सहकारी ४. संस्कार थी चार पदार्थले चित्त र चैतन्य बनीरहेको हो। त्यसमा अनित्य जानी वैराग्य त्याग दल द्वारा संस्कार नाश गरी ल्याचन सके मात्र संस्कार नाश हुने हो संस्कार नाश भए पछि मात्र चित्त निरोध भई जाने हो भन्ने समृति राखी रहुँदा चंचल चित्त नाश भई जाने हो, चित्त नाश हुनु नै संस्कार अन्त हुनु हो भन्ने अनुस्मरण गर्नेलाई चित्तानुस्मृति भन्छन्। ्रवस्ते धर्मानुस्पृति भनेको तथागतको श्रीमुखबाट देशना गर्नु भएको चतुरार्थ्य सत्य आदि धर्मस्कन्धलाई न्छनुस्मरण् गरी लाभ, अलाभ, निन्दा, प्रशंसा, यस, अयस, सुख, दुःख अष्टलोक धर्मलाई प्रज्ञा द्वारा पहिले ने अलग गरी राष्ट्रन सक्तु ने दुःख सुलको अन्त हुने हो भन्ने ध्यान गर्नलाई धर्मानुस्मृति भन्छन् ७.

सोही दुःख अन्त गर्नछाई संज्ञावेदित निरोध समापत्ति प्राप्त गरी शरीरमा रहेर पनि निरोध ज्ञानछाई साजात्कार गरी मिण्याभाव बचाई विमल विज्ञानको धारा बहाई रहनु नै मोज निर्वागको निकट हुनु हो मन्ने प्रज्ञा ज्ञान जानी ध्यानमा तत्पर भई एकाप्र चित्त गरी रहनलाई ने सम्यक् समाधी मन्छन् म.

यही अग्रङ्गीक आठ मार्ग विना दुःश्व अन्त गरी मोन्न निर्वाण प्राप्त गर्ने अर्को उपाय मार्ग छैन। अविद्या द्वारा छुट-कारा पाउने उग्रय पनि अरू कुने मार्ग छैन। म मेरो भन्ने अभिमान अविद्या द्वारा छुटकारा पाउन नमके सम्म नामरूपको संयोगलाई छुटाउन सिकन्दैन। नामरूपको ज्ञान जानी अविद्या नाश गर्नलाई ने संसारमा तथागत उत्पन्न भएको हो। तथागत उत्पन्न भए पछि मात्र अईत् सम्यक्सम्बुद्धको ज्ञान प्रकाश भएको हो।

तथागत शुद्ध निर्मल शुन्यता द्वारा ज्यान भई श्रु यतामा ने विलीन भई जाने हो। अह्न सम्यक सम्बुद्ध पनि शुद्ध स्थानबाट ज्यन्न भई अनित्य दुःख अनात्मलाई बोध गराई शुद्ध स्थानमै विलीन भई जाने हो। तसर्थ कुनै मानबहरूले दुःखवाट मुक्त भई बिरज विमल ज्ञान पाप गर्ने हो भने अरू अरू यान मतमा जानु भन्दा बुद्धयानमा नै जानु पर्छ भनी जानु ।

अर्को अनेक यान सत भनेकी वास्तवमा विद्यमा ने छ।
तर दुद्ध को धर्ममा हेरी आफू अगुवा बनी बनाई राखेको हो।
प्रत्येक आचार्य्यको भनाइबाट यो स्पष्ट भएको छ कि उनीहरूले
भगवान सम्यक्सम्बुद्धकै ज्ञानमा ज्ञान छिई आफु अधिसरी
नाम र माम तुल्याई बसेको हो।

महायान (बौद्ध धर्म) मा वश्नलाई बोधिचित्ताभिषेक लिन्दा प्रथम यो नियम पालन गर्नु पर्दछ सनी मञ्जुश्री पारा-जिका भन्ने अन्थमा लेखिएको छः—

### नहि प्राणी बधकार्य त्रिस्तन मा परित्यजः १ आकार्य ते न संत्याज्य संबरो दुरतिक्रमः ॥

प्राणी हिंसा कहिल्यै नगर्नु, त्रिरत्त (बुद्ध, धर्म, संघ) र आचार्यहरूळाई न त्याग्नु । यति कुरा गर्नु सक्दछ मर्नि कबुळियत गरे पछि मात्र बोधिचित्ताभिषेक दिने आरम्भ गरि छ। फेरि यसे विषयळाई पुष्टि गर्नै "गुह्यसमाज तन्त्र" भन्ने प्रन्थमा पनि यसरी लेखेको छ—

प्राणिनश्चन ते घात्या अदत्तः नैव चाहरेत्। माचरेत् कामसिथ्या च मृषा नैव हि भाषयेत्॥

प्राणी हिंसा नगर्नु, चोरी नगर्नु, परस्त्री गमन नगर्नु, असत्यः कुरा नगर्नु । सर्वार्थस्तस्य मूलत्वात् मद्यपानं विवर्जयेत्।

सबै प्रकारका अनर्थको मूळ कारण स्वरूप मरापान हुनाले सो मरापानळाई त्याग्नु आवश्यक छ ।

जाँड रक्सी नखानु भन्ने यस्ते जहाँ तहीं प्रन्थहरूमा पनि लेखिएको छ ।

फेरि "काल चक तन्त्र" भन्ने प्रनथमा ---

दिसाऽसत्यं परली त्यजस्य परधनं मद्यपानं तथे ।

हिंसा, असत्य कुरा, परस्त्री, परधन र मद्यपान यी पाँच कार्य त्याग गर्नु पर्छ भनि लेखिएको छ।

फेरि अर्को विचारिएय कुरा के भने त्रिशरण भाव शुद्ध भए मात्र धर्म शुद्ध हुनसक्छ । तसर्थ त्रिरत्न र त्रिगुणको विषयमा केही विस्तार गरी ।

बुद्ध धर्म संघ त्रिरत्नभावं हुन्। ब्रह्मा विष्णु महेश्वरं त्रिगुरूभाव हुन्। त्रिरत्न बुद्ध धर्म संघ भनेको कसोभने बुद्धत सर्वे ने भयो। धर्म भनेको उनकै उपदेश भयो। संघ भनेको उनकै उपदेश मयो। संघ भनेको उनकै उपदेशानुसार पालन गरी जाने आठ पुद्गल- छाई भनेको हो।

सो आठ पुद्गल को को भने-श्रीतापन्न मार्ग पुद्गल र फल पुद्गल, सक्तागामि मार्ग पुद्गल र फल पुद्गल, अनागामि मार्ग पुद्गल र फल पुद्गल, अर्हत् मार्ग पुद्गल र फल पुद्गल यही चार मार्ग पुद्गल र चार फल प्राप्ति पुद्गललाई ने संघ भनेका हुन्। श्रीतापत्ति मार्गबाट फल प्राप्ति प्राणीको चित्तधार कहिल्यै अधोगितमा पर्न जाँदैन, धेरै जन्म लिनु परे सात पटकसम्म जन्म लिएर क्लेशलाई नाशगरी नामक्ष्पको संयोगलाई छुटाई जाने पुरुषलाई भन्छ।

सङ्कदागामी मार्चवाट फल प्राप्त प्राणी एक जन्म लिएर क्लोरानाश गरी नामरूपको संयोगलाई छुटाई जान्छ।

अनागामि मार्गबाट फल प्राप्त प्राणि-शुद्धावास ब्रह्मलो-कमा गई वहींबाट बाकी क्लेश नास गरी नामरूपको संयोगलाई खुटाई जान्छ।

अर्हत मार्गबाट फल प्राप्त प्राणी त यही जन्ममा आश्रवलाई चयगरी बिरज बिमल भई यही जन्ममा नामरूपको संयोगलाई छुटाइ मुक्त भई निर्वाण फललाई प्राप्त मर्छे।

त्रिगुण भनेको ब्रह्मा, विष्णु महेश्वर तीन जनाको तीन गुण सत्व, रज, तमो गुणको श्वृष्टि स्थिति संहारको अधिपति भैरहेका उत्पत्ति स्थिति भंगको चक्रमा मानिसहरूलाई घुमा-इराखेकोळाई भनेको हो। यसलाई नै संसारचक्र पनि मन्छन्।

यस्मा त्रिरत्नमा शरण जानु र त्रिगुणमा शरण जानुमा कुनमा उत्तम भनी विचार गर्नु वा भाव नभुळाउनु मानव जन्मको सारस्त्र हो।

यस विषय रामचन्द्र ब्राह्मण्ले " भक्ति.सतक" मा लेवे-

का छन् कि—
ब्रह्माविद्याभिभृतो दुर्राधगम महामाययाऽलिङ्गिऽतोसौ
विष्णु रागातिरेकाजिजवपुषि घृता पार्वती शङ्करेण ।

बीताविद्यो विमायो जगति स मगवान् वीतरागो मुनीन्द्रः कःसेव्यो बुद्धिमद्भिर्वदत वदत मे आतरस्तेषु मुक्त्यैः ॥

बह्मा अविद्या भूत हो संसारछाई लामो मात्र गर्ने, विद्या पिन मायाको खानि बनी छत्त्री आलिङ्गन गरी बस्ने, शंकर पिन राग युक्त में पावितछाई काखमा लिई हिडमे, तसर्थ हे विज्ञ जन हो। अविद्याबाट अलग भएका मायाछ ई लुटाइसकेका राग नभएका उनी बुद्धछोडी म अरू कसको शरणमा जाऊँ "भनी लेखेको अनुसार त्रिगुणमा शरण जानु र त्रिरत्नमा शरण जानुमा कुन उत्तम होला विचारवानहरूले विचार गर्नु योग्य छ। उने तथागतको गुण केवल बौद्धहरूले मात्र वर्णन गरेको हुन प्रसिद्ध वैदिक आचार्य्य शंकराचार्यले पिन एक समयमा बुद्धको स्तोत्र गर्दा भनेको छिक "योगीनां चकविं" इत्यादि। तसर्थ त्रिरत्नकै गुणमा शरण जानु उत्तम होला। यो चित्तरत्नले जसको शरण गयो तेस्तै फल प्राप्ति हुने हो।

यी दुई भाव आदि अनादिदेखि खिचातानी हुँदै आइ-रहेको हो। कुनै समयमा मिथ्या दृष्टिको बल ष्टुद्धि हुनै कुनै समयमा सम्यक दृष्टिको बल वृद्धि हुने हो भनी भगवान बुद्धले भन्तु भएको छ। फल मात्रै आफ्नो खाफ्नो बुद्धि ज्ञान भाव अनुसार प्राप्त हुने हो। तसर्थ नाम रूपलाई छुटाउनु र त्रिगु-ग्यमा सुलिरहनु संसारचक्रमा घुमिरहनु दुवै आफ्नै आफ्नै हातमा छ।

दानको वछले छोभ नाश गरी शीलको वलले द्वेष छुटाई भावनाको वलले मोह नाश गरी मैत्रो करुणा सुदिता भाव राखेर पनि नभए सांसारिक मगडाबाट यदि जिन्तु ह भने उपेजा भाव गरेर नै जानुपर्छ भनी जान्तु पर्छ ।

यसमा मेरो अल्प बुद्धिचाट देखेको विचार के भने महायान होस्या हीनयान जुन सुकै यान भने पनि ज्ञान त तथागत

अहत सम्यक्सम्बुद्धके हुन्।

विचारणीय कुरा के भने—पञ्चबुद्ध, अपरिमता, करणामय, वारा, हेरुक चक्रसंबर, नैरात्मा, बज्रसत्व इत्यादि। ज्ञानमूर्तिलाई देवता तुल्याई शील समाधी प्रज्ञालाई वास्ता नराखी नगराई बाह्य जप स्तोत्र पुजा पाठ गरी ज्ञान भाव एकातिर पारी शील, विनय, शुद्धभावना र स्तोत्र तंत्र मंत्रकी सम्यक अर्थ समेत नभएको केवल आचार्यको स्वार्थ पुरा गर्न आफू देवता वनी अर्थन वर्थको मन्त्र दिचा शिचा दिएर मन्त्रद्वारा पाप शीयन हुन्छ भनी पञ्चशीलादिलाई बास्त नराखी राख्न पनि निर्दि देवता पूजा गर्ने धर्म भनी दिसा र मद्य पानादि सेवन गरी गराई हुनियाँलाई बाँखामा छारो हाली तथागत अर्हत सम्यक्सम्बुद्धको ज्ञानलाई देवता वनाई 'आचरण' आचार्य जपटन भै रहेको हो।

एक एक आचार्यको एउटा एउटा झानछाई देवता बनाई सोही देवता आफु बनी कसैछाई भन्न हुँदैन देखाएन हुँदैन भनी नियम बाँधी दोष देखाई तसीई राखेको हो कसैले भन्यो देखायो भने यस्तो हुन्छ एस्तो हुन्छ भनी तसीई राखेको हुनाले भन्न पनि नहुने देखाउन पनि नहुने भएकोले मात्र भूछ भुलैयामा पारी राखेको हो, नत्र भने झान त सर्वझ तथागत अईनहरूकोने हो, दुशील भएको विपाकत जोसुकैले पनि भोग नगरी सुख-पाउने होइन। जस्तोसुकै पाप गरे पनि पढ़ेर पाप नास हुने भए शील सदाचारलाई पालन गर्नै वेकार भयो।

पज्जशील पालन नभएको धर्म धर्मने हुन सक्दैन। जसको धर्म भएपनि पापत गर्ने नहुने हो। केवल अविद्या मिध्या भावले छोपी राख्दा पज्जशील पालन गर्न मुस्कील भएको हो। ( यसमा ) देवतापूजा गरी धर्म सम्भी हिंसादि कर्म गरी पज्ज-शील विगार्नु त अन्ध्यभिक्त र धर्मोन्ध सिवाय अरू के भन्न सिकएला। हो होइन विचार गरी धर्म सुधार भई सबैलाई शुभशान्ति होवोस्।

## बुद्धको पाँच ज्ञानमूर्ति

सिद्धार्थ कुमार गौतमले बुद्ध गयामा बुद्धत्व प्राप्त गरेपछि तथागत सम्यक्सम्बुद्ध हुनु भएको हो। "तथागत पहिले हुनु भएका बुद्धहरूले निम्न लेखिए अनुसारका नियमहरू पुरा गर्नु भएकाले" भनिएको हो:—

दश पारमिता दश उप पारमिता दश परमत्थपारमितादि तीस पारमिता।

तीन चर्या—(१) लोकार्थं चर्या (२) ज्ञानार्थं चर्या (३) बुद्धार्थं चर्या।

पाँच महात्याग—[१] धन [२] पुत्र [३] भाष्या [४] काष्याङ्ग [४] जीवित । त्यस्तै पारमितादि पुरा गर्नेळाई "तथागत" भनिन्छ । पहिले हुनु भएका दीपङ्करादि बुद्धहरू, अहिले हुनु भएको गौतम बुद्ध तथा भविष्यमा हुने मैत्रेय बुद्धहरूले त्यही पारमितादि पुरा गर्नु हुने भएकोले " तथागत" भनिएको हो । सम्पूर्ण क्लेश नास गरी पुनर्जन्मको चक्रबाट मुक्त भई विरज विमल ज्ञान प्राप्त गर्नु भएकोले नै अर्हत सम्यक् सम्बुद्ध कहलाइएको हो।

गौतमको सम्यक् सम्बुद्धत्व प्राप्त मईसकेपछि दैनिक पाँच चर्च्यांको भावळाई नेपाळमा पञ्चमहाभूतको वर्ण पञ्चज्ञानको पाँच मुद्रा तथा पञ्च बुद्धको मूर्ति निर्माण गरी स्वयम्भू ज्योतिरूप धर्मधातु बागीश्वर आदिबुद्धको नाम दिई ज्ञान दर्शन गराई राखेको हो ।

ती पाँचवटा दिनचर्या यस प्रकारका छन-

- १. वैरोचन-त्रिलोकलाई ज्ञान प्रसारण गरिरहेको।
- २. अत्तोभ्य-भूमि स्पर्श गरी "तथागत" को हेतु देखाई रहेको।
- ३. रत्नसम्भव—त्रिलोकलाई अभय प्रदान गर्न मैत्रीयुक्त करुणा लिइरहेको ।
- ४. अमिताभ—कसलाई कुन प्रकारले उपकार होला भनी समापित ध्यानद्वारा हेरिरहेको।
- अमोघ सिद्धि—अविद्यारूपी अन्धकारलाई; फाड्न धर्मीपदेश गरिरहेको ।

यही पाँच चर्यांछाई मूर्ति निर्माण गरी ज्ञान दर्शन दिई राखेको हो। यही कुराछाई आजकल भावनिकरक पारी अकै तिर सोडी राखेको छ । ज्ञानलाई देवता भनी भूलको भँवरीम। चकर खेळाई रहेको छ । तथागत ज्ञानको प्रमाण "नामसंगीति" सा धेरे ने पाइम्छ ।

- १. सुविशुद्ध धर्म घातु ज्ञान।
- २. आदशना ज्ञान।
  - ३ प्रत्यवेत्तरा ज्ञान ।
- ४ समता ज्ञान ।
  - ४. कृत्यानुष्ठान ज्ञान इत्यादि।

यी माथि लेखिएका झानलाई गाथा बनाई घेर ने महत्व दिई राखेको छ। सम्यक् रूपले हेरे पनि पर्याप्त छ। सवभन्दा विचारणीय छर। के भने दुनियामा इन्द्र चक्रवर्ति, बुद्ध एक समयमा योटै सिवाय दुइ जना हुन सक्तेन। चर्या पालन गरी घेरे बुद्ध बनी सके। भविष्यमा कित जना निस्कने हुन, केही निश्चय होन।

स्वयम्भू धर्मधातु भनेको साँच्ये ने हो । पाँच धातु कहिल्यै निसिद्धिने र न कसेले बनाएको न एक नयाँ आविष्कार हो । स्वही धातु अन्तर्गत अन्धकारको पर्दा हटाई निर्मल ज्योति प्रकाश गरिएको छ । देव मनुष्य सम्पूर्ण प्राणीहरूलाई उपकार हुने जन्म जरा व्याधि सरण दुःख रहित निर्वाण मार्गलाई साज्ञात्कार गरी आर्थ्यादि बुद्धहरूले अष्टांगिक मार्गद्वारा निर्वाणमा पुन्याहराखेको हो । आजकल नेपालमा तान्त्रिक मिश्रित महायान बुद्ध धर्म धमाधम प्रहण गराइदै छन । तान्त्रिक आचार्य्यहरूले पद्धामिषेक, अष्टाभिषेक, दशामिषेक, दिनलाई नाना प्रकारको चनल चित्तमा ल्याई राखेका छन्।

स्नान, जौर, नक्न काटने, भई लिप्ने, पित्र बस्त्र पिहिरेने इत्यादि कार्यवाट निर्वृत्ति गराई गर्भ देह शुद्ध गरिन्छ। पक्र गर्भ लिनलाई नन्दा, भद्रा, किपला, जया, शीला नामक पाँच रक्नका गाईको दुध, दही, धिऊ, मृत्र, गोवर पाँच पदार्थको संमिश्र-णादि पिलाइन्छ र साथ छिकिन्छ पिन। त्यति कृयावाट देह शुद्ध गराएपि अध्मीज्ञत पृजा लगाउँ हुन। यी भाव ख्याहरू मिथ्या नै भए पिन हास्रो नेपालमा अत्यन्त रास्रो मानिएको छ। तर त्यही वान्त्रिक मिश्रित महायान ह्यासामा आजसम्म प्रचलित छुँदैछ। त्यहाँत गर्भ देह शुद्ध गर्नलाई गाईको दूध दही धिऊ सूत्र गोवरको संमिश्रण गरी आचमन गर्ने आवश्यकता छुँन, त्यस्त नक्न काटने भई लिपने आदि कार्य पिन गर्न पहेंन।

शाक्यमुनि गौतम बुद्धको थेरवादी शासनमा सांसारिक दुःख तथा दुःखको कारण्छाई अन्त गर्ने आठ मार्ग दिई राखेको छ। ती आठमार्ग [१] सम्यक दृष्टि [२] सम्यक संकल्प [३] सम्यक वाक्य [४' सम्यक कर्म [४] सम्यक व्यायाम [६] सम्यक आजीव [७] सम्यक स्मृति | मे सम्यक समाधिमा नगे दुःखवाट मुक्त हुँदैन भनी नेपाछमा अष्टमी ब्रत पूजा छगाई राखेको कित राम्रो छ। त्रिरत्नको शरणमा जानको निम्ति विभिन्न विधि विधानद्वारा अष्टमी ब्रत गराई राखेका छन्। सर्वप्रथम बुद्ध धर्म तथा सङ्घको तीन मण्डछ निर्माण गर्दछन्। बुद्धको मण्डछमा पञ्चबुद्धको नामोच्चारण गरी पुष्प प्रदर्शन गरिन्छ। धर्मको मण्डछमा बुद्धले व्याख्या गर्नु भएको धर्म प्रन्थको नामोच्चारण गरी पुष्प प्रदर्शन गरिन्छ। सङ्घको नामोच्चारण गरी सङ्घको नामोच्चारण गरी प्रम्

मण्डलमा बोधिसत्व लोकेश्वरहरूको नामोच्चारण गरी पुष्प प्रदर्शन गरिन्छ। दूछो मण्डलमा धर्मधातु मण्डल भनी एकादश शौर तथा औट मुजाल युक्क अमोघ पास छोकेश्वरको मूर्ति स्थापना भरी पश्चित्र गङ्गाजल ल्याई अनेक उपचार र विधिः विधानले पूजा गरिन्छ । उक्त ह्याबाट सम्पूर्ण पापाचार नाश हुन्छ र मोज निर्वाण, समेव पाइ अभ्यन्तर [ भिन्न माव नगरी दुःलबाट मुक्त मेरहेको स्थान ] मा मित्रिई ज्ञानकाय, धर्मकाय, निर्माणकाय, सम्भोगकायको ज्ञानमृति निर्माण गरी दर्शन दिइराखेको छ। असङ्कार मुद्रा वर्ण सहित, वजसत्व, वजवाराही, वज्रयोगिनी, हेरुक, चक्रसम्बर, नैरात्मा इत्यादिको मूर्ति अनुसार मीत बनाई वाद्य तालको ध्वनिमा नाची ज्ञान दर्शन दिई सुनाई देखाई राखेको हेर्दा त कत्रो महत्ताको आभास पाइन पथ्यों ? त्यसकारण हामी सबेले त्यही ज्ञान दर्शनको विश्वास र निश्चय गरी सारा घरखेत बेचेर भए पनि यौटा दीचा त निछई हुँदैन भनी आइरहेका छौ। किनभने तन्त्र मन्त्रको चलते साधन गरी पक्क काम गुणलाई प्रहण गरे तापनि निर्वाणमा प्राप्त हुने मार्ग जानी प्रहण गरिरहेको हो वा कुन्नि आचार्यले यजमानको हात समाती डोऱ्याएर लैजाने बेळामा पढ्ने वाक्य हेर्दा त होकित भनी पत्थार पनि मान्तु पर्ने । तर त्यस किसिमको कुयादाट निर्वाणमा प्राप्त भए नभएको मात्र पत्ता पाउनः सकेका छुनौ।

फेरि बाह्न महीनाको बाह्न तीर्थमा श्रष्टमी जत पूजा लगाई आएको हेर्दा बिल्कुल राम्रो लाग्छ। तीर्थ महात्म्ये पुरागा सुनाई आँवी वेहोरी घाम पानी आविवाट हुने अनेक कष्टको सामना गराई नाना विधि विधानद्वारा वर्षदिनसम्म अष्टमी जत पूजा छगाई पूर्णे गरी विसर्जन गर्न सके पूर्णे फछ प्राप्त हुने र नसके पूर्णे फछ प्राप्त नहुने भनी पज्जशीछलाई राम्ररी विकार गरी केही नजान्नेहरू छाई धर्म भनी देखाई सुनाई सन्तोष पारी राखेको यी सबै तान्त्रीक आचार्येहरूको लाभ सत्कारको उपाय सिवाय अरू केही होइन।

शानदार भोज भड़िकलो पोशाक दिसादि कर्म मद्य पान आदि मात्र नगरी पञ्चशीललाई विकार नगरी अष्टमी बत मात्र समाप्त नगरी दिएको भए कित लाभ हुने थियो। मनमा गढ़ेर बिचार गर्नु होस्।

आज हामी नेपालको बौद्ध शासनमा अविद्या मिथ्या भावले परिपूर्ण भएकोले हामीदेखि बाहिरका मानिसहरूसित दुई-कुरा सम्म पनि गर्न नसकी लाजले मुन्टो निहुराई परस्परमा कलह गरी आफ्नो खुट्टामा आफैले बद्धरोले हानी बसी रहनु परेको छ।

अभ्यन्तरमा पुगी सकेका पनि बाहि निक्की भात-भान्साको भेदभाव राष्ट्री रहेका आचार्य्यहरूले त्रिरत्नको शरणमा लगी निर्वाणमा लगीदेला भन्ने कुन चाँही पत्याउलान् र? आजको दुनियाँमा त्यस्ता कुरा तर्फ ध्यान आकर्षित गरी ठगुंला भन्ने विचार लिनु त एकदम असम्भव छ। अब त एक-ताको स्त्रमा भेदभाव पन्छाई अभ्यन्तरमा प्रवेश गरी मेत्री युक्त करुणा प्रहण गरी कार्य गर्नु सिवाय राजशक्ति पनि कामयाव हुन सक्तेन।

स्वयम्भू धर्मधातु ज्योतिरूप आदि बुद्ध भन्दाभन्दै पनि

बुद्धल ई न्यास हाली साधना गर्न न्यास िमकने क्या आश्चर्य-जनक लेंन? भूत प्रतेलाई जस्तो बुद्धलाई मन्त्र तन्त्रले बोलाई साधन गर्न सकने महापुस्य कोही विश्वमा होला? यो कस्तो अनौठी एवं मिध्या अन्ध विश्वासमा हामी मुलि-रहेलीं। तान्त्रिकहरूको भरमा स्वभाव धर्मलाई ख्याल नराखी मन्त्र तन्त्रहरूको भरोसामा बसी अधर्मलाई धर्म धर्मलाई अधर्म सम्भी स्वयम्भू झानलाई छोप गरी नाना प्रकारको नामाकरख गरी भतियार लगाई सद्यान तथा िसादि कर्म गरी स्वयम्भू झानलाई विलीन गर्न लागेको हो बा होइन, आफ्नो आफ्नो गच्छे अनुसार विचार गर्न शक्ति सर्वेसङ्ग होला। के गरीं आधार्य भनाई अनाचार्यपूर्ण कार्य गरी हिंदने गुरुहरूले गरी जानाजान देखादेखी पत्तन में रहनु त मानिसको धर्म होन।

जुन हो बुद्ध भएर आउनु भएको उहाँ ले संसारमा धर्म प्रचारार्थ पहिले पहिलेका बुद्धहरूले कुन नियम बाँधी आएका हुन्। भिन्नुले भिन्नु बनाई आएको परम्परा देखि चली आएको भनि जानी, पहिले स्वयमेव चूहाकर्म गरी अनि बुद्ध में पद्ध-भद्रवर्गी मध्ये कौण्डन्यलाई ज्ञान राम्नरी बुमाई प्रवच्या प्रदेश गराएको पिछ चार जनालाई पनि ज्ञान बताएर प्रवजीत गरेको एशकुमारादिलाई ज्ञान बताई प्रवजीत गरेको र साठी जना भिन्न एकत्रित भएपिछ प्रवजीत गराउने भिन्नुले भिन्नु बनाई आएको नियम बाँधी देश देशावरमा धर्म प्रचार गराउनु भएको नियम आजसम्म पनि प्रचलित लुँदेख। हाम्रो नेपाल खाल्डो भित्र मात्र तान्त्रिक मिश्रित महायानले गर्दा काशाय बस्त्र स्थाग गरी सकेका गृहत्थी तथा कथित आचार्यहरूले चूडाकर्म गरो गराई आइरहेको हो। हास्रो नेपालको बुद्ध धर्मको इञ्जत कहाँसम्म रहला यदि यस्तो क्रया नेपाल बाहिरका अरू देशहरूले सुने वा देखे भने? कुने देशमा पनि नभएको कार्य भएकोले विदेशीहरूले प्रशंसाको तक्मा देला भन्ने सपनामा पनि चिताउनु पर्देन। चेतन शक्तिहीन दूधमुखे बालकहरूलाई चूडाकर्म गराई सारा सन्तान भिक्षु वनी रहेको नियम अरू कुने देशमा पाइन्हैन। केवल नेपाल भिन्न चितरहेको कार्य्य भएकोले अत्यन्त आश्चर्यजनक कुरा सम्मिन परेको छ।

नेपालमा तान्त्रिक आचार्यहरूले मन्त्रद्वारा भूत प्रेत सीक् अगति वायु यन मिथ्यादृष्टि देवताहरूलाई साधन गरी वशीकरण गर्न सक्लान जस्तो त लाग्ल, तर शक्तिशालीहरूले मात्र । त्यही शक्तीको आधारमा साधनद्वारा मरी अगतिमा परिरहेकाहरूलाई उतार्न सक्लु मनी नाना थरीका कृया गरी आई रहेका हुन । तर मुख्य गर्नु पर्ने जीवितावस्थामा हो । सम्यक् ज्ञान सुनाउने पञ्च उपादान स्कन्ध संभार गराउने परमार्थ ज्ञान साधन हुने शील नियमको आधरण गराउने आहि उपदेश कुनै कुरा नगराई नसुनाई मिथ्यापूर्ण भावको आधारमा मरेर विस्मात भैरहेको अवस्थामा कर्माकमद्वारा मृतक आत्मालाई पार उतारी दिने मन्दै थिभिन्न किसिमका विधिविधान बनाई भोज लगाई राखेको कुया संध कपाल दुख्नेलाई दाउकामा ठक्कर खुवाइनु जस्तो हो ।

सम्यक सम्बुद्ध तथागत जस्तो हुनु भे सकेकोले पनि त कसैले कतं अई पार गर्न सक्दैन ''अत्ताहि अत्तनो नाथ '' आफू सिवाय अरू कोही व्हैन सनी धर्मीपदेश गर्नु भएको छ । अतीतमा गरी आइसकेको यातना प्रति विस्मात र भविष्यमा सहनु पर्ने यातना प्रति शोक नगरी केवल वर्तमान कालमा आफ्नो सामु पर्ने आएको दुःख, सहनशील पालन तथा पाप कर्मबाट बिक्कित गराई सत्य मार्ग मार्फत पार उतारी दिनु भएको थियो । भगवान् बुद्धले पनि कसेले कसेलाई पार लैजान सक्छ भनी आज्ञा गर्नु भएको छैन यो अत्यन्त गहन विषय हो ।

संसारमा हरिकङ्गालहरूको कुरा त परै जावस् दुल दुला धन कुवेरहरूले पनि मृतक आत्माले पार पाउँदैन कि भनी हर शङ्का मानी मिध्याभाव पूर्ण कुरालाई पनि अपनाई आई रहेका छन्। अकीं कुरा लोकोपवादको मारदेखि बच्नलाई आफुसङ्ग धन दौलत छउज्जेल अनेक प्रकारयाट भोज भतियार लगाई कुल व्यवहार भनी चलाई आई रहन्छन्। चाहे त्यो क्या मिध्यापूर्ण तथा बद्चलनके होस्। दुकुटी रित्तिए पछि लोकोपवाद र मृतक व्यक्ति पार तदेँन कि भन्ने शङ्कार भय कुनै रहदैन। अनि कप्ट सही विवेकहीन भई गरेको उपादानको फल भोग्न परेकोमा थक् थक माल थाल्छन्। शील समाधि प्रज्ञा प्रति श्रद्धा भाव भक्ति शीलमा रही मृत्यु भई जानेलाई तान्त्रीक आचार्यहरूले क्यांविधि नगर्दैमा नतर्ने हुन्छन्? यो विचारवानहरूले ध्यानमा राखी विचार गर्नु पर्ने विषय हो। हामी सबै मिध्याभाववाट मुक्तं हुनको लागी यो विषयमा अवश्यमेव विचार विमर्श गरी हेर्नु होला भन्ने आशा छ।

दानादि शील पारंगत बुद्धले आज्ञा गर्नु भएको छ "दान गर्नाले मात्र दुर्गति निवारण हुन्छ ।" हुन पनि हो लोभवश दुर्गिति र दु:खको चक्रमा पर्नु परेको छ। यो ज्ञानहीन तथा खन्धकारको कारण हो तसर्थ भगवान बुद्ध दानादि पारमिता पूर्ण गरी प्रकाश हुनु भएको हो।

कसैंलाई रोगले सताएमा अथवा वेही दशा विपरित भएमा स्वयम्भूको धर्मपाल अजिमा (चुडानी भिचुणी) लाई अघि सारी माथिकोले छोपेछ भनी दोष देखाएर औगातमाफिक पुजाको भाकल गराई हिंसा र मदिराले सहितको पूजा अथवा रात्रीपूजा आदि अनेक पूजा गराई छत्य सत्कार गर्इ छन्। भोज लगाई जाँड रक्सीले मात्तिई भइमा खुट्टै नटेक्ने गरी हिंहने यो कुन बौद्धिक सिद्धान्त हो? स्वयम्भूलाई विगारी अपवित्र अगुद्ध गराई बस्तु परेकोछ । शुद्ध निर्मल बुद्ध धर्म लाई तान्त्री-कको संमिश्रणले अन्ध विश्वासी धर्म तुल्याई राखेको छ। यसमा न विनय छ, न शील छ, नत शुद्ध भावना नै। केवल नाम मात्रको बुद्ध धर्म। बुद्ध धर्म संघको शरगागत भावलाई विकार गरी कर्तव्यको अपेचा शरणमा गैराखेको यो बुद्ध धर्म संघको ज्ञानमा कित हानी विपरित ए १ म् मिश्या भावले पूर्ण भई रहेको छ । त्रिचारवानहरूले मनन गर्नु पर्ने विषय हो। आफूले गरी आएको पाप दुष्कमं सिर्फ एक मन्त्रोचचारणले सकाचट हुनेरे! विश्वास अन्यकार र अविद्या-को बादलले ढाकेर जातिभेद भाव उत्पन्न गरी अभ्यन्तरमा पुगी सकेपछि ज्ञानद्र्शन दिइराखेको छ। यो अन्ध मक्ति सिवाय अरू के होला? तसर्थ दुःख तथा दुःख को हेतु समाप्त गरी अनित्य दुःख अनात्मबाट अलग्ग भई बज्जसत्व ज्ञान।दि प्राप्त गरेर निर्वा-सामा पुरने क्रया विधि हो होइन विचारवानहरूले विचार गरी

हेर्नु पर्ने कारण छ । विचार गर्ने नसक्नेहरूलाई के भी र?

स्वयम्भूको सेवा विना निर्वाणमा प्राप्त हुँदैन। बाहिर तवरबाट पनि सुघर सफा भई भावभक्ति पुरा गरी मनमा आनन्द सन्तोष छिनु पर्दछ। फेरि आन्तरिक गति सुधारको साधन दान, शीछ, भावना पुरा गरी जन्मको सारत्व देखाई बस्तु पर्छ। स्वयम्भू स्थानमा भोज छगाई हिंसादि कर्म मद्यपान गरेर मात्र सारत्व देखिंदैन।

सम्यक दृष्टि र मिध्यादृष्टिको भिन्नतालाई भगवानको धर्ममा सुरपष्ट ब्याख्या गरी राखेको छ । विनय, सूत्र तथा अभि धर्म त्रिपिटक प्रन्थको पनि एकबाजि अवलोकन गर्नु होला। हाछो नेपालमा यथाशिष्र विशुद्ध बुद्ध धर्मको सुर्योद्य होस् भनी कामना गर्छु ।

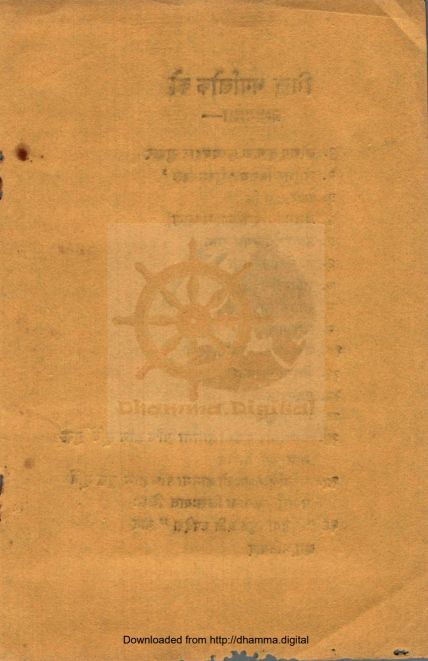
(यो लेख शुद्ध शुद्ध होओइन विचार गरी मूछ सच्याई धर्म सहायता गर्नु होला भन्ने आशा छ --लेखक)

अनुबादक रामकुमार तिवारी

व्याप्त विश्व विश्व तेस्वक

भिचुक धर्म लोक स्थवीर

॥ सुममस्तु सर्वदाः ॥



## भिच्च धर्मालोक को

#### ग्रन्थमाला-

- १. लोक्य् कुचाल कुज्यवहार सुधार
- २. अनुत्तर बिजय 'गुरुमएबल '
- ३. ईश्वर हासीकि
- ४. बुद्धगुण, धर्मगुण, संघगुण
- ४. प्रज्ञादशेन प्रथम भाग
- इ. ऐ. द्वितीय भाग
- ७. सतिपट्टान
- प. ज्ञानमाला
- ६. परित्राग
- १०. महा चीन यात्रा
- ११. त्रिरत्न वस्थना
- १२. पञ्चशील
- १३. भावसुधार
- १४० चय्यांचार बुद्धको झानमा पाँच ज्ञान मृतिं बुद्ध नाम-क्रप निरोध
- १५. चर्याचार बुद्धको शानमा पाँच ज्ञान बुद्ध मूर्वि वयागु न्द्यसःया लिसःयात लिसः
- १६ " वुद्धया पुत्र प्रति धपदेश " यात इग् प्रतिवाद