

सम्पादक

भिक्षु सुदर्शन महास्थविर

अनुवादक तथा प्रकाशक

धर्मरत्न शाक्य "त्रिशुली"

Downloaded from http://dhamma.digital



(नेपाली भाषामा अनुवाद)

स्त्रणादकः भिक्षु सुदर्शन महास्थविर

mmd Digital

अनुवादक तथा प्रकाशक : धर्मरत्न शाक्य "त्रिशुली" धर्नुबादक तथा प्रकाशक : धर्मरत्न शाक्य "त्रिशुली" शंखमूल चोक, नयाँ बानेश्वर, काठमाडौं।

प्रथम प्रकाशन

१००० प्रति

बुद्ध सम्बत नेपाल सम्बत 999£ 2043

विकम सम्बतः

(सर्वाधिकार नेखक र अनुवादकमा सुरक्षित)

Dhamma.Digital

मृत्य : ७५।-

मुद्रण

ः वागमती खापाखाना, वनबहाल, ललितपुर 🕿 ५-३३८४७

track medici

टाइप सेटिइ : धर्मरत्न शाक्य "त्रिशुली" 🕿 ४-७% ३१%

पेज डिजायनिङ : धर्मरत्न शास्य, न्याखाचीक तंचाको 🕿 ५-३४६८२

## बुई शब्ब

viole general in appear to the property of the

"विश्वय बुद्ध-धर्म" को पहिलो भाग पूरतक बु. स. २५१५ (वि.सं. २०२४) मा प्रकाशित भएर बु.स. २५३४ मा पाँची तथा अन्तिम भाग प्रकाशित भयो । यसरी बुद्ध-धर्मकी विश्व इतिहास नेपाल भाषामा २३ वर्ष लगाएर प्रकाशन सम्पन्त हुन सकेको थियो । यस अर्थमा मलाई हर्ष लागेको छ कि आज नेपाली भाषामा अनुदित भई पाँच भाग पुस्तकहरू एउटै आवरण पृष्ठ भित्र समावेश भई प्रकाशित हुन गहरहेको छ ।

इतिहासको पुनर्लेखन समय समयमा भइरहन्छ । बुद्ध-धर्मको विश्व इतिहासमा पनि थुप्रै नयाँ नयाँ तथ्यहरू प्रकाशमा आइसकेका छन् । यस दृष्टिबाट प्रस्तृत पुस्तकमा पनि पहिलेका सहज उपलब्ध रचनाहरू संकलित र अनुदित गरिएको ठाउँमा अन्यान्य स्तरयुक्त रचनाहरू सम्पादित र अनुदित गरि दिन पाए हुन्थ्यो । तर यो कार्यान्वयन यसपटक आफ्नो स्वास्थ्यको कारणबाट गर्न सकिएन । तापनि संकलित रचनाहरूबाट बुद्ध-धर्मको विश्व इतिहासको ज्ञान सामान्य रूपमा प्रदान गर्नुमा यस पुस्तकबाट ठूलो योगदान हुने छ –यसमा कुनै सन्देह छैन ।

श्रद्धालु धर्मरत्न शाक्य "त्रिशुली"ले थुप्रै साना ठूला पुस्तकहरू लेखिसक्नु भएका छन् र अनुवाद गरिसक्नु भएका छन् । भक्ति गीतहरू स्वयं रचेर संगीतबद्ध गर्नु भएका छन् । उहाँको बौद्ध कथावस्त्का अनेक नाटक नाटकाहरू सफल मंचन भइसकेका छन्। आफ्नो कमजोर शारीरिक स्वास्थ्य स्थितिमा पनि उहाँ पहिले जस्तै सशक्त साहसका साथ पढने, लेख्ने, सल्लाह दिने, सभा समारोहमा प्रवचन गर्ने जस्ता कुशल कार्यमा अनवरत लागि नै रहनुभएको।

श्रद्धालु उपासकले विश्वमा बुद-धर्म बारेको नेपाल भाषामा पाँच भाग गरी प्रकाशित पुस्तकहरू नेपालीमा अनुवाद गर्नु भएको छ । यस पुस्तकको प्रकाशनका लागि नपुग आर्थिक अनुदान सहयोग उहाँको आपने सुपुत्र श्री सुखकुमार शाक्यबाट सदाशयता पूर्वक भइरहेको छ । एतदर्थ त्रिरत्नानुभावबाट श्रद्धालु धर्मरत्न शाक्य "त्रिशुली" र उहाँको छोरा श्री सुखकुमार शाक्य सहित सबै परिवारको दीर्घायु तथा सुख शान्ति होस्, यही मेरो सहृदय कामना छ ।

नगर मण्डप श्रीकीर्ति विहार कीर्तिपुर, काठमाडौ । भिक्षु सुवर्शन महास्यविर ८/६/२०५३

### नेपाली अनुवादकको बुई शब्द

नेपालको तराइ क्षेत्र कपिलवस्तुका शाक्य राजा शुद्धोदन महाराजकी अग्रमिहषी मायादेवीको गर्भबाट लुम्बिनी उपवनमा ईस्वी पाँचौं शताब्दी पूर्व बैशाख पूर्णिमाको दिन जन्मनु भएका सिद्धार्थ कुमारले २९ वर्षको उमेरमा मानव मात्रमा छाइरहेको जन्म, जरा, ब्याधि, मरणको दुःखबाट मुक्त हुने ज्ञानको अन्वेषण गर्न राज्यसुख र स्त्री, पुत्र, परिवार सबै त्यागी महाभिनिष्क्रमण गर्नुभयो । आलारकालाम र उदकरामपुत्रजस्ता विद्वानहरूका शिष्य बनी धर्म अध्ययन गरी लौकिक ध्यानको उच्च तह नैवसञ्जानासञ्जायतन सम्मको ध्यानज्ञानबाट पनि दु:खबाट मुक्त नहुने देखी ६ वर्षसम्म दुष्कर तपस्या गर्नुभयो । त्यसबाट पनि सर्वज्ञता ज्ञान लाभ नभएपछि सुजाताको खीर ग्रहण गरी बुद्धगयामा रहेको बोधिवृक्ष मुनि वजासन गरी मार विजय गरी सर्वज्ञता ज्ञान प्राप्त गर्नु भयो । यही सर्वज्ञता ज्ञान वहांले आषाढ पूर्णिमाको दिन ऋषिपतन सारननाथमा पञ्चभद्रवर्गीय ऋषिहरूलाई पहिलो पटक देशना गरी धर्मचक्र प्रवर्तन गर्नु भयो । यही धर्म चतुरार्यसत्य एवं अष्टांगिक मार्ग, शील, समाधि र प्रज्ञा हो । यसका तीन शिक्षा हुन् अनित्य, दु:ख, अनात्म अनि यसको यथार्थबोध नै दुःखबाट मुक्ति अनि परमशान्ति निर्वाण हो । बुद्धको समयमा यो धर्म भारतवर्षका अनेक ठाउँमा व्यापक प्रचार भयो । आफ्नो जीवनको ४५ वर्षसम्म भगवान बुद्धले आदि, मध्य र अन्तसम्म कल्याण हुने धर्म अनवरत रुपले देशना गर्नुभयो । ८० वर्षको उमेर पुगेपछि उनले कुशीनगरको शालवनमा आफ्नो उत्तराधिकार कुनै व्यक्तिलाई नदिइकन धर्मनै उत्तराधिकारी तुल्याई महापरिनिर्वाण हुनुभयो ।

बुद्धको महापरिनिर्वाणपिछ बुद्धधर्म चिरस्थायी तुल्याउन महाकाश्यप महास्थिवरले मगधराज अजातशानुको संरक्षणमा राजगृहको सप्तपूर्णी गुफानिर ७०० क्षीणाश्रव मिक्षुहरू भेला गरी भगवान बुद्धले विभिन्न ठाउँमा देशना गरी राख्नुभएको धर्मलाई एकत्र गर्न प्रथम धर्मसंगायना गर्नु भयो । त्यस्तै १०० वर्षपछि कालाशोक राजाको पालामा यश महास्थिवरले दोश्रो धर्मसंगायना गर्नुभयो । त्यस्तै तथागतको परिनिर्वाणको २०० वर्षपृक्षि मगध सम्राट अशोकका पालामा मोग्गलिपुत्ततिस्स महास्यविरले तेश्रोपटक धर्म संगायना गर्नु में बुद्धधर्ममा आएको विकृति एवं विधित्न निकायहरूको मतभेद निरुपण गरी बुद्धधर्म परिशुद्ध तुल्याइयो । सम्राट अशोक बुद्धका परमभक्त बने । उनले राष्ट्र विस्तारको सद्टा विश्वमा धर्म विस्तार गर्ने अठोट गरी बुद्धधर्म आफ्नो राज्यधर्म गरे । उनि धर्माशोकको नामले विश्वमा प्रख्यात भए । विभिन्न देशहरूमा शाक्यमुनि भगवानका पिषत्र उपदेश र सन्देशलाई धर्मदूतहरू पठाएर प्रचार गर्न लगाए । सम्राटले धर्मदूतहरू अत्यन्त असभ्य एवं दूर्गम देशहरूमा गएर त्यहाँका जनताहरूलाई उपदेशं दिने र बुद्ध र बुद्धधर्मप्रति तुल्याउन निर्देशनहरू दिए । धर्मदूतहरूले पनि उत्तरको तुर्किस्तानसम्म पुगेर त्यहाँका देशवाशीहरूलाई कुनै छल, बस, प्रलोभनबाट नमें शंका निवारण हुनेगरी त्यहाँका राजा, राजकुमार, सैन्य नागरिक, विद्वान, महाजन, कृषक, मजदूरहरू मात्र होइन समाजबाट तिरष्कृत, नीच, अखूत, जातिहरूसंग पनि सम्पर्क राखी छलफल गरी हृदय परिवर्तनद्वारा बुद्धधर्म ग्रहण गराए । त्यस्तै दक्षिणतर्फ श्रीलंकामा पनि आफ्नै छोरा महेन्द्र र छोरी संघमित्रा पठाएर धर्मप्रचार गर्न पठाए । त्यस्तै वर्मा आदि देशहरूमा पनि धर्मदूत मण्डल पठाएर बुद्धधर्म फैलाउनु भयो । त्यसको फलस्वरुप आज बुद्ध जन्मेको देश नेपाल र बुद्धस्य लाभ गरी धर्मप्रचार गरेकों भारतमा बुद्धधर्म शिथिल र लुप्त भएर

जाँदा पिन म्यानमार, लंका, थाइलैण्ड आदि देश र खाम, तिब्बत चीन आदि देशमा भगबान बुद्धको धर्म सुरक्षित भएको कारणले विश्वमा पुनः बुद्धधर्मको पुनर्जागरण हुन सकेको छ । तसर्थ सबैले विश्वमा बुद्धधर्म कसरि कुनबेला कसले पुऱ्यायो कसरि यसको विकास र संरक्षण भयो भन्ने कुरा जानिराखन पूज्य भिक्षु सुदर्शन महास्थविरज्यूले नेपालभाषामा लेखने अनुवाद गर्ने वा सम्पादन गर्ने आवश्यक अनुसार गर्नु भएका विश्वमा बुद्धधर्म बारेका पुस्तकहरू यो नेपालीमा अनुवाद गरी प्रस्तुत गरेको छु । आशा छ यसबाट सबैलाई उक्त कुरा बुभ्न्न सहयोग मिल्नेछ ।

यो पुस्तक अनुवाद गर्नुको निम्ति पूज्य भदन्त सुदर्शन महास्थिविरबाट अनुमित प्रदान गर्नुको साथै आफ्नो अस्वस्थता एवं व्यस्तता को समेत पर्वाह नराखी पूफ समेत संशोधन गरिदिनु भएकोमा वहां प्रति कृतज्ञ छु । त्यस्तै यो पुस्तक प्रकाशनको निम्ति प्रेरणा स्वरूप केहि आर्थिक सहयोग गर्नु भएका मित्रराष्ट्र थाइलैण्डका Dhananta Supabhattrananta And priends ज्यू प्रति पिन हार्दिक धन्यवाद ज्ञापन गर्दछु । अस्तु ।

प्रस्तुत "नेपालमा बुद्धधर्म" भिक्षु सुदर्शन महास्थविरज्यू बाट "नेपाल बौद्ध परियत्ति शिक्षा कोविद"को पाठचक्रमको निम्ति "विश्वय् बुद्धधर्म" पाँच भागमा नेपाल भाषामा लेख्नु भएको छ । प्रस्तुत पुस्तक त्यसै पाँच भाग पुस्तकहरूको अनुदित गरि पाठकहरूको सम्मुख प्रस्तुत गरेकोछु ।

बु.सं. २५४०।६।२५

अनुवादक

## विषय सूची

| ٩.  | नेपालमा बुद्धधर्म            | 9              |
|-----|------------------------------|----------------|
| ٦.  | भारतमा बुद्धधर्म             | · ' २ <b>३</b> |
| ₹.  | वर्मामा बुद्धधर्म            | 89             |
| ٧.  | श्रीलंकामा बुद्धधर्म         | 89             |
| X.  | थाईलैण्डमा बुद्धधर्म         | XĘ             |
| €.  | तिब्बतमा बुद्धधर्म           | <b> ६</b> 0    |
| 9.  | क्चामा बुढधर्म               | 59             |
| 5.  | मलायामा बुद्धधर्म            | 50             |
| ٩.  | जापानमा बुढधर्म              | 90             |
| 90. | चीनमा बुद्धधर्म 🚫 🚺          | 990            |
| 99. | इन्दोनिसियामा बुद्धधर्म      | 929            |
| 97. | अफगानिस्तानमा बुद्धधर्म      | 928            |
| 93. | बंगला देशमा बुद्धधर्म        | 938            |
| 98. | कोरियामा बुद्धधर्म           | 980            |
| 94. | कम्बोदियामा बुद्धधर्म        | 988            |
| 94. | मंगोलियामा बुद्धधर्म         | १४९            |
| 99. | अमेरिकामा बुद्धधर्म          | 988            |
| 95. | जर्मनमा बुद्धधर्म            | . ૧૭૪          |
| 99. | पूर्वी यूरोपमा बुद्धधर्म     | ं १८३          |
| 20. | ब्रिटेनमा बुद्धधर्म          | १८८            |
| 29. | फ्रान्समा बुद्धधर्म          | २०३            |
| २२. | भुतानमा बुद्धधर्म            | ं २१३          |
| ₹₹. | नाओसमा बुद्धधर्म             | २२३            |
| 28. | भियतनाममा बुद्धधर्म          | 779            |
| २४. | फिलिपीन्समा बुद्धधर्म        | २४२            |
| ₹.  | पहिलेका सोभियतसंघमा बद्धधर्म | २४७            |

विश्वमा धेरैजसो देश सधैं समान भैरहदैन । नेपाल पनि यसको अपवादमा पर्दैन । आजको नेपाल क्रुनै युगको नेपालभन्दा सानो र कुनै युगको नेपालभन्दा ठूलो छ । जस्तो आज यसको छिमेकि देश भारत र चीन । बुढकालीन संज्ञागत देश लिने हो भने यी देश निकै ससाना देशहरूको समूह हो । यस अर्थको आधारमा भन्ने हो भने बुढको जन्म किपलवस्तु गणतन्त्रमा भयो, बोधिज्ञान प्राप्ति मगध साम्राज्यमा भयो, धर्मचक प्रवर्तन सारानाथ जुन पहिले एउटा स्वतन्त्र देश थियो, पछि फेरि एकलौटी मगधको अधीनमा परेको देश वाराणसी भयो । त्यस्तै महापरिनिर्वाण मल्ल गणराज्यको कुशीनगरमा भयो । बुढको महापरिनिर्वाणपछि किपलवस्तु पनि कुनैबेला कोशलमा गाभिई ठूलो भएको थियो भने कुनैबेला हिमवन्त प्रदेश नेपालमा गाभिएको थियो । यही स्थिति बुढकालीन भारतको तीन महामण्डल अथवा १६ राज्यको पनि थियो । राजनैतिक शक्तिले देश जितेर लिने अधिकारको समयमा निकै नै प्रतिस्पर्धा भयो । यसमा नेपाल कहिले अरुबाट धक्याइ रहने, कहिले आफुले घचेटेर बलशाली भएर बुढको कुल र जन्मभुमीदेखि महापरिनिर्वाण भूमीतिर सम्म फैलीएको समय पनि थियो ।

जेहोस आजको यो २०औं शताब्दीमा आएर अर्काको देशमा आंखा गाड्न नपाउने युगसम्म पुग्दा नेपालसंग बुद्धजन्मेको, हुर्केको र उनका मावालि देशको भूमि सुरक्षित हुन आएको छ । मगध, अवन्ति, चोल, पाञ्चाल र वत्स आदि देशहरू एक समूह भई भारत भयो । आफ्नो एक समूह बनीसकेको देश भारतमा ती ऐतिहासिक स्थल पनि बिभाजन हुंदा पाकिस्तानमा

पर्न गयो । वस्तुतः बुद्धको जन्म किपलवस्तु र देवदहको साफा उद्यान सुम्विन नेपालमा भयो । जसिर बुद्धका बोधिप्राप्ति मगध साम्राज्य उदवेलको जंगल भारतमा भयो । यो भन्दा बढी कुरा ऐतिहासिक समयको सानो राज्य ठूलो, ठूलो राज्य सानो भएर गएको तथ्यांक र वस्तुस्थितिमा छलफल मात्र हो, वाद विवाद मात्र हो ।

बुद्धको जन्मभूमि नेपाल हो । त्यसकारण यसको धार्मिक सम्बन्ध पनि बुद्धधर्मको इतिहास संगसंगै गाँसिएको छ । निश्चल विश्वमान्यता अगाडी र यथार्थ ऐतिहासिक तथ्य अगाडी बुद्धभन्दा पहिले बुद्धधर्म छ भन्नु गौरवपूर्ण भएर पनि केवल भनाई मात्र हो । किनभने बौद्ध दर्शनका अतीत बुद्धहरूको क्रममा दश बीशहजार वर्षको अन्तर मात्र देखाउने पनि बौद्ध साहत्यमा उपलब्ध छैन । पालि अथवा संस्कृत बौद्ध वाङ्मयले यिनको बीचको समय अन्तर कल्प कल्प देखाउँछ । त्यसकारण भू-इतिहासको अगाडी पहिलेका बुद्धहरूको वर्णन मात्र संस्मृति हो । अतीतका बुद्धहरूका र त्यसबेलादेखिका स्मारक वा चैत्यको अस्तित्य स्वीकार गर्ने काम पनि त्यसबाट विवेचकको विचारमा समयले मागेको विवादमा विवादको निम्ति हो कुरा मात्र हो । बुद्ध त २५०० वर्ष अधिका मात्र हुन्, यो संसारको शृष्टि र संरक्षण यसभन्दा पहिलेदेखि भएर आएको हो । तसर्थ हाम्रो यो नै प्राचीन र सत्य, सार्थक एवं श्रेष्ठ भन्ने यो जवाफ हो ।

महायानका सम्प्रदायमा बुद्धले बोधिज्ञान अनन्त युग पहिले नै लाभ गर्नुभएका हो, बोधिवृक्षको मुनि बोधि प्राप्तिको वर्णन त मात्र उपायकौशाल्य उक्ति हो भन्ने साहित्य यो जवाफको आड हुन सक्छ । अभ यो आड विचित्र उक्ति, सरसभाव, उत्तेजक अभिव्यञ्जन, मनमोहक कथा, स्वीकारोक्ति तर्फ अनन्त अपरमित

पुण्य सम्भार विरोध र अविश्वासमा हृदयकम्प गरिदिन सक्ने, भयानक प्रायश्चित्त, पापपुण्यको विवरण प्रसस्त बलियो छ । त्यसकारण आजको बुद्धिवादि युगले हामिलाइ बिचार गराउँछ कि यसिर किन यो भन्नु पऱ्यो ? अथवा यसिर भन्नु लेख्नु पर्ने स्थिति कसिर आयो ? यसबाट आफ्नो समयमा के कसिर काम गऱ्यो ? अहिले त्यो कसिर कामलाग्ने गर्नुपर्ला ? नेपालको ऐतिहासिक कममा यस्ता कैयौं युग आए, जुन बेला यो धर्म बचाउन अनेक त्यस्ता प्रयास गर्नुपऱ्यो । यसमा सन्देह छैन, यो प्रयास नभएको भए नेपालको बुद्धधर्मको दशा पिन भारतको बुद्धधर्मको दशाजस्तै हुन्थ्यो होला । त्यस्कारण यी प्रयासहरू युग अपेक्षित हो फेरि यी प्रयासहरूमा नेपालका विभिन्न मौलिक विशेषता पिन निकै नै परिलक्षित छ । यद्यपि यी विशेषताहरू एकातर्फबाट हेर्दा आफुआफु भित्रै नअलमिलएको होइन ।

नेपाल, बुद्धधर्मसंग आफ्नो सम्बन्ध इतिहासको सुरुसंगै राख्न गौरव मान्छ, त्यसकारण पौराणिक आधार लिएमा नेपालको बुद्धधर्ममा दीपंकरबुद्ध र स्वयम्भूको ठूलो स्थान र प्रभाव छ । विकालबुद्ध अनुसार दीपंकर अतीत बुद्ध हो, अनि दीपंकरबुद्धभन्दा पिछल्लो कमका बन्धुमित नगरबाट आउनु भएको विपश्वी बुद्धले वीजारोपण गरि आविर्भाव भएर पनि स्वयम्भू ज्योतिरुप आदिबुद्ध भन्छन् । विपश्वीभन्दा पिछ जम्बूद्धीप बाट शिखी, अनुपम नगरबाट विश्वभू, खेमावित नगरबाट कक्कुच्छन्द, शोभावती नगरबाट कनकमुनि, काशीबाट काश्यपबुद्धहरू पनि नेपालमा पालनुभयो । उनि बुद्धहरूको कम र वहाँहरूको आगमन स्वयम्भूपुराणको यो उल्लेखसंग दीधनिकायका पूर्व बुद्धहरूको उल्लेख मिल्न आउंछ, केवल जम्बुद्धीपको ठाउंमा अरुणमती, नेपाल उपत्यकाको ठाउंमा बागमती नदी उल्लेख फरक भएजस्तै हो । अनि अनुपम नगरको ठाउंमा अनोमा, कनकमुनिको

ठाउंमा कोणागमन, काशीको ठाउंमा वाराणशीको अन्तर भाषागत र प्रयोगगत मात्र हो । पाली वाङ्मयले पनि उनि बुद्धहरूको उल्लेख सूत्रहरूमा ससम्मान गरेका छन् । परन्तु पौराणीक रुपमा नेपाल उपत्यकाको श्रृष्टिले उनि अतीत बुद्धहरूसंगको घनिष्ठ सम्बन्ध राखेका छन् तर निग्लिहवाको अशोक स्तम्भमा लेखिएको ब्राह्मी लिपिको उल्लेखले देखाएको कनकम्निवृद्धका स्तूपजित पुरानो पुरातात्विक साक्षी भएको अतीत बुद्धहरूका स्मारक कहीं अन्यत्र अरु देशमा उपलब्ध भएको छैन ।

सम्राट अशोकको समयसम्ममा जीर्णोद्धार गर्नुपर्ने स्थितिको त्यो स्तूप हो, अथवा यहाँको अद्भुत अतुल्य बुद्धकुलप्रतिको श्रद्धामा प्रभावित भएर अशोकले पनि श्रद्धा राखेका हुन्, यो कुराको निर्णय अत्यन्त महत्वपूर्ण भएर पनि अहिले भट्टै असमर्थ जस्तै सन्भन्छ । अनि यो त्यसै छाडेर पनि यति त अवश्य भन्न सिकन्छ कि बुद्धकुल अर्थात अतीत बुद्धप्रति धर्म र जीवनसंगै गाँसी एक भएर रहन सक्ने नेपाली प्रयास, कलात्मक र मौलिक, विशेषतापूर्ण छ । त्यसकारण आजका पञ्चबुद्धभन्दा पनि पहिले बौद्धहरूको घरको ढोका-ढोकामा सप्तबुद्ध लेखिन्छ भन्ने उल्लेखमा पनि पूर्ण तथ्य छ । जुन् सप्तबुद्धहरू मान्यता दिने परम्परा मासँगल्लिका श्रद्धालुहरूको तर्फबाट गत शाताब्दीसम्म पनि जनबहाल (मिछन्द्रबहाल)मा चलाएर गएका छन्।

नेपालको बुद्धधर्मको अर्को विशेषता अनागत बुद्धप्रतिको आस्था हो । स्थिवरवादी र महासांधिकहरूले पनि अनागत बुद्धप्रति कम श्रद्धा राखेको होइन । परन्तु मूर्ति नै निर्माण गरेर अतीतबुद्ध, बर्तमानबुद्ध र अनागतबुद्ध क्रमले दीपंकरबुद्ध, गौतमबुद्ध र मैत्रेयबोधिसत्यको पूजामा नेपाल कुनै महायानी देशभन्दा पछि परेको छैन । दीपंकरबुद्ध अतीतबुद्ध सम्भनेदेखि यो त्रिकाल बुद्धको पूजामा पालि साहित्यको समर्थन पनि आधार लिन सिकन्छ । संस्कृत अथवा विकिसत बौद्धसाहित्यमा निकै अतीत बुद्धहरूको नाम उल्लेख भएपिन प्राचीन पालि साहित्यमा २८ अतीत बुद्धको उल्लेख मात्र परिचयात्मक पंक्ति वा नाम मात्र उपलब्ध छ । फेरि उनि बुद्धहरूमा दीपंकर चौथो बुद्ध हुन्, अनि आजका गौतमबुद्धले बोधिसत्व हुन बुद्धत्व प्रार्थना गरेको पनि उनकै अगाडी हो । यो अर्थ समीक्षा गर्दा सिद्ध छ कि नेपालमा दीपंकर तथागतप्रति मान्यता राख्ने पद्धित सार्थक र गहिरो अर्थ राख्दछ ।

अब केही कुरा ऐतिहासिक मानब बुद्ध शाक्यसिंह गौतमको नेपाल आगमनको विषयमा उल्लेख गरौं। स्वयम्भूपुराण अनुसार उनि आफ्ना शिष्यहरू सारिपुत्र मौद्गल्यायन र आनन्दसहित भिक्षुसंघसंगै यहाँ आउनु भयो। यो पनि स्पष्टतः अन्यान्य बौद्ध देशमा बुद्ध आउनुभएको थियो भन्ने धारणा जस्तै प्राचीन बौद्ध वाङ्मयले समर्थन गर्न सिक्दैन। तैपनि यो कुरा श्रीलंका, बर्मा, स्याम (थाइलैण्ड) आदि देशमा बुद्ध स्वयम् आउनुभएको आआफ्ना प्रकारका श्रद्धाभिब्यञ्जनपूर्ण उल्लेखभन्दा निकै नै सत्यको नजिक पर्दछ। मगध सम्राट् विम्बसारको परिचयात्मक प्रश्नको उत्तरमा आफु हिमालको मुनि रहेको किपलवस्तुबाट आएको भनी स्वयं वहाँले भन्नु भएको छ। तसर्थ स्वयं बुद्धले गर्नु भएको बुद्धमूर्ति वा चैत्यपूजाको वर्णन र नेपालको कथात्मक कला विशिष्टताको अनेक उल्लेखमा उपेक्षित दृष्टि राखेता पनि बौद्ध साहित्यमा भएको हिमालयको आकर्षणले हामीलाइ बुद्ध नेपाल उपत्यकामा आउनु भएकोमा विचार गर्न र पुरातात्विक रुपले प्रमाणित ऐतिहासिक अन्वेषण गर्न प्रेरित गर्छ। साधारण इतिहासले बुद्धको नेपाल आगमनकालमा किराती

राजा जितेदस्तीको शासनकाल देखाउंछ । फेरि कुनै उल्लेखले भने उन वा उनका वंशज कुनै पहिलेका राजा कुरुक्षेत्रको युद्धमा पुऱ्याइराखेको छ । जुन दुईवटा कुराको मान्यता भने पूर्णतः असम्भव छ । पालि वांङ्मयमा महाभारत युद्ध भइसकेको वा भइरहेको कहिं छायाँ सम्म पनि छैन । जस्तो कि त्रिबेदलाई बुद्धकालभन्दा अगाडी मान्न आधार छ ।

अब नेपालका शाक्य जातिका विषयमा केही उल्लेख
गरौं । विडडूभले शाक्य जातिको रक्तपात पूर्ण दमन गर्दा
भागेका शाक्यहरू नेपालमा पनि पुग्यो, जसरि बर्मामा पुगे अनि
त्यसबेला देखि बुद्धधर्म नेपालमा पुग्यो भन्ने उल्लेखको उद्धरण
पनि गर्छन् । परन्तु नेपालमा शाक्यजातिको प्रवेश विषयमा
केहीकुरा विचार पूर्ण भएपनि बुद्धधर्म नै यतिबेला प्रवेश भयो
भन्नेकुरा तथ्यपूर्ण हुदैन । बुद्धको शासनमा टाढा टाढाबाट आएर
भिक्षु बन्न आएका प्रख्यात भिक्षुहरू निकै छन् भने यत्तिको
नजिक परेको ठाउँमा त्यत्तिबेला प्रभाव परेन भन्नु पनि तथ्यपूर्ण
होइन ।

यसपछि सम्राट अशोकको धर्मदूत मण्डलको विषयमा विचार गरी । अशोकको समयमा भारतमा धेरै धर्मप्रचार भएजसौ त्यसको प्रभाव छिमेकि देशहरूमा पिन निकै पऱ्यो, नेपाल पिन यो प्रभावबाट मुक्त भएन । हिमवन्त प्रदेशका धर्मदूत मण्डल नेपालमा नै आएको हुनुपर्छ । कारण अर्को कुनै हिमवन्त प्रदेशले बुद्धभर्म त्यित पहिले आफ्नो ठाउंमा पुगेको उल्लेख गरेको छैन । अशोक आफ्नो छोरी चारुमतीसंगै नेपालमा आएर चारस्तूप स्थापना गरे, देवपालसंग आफ्नो छोरी विवाह गरी दिए भन्ने उल्लेख पिन इतिहासले गरेको छ । चारुमतिको स्मृत्तिमा आएको (चारुमिहार) चाय्बहि अहिले पिन

अशोक शैलीयस्तूप जस्तै छ । त्यस समयको राजदरबार अगाडी, अशोक स्तम्भ भएको भनाइ जनश्रुति जस्तै छ भने पिन हुन्छ । अशोकले जहाँ पुग्यो तिहैं आफ्नो शीलास्तम्भ उभ्याएकोले अशोकको यात्रा भएको देशमा यो सम्भव भएर पिन यसलाइ अहिले सम्म इतिहासले र अन्वेषणले हेर्न सकेको छैन । पाटनको चारस्तूप अशोकले बनाएको भिनन्छ भने अर्कातिर एक व्यापारीले किलगत ३६०८-३६०९ तिर स्थापना गरेको पिन भिनन्छन् । यी कुरामा पुरातात्विक रुपले हेर्न अथवा साहित्यकरुपले अन्वेषण गर्न पिन एकातिर अवसर छैन भने अर्कोतिर नेपालमा युग अपेक्षित रुपले परिवर्द्धित बौद्ध साहित्यमात्र धेरै भएको हुंदा पिन कठीन भएको छ । तैपिन अशोकचैत्य भनेपछि विनामूर्तिको स्तूप, स्मारक रुपको चैत्य हुने र सम्राट अशोक फेरी एकपटक भिक्ष उपगुप्तले सुनाएको प्राय सबैजसो कथा साहित्य अनुसार नेपाली बौद्ध समाजमा उनको स्थान निकै गहिरो र निकै उच्च छ ।

यसपछि नेपालले बुद्ध धर्मको आधारमा कला साहित्यको यित बिकाश गऱ्यो कि त्यसले पिन यसको प्रसारण र विस्तारमा क्षमता प्राप्तगऱ्यो । पाचौ शताब्दीको पूर्वाद्धीतर आचार्य बलभद्र तिब्बत देश भएर चीन पुग्यो । तिनले चिनपेह (निकिन) लाइ आफ्नो कार्यक्षेत्र गरी त्यहाँको भाषामा बौद्धसाहित्य अनुवाद गऱ्यो । यो बेला चीनमा बुद्धधर्म पुगिसकेको र बौद्धसाहित्य बनाउन अनि खोजन प्रारम्भीक युग पिन हो । यहि समयमा फाहियान किपलवस्तु र लुम्बिन पुगेर फर्केको मात्र भने पिन हुन्छ ।

बलभद्रको धर्मप्रचारको वातावरणले पाचौशदीको अन्तितर अंशुबर्माकी छोरी भृकुटी तिब्बत जान बल मिल्यो । उनिसंग

अशोककी छोरी संघमित्राले श्रीलंकामा धर्मप्रचार गरेको आदर्श भावनाले ठाउं लियो त के आश्चर्य । भृकुटी तिंब्बत गएपछि अङ्गचङ्गम्पोका प्रजामा बुद्धधर्म र नेपाल संस्कृतिको ब्यापक प्रभाव पऱ्यो, त्यहाँका कला र संस्कृति धनि तुल्याद्वियो । नेपालबाट लिगएको बुद्ध स्थापना गरिराखेको मन्दिर र पोताला दरबार यसको प्रमाण हो । जसबाट कला-संस्कृतिको आदान प्रदानमा छैठौ शदीको लामो समय बितेको थियो । यद्यपि यसको बीच बीचमा कति महत्वपूर्ण घटना भयो होला परन्तु यस विषयमा हामी अज्ञानी नै छी । तैपनि यो समयमा भारतका निकै आचार्यहरू तिब्बत जान नेपालले बाटो कोरेको हामिलाई थाहा छ । बान्ही शंदीको बीच सम्ममा यसले यतिको विकसित रूप छ । बान्ता शबाका बाच सम्ममा यसल यातका विकासत १५ लियो कि संस्कृति र कलाको सहयोगको निम्ति ६० जना कलाकार साथ लगाइ अर्निको तिब्बत र चीन पठाउनुपऱ्यो । अनि तिनिहरूले त्यहाँ कला र संस्कृतिको कित के सेवा गरे त्यसको फल त्यहाँको देश, प्रत्येक मन्दिर प्रत्येक चित्र अनि भावना भावनामा रहेर प्रदर्शन गरीरहयो । सबभन्दा बढी त यी देशहरू बीचको कला-संस्कृतिको शैलि, समक्पता, समक्चीमा अन्तर्निहित भएर तिनिहरूले सास फेरिरहेका छन्।

यस पछि तेन्हीं शदीको अन्तितिर बुद्धधर्म प्रचारमा उब्जेको प्रतिकृयात्मक शक्तिले फन्का मान्यो । यही समयमा भारतमा तुर्कीहरूले बौद्धहरूलाइ रक्तपातपूर्ण दमन गन्यो । त्यति बेला दुर्बल चरित्रका यी भिक्षुहरू यताउता छरिएर गएका थए । यी भिक्षुहरू आफ्नो अस्तित्वमा चोटमात्र नपुन्याएमा जुनसुकै सुधार वा प्रभाव, प्रभुत्व स्वीकार गर्न पनि तयार थए । यही बेला राजा जयस्थित मल्लले सामाजिक र आर्थिक सुधारको केहि कदम चाल्यो, यसको साथै धार्मिक सुधारको आधारमा भिक्षुहरूलाइ रोजगार समाउन दिने वा राग्नैसंग वैवाहिक

जीवनमा रहन बाध्य गऱ्यो । अनि तिनिहरूको वस्त्र व्यवसाय र रहनसहनमा कुनै यानका भिक्षु भन्ने चिन्ह सम्म पनि रहेन । जसले गर्दा यकातिर फेरि जयस्थिति मल्लको सत्ता पछि भिक्षु परम्परा बचाइ राख्न शायद विनयसम्मत संख्यामा भिक्षुहरू नभएर वा पुरोहितवादी प्रकृयामा सकृय भैराखेकाले चूडाकर्मको परम्परा र बुद्धभमा नया युग अपेक्षित परिवर्तन र परिमार्जनले दूतगितले मोड लियो । अर्कातिर कला र संस्कृतिको उत्थानमा दक्ष बौद्धहरू प्रत्यक्ष रुपले भिक्षुस्वभावको तल्लीन साधना भयो । हेलाका पात्र जस्तै बनाइ जयस्थिति मल्लले भिडाएको काम पनि भिक्षुस्वभावको कलात्मक श्रमले छुने बित्तिकै स्वयं त्यो कामले कला र संस्कृतिलाई माथी उचाली दियो ।

नेपाली बौद्धहरू जुन प्राचीनकालदेखि दीपंकर तथागतका पूजक अशोकभन्दा पहिले कनकमुनि बुद्धका पूजक, जिहले पिन धर्म र जीवन अन्योन्याश्रित गरिराख्ने, कलात्मक गुणले सम्पन्न थिए, तिनिहरूलाई छुत्याउने जित प्रयास भएतापिन आफ्नै गुणले तिनिहरू एकजूत भए । यही समयमा बौद्धकलात्मक संस्कृतिको देन स्वरुप नेपालले प्रतिकात्मक अथवा ध्यानी बुद्धको विकाशमा ठूलो भाग लिनसक्यो, ज्ञान, भूमीस्पर्श, अभय, ध्यान र धर्मचक्रप्रवर्तन मुद्रामा पाँच रंग र पाँच तत्वमा प्रतीकमय बुद्धहरू बैरोचन, अक्षोभ्य, रत्नसंभव, अमिताभ, अमोधिसिद्धले नेपालमा बुद्धधर्म र बौद्धशक्ति रक्षा गर्न ठूलो मद्दत पिन गऱ्यो । नेपालको मन्दिर र विहारहरू भारतमा जस्तै जमीनभित्र पुरिन गएन । यता स्वयं बौद्धवृष्टिकोणबाट पिन भावात्मक अभिप्रायात्मक ईश्वरवादीय दर्शनसंग जोडिन पुग्यो । बुद्धको महानिर्वाणपिछको स्थितिमा मौन धारण गर्ने परम्परामा बुद्धलोकको आस्था बलियो भयो । अभ कर्मवादको बौद्ध कथासाहित्यले कर्ता-धर्ता र बरदाताको स्वरुप लियो । यो समयले

अतीतका वास्तविक तथ्यको समिक्षामा भन्दा पनि जीवनवादी समिक्षामा बढी महत्व दियो । वास्तवमा इतिहासले पनि देखाउंछ, युग र वातावरण अपेक्षित संस्कृति नै मानव संस्कृतिको स्वामाबिक प्रबाह हो । जुन प्रबाह नेपालमा सधै गतिशील र संगीतमय भएको छ । अनि पछिगएर बुद्धको दर्शनसंग बजयान पछिको स्वरुप संगम भएर यो प्रवाहमा फन् गतिशीलता आयो । पंचदान र सम्यकदानसंगै होम (यज्ञ) जस्ता चर्याले पनि शायद यही बेला ठाउँ लियो । ब्राह्मणवादी, र बाह्य कियाकर्मको प्रकृयामा आचार विचार शुद्धिको वातावरणमा हुर्केका मानवतावादी धर्म त अहिले स्वयं विचित्र विचित्र कियाकर्ममा अल्भियो । यसको निम्ति तंत्र मंत्रको सिद्धि र प्रभुत्व त वदिलने तत्व नै भयो । यसले गर्दा फीर एक पटक बौद्धहरू राजकुलको सिन्निकट अबस्था प्राप्तभयो । राजा गुणकामदेवले मिछन्द्रनाथ ल्याएर नरेन्द्रदेवले मन्दिर बनाउनु न:बहा (पाटनको एउटा विहार) बनाउनु, पुराना यात्राहरू म्हासेर मिछन्द्रनाथको अगाडी मीननाथ साथमा राखी रथयात्रा चलाउने प्रथा चलाउन, राजा प्रताप मल्लले जामन गुभाजुलाई राजकुलमा स्थानदिन, अभ लायकूबहिल बनाइ दिन, राजा श्रीनिबास मल्लले नरेन्द्रदेवको श्रद्धामन्दिरमा श्रृंगार गरि थप कीर्ति राख्नु यसको उदाहरण हो । यसरि जनचेतना र जनश्रद्धा बुद्धधर्मप्रति पूर्णतः राजानुकरणात्मक प्रवृत्तिको भयो भन्नु मिल्दैन । अति दमन अवस्थाको विद्रोह वा प्रतिकार क्षमता बौद्धहरूमा अवशेष थियो, त्यसकारण भारतमा बुद्धधर्म उन्नतितिर नजाने भएर पनि नेपालबाट भारतमा मानिसहरू जान्थे । अफ त्यहाँको मन्दिर हेरेर शायद त्यो मन्दिरको भिवय नराम्रो देखी आफुनो देशमा आएर त्यस्तै मन्दिर बनायो । यसको एउटा नमुना पाटनका महाबुद्ध मन्दिर हो ।

मल्लकालको अन्तितिर पुग्दा बौद्धिबहार र बहिलहरूको निर्माण गर्ने, नाउ, लुहारदेखि ब्राह्मण आदि जातिको चूडाकर्म गर्ने बौद्ध विलक्षण स्वभावको अवरोह भयो । राजाहरू पनि मिन्दिर बनाउने, नयाँ नयाँ देबताहरूको यात्रा गर्ने, नाच नचाउनेमा तल्लीन भए । यितबेला बौद्धहरूले साभा मिन्दिर बनाउने, तान्त्रिक नाच नचाउने सम्म पनि आफ्नो प्रभावमा ल्याउन सके । जस्को धाराप्रबाह राजा जयप्रकाश मल्लको कुमारि यात्रा सम्म बहदै गयो ।

मल्लवंशपछि शाहवंशको उदय भयो । नेपाल एकीकरण गर्ने शाहवंशका श्री ४ बडा महाराजाधिराज पृथ्वीनारायण शाह नेपालका नेपालित्वसंग राम्रैसंग परिचित थिए । उनले प्रचलित सबै यात्राहरूमा प्रोत्साहन दिनुका साथै आफ्नो जन्मदेखि वरदान र भिवध्यवाणीसंग सम्बन्ध भएको बौद्ध लामालाई निकै जग्गा प्रदान गरे । जुन पछि राजनैतिक कारणबाट फेरि फर्काइए । श्री ४ बडा महाराजाधिराज पृथ्वीनारायण शाहले नुवाकोटको स्वयम्भू जीर्णोद्धार गर्नु भै रोकीराखेको काठमाडौंको सम्यक महादान स्मेत पुनः बान्ह वर्षमा एकपटक चलाउन दिनुभयो । यतिबेलासम्म प्वंगा (बिशेष एकप्रकारको फुक्ने बाजाले) दशाकुशल पाप छाडने घोषणा गर्दथ्यो ।

नेपालको बुद्धधर्मले नेपालको प्रगतिमा सदैव बल दिन्थ्यो । कारण यसले कला र संस्कृतिसंग अभिन्न रुपले गांसिई जीवन संगाली रहेको थियो । आफ्ना श्रद्धाका पात्र देवता बिभिन्न धातुहरूमा ढाल्ने अनि त्यो स्थापना गर्न काथ ढुंगा र ईटामा भावनाको साकार दिने, श्रद्धा चित्र र साहित्य रचनामा समावेश गर्ने, गीत र नाच चालु गर्दै धर्मलाई जीवनसंग गाँसीराख्नुमा सदैव ध्यान दिन्थ्यो । जसबाट श्री ४

राजेन्द्रवीरिवक्रम को नाममा "महासत्वोपाख्यान" नाटक हाम्रा अगाडी अस्तित्वमा रहेका छन् । यस्तै नै कथा र गीत साहित्य यी सबै साथसाथै विकास हुँदै गए । परन्तु यो जीवनसंग गांसिएको बुद्धधर्म छुटधाउन नसक्दा चिढिएका तत्वले भने बीच बीचमा कम दुःख दिएका होइन, गोलमाल गर्ने मौका कम खोजेका होइन । तिनिहरूले मसानमा लगेर पनि नमरिने नेपालको बुद्धधर्मको जुन विशिष्ठता थियो त्यसलाइ भने बुफ्नै सकेनन् ।

अठारौ शदीको उत्तरार्ढ बितेपछि राजवंशमा अठारा शबाका उत्तराद्ध वित्पाछ राजवशमा शासनाधिकारमा परिवर्तन के आए कानूनी रुपले बौद्ध दमनका प्रयास शुरु गर्न बौद्धिवरोधिहरू जम्मा हुन थाले । होइन भने नयाँ राजनैतिक सत्तामा आएकालाई धार्मिक र सामाजिक व्यवस्थासंग के मतलब ? परन्तु शौभाग्य नै थियो उता एसियाइ जागरणमा बुद्धधर्मले फीर बल दिने प्रारम्भ गरीसकेको थियो, त्यस्तै पुरातात्विक उत्खनन्को प्रारम्भ भै बुद्धधर्म निन्द्राबाट बिउंभे जस्तै गरी राष्ट्रिय गर्वको रुपमा उठिसकेको थियो । नेपालमा पनि डा. फुहररले १८९५ इस्वीमा लुम्विनका अशोक स्तम्भ पत्तालगाएको थियो । त्यसताका नेपालका प्रधानमंत्री देवशमशेरलाई सम्यक देवता बराबर निमन्त्रणा गर्न खुब मनपऱ्यो, परन्त जनको श्रद्धालाई एकातिर चिष्ट्याणर मात्र धीत मरेन परन्तु उनको श्रद्धालाई एकातिर चिप्त्याएर मात्र धीत मरेन, उनलाई नै उखाइने राजनैतिक शक्तिको घच्चाघच्चीमा स्वाधीतत्वले बल पुऱ्याया, प्रधानमंत्री चन्द्रशमशेरको आडमा अबौद शक्तिले बौदहरू हिन्दू हुंवा केहि होइन, हिन्दूहरू बौद भयोभने कानूनी रुपले अपराध घोषित गराउन सफलता प्राप्त गरे। ब्राह्मण क्षत्रिय वैश्य र शूद्र जस्ता तलमाथीका सबैजात चूडाकर्म गरिने परम्परामा यो पहिलो धार्मिक पक्षपात थियो। सिलभान लेविजस्ता राजनैतिक व्यक्तिबाट प्रभावित भएर त्यस्तै

धर्मादित्य धर्माचार्यको बारंबार भएको जायज मागपत्रबाट लुम्बिनीमा चन्द्रशमशेरको शासनकालमा केहि निर्माण र त्यस मन्दिरमा हिंसा नगर्न घोषणा भएता पनि बौद्धधर्म बिरोधि तत्वको हृदयले सहन सकेन ।

नेपालमा एसियाइ स्वतन्त्र संग्रामको जागरणको साथै उठेको धार्मिक चेतना भन भन बहुदै गयो । बिक्रम सम्बत १९८९ पुग्दा खामबाट आउनु भएका क्यान्छे लामाले नयाँ अध्याय थपि दियो । नेपाली बौद्ध जनता ५।६ हजारको संख्यामा धर्म श्रवणकालागी भेला भए । निसन्देह यो जमघट नेपालको इतिहासमा असाधारण थियो । अनि यहि जमघट कुन्नि के भनिकन राजनैतिक भय अघि सारेर बौद्ध संगठन प्रति शासकहरूको हृदयमा विषवृक्ष रोपिदियो । यता जयस्थिति मल्लको सुधारको नाउंमा अबौद्ध शक्तिले बुद्धधर्मको गृहत्याग प्रबृत्तिमा खण्डित भएको पुरानो परम्परा, कुलगत अबौद्ध भएकाले गृहत्याग गरि अर्थात प्रबृजित भएर भिक्षु महाप्रज्ञाले ठूलो कान्तिको सूत्रपात केरुंबाट गरे । फेरि छिरिंनुर्बुको उपाध्यायत्वमा अरु गृहत्यांगी भिक्षुहरू बने । यसबाट चन्द्रशमशेरको आंखामा बौद्धहरू बिभाउन सजिलो भयो । अनि महाप्रज्ञा, महाचन्द्र, महाज्ञान, महावीर्य, र महाक्षान्ति, यी पाँचैजनालाई देशबाट निर्वासित गऱ्यो । गएको शदीहरूमा आफ्नो देशबाट कला र संस्कृतिको साथै धर्मप्रचारकहरू पठाइरहेको पूर्व परम्परा र यसको निम्ति प्रदत्त मार्गको उदारताको विपरित राजनैतिक शक्तिले गरेको १९८२ सालको यहि पहिलो प्रत्यक्ष क्रूर दमन हो । अनि स्वयम्भूको जीर्णोद्धारको श्रद्धामा चन्द्रशमशेरले छेकेको नै नेपालको बौद्ध श्रद्धात्मक निर्माण कार्यमा पहिलो बाधा पनि भयो । यतिमात्र होइन तुलाधर र गुभाजुलाई लामा ढोग्ने र भातभान्सा सम्बन्धीको आधारमा बौद्धहरूभित्र भगडा पारी

राजनैतिक शक्ति संगठन हुन निद्दकन राणाकालीन पुरोहितहरूले बौदबौद्धमा भगडा पारी बीचमा अवले जिताउरी लिने गरे।

परन्तु बौद्धजागरण फेरि सेलाएर जान उठेको होइन । त्यसकारण यस घटनाले गर्दा बौद्धजागरण फन बह्यो । यहि समय करिजनालाई श्रद्धाबाटै लंकामा अध्ययनार्थ जान पृष्ठभूमि दियो, करिजना तिब्बतबाट नेपाल आइपुगे । मिक्षु महाप्रज्ञा पिछ प्रज्ञानन्द श्रामणेर बने । फेरि निष्काशनको कारणले गर्दा महाप्रज्ञा नेपालमा आउन नसकेता पनि वहाँको प्रेरणाबाट श्रामणेर प्रज्ञानन्द नेपालमा आउन नसकेता पनि वहाँको प्रेरणाबाट श्रामणेर प्रज्ञानन्द नेपालमा आउनु भयो । अनि साहु दशरत्न (स्व. धर्मालोक) लाइ पात्र समाउन लगाइ भिक्षाटन जानु भयो । यही नै चीवरबस्त्र पहिरी नेपाल उपत्यकामा सर्वप्रथम स्थविरवादी शासनको पुनः नेपाल प्रवेश हो ।

बुद्धशासन बिलयो तुल्याउन बेशबाट निर्वासित भिक्षु महाप्रज्ञाले भित्रि तवरबाट कम काम गर्नु भएन, उहाँले हिन्दू संन्यासी भे बनेर नेपाल भित्र पसेर नेपाली श्रद्धालुहरूलाई त्यागी जीवनमा आकर्षित गर्नुभयो । यसै कार्यको कममा भिक्षु महाप्रज्ञालाई निष्काशित भिक्षु नेपालमा मस्यो भनेर पूर्व ४ नम्बर भोजपुर जेलमा राखे । फेरि अबौद्ध कुलबाट प्रव्रजित भएर बुद्धमूर्ति बनायो भनिकन दोषारोपण पनि गऱ्यो । यही बौद्धकला साधनामा पहिलो जातीय बन्धन हो । यही बन्दी अबस्थामा आफ्नो गुरुसंगै श्रामणेर अमृतानन्द पनि जेलमा बस्तुभयो ।

यता श्रामणेर प्रज्ञानन्द र श्रद्धालुनीच धार्मिक कुरा सुन्ने सुनाउने हुँदैगयो, यसबाट रातो बस्त्र गयो, पहेँलो बस्त्र आयो भनि बिरोधीको मनमा चिसो त पसेकै थियो, यत्ति हुँदा पनि नेपालबाट महिलाहरू गृहत्यागी हुन थाले । यिनीहरू अनागारिका धर्मपाली, संघपाली, र रत्नपाली हुन् । यो घटना नै नेपालमा

महिलाहरू पुन: गृहत्यागी बन्ने पहिलो अध्याय हो ।

उता धर्मादित्य धर्माचार्यले बुद्धधर्म, हिमालयन बौद्ध, "बुद्धधर्म व नेपाल भाषा" नामको पत्रिकाले नेपालको बौद्धजगतमा कलकत्ताबाट कान्ति ल्याउँदै गऱ्यो, लेख्नु नै अपराध भएर पनि लेखकहरू कोठा कोठामा परिपक्व हुँदै गए । राजनैतिक शक्ति हत्याउने क्रममा पनि चन्द्रशमशेरपछि भीमशमशेर आए । भिक्षुहरूको प्रचारकार्य तीब्रहुँदै गए । रातो चीवर पछि पहेंलो चीवरबाट धार्मिक सुधारको भावनामा नयाँ चैतना प्रज्वलित हुँदै गए । आआफ्नो जातिवादमा भगडा गर्नु धर्म होइन भनि जागृत भएकाहरूलाई पुनः ब्राह्मणलाई ढोगेन भनिकन अपराधी तुल्याउन खोज्यो । परन्तु पं. चक्रपाणी चालिसे र लेखनाथ हरूले हामीहरूलाइ यिनीहरूले ढोगेका छन् भनेपछि धर्मका पृष्ठपोषक तत्व हरूले त्यतिको तर्साउन दबाउन सकेन । बुद्धचर्या आदि पत्रिकाका रचनाले मार्ग दर्शन गरे । यसपछि परिछद्रानुन्वेषक हरूले हिंसा र मधपानका विरक्तिपूर्ण श्रद्धात्मक गीतमा बागियानको प्रचार गरेको आरोप गर्नलागे । यो बागियानका प्रचार पनि सामूहिक रुपमा भइरहेको छ भनी जाहेर गरे । अनि ब्रहमजाल डोरीले राणाकालीन बमकाण्डसंगै बांधेर बौद्धविरोधी तत्वले आफनो स्वार्थ सिद्ध गरे । सर्वश्री योगवीरसिंह. सिद्धिरत्न, माणिकमान, चित्तधर, मानदास, दशरत्न, मानदेब, मञ्जुहर्ष, धर्ममान, करुणारत्न र हर्षदासलाई चारभाञ्ज्यां बाहिर निकाल्ने दण्ड दिएर विगत इतिहासमा नेपालबाट सयौं बौद्धहरू निष्काशित गरेको पुरानो इतिहास दोहऱ्यायो । राजनैतिक शक्तिमा आउन तम्सेका जुढशमशेरले यस कुराको चालपाएर केही कदम उठाउनु भन्दा पहिले सिद्धिरत्न पूर्व रामेछापमा, मानिकमान गोर्खामा, मानदास नुवाकोटमा, करुणारत्न चौतारामा पुऱ्याई सकेका थिए।

#### विश्वमा बुढधर्म

जुद्धसमशेर प्रधान मंत्री बन्यो । पहिले बौद्धहरूलाई जिस्त्याउन हुँदैन भनी ठान्ने जुद्धशमशेरलाई प्रधानमंत्री बनेपछि भीर चन्त्रशमशेरको बौद्ध विरोधी मन्त्र लाग्न थाल्यो । यता ज्ञानमालाको प्रचार, परोपकारको संगठन र बौद्ध जागरण फैलिंदै गयो । अर्कोतिर राजनैतिक जागरण पनि आएको थियो । यही हुसमुलमा पारी १९९७ सासमा विशुद्धभाषा र धर्मसेवी श्री जिस्त्यरजस्तालाई जेलमा राखे । अनि यो षडयन्त्र नबुभूने तथाकथित बौद्धहरूको सहयोग प्राप्त राजनैतिक आधारको पर्वामित्र लुकेर बौद्ध भिक्षहरूलाई लक्षराखे । महिलालाई गृहत्यागी तुल्याउने । सामूहिक धर्म प्रचार गरियो भनी बोषारोपण गरि वर्षावास बसीरहेका नेपाली भिक्षहरूलाई प्रथम वर्षावास र दुतीय वर्षावास भनेको न, क, थाहा नपाएकाले आवण १४ गते २००० सालका दिन नेपालबाट निष्कासन गरे ।

निष्कासित आठजना मिश्च शामणेरहरू हुन्-
१. मिश्च प्रज्ञानन्द, २. मिश्च धर्मालोक, ३. मिश्च सुबोधानन्द,

४. मिश्च प्रज्ञारिम, ४. शामणेर प्रज्ञारस, ६. रत्नज्योति, ७. अरबधम्म, ६. कुमार ।

यही नेपालमा बौद्धधर्मप्रति निर्मम बमन आकांक्षीहरूको सबभन्दा ठुलो र सबभन्दा पिछल्लो प्रहार हो ।

बुद्धको जन्मभूमिबाट बौद्ध मिक्षुहरू बुद्धधर्म प्रवारको आग्नेपमा निष्कासन गरेकोमा अन्तर्राष्ट्बाट ठूलो प्रतिकृया जनायो । निष्कासित भिक्षुहरूलाई बर्मा श्रीलंका र भारतमा स्वागत भए । सारानाथमा १०४४ इस्वीमा धर्मोदय सभाको स्थापना भयो । यसपश्चि भिक्षु अमृतानन्दको प्रयत्नबाट १९४६ इस्वीमा श्रीलंकाका मिक्षु नार्द महास्थविरको नेतृत्वमा भिक्षुप्रियदर्शी, डा. रत्नसूर्य, प्रो. आर्यपाल र स्वयं भिक्षु

अमृतानन्दसहित ५ जनाको शिष्टमण्डल श्रीलंकाबाट आए । प्रधानमंत्री पद्मशमशेरले "आ-आफनो धर्म आ-आफुले पालन गर्नु" भन्ने हुकुम भयो । अनि भिक्षु धर्मालोकदेखि नेपालमा पुनः भिक्षुहरू भित्रिए । यसै बीचमा "ज्ञानमाला भजनखलः"का सम्पूर्ण सदस्यहरूलाई अभ्व ज्ञानमाला बेच्नेलाइ समेत बर्षौ तारेखमा भुण्डयाई दिनसम्म दुःख दिएका थिए । परन्तु अदम्य उत्साह, प्रबल श्रद्धा र गम्भीर चेतनाको अगाडी सम्पूर्ण मार पराजित भयो । देशमा नयां जागरणको विजय भयो । "स्वदेश वासी तताक्यहें मय्जु, विद्या ब्वनादिये माल" "स्वदेशवासी दिदी बहिनीहरू विद्या पढ्नु पऱ्यो" भन्ने गीतले शैक्षिक जागृति ल्यायो । यता देशमा जहानिया शासन व्यवस्था अन्त भयो । यहि प्रजातन्त्रको सुप्रभातमा आएको वैशाख पूर्णिमाको दिन श्री ५ महाराजाधिराज त्रिभुवन बीरिबिक्रम शाहदेव बौद्ध समारोहमा सवारी हुनुभयो यसैलाई नेपाली धर्म परम्पराको प्रवाहमा फेरि आएको गितशीलता मान्नुपर्छ ।

यसपछि २००६ साल कार्तिक २० गते नेपालमा अग्रश्नावक सारीपुत्र र मौद्गल्यायनको अस्तिधातुको आगमन भयो । स्वागत समितिको अध्यक्ष स्वयं भी ५ महाराजाधिराज त्रिभुवन वीरबिकम शाहदेव हुनुभयो । राजदर्बार सम्म पनि यसको स्वागत भयो । नेपालमा बुद्धधर्मको पुनर्जागरणको यही राम्रो अध्याय हो । यो स्वागत समितिको सचिव हुनुहुन्छ भिक्षु अमृतानन्द महास्थविर ।

यसपछि २०१२ सालको प्रजातन्त्र दिवस बुद्धधर्मको अर्को महत्वपूर्ण अध्याय हो । त्यसदिन भी ५ महाराजाधिराज महेन्द्रवीरिवक्रम शाहदेव लुम्विनीमा सवारी हुनुभयो । ज्ञातअनुसार सम्राद् अशोक र राजा रिपुमल्लपछि लुम्विनीमा राजकीय यात्रा भएको यही यात्रा हो । अभ यही दिन श्री ५ महाराजाधिराज

महेन्द्रवीरविक्रम शाहदेवबाट नेपाल अधिराज्य भर बैशाख पूर्णिमाको दिन अहिंसाको घोषणा गर्नु भयो ।

१५ नवेम्बर १९५६ को दिन नेपासको इतिहासमा शायद बुद्धकाल भन्दा पिछ्ठको सर्वाधिक महत्वपूर्ण अध्याय थिपयो । दुँडिखेलको बीचमा विशेष रुपमा बनाईएको मञ्चमा आशन ग्रहण गरि बिभिन्न ४२ राष्ट्रबाट भाग लिएका धर्मोदयसभाको तत्वाबधानमा भएको चतुर्थ बिश्व बौद्ध सम्मेलनको समुद्धाटन र समुद्धाटन भाषण श्री ५ महाराजधिराज महेन्द्रवीरिवकम शाहदेवबाट भयो । विश्वशान्तिको पक्षमा नेपालको दृष्टिकोण प्रथम पटक गैरसरकारी अन्तरराष्ट्य सम्मेलनमा प्रस्तुत भयो । उता लुन्विनीमा २५०० बुद्धजयन्तिको उपलक्षमा श्री ५ को सरकारबाट नव निर्माणको कार्य सम्पन्न गऱ्यो ।

आज नेपालमा पहेंली चीवर, रातो चीवर तथा साधारण वस्त्रका बुद्धधर्म आआफ्ना पद्धित अनुसार प्रचार भइरहेको छ, संबिधानले आआफ्नो धर्मगर्न अधिकार दिएको छ । स्थिवरवादि बुद्धधर्मले पनि त्यसबेलादेखि अहिलेसम्म अनवरत रुपबाट आफ्नो प्रचारकार्य गरिरहेकै छन् । आजसम्ममा स्थिवरवादी विहार तल दिईएको छ ।

आज प्रतिवर्ष बुद्धजयन्ती अधिराज्यभर राम्रोसंग भइरहेको छ । पाक्षिक बुद्धपूजा उपत्यका भ्रमण गरी कुनै देशमा नभएको रुपमा ५०० भन्दा बढी श्रद्धालुहरूको समूहले पिबत्र चार बौद्धतिर्थको यात्रा "ज्ञानमाला भजनखलः"को तत्वाबधानमा गठित तीर्थयात्रा समितिले गच्यो । आज भिक्षु अमृतानन्दको त्याग तपस्याबाट आनन्दकृटी विद्यापीठ र आनन्दकुटी विज्ञान कलेज स्थापीत भयो । गणमहाविहारको जीर्णोद्धार भयो फेरी भोजपुर तानसेनमा शान्ति पुस्तकालय स्थापना भयो । आज सम्ममा १५०

भन्दा बढी पुस्तक भिक्षु र अनगारिकाहरूले लेखिसके । आज नेपालमा र बौद्धदेशमा अध्ययनरत गरी जम्मा नेपाली भिक्षु, श्रामणेरहरू र अनगारिकाहरूमा भिक्षुहरू मात्र अहिले पनि ६७ जना छन्, १४ जना दिवंगत भैसके, श्रामणेरहरू अहिले ३९ जना छन् ५ जना दिवंगत भैसके । अनागारिकाहरू अहिले ७० जना जित जित छन् २३ जना दिवंगत भैसके । (यसमा चीवर त्याग गरेकाहरूको संख्या सम्मिलत छैन) यस्तै महायानी र बज्रयानी बौद्ध धर्मालम्बीहरूले पनि आआफ्नो धर्म प्रचार गरि रहेका छन् । साथै सक्दो कला साहित्यको विकाशमा पनि मद्दत गर्दै बुद्धधर्म तथा देशसेवा गरिरहेका छन्।

#### आजका थेरवाब विहार हरू :-

#### काठमाडौं जिल्ला :-

9. आनन्दकुटि विहार,

प्रणिधीपूर्ण महाविहार,

गौतमबुद्ध विहार,

धर्मचक विहार,

नगरमण्डप श्रीकीर्ति विहार, १०. आनन्दभुवन विहार,

११. बुद्ध विहार,

१३. पवित्रकुटि विहार, १४. विश्वशान्ति विहार.

१७. बसुन्धरा विहार,

१९. मातातीर्थ विहार

२. श्रीघ:विहार,

४. सुगतपुर विहार, (त्रिश्ली)

६. गणमहाविहार,

महाप्रज्ञा आश्रम,

१२. संघाराम भिक्षु तालिम केन्द्र,

१४. पद्मसुगन्ध विहार,

१६. अन्तर्राष्ट्रिय बौद्ध भावना केन्द

१८. चतुब्रम्ह विहार,

२०. कृटि विहार ।

#### अवामारिकाहरू बस्बे विहार र आरामहरू :-

निर्वाणमकृति उपासिकाराम, २. धर्मकीर्ति विहार,

३. विजयाराम, ४. धर्मसंग्रह विहार,

प्र. पद्मकीर्ति विहार ।

#### थेरवादी मिश्रु राम्पर्क मएको :-

१. कीर्तिपुर क्वा:चो ।

#### बबितपुर जिल्ला :-

श्री सुमंगल विहार,
 २. शाक्यसिंह विहार,

३. वेलुवनाराम, ४. मणिमण्डप विहार,

शान्ति विहार, ६. सिद्धिमंगल विहार,

७. सुवर्णस्त्रतपुर विहार, ८. जितापुर गन्धकृटि विहार,

९. पुण्योदय विहार ।

#### अबागारिकाहरू बस्ते विहार र आरामहरू :-

१. जयमंगल विहार, २. सुनन्दाराम,

३. अ.संघरिकता विहार, ४. इतिराज विहार,

सिन्तसुखावास,
 प्योति विहार,

७. पञ्जानन्दाराम, ८. नरसिंहाराम ।

#### शिखाबी मिश्रुष्टर समपर्क मधको :-

#### १. विश्वमैत्री विहार मंगल राजप्राशाद अगाडी।

( 20)

#### नेपासमा बुढवर्म

#### भाराज्युर, सिंहशु, कारी जिल्ला :-

१. सुदर्शन महाविहार,

३. मुनि विहार,

५. पाटि विहार,

७. ध्यानकृदि विहार,

९. बोधिचर्या विहार,

११. बालहर्षकीर्ति विहार ।

२. चन्द्रकीर्ति विहार,

४ सिखलापुर विहार,

६. पूर्वाराम विहार,

द. **मौद**समस्कृत विहार,

१०. नगदेश बुद्ध विहार,

#### अबागारिकाहरू बस्बे विहार :-

१. काशीवर्ण बुद्ध विहार ।

#### पूर्व तिस्का विद्यारहरू

शाक्यमुनि विहार,
 राक्यमुनि विहार,

३. बुद्ध विहार धरान,

५. मुद्र विहार धनकुटा,

७. वयरवन ज्योति बुद्ध विहार,

९. बुद्ध विहार दमक फापा,

४. बोधिसत्व विहार,

६. बुद्ध विहार धरान,

द. बुद विहार उर्लाबारी,

१०. पिच्छरा विराटनगर

(जग्गामात्र प्राप्त) ।

#### शैरवादी मिश्रुहरू राज्यके मपको :-

१. स्वयम्भूचैत्यविहार ।

#### पश्चिम तिस्का विहारहरूः :-

महाचैत्य विहार,
 र. पद्मचैत्य विहार,

३. धर्मशीला बुद्ध विहार, ४. आनन्द विहार,

( 79)

प्र. ज्ञानोदय विहार,
प्र. श्री मंगल विहार,
प्र. माछापुच्छे विहार,
प्र. माछापुच्छे विहार,
प्र. लोकचक विहार,
प्र. होलिन्द विहार,
प्र. होलिन्द विहार,
प्र. मुगन्ध विहार,
प्र. अन्तरराष्ट्य बौद्ध समाज,
प्र. प्राताभूमी विहार ।

#### थेखाबी मिश्रुष्टरू सम्पर्क भएका :-

#### बागेश्वरी बुद्ध विहार, २. बुद्ध विहार हेटौडा ।

यसरि थेरवादी विहार र आरामहरू जम्मा ८० वटा छन् र थेरवाद नभए पनि भिक्षुहरूको निम्ति खुला भएका विहारहरू ४ वटा छन्।

(प्रस्तृत "नेपालमा बुद्धधर्म" रचना मिलु सुदर्शनस्पूबाट बु. सं. २४०० सालमा "विश्वय बुद्धधर्म" पुस्तकको निम्ति सेस्नु भएको हुँदा त्यस बेला सम्मको वा त्यहाँसम्मको बुद्धधर्मको उन्निति र प्रगतिको मात्र कुरा छ ।)

## भारतमा बुद्धधर्म

भारतमा बुद्धधर्मको प्रवाह कहिलेदेखि सुरु हुन्छ त्यहाँदेखि नै बुद्धधर्मको इतिहास गतिशील हन्छ । यो इतिहासको प्रवर्तन बुद्धले सारानाथ मृगदावनमा गर्नुभयो । अनि यो समय ५२६ इ.पू. आषाढ पूर्णिमातिर पर्दछ । उनि बुद्ध हुने बोधिसत्वको जन्म ५६३ इ.पू. तिर लुम्विनी उद्यानमा भयो । उनि कपिलवस्तुका शाक्याधिपति शुद्धोदनका सुपुत्र हुनु हुन्छ । फेरि वहाँले ५२४ इ.पू. तिर आफ्नो देश कपिलवस्तुबाट महाभिनिष्कमण गर्नुभयो ।

यो समय सामाजिक, सांस्कृतिक, आर्थिक र राजनैतिक वातावरणमा ब्राह्मणवादी आधिपत्यबाट मुक्त हुन क्षेत्रीय जागरण भइरहेको समय हो । यज्ञवादी धर्मको दक्षिणा र कृयाकर्मको बाहुल्यले दबाईराखेका जनताहरूको मनमा पिन शीतल सुख शान्तिले भिरएको प्रेम र करुणाको धर्म मनपराउन ठाउँ खालि भइराखेको थियो । परिणामत श्रमणवादी दर्शनले जनमानसमा यितिबेलासम्म केही केही जरा पिन गाडि सकेका थिए । महावीरले आफ्नै प्रेम र करुणाको सिद्धान्त जनताको सामुन्ने राखिसकेको थियो । यहि समयमा बुद्धले पाँचजना नेपाली श्रमणहरूको अगाडि आज्ञा गर्नु भयो । "द्वे मे भिक्खवे अन्ता पब्बिजितेन नसेबितब्बा" भिक्षु हो, यी दुइ अन्त (अति) प्रब्रजितहरूले सेवन गर्नु हुदैन । के के दुइ ?

वो हीन, ग्राम्य, पृथग्जनलाइ सुहाउंदो, कमसल ब्यक्तिको,
 अर्थ नभएको, कामवासना र कामसुखमा लिप्त हुने, (धर्म)

#### भारतमा बुद्धधर्म

२) दु:ख हुने, कमसल व्यक्तिले अपनाउने, अर्थ नभएको, कायक्लेश दिने (धर्म) हो ।

भिक्षु हो, यी दुवै अन्तमा नगईकन तथागतले मध्यममार्ग खोजेर पत्तालगाउनु भयो, जुन आँखा लाभ हुने, ज्ञान लाभ हुने, शान्ति लाभ हुने, अभिज्ञा लाभ हुने, सम्बोधि लाभ हुने र निर्वाण हुने हो । त्यो तथागतले खोजेर पत्ता लगाउनु भएको मध्यममार्ग कस्तो ?

त्यो यही आर्य अष्टांगिकमार्ग हो जुन सम्यक दृष्टि, सम्यक संकल्प, सम्यक वाक्य, सम्यक कर्म, सम्यक आजीविका, सम्यक व्यायाम, सम्यक स्मृति, सम्यक समाधि हुन् ।

यो नयां शुद्ध आचार विचारको धर्मले नै बाह्य क्रियाकर्मको धर्मले दबाईराखेको जगतमा चाडै नै प्रभाव पाऱ्यो । यो समय स्वयं सिद्धार्थजस्तै मन पोलेका ब्यक्तिहरू निकै भैराखेको समय थियो, जसले गर्दा बुद्धको शान्ति सन्देशले छिटै नै मानिसहरूलाई आकर्षित गर्ने नै भयो ।

यसको नमुना यश, कात्यायन, सारिपुत्र, मौद्गल्यायन आदि स्वयं बुद्धका प्रमुख शिष्यहरूको जीवनी हाम्रो अगाडी छ । यश मृगवावनको जंगलमा नै हाय जलन भयो हाय जलन भयो भन्दै घुम्दै रात काटेपछि बुद्ध भेट्ने किंकुशलगवेषी हो । तरुण र सम्भ्रान्त कुलको यश बुद्धको शिष्य बन्यो । आमा बाबुको इच्छाका विपरित आमा बाबुसंग वचन लिएर सुगत शासनमा आएका युवक यशले नि:शन्देह त्यतिबेलाको त्यो वातावरणलाई अघि सार्छ, जुन वातावरणले बुद्धको सन्देश भारतमा राम्रोसंग बलियोसंग र छिटै प्रचार हुन महत गन्यो ।

यशकुमारको पछि लागीआएका तरुणहरू विमल, सुबाहु, पूर्णजीत र गवम्पति यी चारजना श्रेष्ठिपुत्रहरू र पछि यिनिहरूको साथ लागेर आएका ५० जना युवकसमेत गरी बुद्धधर्म प्रचारार्थ ६० जवानको संघ भयो । स्वयं बुद्धसित ६१ जवान भए । अनि तथागतले यी साठीजनालाई आजको भौगोलिक परिधिमा भन्ने हो भने नेपाली र भारतीय भिक्षुहरूको अगाडी आज्ञा गर्नुभयो, "भिक्षु हो, जित पिन दिब्य र मानव पाश (बन्धन) आज यहाँ छ, म त्यसबाट मुक्त छु । तिमीहरू पिन यो दिब्य र मानब पाश (बन्धन)बाट मुक्त होउ । भिक्षु हो, बहुजन हितार्थ, बहुजन सुखार्थ, लोकप्रति दया राख्न, देवता र मानवहरूको प्रयोजनको निम्ति, हितको निम्ति, सुखको निम्ति, चारिका गर । दुईजना साथै नजानु । भिक्षु हो, आदि कल्याण, मध्य कल्याण र अन्तमा कल्याण गर्ने यो धर्म वचन सुनाउन जाउ । भिक्षु हो, म पिन उरुवेलमा जहाँ सेनानी ग्राम छ, त्यहाँ धर्म देशना गर्न जान्छु ।

बुद्धको यो धर्मले एकवर्ष ६ महिना नहुँदैमा धर्म प्रचारार्थ भिक्षुहरूलाई गर्नु भएको यो आज्ञाले भारतमा बुद्धधर्म उदाएको घामको ज्योतिभन्दा बढी भन भन माथी आयो । बुद्ध स्वयं प्रचारमा जानुभयो । भिक्षुहरू पिन एकेक बाटोबाट बुद्धको सन्देश प्रचार गर्न पठाए । धेरै समय निवत्दै बुद्धले भिक्षुत्व दिने उपसम्पदाकार्य समेत भिक्षुहरूलाइ सुम्पिदिनु भयो । परिणाम यो भयो भिक्षुहरूले पिन आफ्नो उपदेशले प्रभावित भएकाहरूलाइ यही मार्ग निर्देशन गरे । अनि भिक्षुसंघको अभिबृद्धि स्वतन्त्र रुपले गतिशील हुन सिजलो भयो । हुँदाहुँदा बुद्धको शासनमा केहि वर्ष निवत्दै यस्तो अबस्था आयो बुद्धको उपदेशले प्रभावित भएका, परन्तु बुद्धको दर्शन नपाएकाहरूलाई भेट्न मात्र पिन दिनहुँ वहाँले केहि समय दिनु पर्ने भयो । बुद्धले स्वयं त्यस्ता भिक्षुहरू पिन भेट्नुभयो जसले अनुहारले बुद्ध समेत चिनेन । तिनीहरूले आफ्नो परिचय दिवै यसिर स्वयं

बुद्धको सन्मुख भन्छन् शाक्यकुलबाट प्रबंजित हुनुभएका बुद्धको उपदेश अनुसार धर्म गर्ने उनको शिष्य फलानो भिक्षु मैरो उपाध्याय हुनुहुन्छ ।

हामी फीर केहि ऐतिहासिक विहंगम दृष्टिबाट पनि देखन सक्छों, बुद्धको जीवन कालमा पनि बुद्धको विचरण भूमिबाट बाहिर टाढा टाढासम्म उहांको सन्देश प्रचार भयो । श्रद्धाभिब्यञ्जनको उल्लेख छाडे पनि बुद्धले कोशीबाट कुरुक्षेत्र, हिमाञ्चलबाट बिन्धसम्म विचरण गर्नु भएको स्पष्ट देखिन्छ । परन्तु भिक्षुहरूले यसभन्दा निकै बाहिर टाढासम्म उहाँको सन्देश पुऱ्यायो । अनि त त्यहाँदेखि आएर उहाँको शासनमा प्रवेश गर्ने भिक्षुहरू पनि भयो । उज्जैनबाट राजपुरोहित पदलाइ फालेर भिक्षु बन्न आएका भिक्षु महाकात्यायन र वेश्यावृत्ति छाडेर आएकी अभयमाता, सूनापरान्तका भिक्षु पूर्ण अनि आलवी राजकन्या शैला यिनीहरू मध्ये प्रख्यात भिक्षु भिक्षुणीहरू हुन् ।

त्यसबेलाका प्रसिद्ध र शक्तिशाली राजाहरू मगधसम्राट विम्बिसार (पिछ अजातशुन) कौशाम्बिका राजा उदयन, कोशलराजा प्रशेनजित, अवन्तिराजा चन्त्रप्रचीत र पावा आदि गणतन्त्रका गणाधिपतिदेखि लिएर धेरै धेरै यस्तै नै टाढा टाढा देशका अनेकानेक जात र कुलबाट विमिन्न सुखदु:खको कारणबाट आएका, जानेका नजानेका स्त्री पुरुषहरू पिन बुद्धको शासनमा श्रद्धालु हुन आए । यसको : उदाहरण हाम्रो लागी थेरगाथामा आएका स्वविरहरूको अनि थेरीगाथामा देखिएका स्थितराहरूको जीवनवृत्त नै प्रसस्त छ ।

भारतमा बुद्धको सन्देश अत्यन्त ब्यापक रुपले सबै ठाउंमा सबै वर्गमा प्रचार हुन सकेको कारण त्यत्तिबेलाको पुरोहितवादी धार्मिक शोषणयुक्त यज्ञ र क्रियाकर्मबाट उकुसमुकुस

भएका जनआकाँका मात्र होइन बुद्धधर्मको विभिन्न विशेषता पनि यसको कारण हो । विशुद्ध आचार विचारसंग सम्बद्ध प्रेम र करुणा, स्वतन्त्र चिन्तन, प्रोत्साहन, जाति, वर्ग, लिंगभेद नभएको गुण, जनभाषाका माध्यम र बुद्धसहित भिक्षुसंघको सदैव शुभकामनाले भरिएको, कतै नरोकीकन हिंडिनै रहने चारिकामय जीवन, यिनै प्रमुख कारणहरू हुन् । बुद्धले वर्षाकाल तीनमहिना छाडेर सधै नै एक गाउँबाट अर्को गाउँमा, निगमबाट निगममा, जनपदबाट जनपदमा, नगरबाट नगरमा, देशबाट देशमा चारिका गर्दै धर्मामृत पान गराउनु भयो । बुद्धको भिक्षुसंघले पनि यही मार्ग अनुशरण गरे । एउटा बाटोबाट दुईजना नजाने रुपको धर्मप्रचारको आदर्श सांचै नै त्यसबेलाको एकै ठाउंमा अड्डी लिएर जमेर यज्ञ गर्दै गाउँ, रुपैत्रा अभ दासदासी दक्षिणा लिइरहेका धर्माधिकारीहरूले भरियेको युगमा अद्भुत उदाहरण हो । तसर्थ बुद्धले यसको महत्व र आवश्यकता कित अगाडी राख्नुभयो त्यो कुरा एक प्रसंगले स्पष्ट हुन्छ । "भिक्षुहो, अब म बृद्ध (५६ वर्ष) भएँ, कुनै कुनै भिक्षुहरूले मैले यो बाटो जाउँ भन्दा अर्को बाटो लाग्ने, कुनै कुनै भिक्षुहरूले मेरो पात्र चीवर भुइँमा राखेर जाने । त्यसकारण मेरोलागी एकजना नियत एकजना उपस्थापक (उपरिचारक) भिक्षु खोजी देउ ।"

भिक्षुहरूलाई यो कुरा सुनेर दु:ख भयो । अनि आयुष्मान सारिपुत्र उठेर बुद्धलाइ वन्दना गर्दै भने, "भन्ते, म तपाईको सेवा गर्छु ।"

भगवान बुद्धले भन्नुभयो "अहं सारिपुत्र जुन दिसामा तिमि हुनेछौ त्यहाँ म नभएको जस्तो हुदैन । अर्थात तिमि जहाँ हुन्छौ त्यहाँ म नै भएजस्तो हुन्छ । तिम्रो धर्मोपदेश बुद्धको धर्म उपदेश समान छ । त्यसकारण तिम्रोतर्फबाट मेरो उपस्थापन काम हुदैन ।

### भारतमा बुद्धधर्म

बुद्धको यो अस्वीकृतिमा धर्मश्रवणमा लोक नुकसान हुन निदने अनुकम्पा छ । फेरि बुद्धले यो आज्ञा हुंदा दुईजना मिक्षु एकबाटो नगैकन बहुजनको हितको निम्ति र सुखको निम्ति चारिका गर्न जाउ भनि उद्बोधन गर्नु भएको पनि बीसवर्ष बितिसकेको थियो ।

बुद्धंको महाकरुणा समापत्ति ध्यानमा प्रतिदिन नै आज कसलाई उद्धार गरौ, कहाँ जाने, भन्ने लक्ष हुन्थ्यो । फेरि भिक्षाटनबाट फर्केर गोडा धुंदासम्म पनि बुद्धले उपदेश गर्नु हुन्छ ।

द्र वर्षको उमेरमा बुद्धलाइ आफ्नो संघमा सम्पन्नताको अनुभव भयो । उनी महापरिनिर्वाण हुन कुशीनगर जानु भयो । अनि दुई शालवृक्षको बीचमा महापरिनिर्वाण शैय्यामा लेट्नु भयो । त्यत्तिबेला सुभद्र परिक्राजक बृद्ध महल्लक आचार्य प्राचार्य परिक्राजक हरूको कुरा र बुद्ध महापरिनिर्वाण हुन लागेको शब्द सुनेर आफ्नो संशय मिताउन बुद्ध कहाँ आए । परन्तु बुद्धका उपस्थापक आनन्दले भने "अहं आवुस सुभद्र, तथागतलाई तकलिफ नदेउ"।

तैपनि सुभद्रले फीर फीर बुद्धको दर्शन गर्न प्रार्थना गरे । आनन्दले पनि त्यस्तै उत्तर विए । नि:सन्देह यो श्रद्धानुकम्पा र धर्म जिज्ञासाको द्वन्द हो ।

तथागतले तिनिहरूको कथा संलाप सुन्नुभो, अनि आयुष्मान आनन्दलाइ बोलाएर भन्नुभो "आनन्द, सुभद्रलाई नरोक, सुभद्रलाई तथागतको दर्शन गर्न देउ, सुभद्रलाई के कित सोध्न मनलाग्छ उनको ज्ञानको ईच्छाले सोध्नेछ, मलाइ तकलिफ दिने ईच्छाले होइन । प्रश्नमा मैले जुन बताउंछु उसले छिटै बुभोर लिनेछ ।"

सुभद्र बुद्धकहाँ गए । बुद्धले उनले सोधिएको कुरामा शंका समाधान हुने गरि सोधिएको कुरामा उत्तरको साथै उपदेश दिनु भयो अनि उनी नै बुद्धको अन्तिम शिष्य भए । यसरि बुद्धको जीवनकालमा बुद्धको सन्देशको प्रचार भयो । जसलाई हामीले भारतमा बुद्धधर्मको पहिलो समयदेखि महापरिनिर्वाणसम्मको केहि शारांश भन्न सिकन्छ।

3

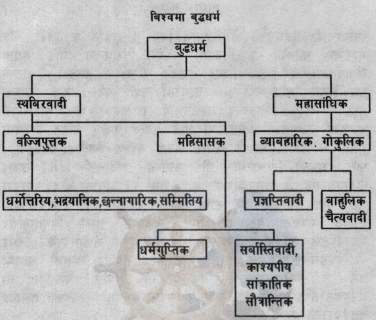
बुद्धको महापरिनिर्वाण ४८३ ई.पू. कुशीनगरमा भयो । बुद्धको महापरिनिर्वाण भएको सम्बेदन र रुदन अबस्थामा पनि कुनै उछुंखल भिक्षुहरूले अब त हामी स्वतन्त्र भयौ भन्न थाले । यही हेतुले भिबष्यको कल्याण चिताइ बुद्धको महापरिनिर्वाणको दुई महिना पछि प्रथम संगायना भयो ।

संगायनको साधारण अर्थ भेला भएर छलफल गर्नु हो। फिरि यो पढितिभित्र त्यितिबेलाको गणतन्त्रको सिन्निपात हुने भाब प्रेरणा छ । कुनै कुरामा संस्थागारमा गणतन्त्रका गणहरूको सिन्निपात भए जस्तै बुढको महापरिनिर्वाण अबस्थाले आएको स्थितिमा बिचार गर्न भिक्षुसंघको सिन्निपात भयो । यसमा मुख्यकाम बुढले यताउता देशना गर्नुभएका सन्देश भिक्षुसंघको बीचमा भिक्षुहरूले प्रस्तुत गर्ने र सबैले सुन्ने काम भयो । यो सन्देश संकलनको काम राजगृहको सप्तपर्णि पाषाण गुफामा भएको थियो । फेरि यसबेला बुढबचनलाई धर्म र विनय दुई रुपले सम्भने प्रयाश भयो । यो काममा पहिले संघ सन्सुख ज्ञापित गर्ने काम आयुष्मान महाकाश्यपले गरे, उपालि र आनन्दले यो संगायनामा धेरै भाग लिए । बुढको सन्देश संकलनपछि त्यो संभीराख्ने कामको भार पनि जिम्मा लगाए । धर्मको रक्षा गर्ने भार लिनेलाई धम्मधर, सूत्रको भार लिनेलाई

### भारतमा बुद्धधर्म

सुत्तघर, भनियो । त्यस्तै विनय संिफराख्ने लाई विनयघर भने । अनि अर्थ र मूल आधारजस्ता संदेश (दर्शन) संिफराख्ने लाइ मातिकाघर भने, जस्को विस्तार अभिधर्म र यसको वाहकहरू लाइ अभिधार्मिक भन्छन् ।

यसको शयवर्षपछि ससाना विनय परिवर्तन विषयमा भिक्ष्संघमा विवाद उत्पन्न भयो । यसले गर्दा वैशालीमा दोश्रो संगायना हुनगयो । परन्तु यो संगायनमा प्रथम संगायनमा जस्तो एउटै र राम्रो परिणाम निस्कन सिकएन । संगायनमा राम्रो निर्णय त भयो परन्तु त्यही निर्णय नमान्ने अथवा यो निर्णयमा सन्तोष नहुनेहरू एक समूह भिक्षुहरूले कौशाम्बिमा फेरि अलग्ग भेला भएर बिचार गरे, त्यसलाइ आफ्नै ढंगले संगायनकै संज्ञा नै दिए । यहीबेला बौढहरूको दुईपक्ष अथवा निकायको अंकुर प्रस्फुरित भयो । पछि परम्पराका बढी आग्रह गर्ने, बुढलाइ मानव रुपमा बढी संरक्षण गर्ने पक्षका र केही विनय परिवर्तन गर्ने पक्षका, परन्तु बुढमा देवत्व (जुन क्रण्डै परिमार्जित इश्वरत्व जस्तै) देखने पक्षका श्रावकहरू निस्के । यिनिहरू नै आर्य स्थविरवादी र महासांधिक हुनगए । फेरि यिनै दुई निकायका हाँगाबिंगा भएर बढेर जाँदै एकशयबीश वर्षभित्र अट्ठार निकाय हुनगए । त्यो भेद अट्ठकथा अनुसार यस्तो छ-



यी अट्ठार निकाय पनि पछि आआफ्ना ढंगले केहि धर्मको व्याख्या र धर्मसूत्रको निर्माण भएर गयो । परन्तु तिनीहरू सबैको साहित्य हामीलाई त्यत्तिको प्राप्त भएन, जुन साहित्यको आधारमा यो यस्तो कसरी भयो भनिकन राम्रोसंग निर्णयात्मक रुपमा भन्न सकोस् । अभ यी अट्ठार निकाय भेदमा यसपछि यसको मूलबाट यो भनी देखाइराखेकोमा स्थिवरवादी र महासांधिक दुईपक्षको बीचमा कुनै छुयास्मिस् नभए पनि आ-आफ्नै पक्षमा हाँगाबिँगामा कुनै कुनै उल्लेख फरक छ ।

जे होस पहिले यिनीहरूको यो भेद साधारण मात्र थियो । यिनीहरू एकै समूहमा एउटै विहारमा बस्दथे । अशोकको समयसम्म राम्रैसंग बुद्धलाइ मानव रूपमा मान्ने

### भारतमा बुद्धधर्म

स्थिवरवादी बुद्धधर्मको धेरै प्रभाव थियो । सम्राट अशोकले केहि मात्रामा भएको यो निकाय भेदको निराकरण पनि तृतीय संगायनामा गरे । अशोकले बुद्धको वास्तिवक सन्देश प्रचारको पक्ष लिएर स्थिवरवादी धर्म प्रचारार्थ मदत गरे । अभ आफ्ना गृह मोग्गिलपुत्त तिस्सको सल्लाहअनुसार भएको यो प्रचारकार्यले भारतमा बुद्धधर्मको इतिहासमा मात्र महत्व राखेन अपितु विश्वमा बुद्धधर्मको इतिहासमा नै बेजोड हपले महत्व स्थापित गरीदियो । फेरि धर्मको प्रचारमा ती ठाउंका श्रद्धालुहरू नै उठाइ तिनीहरूलाइ नै धर्मप्रचारको भार सुम्पिने विसिष्ठ बौद्ध परम्परा गुण प्रदान गर्न जहाँ टाढा टाढा देशमा पांच पांचजनाको धर्मदूत मण्डल पठाएका थए, जसबाट त्यहाँ विनयानुसार मध्यमण्डलबाट बाहिर शिक्षुहरू बनाउन पूरक संख्या पुगे । फेरि यी मण्डलहरूमा एकेकजना प्रमुख भिक्षु तुल्याइ त्यसको साथमा धर्म र विनयधरहरू पनि पठाउने प्रयत्न गरे । ती धर्मदूतमण्डलहरू गएका ठाउँ र मण्डलका नायकहरूको तथ्यांक यसप्रकारको छ----

| काश्मीर, गन्धार | मज्भन्तिक स्थविर,     |
|-----------------|-----------------------|
| महिसकमण्डल      | महादेव स्थविर,        |
| वनवासी          | रक्षित स्थविर,        |
| महाराष्ट्र      | महाधर्मरक्षित स्थिवर, |
| योनकलोक         | महारक्षित स्थविर,     |
| हिमवन्त         | मज्भिम स्थविर,        |
| सुवर्णभूमि      | सोणक र उत्तर स्थविर,  |
| ताम्रपर्णि      | महेन्द्र स्थविर ।     |

सम्राट अशोकको समयमा यी धर्मदूत मण्डलका अध्यक्ष स्थिवरहरू साँचै नै सम्मान प्राप्त र धर्म विज्ञ थिए भन्ने कुरा उहाँहरूको शरीरान्त पछिको अवशेष अस्थि राखी चैत्य निर्माण

गरेको अथवा स्मारक बनाइ राखेकोबाट प्रमाणित गर्छ । साँची र यसको दायाँ बायाँको स्तूपमा मोग्गलिपुत्र र मिष्किम नाम अंकीत भाँडोमा ती अवशेष पाएको छ । स्मरण योग्य छ यहि नै स्तूपपिरिधि भित्र सारिपुत्त र मोग्गल्लायनको अस्तिधातु पिन प्राप्त भएको हो । यसबाट सम्राट अशोकको धर्मदूत मण्डलको ऐतिहासिकतामा जहाँ पुरातात्विक प्रमाण अगाडी आउंछ त त्यिहँ तथागतको धर्मानुयायी संघको परम्परा पिन रमाइलोसंग हाम्रो आँखामा ल्याउँछ । यो पिन अशोकको बुढधर्म प्रति ठूलो देन हो ।

युद्ध र हिंसादेखि विरक्त भएका सम्राट अशोकले यसिर धर्मप्रचार र धर्म संरक्षणको आधारभूत रुपले मौलिक महत्वको मात्र काम गरेको होइन, धेरै नै बौद्ध आदर्शको काम पनि गऱ्यो । स्वयं आफुले पनि समय समयमा बुद्धजीवनसंग ऐतिहासिक सम्बन्ध भएको ठाउँको यात्रा गरे । त्यहाँको निम्ति गर्नु पर्ने काम देखे । स्मृत्तिस्तम्भ उभ्याउनुको साथै ती कामपनि पुरा गरे । अशोकले त्यसबाट राजभवनमा बसेर पुण्य संभार संग्रह गर्ने मोह र दानदक्षिणाको धर्मको अगाडी एउटा आदर्श देखाए । र्रूलाठूला संघारामको साथै देशमा निकै महत्वपूर्ण भएको लामोलामो सडकहरू पनि बनायो । बुद्धको अस्थि प्रणिधान गरेर धर्मस्तूप बनाउनुको साथसाथै बाटोको छेउछेउमा बृक्षारोपण गर्ने, मानिसजस्तै पशुहरूलाइ उपचार गर्ने अस्पताल स्थापना गर्ने काम नि:सन्देह सम्राट अशोकको आफ्नै ढंगको देन हो । अशोकको श्रद्धाले धर्मदूत मण्डल पठाउने यस आदर्शमा आफ्ना छोरा छोरी महेन्द्र र संघिमत्रा समेत अघि सारेर निदएको भये थाहा छैन बुधर्मले आज कुन रुप लिन्थ्यो होला, अथवा उहिरन्ये भारतमा बज्जयानसम्मको रुप लिएर बिलाए जस्तै बिश्वमा बुद्धधर्म उहिल्यै हराइसक्थ्यो होला ।

### भारतमा बुद्धधर्म

सम्राट अशोक कालको प्रभाव टाढा हुँदै गएपछि अठार निकाय मध्ये विउजस्तै रहिरहेको कुनै कुनै निकायले फेरि प्रभाव वढाउन थाले । अभ यी निकाय र यसका पनि हाँगाविंगा भएको उपनिकायले पनि आफ्नो विस्तार गर्दै ल्याए । सर्वास्तिवादी उत्तरभारत, कास्मीर र गान्धारमा महिसासक र सिम्मितिय निकायले दक्षिनभारतमा आफ्नो उल्लेखनीय प्रभाव राख्यो । यही समयमा मौर्यवंशका राजालाई मारी शुंगवंश स्थापना गर्नेले राजनैतिक लाभ देखेर बौद्ध जनभावनाको समर्थनले मौर्यवंश फेरि उठ्ने आशंका गरी यो धर्म शक्तिहीन गर्न खोज्यो र ब्राम्हणधर्म उकास्यो । अनि फेरि एक पटक छुटिसकेको अश्वमेध यज्ञ हुनसक्ने बाटो खुलायो । मनुस्मृतिजस्ता ग्रन्थ प्रचार गरे।

संस्कृतभाषाको पुनः जागरण भयो । परिणामत बौद्धहरूले आफ्नो केन्द्रहरू मगधबाट बाहिर सार्नु पऱ्यो । साथै सर्वास्तिवादीहरूले संस्कृत भाषाको प्रचारमा संस्कृतभाषाकै प्रचार भने जस्तै आफुले पनि बुद्धको उपदेश र बौद्धिवचार पनि संस्कृतभाषामा ल्यायो । यतिबेला तिनीहरूले बुद्धको जनभाषामा, जनताहरूको बीच जनताको भाषाहरूमा धर्म प्रचार नगरिकन सम्मानित भाषा भनेको बुद्धि र ज्ञान वर्ग समुदायको अधिकृत पुंजि हुने संस्कृतभाषामा धर्मप्रचार गरे । तिनीहरूले यसो गर्दा विनयमा आपत्ति हुन्छ भनि आज्ञा गर्नुभएको बुद्धको उपदेश पनि बिर्से ।

बुद्धधर्म संस्कृतमा आएपछि यसले दुईबाटोमा दरिलो कदम चाल्यो । त्यो हो विशुद्धिकरणको बाटो र स्वतन्त्र परिवर्तनको बाटो । बुद्ध जीवनी भनिकन जुन कि सूत्रको प्रसंग प्रसंगमा मात्र पाउंध्यो, त्यसको आधारमा बुद्धलाई गर्न सम्म विशुद्ध गरीकन ललितविस्तर जस्तो बुद्धजीवनी प्रथम शदीको

आसपासमा प्रचार भयो । उता दर्शनको विकासमा परिवर्तित र परिवर्धित हुदैआयो । यो काममा विशेषत महासांधिक र यसका हाँगाबिँ गाले बढी हात हाल्यो । कति समयसम्म बुद्ध भएर नै लोकोपकार गरी जीवनमुक्त हुने कामनागर्ने र मात्र जीवन मुक्तिको कामना गर्ने यी दुई विचारपक्ष भएर पनि एउटै विहारमा बसेकाहरू अब यसरि बस्न सकेन । यी दुइ पक्षको बीच आक्षेप प्रत्याक्षेप बृद्धि भयो । तिनीहरूको यहि आक्षेप प्रत्याक्षेपको आशयले मात्र प्रयोग गरियेको शब्द महायान र हीनयान शब्दले साँचै नै यानबोधक शब्द हुने बाटोको साहित्यको निर्माण प्रारम्भ भयो । एउटामात्र यान त्यो बुद्धयान भन्ने र प्रसिद्ध श्रावकहरू अनागतबुद्ध घोषित गर्ने प्रयास दोश्रो शदीदेखि बलियो हुँदैगयो । प्राणीमात्रको सेवा गर्ने उच्चादर्श जुन हृदय आकर्षित गर्नुको साथै विचित्र उक्ति र चमत्कारपूर्ण संस्कृत भाषाका काव्यात्मक सरसताले जनतालाई प्रभाबित पाऱ्यो । फेरि यो उच्चादर्श पूरा गर्नुको निम्ति शील पालनको पनि उपेक्षा हुनगयो । परन्तु विचित्र कुरा यो हो कि लोकउद्धारकवादले केहि उद्धारको उल्लेखनीय काम गरेन । लोकउद्धारको नाममा बुद्ध हुने प्रार्थना, बुद्धको धारणी मंत्र पाठ, पछि गएर नाना देवको धारणी मंत्र पाठ गरेर धेरै भिक्षुहरू विहार विहारमा अड्डी लिएर आसन जमाए भने केहि भिक्षुहरूले आफ्नो सिद्धान्त प्रचारको निम्ति कम प्रयाश गरेको थिएन । स्थंबिरवादी परम्पराले जरा हाली सकेको श्रीलंका बर्मा थाइलैण्ड र लावोस अनि क्याम्बोडिया जस्ता ठाउँमा समेत यिनिहरूले केहि समय आफ्नो धर्म निकाय प्रचार गरेको देखिन्छ ।

यता महासांधिक निकाय वा यसको उपनिकायहरूले बुद्धधर्मको मूल स्वरुप फोर्ने काममा धेरै काम गरे, अर्कोतिर बाट विरक्ति धर्ममा रागात्मक सरसताको अभाव पूर्ति गऱ्यो । हो,

#### भारतमा बुद्धधर्म

मुर्तिपूजाको विकासमा भने महासांधिक समूहका निकायलाइ मात्र श्रेय वा उपश्रेय दिनु न्यायोचित होइन । कारण कनिष्कका गुरु अश्वघोष स्वयं सर्वास्तिवादी हुन् । फेरि हिमवन्त कास्मीर र गान्धारमा जुन धर्मको प्रचार भयो त्यो कनिष्कको सहायतामा भएको हो । कनिष्कको उल्लेखयुक्त दानपत्रमा सर्वास्तिवादी आचार्यहरूको नाउं नै अघि सारी राखेको हुनाले कनिष्क स्वयं पनि सर्वास्तिवादी हुन् भन्ने अनुमान सजिलैसँग गर्न सिकन्छ । बुद्धमूर्तिको विशेष निर्माण पनि यहि समयमा भएको थियो । सर्वास्तिवादी संगायनजस्ता काम गरेर विभाषा निर्माण भैराखेको समयमा पनि त्यसरि बुद्धमूर्ति निर्धक्क निर्माण भइरहने र विकाश भैरहेकोले यसमा यिनीहरूको सहमति र सहयोग प्रष्ट देखिन्छ । अनि उता परिवर्तनप्रेमी परिवर्धनका तीब्र धारामा बहेकोवाद किन अवरुद्ध होला ? यसरि बुद्धधर्ममा धेरै धेरै ग्रन्यहरू बने, आफूआफू भित्रका आक्षेप-विक्षेपयुक्त सूत्र निर्माण हुँदैगयो । दर्शनको विकाश भयो । यसमा दोश्रो शदीका नागार्जुन र चौथो शदीका असंग उनका भाइ वसुबन्धुले ख्याति प्राप्त गरे । बुढको अनित्य, दुःख र अनात्मवादको आडमा नागार्जुनले शुन्यवादका माध्यमिक दर्शनको विकाश गऱ्यो । वसुबन्धुले क्षणिक वादमा विज्ञानवादको संगम गऱ्यो । अनि दर्शनको विकास दिग्नांग र धर्मकीर्तिहरूले अधि बढाउँदै लगे । सातौ शताब्दी पुग्दा नपुग्दा तन्त्रयान र बज्जयान अंकुरित भएर आयो । तैपनि महायान विनयमा अर्को निकाय आड लिंदै माथी तै उक्लीरहेकै थियो । नालंदा र विक्रमशीलाका प्रख्याति <mark>यही</mark> समयमा बढी भयो । उता दक्षिणभारत र बंगालका पालवंशले स्यविरवाद धर्ममा राखेको श्रद्धाको पुरातात्विक सत्य आधारबाट भने केहि केहि मात्रामा स्थिवरवाद भारतमा पिछसम्म रहिरहेको प्रमाणित गर्छ ।

आठौं सदीको अन्तितिर चौरासी सिद्धहरूको क्रम शुरु भयो । यही बुद्धधर्मको हिसाबले अन्तिम अबस्थाको चरम रुप हो । आदर्श र उच्च दर्शनका अर्थमा नैतिकता भनेको यसमा छँदै छैन । सुरा, सुन्दरी र एकेक विचित्र चमत्कारमा बुद्धधर्म दर्शनमा बुद्धपछि बोधिसत्व तारा आदि देव देवीको र प्रतीकवादका प्रज्ञापारमितादि देवदेवी सबै अन्यधर्ममा जस्तै बुद्धधर्ममा प्रबेश भयो । बोधिसत्व आदर्शले चरम प्रार्थना र जगतप्राणि उद्धार भावना लिएर पाठपूजामा लीन भयो । सम्राट हर्षवर्धनको समयसम्ममा मंजुश्रीमूलकल्प, गुह्यसमाज, चक्रसंवर आदि तन्त्रको श्रृष्टि भैसकेको थियो । भैरवी चक्रको सुरा, सुन्दरी, सम्भोग यसको साथै मन्त्र उच्चारणले कुनैलाई पहिले प्रतिकवाद काब्यात्मक दर्शन जस्तै गरी सम्भाएर काम कुरा चाहिं अर्के काम धर्मको नाममा भयो । महानको अर्थमा र गुहचको भित्र धर्मले जीवनमा लुकामारी खेल्यो । यथार्थ जनजीवनसंग नैतिक व्यवहार र हेतुफलको सम्बन्धमा देखाउने सुख शान्तिको मार्ग निकै टाढा छुटिसकेको थियो । आठौँ सदीका उडीसा नरेश इन्द्रभूति र उनका सिद्धगुरु अनंगबज्ञ र अरु अरु सिद्ध पण्डितहरूले नारीलाई मुक्तिदात्री प्रज्ञा र पुरुष नै मुक्तिको उपाय अनि सुरा नै अमृत सिद्ध गर्न आआफ्नो पाण्डित्य खर्च गरे । पद्म, बज, र अभिषेकको यो दर्शनले बुद्धको बहुजन हिताय र सुखाय सरल, स्वच्छ, सदाचार राम्रैसंग विस्थापित गरीदियो । त्राटक र क्लेशयुक्त वाक्यले कति मानिसलाइ विमोहित गऱ्यो भने कैयन् राजाहरूलाई आफ्नो राज्य सुरक्षा गर्न मन्त्र र धारणिको आश्वासनले निर्धक्क, फुरुंग पाऱ्यो, यता आफुहरू सुरा-सुन्दरीहरूबाट अघाए । यसैलाइ कमशः घोरबजयान, गरमबजयान र सहजयान भनिन्छन्। यथार्थमा भन्ने हो भने यतिबेलासम्ममा धर्म दर्शन बहुसंख्यक जनतालाइ मनपर्ने धर्म भएन । अर्थात धर्म जनताले मन परेर

### भारतमा बुद्धर्म

ग्रहण गरेन । ढाँटेर पनि जनतालाइ ग्रहण गराउन नसिकने भइसकेको थियो । परन्तु यसको ठाउंमा धर्मले जनता तर्साएर अनि बाँधेर आफ्नो शासनमा राख्यो । यसले गर्दा धर्म जनताले आफुलाई अतिरिक्त भार सम्भने र नचाहिने सम्भी सकेको थियो । यसको प्रभुत्वबाट मुक्तिको इच्छा जनआकांक्षामा बलियो भैसकेको थियो । अनि तेन्ही शताब्दीमा तुर्किस्हरूको प्रहार के पऱ्यो भारतबाट बुढको नाउँमा रहेको धर्म लुप्तप्रायः भयो । तुर्किस्हरूकंग मन्त्रतन्त्रबाट युढ गर्ने धर्मीधिकारीहरू त म्हासिएर हराएर गएको गर्य, यसको साथै तिनीहरूको कारणले निर्दोष स्मारक र कलाकृति स्मेत विध्वंश भयो । परन्तु जनताले यी सबै तमासा भै हेरि रहे । नत्र तुर्किहरूले भट्काएको विहार र मन्दिर जनताले किन बनाएन ?

यसिर तुर्कीस्हरूको प्रहारले र बौद्धहरूको स्वयं जनअप्रिय, आचारमण्ट भएको मन्त्र तन्त्र र कियाकर्मले गर्दा स्वयं बुद्धले प्रवर्तन गर्नुभएको भूमिबाट बुद्धधर्म लोप जस्तै भयो, कुमारिल आदिको प्रशंगबाट केहि बौद्ध गतिविधि भारतमा पछिसम्म देखिएता पनि कमवद्ध प्रकारको बुद्धधर्मको प्रवाह छैठौ सातौ शताब्दी सम्ममा रोकिएको देखिन्छ ।

3

भारतमा बुद्धधर्म लुप्त जस्तै हुँदै गएकोमा यो शदीको अन्तितर फेरि बुद्धधर्ममा नयाँ चेतना आयो । एसियाइ स्वतन्त्र संग्राममा आएको नयाँ जागरणसंगै बुद्धधर्मप्रित जन जिज्ञासा र ममता उठ्यो । लंकामा बुद्धधर्मले राष्ट्रिय भावना उँचा हुँदै गए जस्तै वर्मा आदि देशमा पनि यो धर्म एक दुई शदीसम्म खण्डित गर्न खोजे तापनि पुनः यो धर्मको प्रवाह चल्यो । यसको प्रभावले भारत कसरि मुक्त होला ? यहाकों साहित्य

पूर्णतः लुप्त भैसके तापिन अजन्ताजस्ता कला संस्कृतिका मिन्दर रामैसंग गुफाभित्र सुरक्षित भैराखेको, साथै जिमनिभित्र पुरिएको गौरब गाथाको अन्तिम चरणजस्ता खण्डहर खण्डहर त्यित्तकै दृढ भैराखेको, युरोपियनहरूको पुरातात्विक उत्खननको प्रयत्नबाट ऐतिहासिक प्रमाण निस्कदै गरेको, यता बुद्धधर्ममा भारतमा भन्दा पहिले बढी र बलियो गरि जागरण आएका देशबाट विशेषतः श्रीलंका बर्मा थाईलैण्डले भारतमा प्रभाव पाऱ्यो ।

१८९१ इस्वीमा महाबोधिसभा स्थापना भएर अंग्रेजीमा "महाबोधि" प्रकाशनमा आयो । बर्माको श्रद्धाले बौद्धतीर्थस्थलमा ध्यान राखे जस्तै बौद्धविहारादिको स्थापना र साहित्य निर्माण फेरि भयो । कलकत्ताको धर्मराजिक विहार र सारनाथको मूलगन्धकृति विहार निर्माणमा तथा बुद्धगयामा बौद्धअधिकारको बिषयमा भएको संघर्षमा अनागारिक धर्मपालले आफ्नो जीवन अर्पण गऱ्यो । उता साहित्यमा भिक्षु धम्मानन्द कौशाम्बी र बोधानन्द महास्थविरहरू आआफ्ना विद्वता लिएर निस्के । बंगालमा जहाँ अन्तिम रुपले अथवा सबभन्दा पछिसम्म बुद्धधर्म रहेको थियो, जातिय बौद्धको संस्कार पुनः जागृत भयो । कृपाशरण महास्थविरले बरुवाजाति उठाएर धर्मको पुनर्जागरणमा ठूलो देन दिनु भयो । बर्माबाट ऊ. चन्द्रमणि महास्थविरहरू भारतमा आउनु भयो । यही नवजागरणमा राहुल सांकृत्यायन, जगदीश काश्यप, र भदन्त आनन्द कौशल्यायनहरूको नयाँ यौबनको उत्साहले पनि यो शदीलाई बुद्धधर्मको प्रचार प्रसारमा ठूलो मदत पुग्यो ।

भारत स्वतन्त्र भयो, स्वतन्त्र भारतले धर्मचक आफ्नो राष्ट्य मुद्रामा ल्याउनुमा गौरब मान्यो । आफ्नो अमुल्य निधि अस्थि अवशेष भारतमे ल्याएर सम्मान गरयो । सम्पूर्ण बौद्ध

### भारतमा बुद्धधर्म

तीर्थस्थल जीर्णोद्धारको साथै हिन्दि र अन्यान्य भाषामा बौद्धवाङ्मय बनाउन सरकारी र गैर सरकारी रुपले व्यापक प्रयत्न भयो । २५०० औं बुद्ध जयन्तीको साथै विश्व बौद्धसम्मेलन सम्पन्न भयो । यंता डा.भिमराव अम्बेडकरको नेतृत्वमा सामूहिक रुपले बौद्ध जीवनको उद्घोषण भयो ।

आज भारतमा आफ्नै भारतीय विद्वान भिक्षु संघ छ, संस्था समितिहरू छन् । प्रकाशन संस्थाहरू छन्, नवनालन्यवि जस्ता बौद्ध शिक्षण संस्थाहरू छन् । तथागतको बहुजन हिताय र बहुजन सुखाय उपवेश पुनः एकपटक ब्यापक रुपले बुद्धको कर्मभूमि र विचरण भूमिमा प्रचार हुँदै गएको छ । अशान्त जगतमा शान्तिको आशा-अभिलाशामा यसले आड दिन सक्ने जनमतको शृजना गरेर मानव कल्याण गरी रहेको छ ।

## वमिमा बुद्धधर्म

भगवान बुद्धले बुद्धगयाको बोधिमण्डपमा बोधिज्ञान प्राप्त गर्नुभयो । अनि सात सप्ताहसम्म विभिन्न ठाउँमा बिताउँदा जुनबेला उनी राजायतनको रुखमुनि रहनु भएको थियो त्यतिबेला उक्कलाप जनपदका तपस्स र भल्लुक नाम गरेका दुई ब्यापारी दाजुभाई आएर भगवान बुद्धलाइ श्रद्धापूर्वक सत्तु दान गरे । फेरि तिनीहरू बुद्ध र धर्मको शरणमा गए । अनि आफ्नो देशमा पूजाको निम्ति भगवानसंग ८ वटा केशधातु मागेर लिए जुन केशधातु आफ्नो देशमा लगेर चैत्य बनाई प्रतिस्थापित गरेका थिए । यो उक्कलाप जनपद नै वर्तमान रंगून हो । फेरि उक्कलाप जनपदका अकिञ्चन नगरमा यो केशधातु ल्याउँदा भगवान बुद्धले बुद्धत्व लाभ गर्नुभएको तीन महिना र पांचदिन भएको थियो ।

भगवान बुद्धले भन्नु भएको छ "एतदग्गं भिक्खवे मम सावकानं उपासकानं पठमं सरणं गच्छन्तानं यदिदं तपस्सू भिल्लका वानिजा" अर्थात भिक्षु हो, मेरा श्रावकहरूको बीचमा पहिले शरण लिने उपासकहरूको बीचमा दुई ब्यापारी दाजुभाई तपुस्स र भिल्लकहरू श्रेष्ठ छ । यिनै तपुस्स र भिल्लकले ल्याएको केशधातु भएको चैत्य आजको रंगून नगरमा रहेको स्वेदगों चैत्य हो । फीर यही बर्मामा पुगेको प्रथम बुद्धशासनको प्रमाणित चिन्ह हो ।

त्यसपछि भगवान बुद्ध आफ्नो आठौ वर्षावासको वर्षमा गवंपति महास्थिबरको प्रार्थनामा रामञ्जरद्ठ सुधम्मपुर नगरमा भिक्षुसंघ सहित जानुभयो । यही नगर आजको तथौँ हो ।

### बर्मामा बुद्धर्म

भगवानबुद्धले रामञ्जरट्ठ सुधम्मपुर नगरका राजा प्रमुख जनसमुहलाइ धर्म देशना पनि गर्नुभयो । फेरि त्यहाँका ६ जना तपस्वीहरूलाइ ६ वटा केशधातु पनि दिनु भयो । यही बर्मामा रहेको दोश्रो बुद्धशासनको चिन्ह र स्वयं बर्मामा बुद्ध पुग्नु भएको एवं धर्मदेशना गर्नु भएको पहिलो बार थियो । त्यसपिछ भगवानबुद्ध बर्मिदेशमा सूनापरान्त भन्ने ठाउंमा आउनु भयो । यहाँ उनले श्रीखण्डको विहार ग्रहण गर्नुभयो र आफ्नो पादचिन्ह दुई पाइला सधैंभरि देखिने गरी अधिष्ठान गरी छाड्नु भयो । यहा तेश्रो बुद्धशासनको चिन्ह बर्मामा पुगेको उल्लेख हो ।

अब त्यसपछि आउँछ सम्राट अशोक कालीन ऐतिहासिक चर्चा। अशोकको समयसम्ममा बुद्धर्म अन्यवादीहरू पसेर धर्म गोलमाल छ्यासमिस भैसकेको थियो। परन्तु मोग्गलिपुत्त तिस्स स्थिवरको प्रधानतामा धर्म संगायना गरे पछि बुद्धको धर्म शुद्धभयो। धर्म संगायना पछि भगवान बुद्धले पहिले ६० जना अर्हत भिक्षुहरूलाई धर्म प्रचार गर्न पठाउनु भएको आदर्श लिएर भिवध्यमा बुद्धशासन कहाँ कुनठाउँमा प्रचार होला भन्ने विषयमा पनि अनागत ज्ञानबाट विचार गर्नु भयो। यो अनागत ज्ञानले मिक्सम देशबाट बाहिर श्रीलंका, बर्मा, थाइलैण्ड, कम्बोडिया, लावोस आदि ठाउँमा बाहिर बाहिर देशमा शासन प्रज्वित हुने देखनुभई नीवटा राष्ट्रमा धर्म प्रचार गर्न पठाउनु भयो। यी नी राष्ट्रमध्ये आजभोलिको तथौ नामको (सुण्णभूमि)मा सोण र उत्तर थेरको प्रधानतामा पाँचजनाको धर्मदूत मण्डल आइ पुगे। यो २३४ शासन सम्बतको कुरा हो। त्यसकारण यही विशेषत शासन प्रचारको निम्ति उल्लेखनीय छ। अनि फेरि यही शासन चिन्ह प्रवेशको चौठो बार हो।

यस पछि भण्डै ६०० वर्ष पछि ऐतिहासिक विशेषताको कुरा बर्मामा बुद्धधर्मको प्रसंगमा आउँछ । ९३० शासन सम्बतको भित्र जम्बुदीप (भारत) को मगधदेशमा राजगृह नगरको महाबोधिबृक्षको पश्चिमतर्फको घोष ग्राममा जन्मनु भएका भदन्त बुद्धघोष आफ्ना उपाध्याय रेवत महास्थिबरको प्रेरणाबाट श्रीलंका द्वीपमा जानुभयो । त्यहाँ उनले महाविहारमा जानु भई पहिले सिंहिल लिपिमा लेखी राखेको पहिलेको अट्ठकथा ग्रन्थ आठवटा मगधिलपिमा ल्याई त्यसलाई संक्षिप्तमा लेखनुभयो । फेरि त्रिपिटक सारेर लिइसकेपछि त्यो सारेको त्रिपिटक र अट्ठकथासंगै उनि (बुद्धघोष थेर) तथौ नगरमा जानुभयो । यही मगधभाषाको त्रिपिटक सहित अट्ठकथा बर्मामा पुगेको र बर्मी लिपिमा परिवर्तित भएको समय हो । यो ९४३ शासन सम्बतको कुरा हो ।

यसरी तथौं नगरमा बुद्धधर्म प्रचार हुँदै ६०० वर्ष विते । यही समयमा राजा मनुहाको पालामा तथौं नगरमा शासन प्रचार बिलयो गर्ने फेरि एकजना पुरुषको जन्म भयो । उनी पुद्गल तथौं देशका गुरु परम्पराका अन्तिम अरहन्त भिक्षु धम्मदस्सी थेर (धर्मदर्शी स्थिवर) हुन् । यो समयमा नै वर्मिदेशमा दुःशील अथवा मात्र भेषधारी भिक्षुहरूको शक्ति प्रबल भएको थियो । फेरी यो शक्तिले वर्गा देशका राजा अनोरथलाइ करकाप र जालमालमा पारी आफ्ना पक्षमा पार्न खोजी रहेको थियो । यता राजा अनोरथले तिनीहरूप्रति घृणाभाव राख्दथे । यो कुरा जानेर अरहन्त भिक्षु धम्मदस्सी वर्गा देशमा जानुभयो र राजा अनोरथलाई सद्धर्म श्रवण गराई शुद्ध बुद्धधर्म बोध गराउनु भयो । अनि उनी अरहन्त भिक्षुको निर्देशन अनुसार नै अनोरथ राजाले सौगातसहित एक मंत्री पठाइ तथौं नगरमा त्रिपिटक र सर्वज्ञधातु माग्न पठायो । परन्तु त्यहाँका राजाले पठाइ दिएन ।

अफ राजा मनुहाले अनोरथ राजालाई अशिष्ठ बचनसमेत सुनाइ पठाए । अनि अनोरथ राजाले कुनै उपाय नलागेपछि अन्तमा शैन्यसहित गएर तथौं देश जितेर लिए । राजा अनोरथले तथौंका राजा मनुहाको पूजा गर्ने धातु र त्रिपिटक ३० जोर, राजा मनुहाकै ३० वटा हात्तीलाई बोकाएर त्रिपिटक पढाउने १००० भिक्षुहरू पनि साथमा लिई बगौं देशमा फर्के । अनि आफ्नो देशमा परियत्ति शासन प्रज्वलित पारे । यो घटना १६०१ शासन सम्बतको हो ।

अब बगाँ नगरमा परियत्ति शासनको परम्परा राम्रोसंग चल्यो । तथौ नगरको परम्परामा हुर्केका बगाँका महास्थितर गुरुहरूको आठ परम्परासम्म अर्थात १८४२ शासन सम्बतसम्म राम्रोसंग शासन अध्ययन परम्परा चल्दै गइरहेको थियो । परन्तु यही २४० वर्षसम्म परम्परा चलिरहेको समयमा चिनियाँहरूले आक्रमण गरे । चिनियाँ शैन्यले यो परम्परागत शासन प्रचारको प्रवाहमा विघ्न पारे । यो विघ्न विध्वंशनले १०८ वर्षपछि राजा परम्परा पिन छिन्न भिन्न भयो । तैपनि म्यैसाई, पैया, ऐवा देशका बुद्धशासनमा केहि गर्न सकेनन् । ऐवाको शासन परम्परामा त राजा तोहाफ्वाको समयमा एउटा मात्र विघ्न आयो । यतिवेला शासनसम्बत २०७० पुगी सकेको थियो ।

यसपछि बर्मामा बुद्धधर्मको ऐतिहासिक विहंगम दृष्टि कौमाउं काल अर्थात २३९० शासन सम्बतको कुरा आउंछ । यो समयमा शासनारुढ बगाँका राजाको शासनप्रति उपेक्षापूर्ण व्यवहारले बुद्धशासनमा एउटा महत्वपूर्ण अध्याय प्रारम्भ भयो । मैण्डुं आफु शासनमा बस्तु अगावै आफ्ना पूर्वजको बुद्धधर्मप्रतिको उपेक्षाले गर्दा आफु उच्चस्थानमा पुगेपछि शासनमा गौरव राख्ने निश्चय गऱ्यो । निश्चय नै २३६९ शासन

सम्बतमा मैण्डुं सिंहासनमा पनि बसे । आफ्नो प्रतिज्ञा पनि पुरा गरे ।

राजा मैण्डुंको समयमा मण्डलमा पहाडको मुनि सुधर्मा भन्ने एउटा धर्मशाला बनाइ राखेको थियो । प्रत्येक उपोसथमा त्यस धर्मशालामा शासन प्रचारक गुरुहरू आठजना निम्त्याएर शासनसम्बन्धि छलफल गर्ने गर्दथे । फेरी उनी आठजना महास्थिवरहरूमध्ये ऊ.त्रेय्य (ज्ञेय) महास्थिवर नायक हुनुहुन्थ्यो ।

एकदिन मैण्डुं राजालाइ बुढशासन उन्नित गर्ने ठूलो इच्छा भयो । उनको अगाडी पहिले पहिलेका राजा अजातशत्रु, कालाशोक, सम्राट अशोक, राजा वट्टगामणीहरूले संगायना गरेर बुढशासनमा महत गरको आदर्श अगाडी आयो । त्यस्कारण २४९४ शासन सम्बतमा बुढशासन स्थिर गर्न उपाधि प्राप्त र अप्राप्त दुवैथिर बसेर सल्लाह गरे । गृहस्थ पण्डितहरूको सल्लाह पिन लियो । अनि आफ्नो यरनाभौ दरबार अगाडी मण्डप बनाइ राम्रोसंग भव्यवपले पञ्चम संगायन गरे । त्यस पञ्चम संगायनमा शासन स्थिर गर्ने गुरुहरूले त्रिपिटक तिनैवटा कण्ठस्त गरी ६ महिनासम्म सबै भेला भइ पाठ गरेर उत्सब गर्नुभयो । यस संगायनमा संगायन गर्नु हुने २४०० जना संघहरू थिए । भगवान बुढले आज्ञागर्नु भएको पालि र टीका अट्ठकथा सबै सुवर्णको मिस र सुइरोले तीनप्रकारले लेखी त्रिपिटकालय स्थापना गऱ्यो र पूजा गरिराख्यो । साथै त्रिपिटक तीनैवटा चिरस्थाइ गरीराख्न शीलालेख गऱ्यो । जुन शीलालेख ठूलो, अद्भुत, श्रद्धाको प्रतिकमात्र होइन महान बुढिमताको चिन्ह पनि हो ।

यी त्रिपिटक शीलालेख मध्यमा विनय पालि १९१ वटा शीलापत्रमा, ४९० वटा शीलापत्रमा सूत्र पालि, २०८ वटा

### वर्मामा बुढधर्म

शीलापत्रमा अभिधर्म पालि, कुँदैको छ । फेरि त्यो शीलालेख त्रिपिटक मण्डलेमा पहाडमुनि महालोक महाजिनभन्ने चैत्यको चारैतिर घेरा बनाई स्थापना गऱ्यो । अनि प्रत्येक शीलापत्रलाई ससाना मन्दिर जस्तै बनाई सुरक्षित गऱ्यो । यो त्रिपिटक लेखन कार्य १८६० इस्वी कार्तिक शुक्ल प्रतिपदादेखि शुरुगरी आठ वर्षमा पूर्ण गऱ्यो ।

यो पाँचौ संगायना पछि बर्मामा बुद्धर्म फन राम्रोसंग प्रचार हुँदैगयो । यही बुद्धर्मप्रित बर्मी जनताको श्रद्धा र भिक्तले गर्दा देश ब्रिटिस साम्राज्यले थिचे पनि यहाँको संस्कृति र सभ्यतामाथि केही गर्न सकेन । बर्मामा केही मात्रामा इसाई धर्मको प्रचार भए पनि यहाँ यसको प्रभाव बुद्धर्मको श्रद्धा, भिक्त र प्रभावको तुलनामा नगन्य हो । ब्रिटिस साम्राज्यको विरोधमा अथवा देशको स्वाधीनताको संग्राममा बर्मामा बौद्ध दर्शनले दिने एकताबलले ठूलो भूमिका लियो । बमिदेशमा जातीय रुपले राष्ट्रिय जनभाव रुपले बुद्धप्रमी सिबाय अर्को नभएको हुँदा यहाँ बौद्धहरूले भागलिएको भनिकन त भन्नु पर्ने होइन । हो, राष्ट्रिय स्वतन्त्रतापछि बर्मामा बुद्ध्यर्म नयाँ जागरणको साथै पुनः राम्रोसंग जागृत भयो । परिणामतः बुद्ध्यर्मको यो राष्ट्रिय व्यापकताले छैथौ संगायनको पृष्ठभूमि निर्माण गरिदियो ।

२४९८ शासन सम्बतदेखि बमदिशमा जुन छैठौ संगाएना श्रीलंका, श्याम, कम्बोडिया, र लाओस स्थविरवाद धर्मका राष्ट्रसंग संयुक्त रुपले भयो, त्यो अत्यन्त भव्य थियो । आफ्नो ऐतिहासिक गौरबको परम्परामा यो उचित सम्बद्ध हो ।

वर्माको राजधानी रंगून नगरमा गवायी (विश्वशान्ति) चैत्यको नजिक ठूलो भव्य महापाषाण गुफाको निर्माण भयो ।

यही गुफामा छैठों संगायना भयो । यसको निम्ति ओवादाचरिय संघनायकहरूको समिति, छट्ठसंगायनको भार बहन गर्नेहरूको समिति, र दाताहरूको विविध प्रकारको मदत गर्नुको निम्ति विविध कमिति बन्यो । विशेषतः भार बहनगर्ने कमितिका सभापति अभिधज महारट्ठ गुरु ऊ.रेवत महास्थविरको प्रधानत्वमा छट्ठ संगायनको तीन दिनसम्म जुन महोत्सब भयो त्यो अबिस्मरणीय छ । यो संगायनमा बर्मा देशका २४७२ जना संघहरू र बर्माका मित्र राष्ट् तथा धर्मराष्ट् देशका १४४ जना संघहरूको उपस्थित पनि थियो ।

दाताहरूको पक्षमा छट्ठसंगायनका दाता संयुक्तवर्माका राष्ट्पति अगगमहासिरि सुधम्म डा. बाउ हनुभयो । फेरि छट्ठसंगायनका सब्बभारबहका दाता संयुक्तवर्माका प्रधानमन्त्री ऊ.नु हुनुभयो । अनि यो व्यापक सबैकाममा प्रमुख संचालक जस्ता काममा संयुक्तवर्मा सरकारको सहयोग प्राप्त युनियन बुद्धशासन कौन्सिलका सभापित तदोसिरि सुधम्म सेठ ऊ.त्वै हुनुभयो । २४९८ शासन सम्बतदेखि प्रारम्भ गरी प्रथम सिन्नपात, द्वितीय सिन्नपात, तृतीय सिन्नपात, चतुर्थ सिन्नपात, र पंचम सिन्नपात विभाजन गरी संगायनको काम ५०० जना संघले गर्नुभयो जुन प्रति सिन्नपात दुई महिनासम्म हुन्थ्यो ।

यो छैठौं संगायन तीन उदेश्य राखी गरेको थियो ।

- भगवान बुद्धले देशना गर्नु भएको पाँच निकाय क्रमशः सारिराखेको हुनाले बेहोसीमा भूल लेखेको शुद्ध गर्ने ।
- शुद्ध भैसकेका पिटकलाई छापेर छैठौं संगायन गरी विश्वमा सबै ठाउंमा प्रचार गर्ने, शासन चिरस्थाइ गर्ने ।
- स्वतन्त्र बर्मादेशसिहत सम्पूर्ण बौद्धदेशसंग शासनबृद्धिको निम्ति सहायता लिने ।

### वर्गामा बुद्धर्म

यसरि जुन पुण्य उदेश्य थियो त्यो पूर्णरुपले सफल पनि भयो ।

संगायनकार्य सिद्धभएको र बुद्धसम्बत २४०० वर्ष पूर्ण भएको उपलक्षमा बैशाक शुक्ल त्रयोवशीको विनवेखी निकै भव्य रुपले महोत्सव भयो । यो एकहप्तासम्मको महोत्सवको उपलक्षमा बमिदिशका सम्पूर्ण कैदीहरूलाइ ६ महिना बन्दिको दिन घटाइ दियो । प्राणवण्डका भागीहरू प्राणवण्डबाट मुक्त गरिवियो । ३० लाख रुपैयाँ खर्च हुनेगरी गरेको यो महोत्सवमा तीनहजार त्रिपिटक संघहरूलाई प्रवान गऱ्यो । बुद्धधर्मको अध्ययनमा उतीर्ण भएका भिक्षहरूलाई त्यस उत्सवमा निमन्त्रणा गरी सम्मान वियो । अनि २४०० जना श्रामणेर मर्ने काम गऱ्यो । यसरी यो कैठौ संगायनको परिसमाप्ति बर्माको श्रद्धा र भक्तिसे भरिएको प्रज्वलित भएको हृदयको चिन्ह देखाई सम्पूर्ण बर्माका घरघरमा वीपावली पनि भयो ।

यसिर बर्मामा बुद्धधर्मको इतिहासले एकातिर बुद्धकालीन सम्बद्धता राख्छ भने अर्कोतिर फेरि आज पनि विश्वको सम्पूर्ण बौद्धदेशहरूमा आफ्नो गौरवपूर्ण स्थान पनि बर्मा देशले राम्रोसंग राखेको छ । तसर्थ बर्माको प्राचीनकालदेखि आजसम्मको जनजीवनले पनि बौद्धचर्या पद्धितसंग त्यस्तै नै सम्बन्ध राख्तछ, जस्तो फूल र फूलको सुगन्ध । बर्मामा बुद्धभको यस्तो पनि स्थान छ कि बौद्धसंस्कृति र सभ्यताको परिभाषा नै वर्मीजनको धारणा र विश्वासमा बर्मी संस्कृति र सभ्यता भयो । अनि बत्ति र ज्योतिको सम्बन्ध भौ वर्मी श्रद्धा र जीवनको सुखशान्तिको सम्बन्ध बर्माको इतिहासमा संसारले राम्रोसंग देखेको छ । असु

# श्रीलंकामा बुद्धधर्म

नेपालबाट सीधा दक्षिणतर्फ हेरी जांदा दायाँतर्फ भण्डै आँपजस्तो आकारको समुद्रको बीचमा एउटा द्वीप भेटिन्छ । यही श्रीलंका हो । अनि यो देशको इतिहासले जुन एक धर्मलाई अभिन्न अंग बनाइएको छ त्यो बुद्धधर्म हो । किनभने लंकाको इतिहासको आधारशीला नै बुद्धधर्म हो भिन बौद्धहरूले त्यति नै श्रीलंका बारेमा थाहा छ जित रामायण पह्नेलाई श्रीलंका रावणको देश भनी थाहा छ ।

श्रीलंकाको इतिहास पढ्दा बुद्धधर्मले कित समाजसेवा र देशसेवा गरेको छ भन्ने एउटा प्रकाशमय प्रमाण हाम्रा अगाडी आउँछ । त्यसकारण हामी बिचार गर्छौं कि त्यहाँ बुद्धधर्म किहलेदेखि प्रबेश भयो र बुद्धधर्म कसरी प्रवेश भयो अनि यसले के कित सेवा गऱ्यो ।

देवानांपियतिस्स (२४७-२०७ ई.पू.) का राज्यकालमा सम्राट अशोकका पुत्र अर्हत महेन्द्र महास्थिवर धर्मदूतको रुपमा जानुभएर श्रीलंकामा बुद्धधर्मको जग स्थापना गर्नुभयो । यतिमात्र होइन महेन्द्र महास्थिवरले धर्मको साथै उच्च बौद्धसंस्कृति पनि यहाँ ल्याएर प्रयोग गर्नुभयो । जुनबेला महास्थिवर श्रीलंकामा पुग्नुभएको थियो त्यतिबेला श्रीलंकाका जनता सभ्य भएको थिएन । यो कुरा तिनीहरूको इतिहासले राम्रोसंग बताएको छ ।

त्यसकारण सिंहलजाती भनिकन टाउको उठाउन सक्नु र अन्तरराष्ट्रिय जगतमा ख्याति प्राप्त गर्न सक्नु नै बौद्धधर्म प्रवेश भएकोले हो । महेन्द्र महास्थिवर आदि प्रमुख भिक्षुहरूले मार्ग

### थीसंकामा बुद्धर्म

निर्देशन गरीदिनु भएकोले सिंहली साहित्य, कला, शिल्पको उन्नित भयो, गृहनिर्माण र नगर निर्माणको विकास भयो, सच्चरित्रता र सुस्वास्थ्यको महत्व जान्यो, आर्थिक र राजनैतिक सबलता उच्च भयो । त्यसैले महेन्द्रमहास्थिवरको समयदेखि नै सिंहल जाती र बुद्धर्मको सम्बन्ध नङ र मासु भै भयो । यो सम्बन्ध यित एकज्यू भएर गयो जसबाट बुद्धर्मको सेवा बुद्धर्म नै सिंहल जातीय देन जस्तै भयो । यहाँको सिंहल जातीय धर्म त्यसबेलादेखि आजसम्म बुद्धर्म भयो । अर्को शब्दले भन्ने हो भने श्रीलंकामा बुद्धर्म प्रवेश भएको तेश्रो शताब्दी ईस्वीपूर्वदेखि हो । फेरि यो राज्यको पतन दसौँ शताब्दीमा भयो । यो समयभित्र सिंहल सिंहासनको नित्यानुकूल अधिकार बौद्धहरूबाहेक अहमा परेको छैन भन्ने सिंहल जनताको विश्वास छ ।

बुद्धधर्म रक्षागर्न मिक्षुसंघले राज्यशक्ति सम्म हस्तगत गरेको कुरा राजा महेन्द्रको शीलालेखमा अंकित भइराखेको छ । श्रीलंकामा राज्याभिषेकको निम्ति मिक्षुसंघको बचन आवश्यक पर्छ भन्ने कुरा त्यो शीलालेखले प्रमाणित गर्छ । नवौ शताब्दीमा राज्याभिषेक त्यसकै एउटा धार्मिक कार्यक्रमको रुपमा महाविहारमा भिक्षुहरूको सन्मुख सुसम्पन्नहुन्छ भन्ने कुरा महावंशामा राम्रोसंग उल्लेख गरेको छ ।

श्रीलंकामा बुद्धधर्मलाई मात्र स्थान छ । त्यसकारण चोल केरल आदिका राजाहरूलाई श्रीलंका राज्यमा अधिकार छैन भनि कीर्तिनिस्संक मल्ल (११८७-११९६ई.) राजाले स्थापना गरेको शीलालेखमा उल्लेख छ । सिंहल जाती र बुद्धधर्मको बीचमा बलियो सम्बन्ध छ । बुद्धधर्म नरहे सिंहलजाती विनाधर्मको जाती हुन्छ । अर्को तरिकाले भन्ने हो भने बुद्धधर्मको बिरोध वा अवरोध हो । अभ

श्रीलंकाका बौद्धहरूको यस्तो गर्व छ कि तिनिहरूको लंकालोक बुद्धधर्मको केन्द्रस्थल हो । पित्र बुद्धधर्म पिन श्रीलंकामा मात्र छ । किनभने जुन बृक्षमुनि बजासन गरी सिद्धार्थ कुमारले बुद्धत्व प्राप्त गर्नुभयो सोही बोधिबृक्षको हाँगा सम्राट अशोककी छोरी संघिमत्राले ल्याउनु भएको पिन अहिलेसम्म यिहँ नै सुरक्षित भैरहेको छ । भगवानको दन्तधातु, पात्रधातु र केशधातु आदि धेरै मूलमूल पित्र धार्मिक वस्तुहरू पिन श्रीलंकामा सुरक्षित भइराखेको छ । बुद्धधर्मको इतिहासमा ठूलो मूल्य राख्ने एक महत्वपूर्ण ऐतिहासिक घटना श्रीलंकामा भयो । जुन हामीले पिन संभी राख्न योग्य छ । किनभने यो श्रीलंकाको निम्ति मात्र होइन सम्पूर्ण बौद्धजगतको निम्तिनै उत्तिकै लाभ दायक भएको छ ।

बुद्धसम्बत ५०० मा राजा बलगवाको राज्यकालमा श्रीलंकामा ठूलो दुर्भिक्ष भयो । त्यतिबेला यिनी दूरदर्शी राजाले भिबष्यमा बुद्धधर्म चिरस्थाइ होस् भन्ने भावनाले मातल प्रान्तको आलोक विहारमा ५०० भिक्षुहरू भेलागरी चाहिंदो बन्दोबस्त गरी बुद्धको समयदेखि वाचन मार्गबाट मात्र आइरहेको अर्थात एकले अर्कालाई सिकाइ सुनी कण्ठपारी राखेको त्रिपिटकलाई ग्रन्थको रुपमा ल्याउन संगायन गऱ्यो । त्यसबेला दुर्भिक्ष र नाना प्रकारको आपत्ति खपेर बुद्धवचन वा बुद्धधर्म वाचन मार्गबाट मात्र सुरक्षित गर्न कथिन र हुन नसिकने, एक प्रकारले ठूलो अनुभव भयो । यसबाट नै बुद्धवचन त्रिपिटक ग्रन्थको रुपमा लेखने जुन कार्य श्रीलंकामा हुनगयो त्यो बौद्ध इतिहासमा एउटा निश्चय नै महत्वपूर्ण घटना हो । यदि त्यतिबेला बुद्धवचन त्रिपिटक ग्रन्थको रुपमा लिपिबद्ध नभएको भए आज न प्रमाणित बौद्ध साहित्य यसरी रहन्छ न बौद्ध संस्कृति र सभ्यता नै हाम्रो अगाडी होला ।

### थीलंकामा बुद्धर्म

श्रीलंकामा त्रिपिटक लिपिबद्ध भएपछि त्यहाँ त्यसको मात्रै सरलसंग अनुशरण हुँदै आजसम्म पनि अनुशरण भइरहेको छ भन्नुमा इतिहासप्रति उपेक्षा गर्नुजस्तो हुन्छ । बल्कि यो स्वीकार्य छ कि लिपिबद्ध त्रिपिटक र यसको अनुकरण शक्तिले गर्दा यहाँ अन्यान्य बौद्ध निकायभेद आएर पनि जरा गाडन सिकएन । अनि बज्जयानले श्रीलंकामा प्रबेश गरे पनि यसले भारतमा जस्तै बुद्धर्म आफुसंगै लोप गरिदिन सकेन ।

तिपिटक लिपिबद्ध गर्ने पुण्य कार्यमा प्रमुख सहयोगी राजा वट्टगमणीले मिक्षु तिस्सलाई अभयगिरि विहार एउटा प्रवान गरेको थियो । परन्तु यही मिक्षु महाविहारबाट बाहिर निस्कन पऱ्यो । मिक्षु तिस्सका शिष्य महदेलियाले विज्ञपुत्त सम्प्रदायका आचार्य धर्मछिषका नाममा नयाँ निकाय स्थापना गऱ्यो । फेरि यसैमा सागलीय निकाय पनि भयो । अभ वैपुल्यवादी भिक्षु संघमित्रले श्रीलंकामा राजपुत्रहरूलाई आकर्षित गरी यसको प्रचार पनि गरे । परन्तु यी सबै निकाय र सम्प्रवाय त्रिपिटक लिपिबद्ध भएको परम्पराको अगाडी धेरै समयसम्म टिक्न सकेन । १९८ ई. सम्ममा सबै निकाय र सम्प्रदायहरू फेरि महाविहार निकायमा नै अन्तर्निहित भयो । यता यहि शदीमा पाँचौ शदीका आचार्य बुद्धघोषले लंकाको पुरानो अट्ठकथालाई पालिमा ल्याउने भयेपिछ पुराना धर्मग्रन्थको आधारमा साहित्य सिर्जना पनि भएको थियो । जुन काम महान पराक्रमबाहु (१९६४ ई.) को समयसम्म राग्नैसंग चल्दैगयो । यसबीचमा ८९९ ई.तिर बज्रयानले श्रीलंकामा पसेर केहि स्तूप बनाये पनि त्यो स्थायी भएर रहन सकेन ।

श्रीलंकामा बुद्धधर्म र भिक्षुसंघ प्रगति र जागृतिको निम्ति भारप्रद भएन, यो जहिले पनि प्रेरक भद्द रहयो ।

राजनैतिक कारणको अस्तव्यस्तताले भिक्षु परम्परामा लुप्तभाव ल्यायेको खण्डमा पनि त्यसैले बारंबार फेरि जनभावना र जनप्रेमको तिब्रता ल्याइ संघको श्रीबृद्धि गऱ्यो । १२६६ ई.मा चोलदेशबाट श्रीलंकामा फेरि भिक्षुहरू ल्याएको र १४६४ ई.मा बर्मीराजा धर्मचेतिको आग्रह स्वरुप बर्मिज श्रद्धालुहरू श्रीलंकामा उपसम्पदा दिएर पुन: त्यहाँ भिक्षुपरम्परा स्थापना गर्न सहायता गरेको नमुना हो ।

बुद्धधर्मको श्रद्धामा र विश्वासमा एकताबद्ध जनभावना श्रीलंकाको राष्ट्रियबल हो । त्यसकारण सोह्रौ शदीमा पोर्दुगीजहरूले राज्यशक्ति मात्र लिएर पुगेन श्रीलंकाको राष्ट्रिय शक्तिसमेत म्हास्न भिक्षुहरूलाई मार्ने, धर्मग्रन्थ जलाउने बलात् ब्यबहार गरे । परिणमतः तिनीहरूको स्थान एक शदी भित्रै श्रीलंकामा हरण भयो । त्यो ठाउं डचहरूले लिए । फेरि डचहरूकै मुखबाट बौद्धसंघको वर्णन सुन्न पाइयो । फेरि बौद्धपरम्परा गाँस्न बलियो पार्न थाइलैण्डमा आग्रह गरुयो । बौद्ध जनभावनाको बलले जन्मले शैब धर्मावलम्बी भएर पनि बौद्ध हुन जाने कीर्ति श्रीराजसिंह र डचहरूले युवक शरणंकर श्रामणेरको आग्रह उपेक्षा गर्न सकेन । थाइलैण्ड यात्रार्थ जहाज दिनु पऱ्यो । राजदूत पठाउन पऱ्यो । १७५६ ई. आषाढ पूर्णिमाको दिन काण्डी नगरमा शरणंकरसहित श्रीलंकाका श्रद्धालुहरू फीर उपसम्पन्न भयो । यस्तै नै श्रीलंकाको अस्तित्व बुद्धधर्म बिना असम्भव भएको श्रीलंकाको बास्तबिक अबस्थामा लाभ गर्ने अनेक तरिका जान्ने, सक्ने साम्राज्यवादले पनि यसलाई भित्रि हृदयले नभए पनि बाहिरबाट गौरब राख्नु पऱ्यो । श्रीलंकामा सम्पूर्ण आफ्नो अधिपत्य जमाएर पनि बृटिस शासनले जनताहरूलाई तिनीहरूको धर्म पूजा पढित र आचार्य एवं पूजास्थानको अधिकार सुरक्षा गरिदिन्छु भन्नु पऱ्यो ।

### श्रीलंकामा बुद्धधर्म

श्रीलंकाको जीवन नै बौद्ध जीवन हो । अनि लंकाको इतिहास नै बौद्ध सभ्यता र संस्कृतिको इतिहास हो । बौद्ध जीवन श्रीलंकाको राष्ट्रिय जीवन र आदर्शको एक अभिन्न अंग हो । यहाँ पहिले बालकहरू भिक्षहरू कहाँ शिक्षा लिन पठाउँछ, अनि मात्र स्कूलमा पठाउने गर्छ । गृहस्थिहरूले जुनसुकै ठूलो कामगर्न पनि आफ्ना परम हितैषी भिक्षहरूको वचन लिएर मात्र गर्छन् । भिक्षहरूले पनि सधैभरि तिनीहरूको जीवन सुख-शान्तिको निम्ति मद्दत गर्छन्, आशिष दिन्छन् । अफ देशको शैक्षिक सांस्कृतिक र आर्थिकको साथै सबै क्षेत्रमा बौद्ध भिक्षहरूले जहिले पनि सहयोग दिइरहन्छ । त्यसकारण श्रीलंकाको इतिहासमा भिक्षहरूको ठूलो देन छ । यहाँको सभ्यता र संस्कृतिको रक्षा भएको नै भिक्षहरूको तर्फबाट हो । बुद्धधर्मको उन्नित मात्र होइन सिंहली साहित्य र कलाको उन्नित अनि प्रगतिमा भिक्षहरूको जुन हात थियो त्यो निकै महत्वपूर्ण छ ।

श्रीलंका अंग्रेज साम्राज्यको अधीनमा पर्दा बुद्धधर्मले त्यत्ति नै क्षिति खप्नु प्रत्यो, जित श्रीलंकाको जनजीवनले । बौद्ध साहित्यसंगै सिंहलि साहित्यको उन्नितमा मात्र गित अवरोध भएको होइन निकै हानी पिन गन्यो । यो समयमा भिक्षुहरूले आफ्नो प्राण उत्सर्ग गरेर बुद्धधर्म र सिंहलि जनजीवनको रक्षा गरेका कुरा इतिहासले बताउंछ । श्रीलंकाको स्वतन्त्र संग्राममा भिक्षुहरूले जुन महत गन्यो त्यो श्रीलंकाको इतिहासले कहिल्यै विसंन सक्दैन, त्यतिबेला सिकय भागिलने झात भिक्षुहरूमध्ये विक्कदुवे, श्रीसुमंगल, रत्नमाले, धर्मालोक, अनागारिक धर्मपाल, वालपोल राहुल आदी स्मरणीय छन् ।

भिक्षुहरूले स्थापना गरेको बौद्ध विद्यालयहरूमा विद्योदय र विद्यालंकार आज विश्वविद्यालयको रुप लिइसकेको छ । आज

यी विश्वविद्यालयले श्रीलंकाको शैक्षिकको साथै सांस्कृतिक र राजनैतिक क्षेत्रमा जुन काम गरीरहेको छ त्यो अतुल्य छ । फेरि यी विश्वविद्यालयका उपकुलपित आज पनि भिक्षुहरू नै छन् ।

यसरी सयौँ विद्यालय खुलाएर नि:शुल्क शिक्षा दिन त भिक्षुहरूले शिक्षा विकास गरेर आएको योगदान नै भयो । यसको अतिरिक्त श्रीलंकाको जनजीवनमा र देशको आर्थिक राजनैतिक तथा सांस्कृतिक क्षेत्रमा जुन इतिहाससंगै सम्बन्ध राख्यै भिक्षुहरूले योगदान दिदै आएको छ त्यो आफ्नै ढंगको महत्वपूर्ण कार्य हो । यसरि श्रीलंकाको बुद्धधर्मको इतिहासमा आफ्नै किसिमको विशेषताले हुर्केको अस्तित्व छ, अस्तु ।

# थाइबैण्डमा बुद्धधर्म

इतिहासकारहरूले यो स्वीकार गरेको छ कि ईसाको पाँचशय वर्ष अगाडि नै थाइलैण्डमा बुद्धंधर्म प्रचार भयो । स्वर्णभूमिमा जुन धर्मदूत मण्डल प्रचारका निम्ति आए यसका नेता सोण र उत्तर थेर हुन् । वहाँहरू श्रीलंका, बर्मा, काम्बोडिया र थाइलैण्ड आदि बौद्ध देशका जनताका आदर प्राप्त भारतका महान सम्राट अशोकको संरक्षण प्राप्त थियो ।

थाइलैण्ड निवासी जनता स्वभावैले शान्तिप्रिय एवं स्वतन्त्रताका उपासक थिए । त्यसकारण तिनीहरूले भगवानको उपदेश राम्रोसंग ग्रहण गर्न सके, धारण र पालन गर्न सके । यहाँका राजाहरू र उच्च कर्मचारीहरूको सहयोगले यस देशमा यो धर्म उन्नति को चुलिमा पनि पुग्न सक्यो । फोर आजसम्म पनि दुई करोड बौद्धहरू यहाँ छुँदै छन् ।

थाइलैण्डमा इतिहासको यो लामो समयमा यो धर्म सधै हिरियै देखिन्छ । बुद्धसम्बत २२२८ तिर एक पटक इशाई धर्मले यसलाई दबाउने प्रयास गऱ्यो । यतिबेला राजा नाराइयले राज्य गिररहेको थियो । फेरि हालेण्ड, पूर्तगाल र फ्रान्ससंग राजनैतिक सम्बन्ध भैसकेको थियो । फ्रान्समा चौधौ राजा लुइले नाराइयको राजदरवारमा राजदूत पादरी र कालिगढहरू पठाये । फ्रान्सको नाराइय राजालाई धर्मपरिवर्तन गरेर देशमा प्रभुत्व जमाउने मनसुवा थियो । यो योजना पूर्णतः थाइलैण्डको बौद्धबलको अगाडी असफल भयो । देशमा विप्लव भयो । अनि कैथोलिक पादरि र फ्रान्सीस्हरूको योजनाका समर्थक भएका भएभरको अधिकारीहरू देशबाट निकाली दिए । त्यसपछि फेरि एक पटक

बुद्धसम्बत २३२४ मा बर्माका राजा मंगरायका तर्फबाट आक्रमण हुँदा बुद्धधर्ममा बाधा दियो । देशको राजधानी अयोध्या पतन भयो । निकै नै प्राचीन उल्लेखहरू आगोमा भस्म हुन गयो । थाइलैण्डमा कुनै व्यक्तिलाई धार्मिक करकाप छैन । जसलाई पनि यहाँ धार्मिक स्वतन्त्रता छ । यो थाइलैण्डको विशिष्ठ नीति प्राचीनकालदेखि आजसम्म प्रवाहित भएर नै आएको छ । बौद्ध विहारसंगै नै गिरिजाघर, मसजिद छ, तर भौभगडा केही छैन । यो देशमा ब्हुसंख्यक बौद्ध जनमतले इसाई र मुसलमानहरूको अल्पमतको धार्मिक अधिकारमा रत्तिभर पनि बाधा दिएको छैन । थाइलैण्ड र श्रीलंकाको बीच धार्मिक सम्बन्ध पहिल्यैदेखि छ । श्रीलंकाका भिक्षहरू यहाँ आउनु भएको छ, फेरि कुनै समयमा दक्षिण भागको राजधानी भैरहेको धम्माराम नगरमा तिनीहरूले चैत्य बनाएको थियो । श्रीलंकाका भिक्षुहरूलाई राजा सुखोबथाइले निकै सत्कार गर्थे । त्यहाँ २२९६ बुद्ध सम्बतमा लंकाबंश भन्ने निकाय पनि हुर्क्यो । जुनबेला स्वयं श्रीलंकामा बुद्धधर्म शोचनीय दशामा परेको थियो । फेरि यस्तै लंकाका राजाले संघ सत्कारको विचारले गर्दा आफ्नो एक विशेषदूत अयोध्याका राजाकहाँ पठायो, साथै तपाइले मेरो देशमा धर्मको पुनरुद्धार गर्नु हवस भिन अनुरोध पनि गर्नुभयो । अयोध्याका राजा धम्मराजाले उपालीको नेतृत्वमा भिक्षुहरूको एक मण्डल श्रीलंकामा पठाउनु भयो । यो मण्डल केहि समयसम्म श्रीलंकामा बसे । उपालीको प्रयाशबाट त्यहाँ उपालीवंश अथवा श्याम निकाय को प्रादुर्भाव भयो । ज्न श्रीलंकामा आज सम्म छुँदैछ ।

थाइलैण्डमा राज्य ब्यबस्था एकतन्त्रात्मक भएको हुनाले यहाँ राजा भनेको जनताको सर्वस्व हो । अनि धर्म संचालन एउटा महास्थिवरहरूको समितिले गर्छन् । जस्को प्रमुखतम संघराजा हुन्छ । फेरि उहाँको नियुक्ति पनि राजाबाटै गरिन्छ ।

### वाइलैण्डमा बुद्धधर्म

यो पद्धित राजा चूलालंकारको समयसम्म भएर नै गएको छ । यसपछि संघ व्यवस्थाको निम्ति एउटा कानून बनाइयो । परन्तु सिद्धान्तमा कुँनै विशेष परिवर्तन भएन । त्यसकारण २४८४ बुद्धाब्दमा फीर एउटा संघ नियम संसदले बनायो, यो नियम अनुसार संघ संचालन कार्य तीनवटा संस्थालाई हस्तान्तरण गन्यो । गण संघमन्त्री, संघसभा र विनयधर गण । संघमन्त्रीको पहिलो कार्य शिक्षा हो । धर्मको शिक्षा प्रथम द्वितीय र तृतीय गिर तीन किसिमबाट हुन्छ । पालीको शिक्षा धेरै हुन्छ । यो शिक्षा दिने स्कूलको संख्या फनफन बृद्धि हुर्दै गद्दरहेको छ । दिश्रो विश्वविद्यालयको पाठ्यक्रम भएको हाइस्कूल छ । जहाँ भिक्षुहरूले पनि पद्दन सिकन्छ । थाइलैण्डको बौद्धधर्म विश्वविद्यालयको योजनामा यी स्कूलहरू बीज हो । सरकारी रिपोर्टको यो तथ्यांकबाट यो उन्नित बारेमा राम्रोसंग जान्न सिकन्छ ।

विहार संख्या १९.१४० भिक्षुहरू १.६१.९८९ श्रामणेरहरू ६८.२७१ धर्मशिक्षाका स्नातक २.७४.६७९ पालिमा स्नातक ७.७०६

थाइलैण्डको राजधर्म बुद्धधर्म हो । यहाँको बहुसंख्यक जनताका धर्म पनि बुद्धधर्म हो ।

त्यसकारण सरकारको नीति पनि यसको प्रभावमा पर्छ । कानून बनाउँबा धर्मको सिद्धान्तमा ज्यान बिएर बनाउँथे । बुद्धधर्मको मूलसिद्धान्त एकता र सिहण्णुतामा अडेको हुन्छ । सरकारी अड्डा उपोसथको दिन बिदा हुन्छ । अर्थात काम बन्द हुन्छ । यो उपोसथ चन्द्रमास अनुसार आठ दिन र अठार दिनमा पर्दछ ।

थाइलैण्डमा देशका अरु सम्पूर्ण क्षेत्रहरूमा पिन बुद्धधर्मको प्रभाव पर्दछ । देशका सम्पूर्ण स्कूल कलेजहरूमा बुद्धको पूजा हुन्छ । हाइस्कूलमा र विश्वविद्यालयमा धर्मको शिक्षा दिन्छ । प्रति सप्ताह बुद्धधर्म विषयमा रेडियोद्वारा प्रसारण हुन्छ । फेरि वर्षावास तीन महिना दिनहुँ धर्म व्याख्यान रेडियो बाट भई रहन्छ । सरकारी स्तरबाट बौद्ध उत्सवलाई प्रधानता दिन्छ । देशको जीवनमा बुद्धधर्मको ठूलो स्थान छ । जोसुकै मानिस होस केही दिन भिक्षु हुनुपर्छ । विहार विहारमा युबा बृद्धहरू मिली सभाहरू भइरहन्छ । चाड बाडहरूमा र राष्ट्रिय पर्वहरूमा भिक्षुहरू भिक्षाको निम्ति आउने र जनताले वहाँहरूलाई भिक्षादान दिने हेर्दै मानिसहरू जोसुकै किन नहोस हर्षले प्रफुल्लित नभई रहन सिकदैन ।

थाइलैण्डमा आजभोलि पहिले भन्दा बढी गानिसहरू धर्म प्रेमि छन् । बुद्धधर्म प्रचारको निम्ति संस्थाहरू बनाएका छन् । भिक्षुहरूलाई पनि आधुनिक पद्धितका शिक्षा दिन एउटा संस्था खोलेको छ । यसलाई सरकारले मद्दत गरेको छ । यसको परिणामले देशको सामाजिक स्थिति माथि आइरहेको देखिन्छ । फेरि शासन कार्य राम्रो तरिकाले चलीरहेको देखिन्छ । साथसाथै थाइलैण्डका बौद्धहरूमा यो विश्वास पनि छ कि ती बौद्ध संस्थाले देशको उन्नित गर्नुको साथै दक्षिणी पूर्वी एसियामा पनि बुद्धधर्म सुदृढ गर्न मद्दत गर्न सिकन्छ । अस्तु ।

## द्धितीय भाग

# तिष्वतमा बुद्धधर्म

चीनमा बुद्धधर्म पुगेको जनश्रूति अनुसार ५६ ईस्वीमा खोतनका काश्यप मातंगले रचेको बौद्धग्रन्थको चीनी अनुवादको बेला पुगेको देखि मानिन्छ । कोरियामा ३७२ ईस्वीमा, फेरि जापानमा ५३८ ईस्वी अगाडी बुद्धधर्म पुगेको थियो । तैपनि नजिकैको तिब्बत मोत चीनमा ६४० अगाडी बुद्धधर्म पुगन नसक्तुको कारण यहाँको भौगोलिक स्थिति र धेरथोर यहाँको सामाजिक विकास गतिको मन्दपन हो ।

### आरम्भ युग

ईस्वी सम्बत ६१७ अगाडीसम्म तिब्बत देश ससाना सर्दारियामा बाँडिएको थियो । यस्तैमा तिब्बतको कोङ्पो भन्ने सबभन्ता गर्मि प्रदेशमा श्रोन्-गचन्-गसम्-पो को जन्म भयो । तिनका पूर्वज कोशलराजा प्रशेनजित पुत्र भन्छन् । तेन्ह वर्षको उमेरमा नै आफ्नो पिता परलोक भएपछि उन्ले आफ्नो सानो सर्दारिया राज्यलाई सँम्हालेको थियो । श्रोन्-गचन्-गसम्-पो (श्रोइ चङ् गम्पो) ले आफ्नो समकालीन हर्षबर्धनले जस्तै दिग्वजय गर्ने ईच्छा गरे । अनि सुसंगथित सुदृढ सैन्य तयार गरी द्बुस र ग्चक्ने प्रदेश अधिकारमा राखेर पश्चिममा गिलिगत उत्तरमा चीनी तुर्किस्तानसम्म विजय गरी नेपालका राजा र चीनका सम्राट्लाई स्मेत प्रभावमा पारी आफ्ना आफ्ना छोरी विवाह गरिदिन बाध्य तुल्याएको प्रसिद्ध कथा छ । नेपालका राजा अंशुबर्मा (उदयदेव) ले आफ्नी छोरी भृकुटी (खि-चुन) ६४० ई.मा तिब्बतको राजधानी जुन बम्हपुत्र उपत्यकाबाट सारिएको नया दबुस-छु नदीको तीरमा रहेको राजधानीमा

पुऱ्याईयो । नेपालका राजकुमारीले आफ्ना साथमा अक्षोभ्य बुढ, मैत्रेय बोधिसत्व र चन्दनको ताराको मूर्ति आफुसंग उपहार लगेकी थिइन् । त्यसको अर्को सालमा चीनी राजकन्या कोङ् जो पिन राजअमात्य मंगग् संगै तिब्बतमा पुऱ्याईयो । राजकन्या कोङ्-जोले पिन भारतबाट मध्यएसिया भएर चीनमा पुगीराखेको बुद्धप्रतिमा दाइजोको रुपमा ल्यायेकी थिइन् । यो बुद्धको प्रतिमा कोङ्-जोले तिब्बतको उत्तरतर्फ मन्दिर बनाइ स्थापना गरिन् । नेपालका राजकुमारीसंग त्यति धन थिएन त्यसकारण सम्राटले एउटा पोखरी पुरेर लहासाको माभमा रबुलु-सनङ्, मन्दिर बनाई तीनले ल्याएका प्रतिमाहरू प्रतिस्था गरि दिए ।

तिब्बत सर्वारियाबाट ठूलो राज्य भएपछि राज्य संचालन गर्नुको निम्ति अत्यावश्यक थानेर यस भन्दा अघि नै श्रोङ-चङ्-गम्पोले थोन्-मिलाई १६ जना साथी साथ लगई भारतमा विद्याध्ययन गर्न पठाइसकेका थिए । ती नै थोन्-मिले राजाको आदेशानुसार आफ्नो देशको भाषालाई लिपिबढ गर्न एक प्रकारको लिपि निर्माण गरे । अनि सम्राटले पनि सो लिपि र व्याकरण आफुले अध्ययन गर्न चार वर्षको समय दियो । अनि आफ्ना दुवै बौढ रानीहरू र थोन्मिको प्रभावबाट उनि आफु पनि बौढ बन्यो । बुद्धधर्मले गर्वा तिब्बतका अशिक्षित जनजातीलाई शिक्षित गर्न ठूलो बल मिल्यो । साथै बुद्धधर्मले त्यो जातीको ब्यक्तित्वलाई स्थाईत्व दिन बुद्धधर्मले जित पनि तिब्बतलाई दियो ती सबै तिब्बतीकरणमा रंगिन गयो । यो धर्मले त्यो जातीको व्यक्तित्व मेटाउने प्रयत्न गरेन । नेपाली विद्वान शीलमञ्जु, भारतीय पंडित कुमार काश्मिरी तुन, चीनी भिक्षु महादेव र स्वयं थोन्मि र उनका शिष्य धर्मकोष बौद्धधर्म ग्रन्थको भाषा अनुवाद कार्यमा नियुक्त भए । यो पहिलेको अनुवाद त्यित्तको उच्च श्रेणिको नभए पनि, पछिका अनुवादले

### तिब्बतमा बुद्धधर्म

यसलाइ ढाके तापिन अहिलेसम्म पिन ती मध्ये पहिले अनुदित भएका कुनै कुनै पुस्तकहरू आजसम्म पिन पूरा प्रयोगमा छन्।

यसरी तिञ्चतदेशका निर्माता एवं बुद्धधर्मका अनुयायी तथा तिञ्चती लिपिका प्रवर्तक सम्राट ओक् चक् गम्मो तिञ्चतको फन्पुल प्रदेशमा ६२ वर्षको उमेरमा सल्-मि भन्ने ठाउँमा परलोक हुनुभयो ।

त्यसपिछ चीनी राजकुमारीका तर्फका राजकुमार मङ्-योड्-मङ्-वचन् तिब्बतको राज्याशनमा बसे । किन भने नेपाली रानी भृकुटीको तर्फबाट जन्मेको मुङ्-श्रोड्-मङ्-वचन् पहिलो राजकुमार भएर पनि उनि आफ्नो पिता भन्दा अगाडी नै परलोक भएको थियो ।

सम्राट श्रीक्-मक्-बचन् र उन्का छोरा सम्राट् दुर-सोक्, (१९-३० ई.) पनि बाजे जस्तै बौद र पराक्रमी थिए । फेरि खिलवे-बचन् पनि आफ्नो पिता दुर-सोक् जस्तै बौद र बीर थिए । परन्तु उन्को बाल्यकालमा तिब्बतमा बुद्धर्मसंग प्रतिद्वन्दितामा रहेर धर्ममा प्रमुखता लिन तम्सेका तिब्बतका पुराना धर्म बोन धर्मावलम्बी मंत्रीहरूले बुद्धर्म म्हास्न प्रयास गरे । सम्राट् छउञ्जेल केही गर्न सकेन सम्राट्को मृत्यु पछि बुद्धप्रम चीनमा फिर्ता पठाउन नसके पनि जमीनमा गाडी पुरिवए । बौद विहारलाई मारकात गर्ने बधस्थल तुल्याइयो । दुईजना मंत्रीहरूलाई आकिस्मक विरोध आउनासाथ नेपालको सिमाना नजिक मक्-पुल प्रदेशको सिकद-रोक्, भन्ने ठाउँमा पठाइवियो ।

यी तीन पुस्ताको राज्यकालमा पनि चीनले आफ्नो भू-भाग फर्काउन कम प्रयास गरेन, परन्तु सबै प्रयासमा पहिले

# बिश्वमा बुद्धधर्म

जस्तै सिन्ध गर्नुपऱ्यो, जस्तो श्रोङ्-चङ्-गम्पो संग गर्नु परेको थियो ।

# शाहतरिक्षत युग

खि-लदे-गचुग-वर्तनको चीनीरानी तर्फबाट ७९० ई.मा वसम-यस्को नामको छोरा जन्म्यो । यही पछिगएर तिब्बतको अशोक बन्यो । आमाबाबु परलोक भएपछि वसम-यस्को राजा भयो । उनी श्रोङ्-चङ्-गम्पोको भन्दा ठूलो साम्राज्यको उत्तराधिकारी पनि भयो । तरुण सम्राट्ले आफ्ना पूर्वजहरूको चरित्र अध्ययन गरेर बुद्धधर्ममा श्रद्धा राखी बुद्धधर्मका पुस्तकहरू खोजेर पढ्ने गरे । चीनी विद्वान र काश्मिरी पण्डितहरूबाट धर्मग्रन्थ अनुवाद गराइयो । यस कार्यमा बोन धर्मका अनुयायी मंत्रीहरूले विरोध गरेको हुनाले केही समय रोकेर ती पण्डितहरूलाइ मङ्-पुलमा पठाउनु पऱ्यो । परन्तु यसबाट फाइदा नै भयो । किनभने यही समयभित्र ज्ञानेन्द्र (ग्सल्-स्नङ्-मङ्-युल्सं) ले बुद्धगयामा गएर नालन्दाका आचार्य शान्तरक्षितलाई भेट्ने संयोग प्राप्त गरे । तिनले तिब्बत फर्के पछि सम्राट्लाई पुनः प्रभावित गर्न सफलता पाए । सम्राट्को आज्ञाले ज्ञानेन्द्रलाई शान्तरक्षित लिन पनि पठाइयो । आचार्य शान्तरक्षितले संस्कृत भाषामा देशना गर्नुभएको दश अकुशल, अष्टादश धातु र द्वादशांग प्रतित्यसमुत्पादको उपदेश काश्मिरी पण्डित अनन्तले अनुवाद गरे । सम्राद् पनि शान्तरक्षितका पक्का शिष्य बने ।

यही समयमा उता बाढी आएर फड् थड् बगायो, मर पो री भन्ने ठाउंमा चटचाड् पर्यो, फेरि देशमा बिमारी फैलियो । जनताहरूले यसलाई तिब्बतका देवताहरू रिसाएको भनी थाने । रिसाएका जनताहरूको मन राख्न सम्राट्ले आचार्यलाई नैं केही दिनको लागी फर्काउनु पऱ्यो । पछि फेरि

## तिब्बतमा बुदधर्म

सम्राट्ले भिक्षु सङ-शिको साथमा तीसजना मानिस पठाएर बोलाउन पठाउँदा पनि नआउँदा फेरि ज्ञानेन्द्र नै पठाएर आचार्यलाई लिन पठाइयो । ७५ वर्षको आचार्य पुनः तिब्बत पुगे । आचार्यले राजाको इच्छानुसार ब्रम्हपुत्रबाट एक कोस उत्तरमा मगधेश्वर महाराज धर्मपालले बनाएको महाविहार कै नमुनामा ईस्वी ८२३ मा तिब्बतमा पहिलो विहार निर्माण गराए । माभ्रमा सुमेरु जस्तै उँचा प्रधान विहार बनाइ चारैतिर चार महाद्वीप र आठ उपद्वीप जस्तै बनाएर भिक्षुहरू बस्ने १२ वटा द्वीप (बलिड्र) पनि बनाइयो । साथै तिब्बत देशका सातजना श्रद्धालुहरूलाई भिक्षु दिक्षा दिने प्रथम कार्य पनि आचार्य ले नालन्दाबाट १२ जना भिक्षुहरू बोलाएर सम्पूर्ण गर्नुभयो ।

आचार्यले स्थापना गुर्नुभएको यो बुद्धशासनको काममा पिछ एक जना आचार्यकै अनुयायी भिक्षुको बढी प्रभाव एन्यो । उनी हुन् पबसंभव । हुन् त पबसंभव राजा इन्द्रभूति (इन्द्रबोधि) का छोरा भन्छन् । परन्तु भारतीय परम्पराले इन्द्रभूति ८४ सिद्धामा गिनएको भएर पिन उनको छोरा पद्मसंभवको विषयमा केही कुरा उठाएको छैन । इन्द्रभूति आदि सिद्ध सरह (५५० ई.) पिछ भयो । फोर उनका छोरा पद्मसंभव बसम् यस्को राज्य कालमा तिब्बत जाने सम्भव नै थिएन । यी सबै कुरा विचार गरी हेर्बा बुभून सिकन्छ कि एउटा साधारण भिक्षु पद्मसम्भवलाई ठूलो पार्न पिछ निङ्मप सम्प्रवायले अनेक कथा रचेर अद्भुत कथा रच्यो अनि यी सबै सत्य तुल्याउन मूल संस्थापक आचार्य शान्तरक्षित समेत पछाडी पारी पद्मसम्भवलाई बुद्धभन्दा पिन ठूलो सम्मानगरेको देखिन्छ ।

तत्वसंग्रह जस्ता ग्रन्थका लेखक बौद्ध, ब्राह्मण, जैन-वर्शनका प्रगांष्ठ विद्वान आचार्य शान्तरक्षित शय वर्षको उमेरमा तिब्बत मै देहान्त भयो । उनको पार्थिव शरीरलाई एक स्तूप

## विश्वमा बुद्धधर्म

बनाई राखियो । पछि साढेएघारशय वर्ष पछि त्यो स्तूप भित्कएर जाँदा उहाँको निधार र केही अस्थि त्यहाँको प्रधान मन्दिरमा शिशाभित्र राखिदियो । तिब्बतका श्रद्धालु हरूले उहाँलाई बोधिसत्व भनि आदर गर्छन् ।

आचार्यको निधन पछि वहाँको शिष्य श्रीघोष (द्पल्-दब्मङ्स्) संघनायक बन्यो । श्रोङ्-चङ्-गम्पो को पालादेखि चीनी
विद्वानहरूले लिइराखेको प्रभुता आचार्यको देहावसान पछि बोन
धर्मावलम्बिहरूले फीर लिने प्रयास गरे । यसबाट अकर्मण्यतावादी
(स्तोन-मुन्-प) सम्प्रदाय र कर्मण्यतावादी (चेन्-मिन्-प) सम्प्रदाय
बीच कलह उठघो । यो भगडा शान्त गर्न भिक्षु ज्ञानेन्द्रको
सल्हा अनुसार राजाले नालन्दाका आचार्य कमलशीललाई लिन
पठाएका थए । उनले ५००० श्लोकले तत्वसंग्रहको पंजिका
लेखे । फीर अकर्मण्यतावादी चीनी भिक्षु छङ्क-सङ् संग भएको
शास्त्रार्थमा उनलाई पराजित गरीदिए । परन्तु पछि पराजितहरूको
षडयन्त्रबाट उनले आफ्नो प्राण गुमाउनु पऱ्यो । यसबेलाका अरु
प्रशिद्ध धर्मग्रन्थका अनुवादकहरू विमलमित्र, बुद्धगुह्रघ, शान्तिगर्भ
र विशुद्धसिंह हुनुहुन्छ ।

सम्राट् खि-श्रोङ् का सन्तान मुनि-बचन्-पों को हृदय भने धार्मिक र बोधिसत्व आदर्शको थियो । उनले ८४५-४६ ईस्वीमा धिन गरीवको भेद अन्त गर्न देशभिर ने अर्थ समिवतरण गन्यो । परन्तु श्रम समिवतरण विनाको सबै समान गर्ने काम तीन पटक सम्मको अर्थ वितरणले पिन केहि काम दिएन । उल्टो यस कार्यबाट राजकोष नाश गन्यो भन्ने आरोपमा आफ्नो आमाको तर्फबाटै विषपान गराइ उनले प्राण त्याग्नु पन्यो । यसरि मुनि-बचन्-पो १९ महिना राजा भएर मृत्यु भयो ।

#### तिव्यतमा युद्धधर्म

त्यसपछि मुनि-बचन्-पो का भाई खि-ल्दे-बचन्-पो अथवा सक्-ल-लेग्म (८४७-८७७) ईस्वीमा सिंहासनमा बसे । उनले सुदूर पश्चिम सकर दों नगरमा एक बौद्ध मन्दिर बनायो । संस्कृतका प्रतिशब्द अनुवादको निम्ति शब्दतालिका बनाई अनुवादकार्य चालु गऱ्यो । संस्कृतको धातु प्रत्यय बुभेर प्रत्येक शब्दको तिब्बती भाषामा नियमबद्ध रुपले अनुवाद भएको यो युगमा (८५०-९०० ई.) मा नै नागार्जुन, असंग, बसुबन्धु, चन्द्रकीर्ति, विनितदेब, शान्तरक्षित, कमलशील, आदिका ग्रन्थहरू र तिब्बतमा सब भन्दा धेरै ग्रन्थहरू अनुवाद भयो । यस अनुवाद कार्यको निम्ति भारतीय पण्डित जित्तिमत्र, सुरेन्द्रबोधि, शीलेन्द्रबोधि, दानशील, बोधिमत्र, र तिब्बती विद्वान रत्नरक्षित, धर्मताशील, ज्ञानसेन, जयरक्षित, मंजुश्रीकर्म र रत्नेन्द्रशीलको सहयोग लिइएको थियो ।

यसपछि रल-प-चनं ले आफ्नो बाज्यू गलक्-मरम लाई पन्छाई राज्याशनमा बसे, अनि उनले अन्ध्रभक्तिको सीमा नै नाघेर धर्ममा श्रद्धा देखाए । धर्म व्याख्यातालाई आफ्नो शिरको कपालको आशन विछ्घाई धर्मश्रवण गरे । यही कारणले अयोग्य व्यक्तिहरू भिक्षु भएको कारणमा विरोध देखाएर (९११ ई.)मा उनका दाज्यूका कृपापात्र दपस-गर्यल्-तो-रे र लेगस्-सम् ले उनको हत्या गरे । अनि गलक्-मरम स्वयं राजा भए । हत्या गर्ने व्यक्ति प्रधानमंत्री बने । रल-प-चन् का आदर भाजनिष्मुलाई महारानीसंग अनुचित सम्बन्ध राखेको आरोपमा मारिदिए । महारानीले आत्महत्या गरिन् । यसिर राज्यिलप्सामा बुद्धर्म ख्यास्मिस् भएको हुनाले राज्यासन दिश्लो तुल्याउनुको निम्ति यसबेला धर्मदमन र शोषणको काम भयो ।

राजा गलइ-मरम ले अनुवादकहरूको घर र पाठशाला

# विश्वमा बुद्धधर्म

नष्ट गरिदियो । त्यितमात्र होइन बुद्धत्व त्यसको राज्यशक्तिको विरोधि संभी भिक्षुहरूलाई गृहस्थ तुल्याइ दियो । अस्वीकार गर्नेलाई धनुषबाण दिई शिकारी हुन विवश तुल्याइयो । कि तलवारले दुई टुका पारिदियो । जो खड् को मन्दिरबाट बुद्धमूर्ति हटाइदियो । अभ बालुवा मुनि पुरिदियो । र मा छे आदि विहारको ढोका बन्द गरी त्यहाँ मद मस्त भएका भिक्षुहरूको चित्र लेखाइदियो । धेरै भिक्षुहरू भागे, श्रद्धालुहरूले निकै ग्रन्थहरू ल्हासाको ढुंगा मुनि रक्षागर्नको लागि लुकाइदिए । परन्तु यो बौद्धहरूले गरेको भूलको प्रतिकृया र राजाको राज्यलिप्सा धेरै दिन टिकेन भण्डै तीनशय वर्ष भित्र बुद्धधर्मले देशको निकै सेवा गरी सकेको थियो । त्यसकारण त्यसबेला द्पल्-ग्यि-र्दी-जे नामको एउटा भिक्षुले येर-पल्हस्-िङङ्पो भन्ने पार्वत्य स्थानबाट निस्केर सेतो वस्त्र लगायो । भिक्षुत्व त्याग स्वरुप यसरी सेतो वस्त्र लगाई सकेपछि त्यसमाथी कालो वस्त्र लगायो । कालो रंगले पोटेको घोडा चढेर जो खड् को निजकको महालेख पिढरहेका राजालाई वन्दना गरे भैं गरी बाण हानी मारिदियो र त्यो व्यक्ति त्यहाँबाट भाग्यो । आफ्नो ठाउँमा पुगिसकेपछि असंगको अभिधर्मसमुच्चय, विनय टीका प्रभावती र कर्मशतक पुस्तकहरू लिएर खम्स तिर पुग्न गयो । यता गलङ् मरम ले आफु मर्ने बेलामा यस्तो भनेर गयो "मलाई तीन वर्ष अगाडी नै किन मारेन, जसबाट म यत्तिको पाप र अत्याचार बाट मुक्त हुन्थें, अथवा तीन वर्ष पछि किन मारेन जसबाट मैले देशबाट बद्धधर्म निर्मल गरी मेटाउन सक्ने थियो ।"

राजा मरिसकेपछि जेठी रानीले गर्भिणीको भान पारी पछि एउटा बच्चा अघिसार्दा पिन राज्याधिकारी कान्छि रानीका छोरा काश्यप दो-सुङ्, नै भयो । तेसपछि उनका छोरा द्पल्-खोर-बचन् (९२४-८२ ई.) राजा भयो ।

#### तिव्यतमा बुढधर्म

उता खच्चरलाई पुस्तकको भारी बोकाएर भागेका तीनजना भिक्षुहरूले राजा मार्ने द्पल-ग्य-र्वी-जे, लाई भेटे । त्यतिबेला उनले भनेका थिए "म पाराजिकाको अपराधि हुँ, मैले राजालाई मारेको छु । त्यसकारण द-गोड्स-कम निवासी त्यो तरुणको उपसम्पदामा संघगण पूरा हुन सकेन । पछि चीनी भिक्षु दुईजना भेट्टाएपछि पञ्चगण संघद्वारा त्यो तरुणलाई उपसम्पन्न गरिदियो । यही तरुण फेरि आचार्य शान्तरक्षितको परम्परा चलाउने व्यक्ति भयो । मध्य तिब्बतमा फेरि प्रचार कार्य भयो । विङ्मप सम्प्रदायका विहारहरू सबै यही परम्पराका विहारहरू हुन् ।

# बीपंकर युग

श्रीङ्चङ्गम्पो वंशको यसरि भण्डै तीनशय वर्षपछि द्पल्-खोर-बचन् को राज्य कालमा तिब्बत हुका हुका भयो । राजनैतिक एकता सिकए जस्तै धार्मिक समरुपता पनि न्हास भएर गयो । एघारौ शताब्दी पुग्दा बुद्धधर्ममा निकै नै विकारहरू निस्के । भिक्षुहरूले तीन महिना मात्र पूरा पूरा विनय पालन गर्ने भयो । तान्त्रिकहरूले रिक्स र व्यभिचार नै धर्मको अंग बनाए । मठका नायकहरू चमिकलो, भडिकलो वस्त्र लगाइ स्थिवर र अर्हत जस्तै बस्ने भए ।

परन्तु यस्तो समयमा एउटा विचारशील राजा निस्के । उनलाई तन्त्रमा बुद्धधर्मको मौलिकता भएको वा बुद्धबचन भएकोमा ठूलो सन्देह भयो । तैपनि पहिले गहन अध्ययन अनिवार्य सम्भेर २१ जना युवकहरूलाई काश्मीरमा पठाए । परन्तु ती २१ जनामा दुईजना मात्र जीवित भएर अध्ययन समाप्त गरी फर्कन सके । त्यसकारण ज्ञानप्रभ (इस्बौर लदे) ले विचार गऱ्यो, स्वदेशी मानिस पठाएर पह्न पठाउनु भन्दा विद्वान भिक्षहरू बोलाई सिक्तुमा बढी उपयुक्त हुनेछ । यस्तो विचार

## विश्वमा बुद्धधर्म

गरी सर्वप्रथम विक्रमशीला महाविहारका भिक्षु दीपंकर श्रीज्ञानलाई लिन पठाए । परन्तु दुई पटक सम्म बोलाउन पठाउँदा पनि उहाँ आउनु भएन । फेरि उनै धर्माचार्यहरू लिन पठाउनकालागि सीमान्त प्रदेशमा गै सुन लिन जाँदा उनलाई सीमान्तका राजाले पकेर थुनी दियो । उनका उत्तराधिकारी बोधिप्रभ (ब्यङ्-छुप्डोद्)ले धन दण्ड तिरेर उनलाई मुक्तगर्न खोज्यो । परन्तु
ज्ञानप्रभले भन्यो "अर्थ दण्ड तिरेर उनलाई मुक्त गर्नुको सत्तामा
सोही धनले कुनै पण्डित लिन पठाउ ।" निश्चय नै यही
आत्मत्यागको वर्णन द्वारा प्रभावित भएर नालन्दा, राजगृह,
विक्रमशीला, वजासन (बोधगया) सुवर्ण द्वीप (सुमात्रा) सम्म गई अध्ययन गरिराखेका विक्रमशीला महाविहारका आठजना महापण्डितहरू मध्येका एक आचार्य दीपंकर श्रीज्ञानले तिब्बत जाने स्वीकार गरेका थिए । विक्रमशीला महाविहारबाट सुदुक्क भागेका दीपंकर श्रीज्ञान (१०४२ ई.) मा मङ् रिस् पुगे । पहिले मानसरोवरको पश्चिमको थो-गलिङ् विहारमा बस्नुभै बोधिपथ प्रदीप पुस्तक लेखे । त्यहाँबाट (१०४४ ई.) मा सुपुरङ् मा जानु भयो । त्यहाँ ग्र्यल-विड-ब्युङ्-ग्नस् (१००३-६४ ई.) जस्ता जन्मभर अनुचर हुने शिष्य भेट्टाउनु भयो (१०४७ ई.) मा उनि ब्सप्-यस् जानुभयो । त्यहाँको ग्रन्थ भण्डार देखेर उनि दंग हुनुभयो । भारतको महाविद्यालयमा दुर्लभ भैसकेका पुस्तकहरू पिन देखे । (१०५० ई.) मा कालचक्रमा आफ्नो टीका रचना गर्नुभयो । त्यस्तै आफ्ना प्रधान सहायक (नग् छो) छल्-खिम्स-गर्यल् र रिन्-छेन्-वस्-इपो अनि द्गे-बी-ब्लो-ग्रोस र शाक्य-ब्लो-ग्रोस को मद्दत लिएर शयौँ पुस्तकको अनुवाद र संशोधनको काम आचार्य दीपंकरले पूरा गर्नुभयो । १०४४ ई.मा ७३ वर्षको उमेरमा १३ वर्षसम्म तिब्बतमा आफ्नो सेवा अर्पित गरिसकेपछि ल्हासाबाट आधा दिनको बाटो (स्यें थड्) भन्ने ठाउँमा आचार्य दीपंकर श्रीज्ञानको शरीरान्त भयो ।

#### तिब्बतमा बुद्धधर्म

यसको लगतै पछि दीपंकर श्रीज्ञानकै महापंण्डित अवधितपा (अद्भयक्षको) मैत्रिपा तर्फका गुरुभाइ कायस्य पण्डित गयाधर तिब्बत पुगे । पाँच वर्षमा बुद्धकपाल तन्त्र, वज्रहाक तन्त्र आदि निकै तन्त्रग्रम्थलाई तिब्बति भाषामा अनुवाद गरिदिए। उनलाई ५०० तोला सुन दक्षिणा प्राप्त भयो । उनको एउटा छोरा थियो, तिबूपा नामले उनि पनि पछि एक सिद्ध भयो ।

ज्ञानप्रभको भाई शान्तिप्रभ (शिब डोद्) पनि स्वयं एक ज्ञानप्रमको भाई शान्तिप्रभ (शिब डोव्) पनि स्वयं एक विद्वान थिए । श्रीज्ञान मन्त्रकलश, गुणाकर भद्र बाट निकै ग्रन्थ अनुवाद गराए जस्तै आफुले पनि आचार्य शान्तरक्षितको तत्वसंग्रह अनुवाद गऱ्यो । यसपिछ तिनका तीन छोरामा जेठा डोवल्वे राजा भयो । भाईहरू दुईजना भिक्षु बने । राजा डोवल्वे ले पण्डित सुनयश्रीलाई बोलाएर कतिपय ग्रन्थ अनुवाद गरायो । यिनका छोरा चेल्वे ले (१०७६ ई.) मा एउटा विद्यालय स्थापित गऱ्यो र ब्लो-लुवन-स्स-रब् (१०५९-११०८ ई.) लाई काश्मीरमा अध्ययन गर्न पठायो । यिनेले आफ्ना गुरु परिहतभद्रको मद्दत लिएर प्रमाणवार्तिकको अर्को अनुवादको साथै धर्मकीर्तिको प्रमाणविनिश्चय, न्यायिबन्दुको अनुवाद गऱ्यो । मञ्जुश्रीकल्पको अनुवाद पनि पं. कुमारकलशसंग मिलेर पुरा गऱ्यो । यो अनुवाद गर्ने कममा आएका फ-दम्-प-सङ्स-र्यस (मृ.११९८ई.) ले शिर्ब्यद सम्प्रदाय नै चलायो । अनि २३ वर्ष काश्मीरमा अध्ययन गरेका लो-च-वे ले आर्यववको चतुशतक शास्त्र. अध्ययन गरेका लो-च-वे ले आर्यदेवको चतुशतक शास्त्र, चन्द्रकीर्तिको मध्यमकावतार भाष्य र मूल मध्यमक वृत्तिय प्रसन्नवदा, पूर्णवर्द्धनको अभिधर्मकोषको टीका लक्षणानुसारिणी आदि ग्रन्थ अनुवाद गरे । यस कार्यमा उनलाई कनकवर्मा, तिलकलस आदि पण्डितहरूले मद्दत गरेका थिए।

आफ्ना शिष्यहरूको कारण र आफ्नै विचित्र चर्याले चौरासी सिद्धहरू मध्ये सब भन्दा प्रसिद्ध मि-ल-रस-प (१०४०-

# विश्वमा बुद्धधर्म

११२३ ई.) भयो । उनका गुरु मर-प पिन सिद्ध नारोपा (मृ.१०४०) का शिष्य थिए । मिलरसप तिब्बतका सबभन्दा माथिका किव मात्र होइन साच्चै नै निस्पृह र अकृतिम जीवन भएको व्यक्ति पिन हो । यिनीहरूको आफ्नै परम्परा छ । अनि एउटा शाखा परम्परा कस्म् (स्कर्-म) संघराज स्क्र-म-बक्-सि-छोस्-जिन् (१२०४.८४ ई.) ले आफ्नो सिद्धत्वले गर्दा मंगोल सम्राटको गुरु भयो । यसैको शाखा सम्प्रदाय फग्-गु-ब्-प र ति-गोइ-प ले धेरै वर्षसम्म तिब्बतमा शासन गरेको थियो ।

# सवय युग

दकोनर्ग्यल (१०३४-११०२ ई.) भन्ने एउटा गृहस्थ धर्माचार्यले ग्चङ् प्रदेशमा एउटा विहार बनायो । यो साँचै नै प्रभावशाली विहार हुनगयो । यसको प्रभाव चीन र मंगोलसम्म पुग्यो । चंगेजखाँ (चिद् हिद् हाड्) को शासन कालमा १९२२ ईस्वीमा यहाँकै संघराज ले मंगोलमा सर्वप्रथम धर्मप्रचार गरेको थियो । दकोनर्ग्यल ले ब-रि-लो-च-व (मृ.१९१९ई.) लाई आफ्नो उत्तराधिकारि तुल्यायो । उनि धेरै वर्षसम्म वजासनका आचार्य अभयाकरगुप्त कहाँ बसेका थिए । जुन मगधेश रामपाल (१०४७-१९०२ ई.) का गुरु र अवध्वतिपाका शिष्य सौरिपाको तर्फबाट सिद्धचर्या ग्रहण गर्ने मध्येका थिए ।

ब-रि ले आफ्नो उत्तराधिकारि दकोनर्ग्यल को छोरा बुन-दग्-सिमङ्-पो (१०९२-११४८ ई.) लाई चुने । त्यसपिछ उन्का छोरा ग्रगस्-प-र्ग्यल-म्छन् ११४७-१२१६ ई.) मा विहाराधिपति बने, जस्ले दिग्नागको न्यायप्रवेश अनि चन्द्रमहारोषण तन्त्र आदि पुस्तक अनुवाद गरे । ग्रगस-प-र्ग्यल-म्छन् का भतिजा कुन्-दग-र्ग्यल-म्छन् (११८२-१२४१ ई.) को पालामा नै मुहम्मद-बिन बिख्तयारले हालमा ध्वस्त गरेको नालन्दा र विक्रमशीलाबाट आएका शायद् जगत्तला (बंगालको विहार) बाट आएका पण्डित विभूतिचन्द्र र दानशील अनि नेपालका संघश्री, सुगतश्री, आदि १२०० ईस्वीमा तिब्बतमा आएका थिए । यही समयमा विक्रमशीलाका प्रधान स्थविर शाक्यश्रीभद्रको ब्यङ्-छुप्-द्पल् जस्ता शिष्य बने । उनि तिब्बतमा दश वर्ष बसेर आफ्नो जन्मभूमि काश्मीरमा फर्की १२२४ ईस्वीमा ९८ वर्षको उमेरमा परलोक भए ।

कुन्-दग्-गर्यल-म्खन् को समयमा मि-अग् प्रदेश बाहेक सम्पूर्ण भोट प्रदेश चीन सम्राट चंगेजखांको अधीनमा गएको थियो । परन्तु त्यतिबेला उन्ले १२२२ ईस्त्रीमा मंगोलमा धर्मप्रचारकहरू पठाएर धर्म विजयको योजना तयार गरे । उता मंगोल सर्वारहरूले मध्य तिब्बतमा भिक्षुहरूको दमन र हत्या गरीरह्यो । त्यसकारण १२४६ ईस्त्रीमा उनले स्वयं मंगोलसम्राट गोतन् संग भेटेर आफु उनको गुरु बन्यो । सम्राट्ले १२४८ ई.मा तिब्बतको (दबुस् र ग्चड) प्रदेश आफ्ना गुरुलाई दान दिए । त्यस बेलादेखि यो देशमा धर्माचार्यहरूको शासनको सूत्रपात भयो । १२४० ई.मा मंगोलमै उनको देहान्त भयो ।

सूत्रपात भयो । १२४० ई.मा मंगोलमै उनको देहान्त भयो ।

कुन्-दन् को पिछ मंगोलियामा धर्मप्रचारमा जान पाएका
फगसप संघराज भयो । उनि १२६९ ई.मा भावी चीन सम्राट्
राजकुमार कुबले-हान को गुरु भई १२६० ई. मा मंगोलियामा
देहान्त भयो ।

यसरी मन्त्र र सिद्धिको चमत्कार एवं पुरस्कारको बाही आइरहेको बेलामा नै आचार्य शान्तरक्षितका अनुयायीहरूले आफ्नो भासिएर गएको निडमप उकास्न पुराना बोन धर्मका भूत, प्रेत पूजा, जाबु, मन्त्र अपनाएर लैजाने गऱ्यो । निड्मप का गुरुहरूले मिथ्या विश्वासले भरिएको नयाँ नयाँ ग्रन्थहरू रचना गरे । ती पुस्तकहरू बुद्ध, पद्मसंभव त्यस्तै कुनै पुराना

# बिश्वमा बुद्धधर्म

आचार्यको नामले ढुँगा र जमीन भित्रबाट खोतलेर निकालेर देखाउने काम पनि गरे।

उता फगसप को पछि आएको सकर-म-बक्-िस (१२८२ ई.) बिटेपछि योग्य शिष्यलाई उत्तराधिकारि नछानी एकजना रङ्-ब्युङ्-दोर्जे (१२८४ ई.) भन्ने बालकलाई अवतार स्वीकार गऱ्यो । अनि के चाहियो सम्पूर्ण निकाय र सम्प्रदायहरूले नै यो अवतार प्रथा अपनायो । पछि गएर चोङ्-खप का अनुयायीहरूले पनि आफ्नो दलाइ लामा (ग्र्यल्-व-रिन्-पो-छे) र टशी लामा (पण्-छेन्-रिन्-पो-छे) चुन्नुमा यस्तै गरे । आशनाधीशको बाल्य कालमा एक मुट्ठी स्वार्थीहरूको मठमा सम्पूर्ण प्रबन्ध आफ्नो हातमा राख्ने मौका लिने प्रवृत्ति बाट यसलाई व्यापक प्रभावशाली पद्धतिको रूपमा सिद्ध त गरियो परन्तु यस पद्धतिले गर्दा उत्तराधिकारको लागी विद्या र गुणको महत्व भन्ने नचाहिने हुनगयो । विहार विहारमा पनि यही अवतारवादको उत्तराधिकार पद्धतिले अधिकार फैलाउँदै गएको छ ।

उता तेन्हों शदीमा बुद्धधर्मको केन्द्र भारतबाट पिन बुद्धधर्म लोप भयो । तिब्बतको जीवित बौद्ध भारतसंगको विचार आदान प्रदानको अवसर पिन टुंगियो । तिब्बतका प्रभावशाली आशनाधीश प्रतिद्वन्द्विताको आरम्भ पिन चर्कदै गयो ।

१२९० ईस्वीमा रिन्-छेन-गुब को जन्म भयो । यिनी श-लु विहारमा गएर भिक्षु भएको थियो । आफ्नो समयमा अद्वितीय विद्वान हुनुभएका भिक्षुले स-सक्य मठमा अध्यापनको काम गर्नुभएको थियो । फेरि यहाँको विशाल पुस्तकालय हेदैं आफ्नो समय सम्ममा प्राप्त सबै ग्रन्थहरू संग्रह गरी एउटा महान संग्रहको रूपमा ग्रन्थको सूचीकम बनाउनुभयो । यही दुई सूची स्कङ् ग्युर (कन्-जुर) र स्तन् ग्युर (तन्-जुर) हो ।

### तिव्यतमा बुद्धधर्म

भन्छन् कि कन्जुरमा ती ग्रन्थहरू एकत्रित गरियो जुन् बुद्धवचन थिए । तन्जुरमा ती ग्रन्थहरू एकत्रित गरियो जुन् बुद्धवचनमा टीकाकार आचार्यहरूको दर्शन, काव्य, वैद्यक, ज्योतिष, देवता साधना सम्बन्धी ग्रन्थ हुन् ।

यो विद्वान भिक्षुको देहान्त पछि तिब्बतको धार्मिक इतिहासको सबभन्दा महत्वपूर्ण खण्ड पनि समाप्त भयो । यसपछि पनि चन्द्रगामीको लोकानन्द नाटक र कालिदासका मेघदूत जस्ता केहीन केही पुस्तकहरूको अनुवादहरू भएको देखिन्छ तापनि पहिलेको जुन अनुवाद प्रवाह सुकेको थियो त्यो भने फेरी प्रवाहित भएर निस्कन सिकएन ।

# वीड ख प युग

तिब्बतबाट महिनौको बाटो मंगोलियाको सीमानामा रहेको अमसदो प्रान्तको एउटा गाउँको नाउँ नै चोडखप हुनगयो । परन्तु यहीं जन्मेको एउटा मेधावी मिक्षु सुमनकीर्ति (ब्लो-ब्सइ-ग्रग्स-प) को नाउँ नै चोड्खप भएर गयो । मिक्षु सुमनकीर्तिलाई चोड्खप नाउँले नै व्यापक रूपमा चिनिने भयो । चोड्खप सात वर्षको उमेरमा (१३६३ ई.) दोन-रि-प को श्रामणेर भयो । १५ वर्षको उमेरमा त्यहीं बसेर पढेर १३७२ ई.मा विशेष अध्ययनको निम्ति मध्य तिब्बतमा आए । दर्शन र विनय राम्रोसंग अध्ययन गरियो । विशेषतः रिन्-ख्रेन्-सुब् (बुस्तोन्) को कृत्तिले बढी प्रभावित गन्यो । तैपनि धेरै अध्ययन चोड्खपले स्वयं गर्नुपन्यो ।

चोड्खप विद्वान, सुवक्ता, सफल लेखक र आकर्षक व्यक्ति थिए । त्यसकारण योग्य र कार्यकुशल शिष्यहरू कुनै तिब्बतीय आचार्यको नभएको रूपमा उनलाई प्राप्तभयो । १३९६ ईस्वीदेखि उनले बुद्धधर्ममा आएका खराबी हटाउन विद्या प्रसार,

#### बिश्वमा बुद्धधर्म

विनय पालन, योग्यताको कदर गर्ने शिद्धान्त लिएर कार्य गर्नु भयो । यही वर्ष उनले गलङ् को महाविद्यालय स्थापित गर्नु भयो । फेरि १४०५ ईस्वीमा द्ग-ल्गन् (गम्दन्) महाविहार स्थापना गरी ल्हासामा संघ सम्मेलनार्थ एउटा विशाल भवन स्मोन्-लम्-छेन्-पो बनाउन लगाउनु भयो । यिनकै एउटा शिष्य जम्-द्वयङ्म ले १४९६ ईस्वीमा ब्रम्-सपुङ् (डेपुङ्) धान्यकटक महाविहार, अर्को शाक्य-मे-शेस् ले १४९९ ईस्वीमा सेर महाविहार बनाउनु भयो । चोङ्खपका भिक्षु नियमको दृढ पालनले गर्दा यिनीहरूलाई द्गे-लुप्स-प (भिक्षु नियमानुयायी) रूपमा प्रसिद्ध भयो । यिनीहरूले पहेंलो वस्त्र रुचाएकोले विशेष अवसरको टोपी पनि पहेंलो रंगको हुनाले यिनीहरूलाई पहेंलो टोपी पनि भनियो । अवतारि उत्तराधिकार प्रथा छाडी परम्परामा योग्य ब्यक्ति चोङ्खप आशनमा बसेका थए ।

१४९९ ईस्वीमा चोड्खपको गन्दनमा मृत्यु भयो । तैपिन उन्का शिष्यहरू कम भएर गएन । न त सबै गुरु आदर्श नै छाडे । उनका एक शिष्य प्रथम दलाइलामा थिए । प्रथम दलाइलामा द्गुन्-ग्रब (१३९१-१४७४) ले नै १४४७ ईस्वीमा ब्रक्-ल्हुन्-पो (टशीलुम्पो) महाबिहार स्थापना गरियो । फेरि शेसरब्-द्सङ् (१३९४-१४४७) ले खसरु प्रदेशमा छपम्दो (१४३७) महाविहार बनायो । यसरि विद्याको प्रचार र नियम प्रतिको आस्थाले गर्दा आज पनि अरु अरु सम्प्रदायका लामाहरू भन्दा द्गेलुप्स सम्प्रदायका लामाहरू बढी भयो ।

चोङ्खपका शिष्यहरू मध्ये म्खग्-गुप्, (१३८४-१४३६ ई.) सबभन्दा ठूला महान विद्वान भयो । उनि द्ग-लद्न विहारका संघराज हुन् । यिनले धेरै नै पुस्तक लेखेका थिए र आफ्ना गुरुको धार्मिक अभियानलाई बढी अघि बढायो ।

#### तिब्बतमा बुद्धधर्म

यही समयमा भारतीय बौद्धिभक्षु पं.वनरत्न (१३८४-१४६८) तिब्बतमा अन्तिम अनुवादकको रूपमा आए । उनी राजवंशीय भिक्षु अश्वघोषका शिष्य हुन् । उनले बीस वर्षको उमेरमा श्रीलंकामा गएर आचार्य धर्मकीर्तिको उपाध्यायकत्वमा उपसम्पन्न भयो । फेरि मगधमा फर्कर कलाप व्याकरण पढेर नेपालमा आए । नेपालमा पं. शीलशागर (बु-ग्र-प-पद्म-द्कर-पो) कहाँ अध्ययन गरेर १४५३ ई.मा तिब्बत पुगेको थियो । त्यहाँ केही तान्त्रिक ग्रन्थको अनुवाद गरिसकेपछि नेपालमा फर्कर शान्तिपुर विहारमा बसे । फेरि तिब्बतबाट निमन्त्रणा आएपछि त्यहाँ गएर पुनः नेपालमै फर्के । पछि १४६६ ईस्वीमा यहीं उनको देहान्त भयो ।

यसपछि तिब्बतमा बुद्धधर्मको इतिहासमा धर्मपालभद्र (जनम.१५२७ ई.) र लामा तारानाथ (जनम.१५७५ ई.) जस्ता अनुवादकहरू आए । तारानाथले भारतमा बुद्धधर्मको इतिहास विषयमा एउटा पुस्तक पनि लेखेको थियो । साँचै भनौ भने यही पुस्तक सबभन्दा पहिले एक युरोपिय भाषामा अनुदित भएको हुँदा उनको नाम निकै नै प्रशिद्ध भयो ।

पन्धौ शताब्दीको अन्तितर तथा सोन्हौ शताब्दीमा तिब्बतमा भिन्न भिन्न विहार र सम्प्रदायको भीच प्रतिद्वन्दात्मक काम भयो । यहाँका विहारहरू विद्वान र विरागीहरूको अध्ययन र अध्यापन, चिन्तन र मनन अथवा एकान्तको शाधना गर्ने स्थान नभैकन सैनिक अखाडासम्म पनि भयो । मात्र चोङ्खपका अनुयायीहरूले बस-सपुड् (देपुड्) धान्यकटक विहार, (सेर) द्ग-ल्दन्, बक-शिस्-ल्हुन्-पो (टिसिल्हुम्पो) विहारलाई विश्वविद्यालयको रूप दिएर टाढा टाढाकालाई विद्यादान गरी रहभो । अभ धर्मप्रचारको काम भई रहभो । १४७७ ईस्वीमा तेश्रो दलाइलामा ब्सोद्-र्नम्स्-र्यम्छो धर्मप्रचार गर्न मंगोलमा गयो । नयाँ नयाँ

#### बिश्वमा बुद्धधर्म

विहारहरूका निर्माण काम पनि पूरा गरी १४८८ ईस्वीमा तृतीय दलाइलामा देहान्त भयो ।

चौठो दलाइलामा योन्-तन्-र्यम्छो (१५८९ ईस्वी) मा मंगोलमा जन्मेका थिए । तिब्बतका राज्य लोलुपहरूले हेला गरेपछि मंगोलिया र यिनीहरूको बीच धेरै पटक भगडा भयो । यो भगडा आखिर चौथो दलाइलामाको मृत्यु (१६१६ ई.) पछि पाँचौ दलाइलामा बुलों-वसङ्-र्यम्छो को विजयपछि मात्र केहि अन्त भयो । एक दृष्टिकोणले यसबाट तिब्बतमा धर्माचार्यहरूको दृढ शासन स्थापना भयो, अर्को दृष्टिकोणमा यो अन्ध अवतारवादले योग्यता भन्ने कुरालाई नै फाल्ने बाटो दियो । योग्यताको कदर गर्ने चोङ्खप शब्द पनि मंगोलियाको प्रचलित शब्दले ढाकी दियो । तेश्रो दलाइलामा मंगोलियामा धर्म प्रचारगर्न गएको । चौथो दलाइलामा स्वयं मंगोलियन हुँदा चोङ्खपको ठाउँमा रहेको यस शब्दबाट जरा गाङ्न सक्यो । मंगोल भाषामा त-ले को अर्थ सागर हो । यो दलाइलामाहरूको नाउँको पछाडी सागर शब्दकै बोधक ग्र्यम्छो को अनुदित शब्द हो । फेरि र्यम्छो को मंगोलियन शब्द त.ले लामा नै पछि दलाइलामा हुन गएको हो ।

टशी (बक्रशिस) लामा तिब्बित भाषामा पण्-छेन्-रिन्-पो-छे (महा पण्डित रत्न) भन्ने हो । पाँचौं दलाइलामाको गुरु पण्-छेन्-छोस्-विव-ग्यल्-म्छन् को अगाडीसम्म यिनीहरूको अवतार प्रथा भएको थिएन । परन्तु दलाइलामाको गुरु भएको हुनाले त्यसबेलादेखि उनलाइ पन्चेनलामा अवतार गरी इनको पनि अवतार प्रथा प्रचलन आए ।

पाँचौँ दलाइलामा निकै कार्य कुशल थियो । उनले १६४५ ईस्वीमा पोतालामा महाप्रसाद बनायो । १६५२ ईस्वीमा

#### तिव्यतमा बुढधर्म

चीनसम्राटको निमन्त्रणामा चीन जाँदा चीनको सम्राट्ले ताइ श्री पदबाट पनि विभूषित गर्यो । उनले स्वयं केहि धर्मप्रचारमा भाग लिए । एकजना शिष्यलाई भारतमा अध्ययनार्थ पठाइयो । १६८२ ईस्वीमा पाँचौ त.ले लामा (वलाइ लामा) को मृत्यु भयो ।

# अहितम युग

पाँचौँ बलाइलामा पछि छङ्स्-ब्ब्-पङ्-स्-ग्र्यम्छो (ब्रम्ह सागर) लाई अवतार मान्यो । यो भने खुबै मोज मज्जामा लाग्ने स्वभावका थिए । १७०२ ईस्वीमा पुग्बा जनले भिक्षुब्रत नै छाडीबियो । जनसमूह भित्र हलचल भयो । अनि यही समयमा लहब्-संग ले सरकारी सेनालाई हराएर १७०५ ईस्वीमा स्वयं आफुलाई राजा घोषित गरे । छैयौ दलाइलामा भन्ने चीन जाँदै कोकानर भीलको किनारमा परलोक भयो । अनि साथमा सातौ दलाइलामा साँचैको अवतारी भनी अधिसार्न तयार गरिसकेका पद्- द्कर- जन्- ये- शेस्-र्यम्छो (पुण्डरिक सागर) पनि एकातिर पर्न गयो । उता १७१७ मा मंगोलिया सेनाले तिब्बतमा हमला गऱ्यो । ल्हबसङ् लाई युद्धमा मारिबियो । अभ विद्यमा लामाहरूले उन्को पक्ष लिएको हुँदा तिनीहरू पनि निकै नै आगोमा हामफालेर मर्नु पऱ्यो । मठ र मन्दिरहरू खाली हुनगयो । फेरि अवतारीलाई राज्यले शक्ति प्राप्त गरीदियो । हुगगया । पार अवतारालाई राज्यल शांक प्राप्त गराहिया । यो सातौं बलाइलामा (भद्रसागर) स्कल्-ब्सम्-र्यम्छो साँचैको विरागी पुरुष थिए । १७२७ ईस्वीमा सोही कारण फेरि एक पटक मन्त्रीहरूले विरोध र षडयन्त्र गऱ्यो । तर मि-ब्बङ् ले यो विफल पारी दियो । त्यसकारण तिनलाई १७२८ मा तिब्बतका उपराज गरिदियो । फेरि उनि मि-ब्बङ् ले नै सवभन्दा पहिले स्क्-युर र स्तन्-ग्युर, दुई महान ग्रन्थसंग्रह

# विश्वमा बुढधर्म

पिन काठमा उल्टो अक्षर कुंडर छापा बनायों में यी काठका पुस्तक छापा सबै स्नर-थइ विहारमा राखे । यो प्रख्यात छापाले छापेको प्रशस्त कन्जुर तन्जुरहरू आजको दुनियाँमा निकै पुस्तकालयहरूमा उपलब्ध छन् । सातौ बलाइलामाको समयमा नै रोमन कैथोलिक साधु कैपुचिन फादर्स ल्हासामा आएर १७०६ ईस्वीमा ईसाइ धर्मको प्रचार गरेका थिए । हुनत यो भन्दा पहिले १६२६ ईस्वीमा पिन पोर्तगीज जेसुइट पाड़ी अद्रेदा तिब्बत पसेको थियो, परन्तु उनि ल्हासासम्म पुग्न सकेनन् । आयौ बलाइलामाको समयमा कुनै प्रसिद्ध घटना भएन । नवौ (१९ वर्ष), दसौ (२९ वर्ष), एघारौ (१७ वर्ष), बान्हौ (२० वर्ष), बलाइलामा बढी उमेरसम्म बाँचेन । जन कथनानुसार यसरी अल्पायु हुनुमा प्रवन्धकहरूको अधिकारको लोभमा शंका राखेका छन् । त्यसपछि तेन्हौ बलाइलामा मुनिशासन सागर (थुब्-स्तन्-र्यम्खो जन्म. १८७६ ई.) को नै अलि लामो बायु भयो । उनी १९४८ ईस्वीमा (१) परलोक भयो । तेथो टशीलामा १७७८ ईस्वीमा चीनसम्नटको निमन्त्रणामा पेकिङ् गयो परन्तु बिफर आएर तिनको त्यही परलोक भयो ।

उन्नाइसौ शताब्दीमा तिब्बतमा फेरि विदेशी हस्तक्षेप भयो । परन्तु पछि रुस अंग्रेजी सम्भौताले गर्दा तिब्बत पहिलेजसौ भयो । बीचमा एकपटक चीन र तिब्बतको मतभेदले गर्दा दलाइलामा भारतमा जानु पऱ्यो परन्तु चीनको राज्यकान्तिको समयमा पारेर तिब्बति सैनिकहरूले चीनी अधिकारीहरूलाई तिब्बतबाट निकाली दिए । दलाइलामा फेरि तिब्बतमा पसे ।

जे होस पाँचौ बलाइलामा भन्दा पछि धार्मिक क्षेत्रमा तिब्बतमा कुनै विशेष काम भएन । डेपुड्, सेर, आदि ठूला ठूला द्गे-लुग्स्-प विहारबाट आज पनि ठूला ठूला शिक्षण संस्था

## तिब्बतमा बुदधर्म

पूर्ववत्को परम्परा अनुसार काम गर्छन् । परन्तु धार्मिक क्षेत्रमा जनजीवनको कुनै बढी मुल्य भन्ने भएन ।

(१९४८ ईस्वीमा प्रकाशित "तिब्बतमें बौद्धधर्म" पुस्तकको सारांस रुपमा सम्पादन र अनुवादित रचना - सूदर्शन )।



# कुचामा बुद्धधर्म

कूचा राज्यको अस्तित्व ईसाको एक शताब्दी अगाडि नै देखा परीसकेको थियो । शायद यसलाई पुराणमा कूशद्वीप भन्छन् । वृहद्संहितामा शक, पल्लव, शूलिक, चीन आदि संगै कूशिक जातिको पनि उल्लेख पाइन्छ । एउटा संस्कृत चीन कोशमा यसलाई कुचिन भनिएको छ । प्राक्तन हान इतिहासको उल्लेख अनुसार यहाँको पहिलो राजा क्यिडियन ६५ ई.पू.मा भयो । कुनै विद्वानको भनाई अनुसार कुषाण शब्द पनि कूश अर्थात कूचाबाट सृजित भएको हो । किनिष्कको उपाधि "कौशानो सौनानी भाव" (कुशानहरूको शाहहरूका शाह) हो । सूत्रालंकारको चीनी अनुवादमा किनिष्कलाई कुश जातिका राजा भनिराखेको छ । "महाराज किनिष्कलेख"को तिब्बित अनुवादमा पनि किनिष्कको उत्पन्न कुशजाति (कू.श.रिकुक.सू) मा भयो भनिराखेको छ ।

ईशाको तेश्रो सिदमा कूचा बुद्धधर्मको एउटा ठूलो केन्द्र बन्यो । त्यहाँ १००० विहारहरू छन् । ३८३ ईस्वीका राजा पोच्येन् भन्ने निकै श्रद्धावान बौद्ध भयो । कूचाको विहार एक राम्रो कलाको भण्डार नै थियो । यहाँका जिज्ञासुहरू जान्न सिक्नका लागी साहसका साथ भारतमा जाने गर्दथे । यो वैभवशाली देश जित्न चीनले कम प्रयत्न गरेन । परन्तु कूचा वासीहरूको स्वातन्त्रच प्रेमले गर्दा आफ्नो देश सधैभिर आफ्नै भईरहघो । पाँचौ सदीमा कूचाका राजा सु-ची-पो (सुजीब) आफ्ना कलाकार दल संगै चीनमा गए । त्यस्तै तुर्कले पनिकृचा खोस्न सकेन । कूचाले आफ्नो स्वातन्त्रच अंगाली चीनको

#### क्चामा बुद्धभर्म

मित्रताको आड लिएर तुर्कसंग पनि मैत्री सम्बन्ध राख्यो । बौद्धआदर्श भएको देशले वास्तवमा गर्नु पनि यही पर्ध्यो । तैपनि आठौ नवौ शताब्दीमा एकचोटी तुर्कहरूको प्रभावमा कूचा पर्न नै सयो । स्वेनचाङ्को यात्रा कालमा यहाँ स्वर्णजुस्य राजाले राज्य गरिराखेको थियो । फा-सी-यान पनि ४०० इस्वीमा यहाँ तुन्-व्हाँब मा आइपुगे । बाटोमा उनले अरुपाषा बोल्ने जुन यात्रीहरू भेटे ती मध्ये भिक्षुहरू पनि थिये । फेरि ती भेटिएका भिक्षुहरूले संस्कृत पद्दन पनि सबये ।

त्यितिवेला उथि भन्ने ठाउँमा चारहजार घेरवादी भिक्षुहरू थिए । यसको बीस वर्षपछि यहाँ भिक्षु धर्मीमत्र ४२४ ईस्वीसम्ममा बस्त आएका थिए । वास्तवमा उहाँ कुमारजीवको पालोमा आएको थियो । उनले महायानी धर्म प्रचार गरे । कुमारजीवले कूचामा महारानी अ- किये-मो-ति को निम्ति "चन्द्रगर्भ सूत्र" को व्याख्या गर्नुभएको थियो । फेरि भिन्न भिन्न ठाउँमा बुद्धहुने व्याख्या गर्दै कूचामा पनि ९९ जना बुद्ध भएको कुरा उल्लेख गच्यो । निसन्बेह यसबाट बुद्धप्रति कूचाका मानिसहरूमा भएको श्रद्धा र प्रेमको प्रमाण दिन्छ ।

स्वेतचाडले यहाँको ६३० ईस्वीको भौगोलिक सांस्कृतिक स्थितिको राम्रोसंग उल्लेख गरिराखेको छ । उहाँको आफ्नो आँखाले यहाँ भएका एकशयः विहारहरूमा पाँच हजार सर्वास्तिवादी हीनयानी भिक्षुहरू देखेको थियो । उनले लेखनुभएको छ "यहाँ भिक्षुहरूले त्रिकोटि परिशुद्ध मंस ग्रहण गर्थे, साथै प्रातिमोक्ष शील पनि राम्रैसंग पालन गर्छन् । राजधानीबाट ४० ली उत्तरमा दुईवटा विहारहरू छन्, अनि त्यहाँका दुईवटा बुद्धमूर्ति १० फीटमन्दा पनि अग्लो छ । बुद्धमूर्ति १० फीटमन्दा पनि अग्लो छ । स्वेनचाड ले यहाँको पाँचवर्षको एकपटक हुने मेलाको वर्णन

### बिश्वमा बुद्धर्म

पिन गरेको छ । यो मेला दश दिनसम्म हुन्छ र देशका कुना कुनाबाट यस मेलामा भाग लिन्छन् । त्यतिबेला राजादेखि सम्पूर्ण प्रजासम्मले केही काम गर्दैनन्, उपोषथ व्रतमा बसेर धर्मीपदेश सुन्थे । फीर निकै बुद्धमूर्तिहरू रथ रथमा राखेर शोभा यात्रा गर्थे । शोभायात्रा समागम ठाउँबाट उत्तर पश्चिममा रहेको नदी किनारमा थुप्रै साच्चै साच्चैको कलात्मक धर्मशाला थिए । यहाँ विनयधर प्रज्ञावान भिक्षुहरू पिन विहार गरि रहेका थिए । अभ यी विहारहरूमा भिन्न भिन्न देशबाट विद्या अध्ययन गर्न निकै शिक्षाकामीहरू आउँथे । भारतमा बीशवर्ष पढेर आएका व्याकरण र भाष्य टीकाका ज्ञानको निम्ति नामूद सर्वास्तिवादी मोक्षगुप्त भिक्षु यहाँ बस्तथ्यो ।

थाङ वंशको इतिहास अनुसार ७८७.७८८ ईस्वीमा चिनियां भिक्षु ज-कुङ भारतबाट फर्कदा यहाँका यी विहारहरूमा पुण्डरिक विहारमा बसे । उनिसंग दशबल सूत्र पुस्तक थियो, फीर उन्लाई त्यसको अनुवाद गराउने इच्छा थियो । संस्कृत, कूची र चिनिया भाषा जान्ने पण्डित विहारको नायक ज-ती-ती-सी-यू बाट यस पुस्तकको अनुवाद हुँदा उहाँको इच्छा पूरा भयो ।

यसपछि कूचामा बुद्धधर्मको इतिहास विस्तारै अन्धकार तिर लागे । भारतमा पिन यही बेला बौद्ध संस्कृतिको ठाउँमा इस्लाम संस्कृतिले ठाउँ लिंदै आइरहेको थियो । भारतमा इस्लामले के के गऱ्यो त्यो इतिहास सबैलाई थाहा छ । कूचाको विषयमा भने हामीले लालोक (Laloq) को शब्दमा जान्न सिकन्छ-- "हामीले एक रोमाञ्चकारी तथ्य भेट्टाएका छौ । बाहिरि ढोकामा पर्खाल उठाइ द्वार बन्द गरी राखेको एक ठाउँमा छाना धेरै ठाउँमा खसेको । ....हामीले सबैचीज देखी सकेपछि खोटलन

#### क्चामा बुद्धमं

छोड्यों ...। त्यहाँ सय पचास मारिराखेका मानिसहरूको शब र कंकाल यता उता परिराखेको देख्यों । तिनीहरूको बस्त्र बाट भन्न सिकन्छ, यिनीहरू बौढ भिक्षहरू हुन् । तिनीहरूको शरीरको सबभन्दा माथिको तह हेर्दा छाला कपाल सुकेको र आखामा डरलाग्दो घाउ देखिन्छ । तिनीहरूलाई काटेर मारी राखेको हो । एउटा कंकाल नियालेर हेर्दा राम्रोसंग देखियो, टाउकोदेखि मुखको दातसम्म भयंकर रुपले तलवारले काटेको थियो ।

परन्तु कूचामा यसिर भिक्षुहरूको निर्मम हत्या गरे पनि बौद्धिवहारको मूलद्वार बन्द हुने गरी पर्खाल उठाइ दिए पनि: वो देशको संस्कृति, सभ्यता र जनजीवनको हित-सुख पिक्षय मनोभावनामा कूचामा जरा गाडिसकेको बौद्धत्व गहिरिएर बाँकी नै रहे । यहाँको भाषासाहित्यको विश्लेषणमा हामी देख्द्रौ वैभाषिक भिक्षु आर्यचन्द द्वारा तोखरी भाषामा अनि आचार्य प्रज्ञारक्षित द्वारा तुषारी भाषामा अनुवादगरी राखेको २७ अंकको शाक्यमुनि बुद्धको स्तुतिदेखि शुरुगरी अनागत बुद्ध मैत्रीयलाई नाटकको रुपमा ल्याइराखेको अथवा भनौ धर्म साहित्यको अंगमा ल्याउने र कल्पनाको विलक्षणता देखाउने नाटकग्रन्थ "मैत्रेय समिति" को आफ्नै महत्व छ । अभ संक्षिप्तमा भन्ने हो भने यहाँका सम्पूर्ण हस्तिलिखत पुस्तकहरूको सम्बन्ध नै बुद्धधर्मसंग मात्र सम्बन्धत छ ।

रुसी विद्वान बोरो-जोब्सले कूचामा "धर्मपद"का केही पाना प्राप्त गरेको छ, जस्मा धर्मपदको (शब्दानुवादको) संस्कृत शब्दको पर्याय तुषारीमा दिइराखेको थियो । फेरि जर्मन अभियान दले जातक र अवदानको केही खण्डपत्र प्राप्त गरेको छ । जसबाट तुषारी भाषादाहित्यको ऐतिहासिक सर्वेक्षणमा ठूलो महत

### बिश्वमा बुद्धधर्म

गरेको छ । जसरी बुद्ध कपिलवस्तुमा पाल्नुभयो, को तुषारी भाषामा अनुवादभयो, पत्रक्ते कपिलवस्तुने मम कित्ति ।

त्यस्तै नै प्रातिमोक्ष सूत्रको कतिपय खण्डितपत्र कूचाको भाषामा पाईयो जस्मा पाचित्तिय (तुषारी पेय्ती) पाटिदेशनीयको कितपय भाग पनि अन्तर्निहित छ । यसरी कूचा भाषामा पाएका ग्रन्थहरू मध्येमा प्रतित्य समुत्पाद, स्मृत्युपस्थान, शक्तप्रश्न, महापरिनिर्बाण, उदान वर्ग, उदानालंकार, अवदान, करुणापुण्डरिक प्रसिद्ध छन् ।

तुषारी भाषामा पाइयेको साहित्य प्राय सर्वास्तिवादी त्रिपिटक हो । प्राप्त ग्रन्थहरूमा अनुवादको साथै भूमिका पिन उपलब्ध छन् । अनुवादक, लिपिक र दायकको नाउँसंगै स्वतन्त्र रुपले केही लेखने चलन पिन छ । पुण्यवन्त जातक, महावस्तु, भद्रकल्पावदान र आर्यसूरको जातक माला, यस भाषामा अनुवाद भएको देखिन्छ । उम्मादन्ति जातकको केहि पन्ना पाइयेको छ । दिव्यावदानको अनुवादमा पूरा छ । तुषारी षड्दन्त जातक पालीको छुद्दन्त जातक भन्दा भिन्न छ । जातकमालाको हित्थ जातक जस्तो पिन छैन । मूगपक्ख जातकको अनुवाद हुँदा तुषारीभाषामा यसको नाउँ रहथो मुगकल्कु ।

काव्यमा अश्वघोषकृत सौन्दरानन्द काव्यको पाँचौ र छैठौँ सर्गको भाग यो भाषामा पाईयो । नन्द प्रवराजन (नन्द प्रवज्या) नाटकको खण्डित अंश पाइयेको छ । फेरि अर्को एउटा खण्ड पुस्तक पाइएकोमा नन्द विहार पावन भनि नन्द र सुन्दरीको कथा देखिएको २७ वटा अंकको "मैत्रेय समिति" नाटकले भन्छ कि यहाँ एक समय नाटक गीत आदीको निकै नै विकास भएको थियो ।

#### कुचामा बुद्धधर्म

धार्मिक पुस्तक, काव्य पुस्तकका अतिरिक्त यहाँ आयुर्वेदिक, व्याकरण र कोषको पुस्तकको दुका दुका पनि भेट्टाइएको छ । यसबाट स्पष्ट हुन्छ बौद्धयुगले यस देशमा कित सेवा पुऱ्याइयो, देश समृद्ध गर्न कित महत गऱ्यो । संस्कृतसंगै कूचीभाषा भएको आयुर्वेदको पुस्तकको पानामा उपजाति, वसन्ततिलका, शादूर्लिक्नृडित छन्दमा थियो । यसको सिद्धान्त चरकको सुश्रुतसंग मिल्दछ । पर्यायवाची कोष पनि स्थितिबेला बनिएको थियो जसबाट समन्वागम, प्रस्थय, फल, लक्षण, वितर्क, संकल्प, औदारिक पञ्चिवज्ञान आदी जस्ता शब्द जनतामा प्रवेश गर्न सक्यो ।

यसरी कूचा बौद्ध संसारको एक आफ्नै प्रकारको विशेषता भएको देश हो । मध्य एशियाको जमीन भित्र हजारौ पुस्तकका दुका दुका पाइएको त्यो देश साँच्यैको देश हो, जो विश्वमा बुद्धधर्मका पाठक र अन्वेषकहरूको निम्ति अत्यन्त महत्वपूर्ण छ । अस्तु । (महापण्डित राहुल सांस्कृत्यायन यरा लिखित .... रचनाको संक्षिप्तीकरणका साथै अनुवादित र सम्पादित रचना)

# मनायामा बुद्धधर्म

मलाया प्रायद्वीपमा बुद्धधर्म कहिले प्रवेश भयो यो यथार्थ थाहा पाउनु गाऱ्हो छ । परन्तु मैले जितसम्म थाहा पाउन प्रयास गरें त्यसबाट चारौं शताब्दीको यताउता जावामा एउटा बौद्ध केन्द्र भएको सूचना प्राप्त भएको छ । प्रसिद्ध चीनीयात्री फाहियान एक पटक यहाँ आएर एक वर्ष बसेका थिए । सातौं आठौं शताब्दीमा जावाबाट मलायामा बुद्धधर्म प्रवेश भएको स्पष्ट छ । परन्तु यस प्रायद्वीपको प्राचीन बुद्धधर्मको इतिहासको विषयमा धेरै कुरा नजानेको हुनाले यस विषयमा सर स्टैमस्कोई रैपिल्सको १८१९ मा सिंगापुरमा आइसकेपछि देखि मात्र स्पष्ट हुन्छ ।

सिंगापुरको शि-यान-फुकुड़ चीनी मन्दिर यही १९वीं शताब्दीको प्रारम्भितरको पहिलो विहार हो । यसपछि यहाँ कितपय अरु विहारहरू बनिए, फेरि त्यसलाई सार्वजनिक श्रद्धाबाट चलाउने व्यवस्था भए । परन्तु यितबेलासम्म बुद्धप्रित श्रद्धाले शिर नुहाउने र पूजालाई छाडेर ज्ञानको यथार्थ विकास भएको थिएन । १८१९ ईश्वीमा माननीय भिक्षु सिएनहुई भारतमा आफ्नो तीर्थयात्रा सिध्याएर आउनु हुंदा श्रीकिंग पाँगिलयुं सिंगापुरमा आएर त्यहाँका श्रद्धालुहरूलाई बुद्धको उपदेश दिन उहाँसंग प्रार्थना गर्नुभयो । उनले त्यहाँ उपदेश गर्नुभयो । अनि वहाँको निम्ति शाङ्गलिन्-त्से भन्ने एउटा भव्य विहार किमिकढ रोडमा बनाइ दिए । यही कुशान पहाडीका भिक्षु बोगुन सिंगापुरमा आउनुभयो र यहाँको सोङ्गलिन्-त्से विहारमा बस्नु भयो । उनले एकजना अंग्रेज भिक्षु धर्मालोक, श्रीजेन्-चुआन्-नेइ,

## मलायामा बुद्धधर्म

वान-हाड-चेने आदि श्रद्धालुहरूको मद्दत लिएर सिंगापुरमा एउटा बौद्धमण्डलको संगठन गऱ्यो । यो मण्डलले बुद्धधर्म प्रचारको काम राम्रोसंग गरे । यूकाङ्ग विहारको निजकै बार्यांतर्फ रहेको यो मण्डलको कार्यालय बाट १९१३ ईस्वीमा एउटा शाखा पनि गठन गरे । अनि सरकारी रिजष्टरी गरि यो बुद्धधर्मको प्रचारको काम राम्ररी गरे ।

यही समयमा तञ्जोङ्गपगार भन्ने ठाउँमा युत् विहार तयार भयो, त्यहाँ बौद्धधर्मानुयायीहरूलाई बुद्धधर्मको उपदेश र भाषण बेला बेलामा सुन्ने व्यवस्था गरियो ।

१९२२ ईस्वीमा कुङ्गलिङ्ग को पहाडमा पुचोव त्से विहार निर्माण भयो, फीर १९२६ ईस्वीमा भिक्षु ताइ सू लाई दक्षिणी सागरको प्रदेशमा आएर बौद्धसूत्रको व्याख्या गर्ने निमन्त्रणा अनुसार भएको धर्म व्याख्यानको फल स्वरूप १९२८ ईस्वीमा एउटा चीनी बौद्ध मण्डल (चुङ्ग फू चियाङ्ग) स्थापित हुन सक्यो । यस मण्डलमा मलाया प्रायदीपका विभिन्न विहारका महास्थविरहरू र ताइसु का उपासक उपासकाहरू सम्मिलत भएका थए । यो मण्डलले दिनहीं उन्नित गर्दे गरे । फीर यो मलाया प्रायदीपको प्रमुख संस्था हुन गयो । मलाया द्वीपमा यस संस्थाबाट बेला बेलामा बुद्धधर्म विषयमा महास्थविरहरूको तर्फबाट धर्मदेशना गर्ने व्यवस्था भईरहचो । फीर धर्मग्रन्थ प्रकाशन गरी वितरण गरिरहचो ।

सिंगापुरबाट पेनाङ्गमा बुद्धधर्म प्रवेश भएको शयवर्ष जित भयो । यसभित्र यहाँ अवलोकितेश्वरको एउटा मूर्ति स्थापना भयो । चीनी बौद्धहरूले अवलोकितेश्वरको अभ्यर्थना त्यस्तै गर्छन्, जस्तो बालकहरूले आमा बाबुको अगाडी गर्छन् । १८८४ ईस्वीमा नै एउटा राम्रो र ठूलो विहार चाइ लो बनायो, जुन

#### विश्वमा बुद्धधर्म

राम्रो पहाडमा फेरि समुद्रको किनारामा पर्छ । यस विहारको भव्यता र विशालता देखेर जुनसुकै स्वदेशी र विदेशी यात्रीहरू आश्चर्य नमानी रहन सिकंदैन । १९०३ ईस्वीमा भिक्षु नियोलिन् पेकिङ्ग जानुभयो, त्यहाँबाट उनले चीनी त्रिपिटक एक जोर ल्याउनु भयो । १९२२ ईस्वीमा सिंगापुरका केहि प्रतिष्ठित व्यक्तिहरूको श्रद्धाले पेनाङ्गमा पनि एउटा संस्था खुलायो । त्यसबेलादेखि यहाँ प्रत्येक महिनामा चीन र विभिन्न बौद्धदेशबाट आउने विशिष्ट बौद्ध विद्वानहरूको बुद्धधर्म सम्बन्धि व्याख्यान र प्रवचनको व्यवस्था राम्रोसंग भयो ।

मलक्कामा पनि एउटा विहार छ । त्यसलाई त्सिंग पुन लिङ्ग भन्छन्, त्यो शयवर्ष जित पुरानो विहार हो । कुआलालम्पुर प्रदेशमा सबै ठाउँमा बुद्धधर्मका उपदेशकहरू फैली रहेका छन्, फेरिं यहाँ बुद्धोपासक उपासिकाहरू कम छैन ।

(मैडम बाङ्गं फुक मी र राहूल सांकृत्यायनको रचनाको सार संक्षिप्त)



# नापानमा बुद्धधर्म

जापान वार ठूला ठूला र ससाना निकै द्वीपहरूको समूह भएको एउटा राम्रो देश हो । अनि इतिहासको उपाकालमा जापानीहरू त्यसै स्वतन्त्र रुपले प्रकृति र मृत आत्माको पूजामा लागी रहेको देखिन्छ । फेरि विस्तारै विस्तारै इनकै पृष्ठभूमिमा वीर पूजा र पूर्वज पूजा हुर्के । यहि शिन्तोधर्मको पहिलो स्वरुप हो । यसैको पछि जापानमा ईसाको तेश्रो शताब्दीमा कन्फ्युसियस धर्म र छैठौ शताब्दीमा बुद्धर्मको आगमन भयो । अनि यसबाट जापानीहरू नयाँ नयाँ विचारबाट समृद्ध भयो । तिनीहरूलाई बुद्धर्मले उच्च स्तरको विचार र प्रेरणा दियो । यो नयाँ धर्मले जापानलाई शिल्प कला सिकाइ दियो साहित्य र संगीत दियो, विज्ञान र दर्शन दियो फेरि स्वयं यो धर्मले यस्तो प्रगति दियो कि सातौँ शताब्दीमा जापान देश नै एकरुपले बौद्धदेश भयो ।

प्रश्र ईस्वीमा जुनवेला कोरियाले जापानलाई बुद्धको मूर्ति र पुस्तक उपहार दियो, यहीवेला जापानमा बुद्धधर्मले पहिलो प्रवेश गरेको भन्छन् । प्रामाणिक रुपबाट पनि यसपिछ मात्र भिक्षु मिक्षुणीहरू आए, मन्दिर र मूर्तिका शिल्पीहरू, कलाकारहरू आए । पाँच दशक वर्ष पिछ्ठ सम्राद् शोतुकुका संरक्षण के पायो बुद्धधर्मले राजदर्बारमा मात्र होइन देशका सबै ठाउँमा दिलो कदम चालेर धर्म प्रचार भए । सम्राद् अशोकले भारतमा बुद्धधर्मको निम्ति जुन कार्य गर्नुभयो सोही काम जापानमा बुद्धधर्मको निम्ति शोतुकुले गर्न सफल भयो । उनले बुद्धधर्म आफ्नो शासनको धर्म मात्र गरेको होइन सम्पूर्ण शासन

# बिश्वमा बुद्धधर्म

व्यवस्था बौद्ध शिक्षा अनुसार गर्ने प्रयास गऱ्यो । उनले बौद्धविहार बनायो, अस्पताल बनायो, अनाथालय बनायो । वासस्थान नपाएकाहरूलाई र अनाथ टुहुरा वृद्ध र विधवाहरूलाई आश्रम बनाइदियो । अभ उनले सेत्सु (ओसाका) प्रदेश र नाराको नजिकै यम प्रदेशमा शिन्तेनौजि र होन्युजी जस्ता ठूला मन्दिर बनाए । अनि बौद्ध विहार र बुद्धमूर्ति मात्र बनाएको होइन उसले आफैले बौद्धसूत्रको आधारमा निकै व्याख्यान पनि गऱ्यो ।

शोतुकुले भण्डै बीसवर्ष राज्य गरिसकेपछि नक नो ओए गद्दीमा बसे । उसले फुजिबारा कामातरिको मद्दत लिएर ठूलो राजनैतिक सुधार गऱ्यो । आर्थिक सुधारको रुपमा सम्पूर्ण भूमि र जनता राज्यको सम्पत्ति गऱ्यो । अनि ६ वर्ष भएपछि एक निश्चित भूभाग जापानी जनतालाई कृषिकर्मको निम्ति सुम्पि दिए, जुन त्यसको शेषपछि पुनः स्वतः राज्याधीन नै भएर जान्थ्यो ।

पहिलेको सामान्य प्रथा सम्राट गद्दीमा बसेपछि एउटा आफ्नो नयाँ राजधानी बनाउँथ्यो । परन्तु एकितसौ सम्राट गेम्पोले (६६१-७२१) मा यमतो प्रदेशमा स्थाई दरबार बनायो । यही हेइ जो क्यो पछि गएर नारा हुनगयो । ७० वर्ष सम्म सातजना सम्राटहरूबाट यहींबाट राज्य गरेको थियो । त्यसकारण यो युग नारायुग हो ।

बुद्धधर्मको प्रचार र अभिवृद्धि नै नारायुगको विशेषता हो । यहि समयमा नारामा बुद्धको प्रसिद्ध कांसको मूर्ति निर्माण गऱ्यो । यो युगमा शिल्प र कला कौशलले निकै नै उन्नित गरेको थियो । यो युगको वास्तुकला र शिल्पकलाको प्रतिनिधित्व गर्न सक्ने निकै वस्तुहरू आजसम्म पनि जापानमा रहिरहेको

# जापानमा बुद्धधर्म

छ । नाराको तोबाइजी विहारस्थित तीनहजारमन्दा बढी एकसे एक राम्रो कलाहरूले नै आजसम्म यो कुरा प्रमाणित गर्दछ ।

# नाराकी बाईबुट्स (महान बुद्ध)

तोदेजी सम्राद् शोमु (७०९-७५६) ले बोधि विहार बनाउने इच्छा गरे अनुसार ७४५ ई.मा जब राखी ७५२ मा यो विहार सम्पूर्ण गरी बनायों । नाराको सात महान विहार वा मन्दिर मध्ये यो पनि एक हो ।

यो विहारमा भएका मूर्तिहरू मध्ये सबभन्दा बढी पूजनीय मान्ने दाइबुचु (महान बुढ) हो । भन्नलाई कांसको बुढमूर्ति मध्येमा संसारमा कामाकुराको दाइबुचु (महान बुढ) सबभन्दा विशाल भन्छन्, तैपनि वास्तवमा नाराको दाइबुचु नै विशाल र संसारको कांसको बुढ प्रतिमा मध्ये महानतम बुढ प्रतिमा, महान बुढ थियो । सम्राट् सोमुको यो महान बुढ बनाउने आशा ७४३ ई.मा सफल नभए पनि ७४५ ईस्वीमा थालनि गरी ७४९ ईस्वी मा पुरा भयो । यो महानबुढको निर्माण कार्य तैश्रो प्रटकमा मात्र सफल भएको थियो । यो महानबुढको निर्माण कार्य तैश्रो प्रटकमा मात्र सफल भएको थियो । यो महान बुढ पद्मासन अनि अभय मुद्रामा हा ।

यो मूर्तिको तौल ४५२ टन छ भन्छन्, उँचाइ ४०.५ फुट् । अनुहार मात्रै पनि १६ फुट् लम्बाइ र ९.५ फुट् चौडाइको छ । आँखा ४.७५ फुट्, नाक १.५ फुट् अल्गो छ, मुखको चौडाइ ३.५ फुट्, कान ८.५ फुट्, हात ६.८ फुट्को

### विश्वमा बुद्धधर्म

छ । अब हामी आफै यस मूर्तिको विशालताको, महानताको कल्पना गर्न सक्छौ ।

यो मूर्ति बनाउन ४.७ टन त कांस नै चाहिएको थियो । यसको अतिरिक्त १६४ पौण्ड पारो, २८८ पाउण्ड शुद्ध सुन, ७ टन मैन र निकै गोल (कोयला) र अन्यान्य चीज यस मूर्तिको निर्माणमा लागेको थियो ।

यो बुद्धमूर्ति १० फुट् अग्लो ६८ फुट् गोलाई भएको पेटिमा (मंचमा) रहेको कांसको १० फुट अग्लो ५६ वटा कमलको पातमा प्रतिष्ठापित छ । यो खुडिकलो सुमेरु पर्वतको आकारमा बनाएको छ । अनि यसमा धेरै बुद्ध र बोधिसत्वहरूको चित्र अंकित गरिराखेको छ । यो महान बुद्धको रुपरेखा एकजना कोरिया निवासी कुनिकोक-नो-मुरजि-िकिमिमरो ले बनाएको भन्छन् । यो बनाएको र ढालेको काममा आफुलाई समर्पित गर्नेहरू मध्ये तर्किच मकुनि (कुनिहितो?) र तर्किच ममरोयाको नाउँ उल्लेखनीय छ ।

यो महान बुद्धको समुद्घाटन ७५२ ईस्वीको अप्रैलमा भएको थियो । यतिबेला सम्राट र सम्राज्ञीको अतिरिक्त दश हजार भिक्षु भिक्षुणीहरू र असंख्य श्रद्धालुहरू यहाँ भेला भएका थिए । महान बुद्धको अगाडी दुईवटा मूर्ति छन् एउटा अवलोकितेश्वरको, अर्को आकाशगर्भको ।

यो महान बुद्धको शिर्षभाग ८५५ ईस्वीमा केही बिग्रेकोले ८६९ ईस्वीमा सच्यायो । १९८० ईस्वीमा भवनमा पुन: आगो लाग्दा महान बुद्धको हात गोडा गल्यो । १५६७ ईस्वीमा भूकम्पले टाउको हल्लियो । १६६२ ईस्वीमा यो फेरि सच्यायो ।

#### जापानमा बुद्धधर्म

त्यसबेला देखि अहिलेसम्म बखत बखतमा बिग्निने र सच्याउने काम भइराखेका छन्।

# बुद्धधर्मको जापानीकरण

जापानमा बुद्धर्म कुन रुपले स्थापित भएको थियो त्यो महायान बुद्धर्म भनि भन्छन् । फेरि त्यसमा कुनै निकाय भेद पनि थिएन, परन्तु पछि हुँदा निकै निकायहरू देखापरे । अनि यी भिन्न भिन्न निकायका आचार्यहरूले बौद्ध सूत्रमा अद्भुत अद्भुत भाष्यको रचना गरे । वास्तवमा यी सबै कुरा जापानीहरूले उत्साहपूर्वक बुद्धर्म अपनाइएको दिरलो प्रमाण हो । तिनीहरूको निम्ति बुद्धर्म एउटा नया दर्शन थियो, नया संस्कृति थियो, कुशल प्रेरणाका अनवरत प्रवाहित एक गतिशील श्रोत थियो । आज जापानी जनजीवनलाई यी सबै निकै मनपर्ने र आफ्नै हुनगयो ।

सातौ सम्राट कम्मुले आफ्नो राजधानी नाराबाट हटाई हमानको भन्ने ठाउँमा स्थापित गरे । एउटा नयौ नगर बनाए, जुन आजको क्योटो हुन गयो । यहाँको चार शय वर्षको शासनकाललाई हमान युग भन्छ ।

पहिले पहिले जापानी बुद्धधर्मको रंग ढंग एककिसिमले ठमानकै चीनी रंग ढंगको थियो । यही युगमा अथबा आठौं शताब्दीमा यो निकै नै राष्ट्रिय रंगमा आयो । शिन्तो धर्मको देवीदेवताहरूलाई बुद्धधर्ममा समावेश हुनु नै बुद्धधर्मको जापानीकरण हो ।

### विश्वमा बुद्धर्म

बुद्धधर्ममा यस धार्मिक कान्ति ल्याउनुको श्रेय दुईजना जापानी भिक्षुहरूलाई छ । एउटा लो तेन्दाइ निकायका संस्थापक देनग्यों डेशी (७६७-६२२) लाई अर्को शिन्गोन् निकायका संस्थापक कोबो डेशी (७७४-५३४) लाई छ । यस युगका अरु प्रशिद्ध भिक्षुहरू हुन् सा इ चो र कू के ।

चारशय वर्षसम्म जापानमा यही तेन्दाइ र शिन्गोन् निकाय दुईवटा नै जापानी बुद्धधर्मका निकाय थिए । परन्तु समयले यसको धारिलो उपयोगितामा खिया लगाइदियो, अनि यसको परिमार्जन भएर बान्हैं। र तेन्हौं शताब्दीमा अर्को चार बौद्धनिकाय आविर्भाव भए । यी चार निकायहरू हुन्:-

- 9. जेन,
- २. जोदो,
- ३. शिन्शु र
- ४. निचिरेन ।

जेन शब्द पालीमा ज्ञान र संस्कृतमा ध्यानको नै क्रमगत रूप हो । "जेन" जापानी निकायको ध्यानी निकाय हो । यिनीहरूले आचरणमा जोर दिन्छन् अनि चित्त शुद्धिको निम्ति ध्यान भावनाको अभ्यास अनिवार्य भिन मान्छन् । त्यस्कारण जुनसुकै जेन विहारमा जिहले पिन पद्मासनस्थ शान्ति स्वरुपका भिक्षुहरू देखा पर्छन् । यही यस निकायको विशेषता हो । जेनको भनाई हो भित्र हेर त्यहाँ तिमीलाई तथागतको दर्शन प्राप्त हुन्छन् । इसे (१९४५-१२९४) र दोगेन (१२००-१२५३) नै यो निकायको प्रवर्तक मानिन्छ ।

#### वापानमा बुद्धधर्म

यस निकायका अनुयायीहरू निकै नै प्रभावशाली नेता र योद्धा भैसकेका थिए । यो एक किसिमको शारीरिक र मानसिक साधनाको फराकिलो सुविधापूर्ण मार्ग हो । यो साधना युद्धभूमिका सेनाहरूको निम्ति पनि उत्तिकै कामलाग्छ, अति शान्तिसेनाका सैनिक हरूको निम्ति ।

हानेत (१९३३-१२९२) को तर्फबाट संस्थापित जोबो निकाय र शिनरान (१९७३-१२७३) को तर्फबाट संस्थापित शिन्सु निकाय शिद्धान्त रपने एउटै भनेपनि हुन्छ । हुवै निकायहरू अमिताभ बुद्धको कृपाने नै मुक्ति प्राप्त हुन्छ भन्ने विश्वास मर्छन् । तैपनि यी हुई निकायमा केही अन्तर छ । जोबोले "नमु आमिदा बुत्सु" (नमो अमिताभाय बुद्धाय) को मन्त्रोच्चारण नै धर्म कमाउने ठूनो साधन मान्छन् । त्यसकारण यो निकायले मन्त्रको उच्चारणमा नै जोड बिन्छन्, परन्तु शिन्शु ले अमिताभ बुद्धप्रति अनन्त विश्वास वर्गाले नै मुक्ति लाभ हुन्छ भन्ने मान्छन् । यसमा मन्त्रोच्चारणको स्थान गौण छ ।

शिन्शुको एउटा विशेषता यो पित हो, उसले आफ्ना धर्मानुयार्यी अमणहरूलाई विवाह नगरी बस्ते किस पिन आबश्यक मान्वैनन् । शिन्शु, निकायका संस्थापक आफै पिन विवाहित थिए । फेरि उनका सन्तान नै कमैसंग परम्परानुष्पबाट शिन्शु निकायका गुरु हुने अधिकारी पिन भए । यिनके फेरि दशवटा शाखा निकाय पिन छन् ।

महान देशभक्त निचिरेन (१२२२-१२८२) द्वारा संस्थापित निचिरेन निकायको शास्त्रिय आधार हो "सद्धर्म पुण्डरिक" यस अन्तर्गतकाहरूले यही सद्धर्म पुण्डरिकको स्वाध्याय गर्नु पर्दछ । साधारण अनुयायीहरूको निम्ति भने "नाम्यो हो रंगे क्यो"

## विश्वमा बुद्धधर्म

मन्त्रोच्चारण नै पर्याप्त मान्दछ । यो मन्त्र ठूलो ठूलो स्वरले टम् टम् गरी बाजा बजाइ पिटन्छ । एकलै वा विशेष समहूप समूह भेला भएर यो मन्त्र पाठ गर्छन् । यिनीहरूको पिन नौवटा शाखा निकाय छन् । इनिहरूको मुख्य केन्द्र यामानासि जनपदस्थित मिनो दु का क्योनजी हो । आज भारतको कलकत्ता र राजगृह आदि ठाउँमा जुन जापानी बौद्धविहार बनाइ राखेका छन्, ती यही निकायका भिक्षहरूको प्रयासको फल हो ।

जापानमा यी चार निकायको अतिरिक्त अरु अरु पनि धेरै निकाय र शाखाहरू छन् । अनि यिनीहरूको आआफ्नै विशेषता र आआफ्नै प्रधान विहार अनि मन्दिरहरू छन् । (शायद यो निकायभेद भण्डै नेपालको भिन्न भिन्न विहार बहिखलक जस्तै मात्र हो) यी सबै निकायका आआफ्ना इतिहास छन्, परम्परा छ । उदाहनार्थ:-

| निकायको नाम | संस्थाको नाम | समय        | मुख्य विहारहरू                  |
|-------------|--------------|------------|---------------------------------|
| होस्सो      | वोशो ।       | <b>EXX</b> | कोफ्युफ्यजी र                   |
| हेगोन       | रोवेन        | 980        | क्युशीची (नारा)<br>तोदेजी(नारा) |
| रित्सु      | गन जिन       | ७५४        | ताशोदेजी(नारा)                  |
| जिभु        | इप्पेन       | १२२६       | पुग्योजी                        |

जापानमा बौद्ध निकायहरूको स्थिति संगै बौद्धहरूको स्थिति यसबाट स्पष्ट हुन्छ-

#### जापानमा बुढधर्म

| बौद्ध निकाय    | बिहार संख्या   | तिनका अनुयायी संख्या |  |
|----------------|----------------|----------------------|--|
| होस्सो शू      | <b>३</b> ५     | Y00 1                |  |
| केगोन शु       | 83             | 40,900               |  |
| रित्सु शू      | - 79           | Y,900                |  |
| लेन्दे शू      | \$,903         | 7,00,800             |  |
| थिन् गोन् शू   | 90,54          | 9,95,900             |  |
| युजनम् बत्सु श | exf I          | ₹,000                |  |
| जोदो शू        | <b>ದ್ರ</b> ಅಭದ | 3,90,80,000          |  |
| शिनु शू        | 79,999         | 95,40,000            |  |
| जि शू          | 870            | ₹0,500               |  |
| रिन् जे        | ¥,550          | ₹0,7¥,000            |  |
| जेन् शु सोतो   | 98,888         | 99,94,700            |  |
| ओक्क्          | ¥93            | YO, 600              |  |
| निचिरेन शू     | x,₹99          | 90,08,000            |  |
| अन्यान्य े     | ९७२            | ₹,9年,ሂ00             |  |
|                | ७२,९१८         | 20, YE, EE, UOO      |  |

# होतप होता गांजी

वी बौद निकायका भित्रि बाहिरि व्यवस्था बुफ्न होस्प होन् गांजी शाखाको संगथन को विषयमा केहि उदाहरणको रूपमा उल्लेख गरौ ।

होम्प होन् गांजी निकायको लार्ड एवट् अथवा उत्तराधिकारी (स्थिवर) शिनरनको रक्तसम्बन्धी परम्पराबाट आएका हुन् । यसको मुख्य उत्तराधिकारीको मुनि एकजना सोचो

#### निश्वमा बुद्धर्म

(निर्देशक) अनि तीनजना सोमो (उप निर्देशक) हुन्छन् । यिनीहरू नै सम्पूर्ण व्यवस्थाको निम्ति उत्तरदायी हुन्छन् । फोरि व्यवस्था को निम्ति यिनीहरूको एउटा धर्मसभा पनि हुन्छ ।

प्रधान उत्तराधिकारीले दिक्षित गरी राखेका मानिसहरूलाई नै यिनीहरूले आफ्नो निकायमा भिक्षु दिक्षा दिन्छन् । फेरि पहिले पहिले यो दिक्षा पुरुष वर्गले मात्र दिन्थ्यो । दिक्षा महिनाको एकपटक १४।९४ तारिखको दिन स्वयं प्रधान उत्तराधिकारीको अध्यक्षता मा दिईन्छ ।

आज भोलि यो शाखाले विका विद्वराखेका २२,१४७ जवान मिक्षुहरू छन् । यसमै २००५ महिला पनि सम्मिलित छन् । यो शाखाको मुख्य काम हो-

- 9. देशमा र देश बाहिर धर्म प्रचार,
- २. सामाजिक सेवा कार्य,

The state of the state of

३. शिक्षा प्रचार कार्य।

यो निकायले संचालन गरी राखेका ११ शिक्षा संस्थान मध्येमा एउटा रपुकोक्पु विश्वविद्यालय पनि हो । यो १६३९ ईस्बीमा स्थापना गरेको हो । यसमा बुद्धधर्म, शिन निकायका शिद्धान्त, धर्मको तुलनात्मक अध्ययन, इतिहास, दर्शन, नीतिशास्त्र, जापानी साहित्य अनि युरोपिय साहित्य आदि कृतिप्रय विश्वयमा सिकाउने प्रबन्ध भद्द रहेको छ । १२३० विद्यार्थीहरूले यहाँ शिक्षा ग्रहण गरी. रहेका छन् ।

४. प्रकाशनको काम: आफनो निकायको रिपोर्ट (शुहो) २,२०० प्रति हांग वां जी समाचार १४,००० प्रति बौद्ध पत्रिका ४४,००० प्रति

(99)

#### जापानमा बुद्धर्म

बौद्ध बालक समाचार ३,२००प्रति

यी सबै प्रकाशनहरू महिना महिनामा हुन्छन् । फेरि आफ्नो शाखा र सम्पूर्ण विहारमा र धर्म केन्द्रमा पठाउँछन् । यो शाखाको एकसालको आम्दानि १०,०७,३२,६०,००० येन छ । खर्च पति कण्डै यत्ति नै हुन्छ । यसैले यो शाखाको कामको विषयमा केही अनुमान गर्न सिकन्छ । फेरि यसबाट नै अर अर बौद्ध निकायको बारेमा कल्पना गर्न सिकन्छ ।

विश्ववौद सम्मेलन, टोक्यो र दोश्रो क्योतीको दुई अधिवेशन गरी हांग वां जी शाखाको विहारमा भयो । यी विहारहरू निकै नै ठूला छन् । प्रशंग वश जापानको निर्माण कार्यक्रमको रूपमा केहि केहि विहारको उल्लेख गर्छु, जसबाट जापानमा बुढधर्म बुभून महत होला ।

# वापानका विहार र महिबर

तोरितेनजोजि ४ २,२९३ अल्गो माया पर्वतको हुप्पामा रहेको मन्दिर ६४६ ईस्वीमा स्थापना गरिएको हो । यहाँको भवनमा एघारवटा टाउका भएको करुणामयको मूर्ति छ । यहिँ एउटा माया भवन पनि छ । यी माया नाम सुद्धकी माता महामायादेवीलाई समर्पण गरी राखेकोले रहेको हो ।

जेन्फ्जी । शिंगोन निकायका पहिलो उपदेशक (७७४-=३४) मा नवौ शताब्दी मा यसको स्थापना भएको थियो । यहाँ धेरै पटक नै आयो लागेका थिए । वर्तमान मन्दिर दोश्रो विश्वयुद्ध भन्दा पश्चिको हो । मन्दिरमा सुरक्षित निधि मध्येमा कोवोदेशीले लेखिराखेको एउटा रचना पनि हो ।

तपो ओकोगुजी । यो जनताको बीचमा तोजि नामबाट

#### बिश्वमा बुद्धधर्म

प्रख्यात छ । यो ८२३ ईस्वीमा शिन्गोन निकायका तेजस्वी संस्था "पक कोवे देशी" ले स्थापना गरेको थियो । यो पाँचतले मन्दिर जापानमा सबभन्दा अल्गो मन्दिर हो । यसमा काठ बाहेक कीला र फलामको चुकुल एउटा सम्म पनि छैन ।

श्योन इन । यो जोदा निकायका प्रधान केन्द्र १२११ ईस्वीमा बनाएको थियो । जोदो विश्वासीहरूको अन्तिम आकांक्षा हो, मृत्यु पछि जोदो (अमिताभ बुद्धको स्वर्ग भूमि) मा जन्महुन पाउँ । यस्को निम्ति यिनीहरूले रात दिन "नमु अभिद्ध बुत्सु" पढी रहन्छन् । यो विहार र मन्दिर ३० एकड भूमिमा फैलिएको छ । मन्दिरको दक्षिण पूर्वतर्फ एउटा घण्टा छ, जुन जापानी ढंगको जापानको सबभन्दा ठूलो घण्टा पनि हो । यो १६३३ ईस्वीमा बनाएको थियो । यो घण्टाको उच्चाइ १७.४ फुट छ, घेरा ८.४ फुट अनि १८४० मन यसको तौल छ । मुख्य भवनको पूर्वमा एउटा शास्त्रगृह पनि छ, जुन १६१६ ईस्वीमा बनाएका थियो । यहाँ ४८ खण्ड भएको मित्सुयोशीले सम्पादन गरी राखेको सचित्र जीवनी सहित शुंग वंशमा चीनमा मुद्रित सम्पूर्ण बौद्धसूत्र संग्रह गरी राखेको छ ।

होम्मोनजी । यो इकेगामी स्टेशन संगैको निचिरेन निकायका प्रधान केन्द्र स्थल हो । यो १२४७ ईस्वीमा स्थापना भएको हो । यहाँ निचिरेनको समाधि पनि राखेको छ । १२ वर्षमा एकपटक अक्टूबरमा निचिरेनको स्मृत्तिमा ठूलो उत्सव गर्छन् ।

देतो कुजी । यो रिंजाइ निकायको सबभन्दा ठूलो विहार हो । यसको स्थापना १३२४ ईस्वीमा भएको थियो, यहाँ सुशासनको निम्ति खुबै नामी छ । वर्तमान भवन १४७९ मा बनाइराखेको हो, यसको माथीको भवनमा बुद्ध र उन्का दुई

#### जापानमा बुद्धर्म

शिष्य आनन्द र काश्यप को प्रतिमा राखेको छ । यहाँको उचान जापानी उचान निर्माण कलाको पराकान्छ सम्भिन्छ ।

# कामाकूरा बाइबूसू

नारामा जस्तै कामाकुरामा पनि दाइबुत्सु (महान बुद्ध) छ । नाराको बुद्धमूर्ति वैरोचन माने कामाकुराको बुद्धमूर्ति अमिताभ मान्दछन् । यो मूर्ति पनि पहिले नारामा जस्तै एक विशाल भवन भित्रको मूर्ति थियो । परन्तु १४१४ देखि आजसम्म पनि यो खुला आकाश मुनि परीरहेको छ ।

मूर्तिको उचाइ ४२.५ फूट्, मुख ७ फूट् ८ इञ्च, आखाको चौडाइ ३ फूट ५ इञ्च छन् । मूर्ति भित्र भरेड, छ ।

नाराको बुद्ध बनाएर सारेपाँचशय वर्षपछि यो कामाकुराको बुद्धमूर्ति बनाएको हो । यो भुमिस्पर्श मुद्राको मूर्ति हो ।

युशिमा सीदो । यो १६९० ईस्वीमा बनाएको हो । यो विहारमा कन्फ्युयसको कांसको एउटा मूर्ति छ ।

गोतोकुजी । यो १८७३ ईस्वीमा बनाएको थियो । यो विशाल मन्दिर चालीस एकड भूभागमा फैलिएको छ । मन्दिरको मुख्य देवता करुणाको मूर्ति हो ।

होंगोजी । क्योटो स्टेशनबाट अलिकति उता परिसकेको जोदोशिंशु निकायका दुईवटा विहारहरू छन् । साना विहार हिंगशी चारपटक आगोमा पऱ्यो । वर्तमान विहार देशका सबै श्रद्धालुहरूको श्रद्धाबाट १८९५ मा बनाएर तयार गरेको थियो । जापानी बौद्धहरूको श्रद्धाको अर्को प्रतिक वस्तु सुरक्षित गरी राखेको छ । यो बनाउँदा खेरी भक्तहरूले दिइराखेको एक

(907)

#### विश्वमा बुद्धधर्म

दुईवटा कपाल बाट बनाइ राखेको कपालको डोरी मात्रै पिन १० वटा छन्, जुन अहिले सम्म छन् । यी डोरीहरू भवन निर्माणमा काम लिइसकेका हुन् । यहाँ सिनरनको एउटा स्वयं निर्मित काष्ठमूर्ति छ, दायाँ बायाँ यसका उत्तराधिकारी हरूको ठूलो विहारहरू छन् । निशी होंगोजी क्योतोको सबभन्दा राम्रो विहार मध्ये एउटा हो । कला सिमक्षकहरूको भनाई नुसार बौद्ध स्थापत्यकलाका नमुनामा यही विहार सर्वश्रेष्ट विहार हो ।

शिफुकुशो अतो । यो १९२३ ईस्वीमा भूकम्पले बिगारेको र त्यसपछि ३५००० मानिसहरू खरानि हुने गरी महान अग्निकाण्ड भएको दु:खद स्मृत्तिमा तिनीहरूको पुण्यार्थ बनाइराखेको छ । यहाँ पैगोडामा ठूलाठूला भाँडा र गोल तथा मानिसहरूको अवशेष अस्थि राखी छोडेको छ । फेरि अग्निकाण्डको हेरिनसंकनु चित्र भित्ता भित्तामा लेखिराखेका छन् ।

नोकोकुजी । यो तैन्दाइ निकायका हथोणा स्टेशन संगै पर्छ । युद्धभन्दा अगाडी यसलाई हथागो दाइबुत्सु अर्थात हथोगोको बौद्ध भन्दथ्यो । यहाँ कामाकुरामा जस्तै कासको ३७ फुट र ६ इञ्च अग्लो बुद्धमूर्ति छ । परन्तु युद्धकालीन आवश्यकता पूर्ति गर्नलाई कम दुःख लागे परेको होइन होला ।

# बौद्ध साहित्य

जापानको बुद्धधर्म बुभ्ग्न विहार र मन्दिरहरूको विषयमा केहि जानिसकेपछि साहित्य, चित्रकला, र नृत्य विषयमा केहि विचार गरौ ।

५२२ ईस्वीमा जापानमा बुद्धधर्म प्रवेश भैसकेपछि जापानी साहित्यको प्रगति भयो । पहिले त तिनीहरू चीनी वाङ्मयबाट परिचित भयो । कारण त्यति बेला सम्ममा सबै

### जापानमा बुद्धधर्म

धर्मग्रन्थ चीनी भाषामा अनुदित भैरहेको उपलब्ध भैसकेका थिए । यस पछि नारा युगमा साहित्यको धेरै विकास भयो । तसर्थ नारायुग (७१०-७९४) लाई साहित्यिक युग पनि भन्दछन् । कोजिकिनै जापानी भाषाको पहिलो कृति भन्छन् ।

सम्राट सग (७८६-८४२) को शासनकालमा जापानमा पहिले पद्यको विकास भयो । महारानी दनरिन स्वयं एक निकै श्रद्धावान बौद्ध उपासिका थिइन् । त्यसपिछ सम्राट देगोको राज्यकाल (८८५-९३०) मा धेरै नै साहित्यिक उन्निति भयो । अनि सम्राट मुरकमिया तेनरयक्यु युग काव्यकाल वा काव्ययुग नै भने पनि हुन्छ ।

त्यसबेलादेखि आजसम्मको जापानी बौद्ध साहित्यको संक्षिप्त परिचय मात्र पनि एउटा महान ग्रन्थ हुन्छ । प्रत्येक निकायले आआफ्नो विचारपक्ष युग अनुकुल परिवर्तित परिवर्धित र परिमार्जित गर्दै नै आएको थियो । जापानी भिक्षुहरू साहित्य साधनामा यित तल्लीन थिए, आफ्नो यो आदतमा तिनीहरू युद्धको बमबाडी भैरहेको बेलामा पनि कलम घोटी नै रहन्थ्ये । युद्धको बेलामा जापानमा कला साहित्यमा एकलै भिक्षुहरू नै मात्र अधि बढीरहेको नभएको भए त्यसबेला साहित्यको प्रवाह छुटीहाल्थ्यो । बौद्धहरू जित यसिर आफु साहित्य साधनामा तल्लीन थिए, त्यित नै निर्भयी पनि थिए । १९४५ ईस्वीमा जापानको पराजय पछि एउटा अन्तरराष्ट्रिय न्यायालयको नाटक रिचएर सैकडौँ जापानीहरूलाई युद्ध अपराधी घोषित गऱ्यो । नाना प्रकारका यातना र दण्ड पनि दिए । त्यसमध्ये एउटा दण्ड प्राणदण्ड पनि हो । एउटा जापानी मिक्षुले तोजोआदि ती जापानी वीरहरूको जसलाई अन्तरराष्ट्रिय न्यायालयले प्राणदण्डले दिण्डत गरेको थियो, साँचैको मार्मिक कथा लेख्यो । आज पनि

## बिश्वमा बुद्धधर्म

राम्रा राम्रा आलोचनात्मक बौद्धपुस्तक निकाल्नुमा विशेषत: अंग्रेजि भाषामा जापान बौद्ध देशहरूमा सबैभन्दा अगाडी छ ।

## चित्रकला

जापानमा बुद्धधर्म प्रवेश हुनुभन्दा अगाडी जापानी चित्रकलाको केही उन्नित भएको थिएन । वस्तुतः बुद्धधर्मसंगै आएको कोरिया र चीनको चित्रकलाले जापानी चित्रकलाको विकासमा ठूलो मदत गऱ्यो ।

नवौं शदी शुरु हुँदा जापानी चित्रकलाले विशेष प्रगित गरे । यस युगको चित्रमा अमिताभ बुद्ध र बोधिसत्वको स्वर्ग अवरोहण चित्र सबभन्दा महत्व पूर्ण छ । अनि यही युगमा उपन्यासहरू चित्रले सम्पूर्ण गर्ने प्रयास पनि भयो । उदाहरणार्थ प्रसिद्ध लेखिका मुनासाकि सिकियेको "गेनजी मोनोगतरी" उपन्यासको कथावस्तुलाई ताकयोसीले चित्रित गरेको प्रस्तुत गर्न सिकन्छ । यो कलाको विकासमा बुद्ध चरित्रको सचित्र पुरत्तकले निकै प्ररणा र मदत गरेको छ । यहि युगमा मौलिक जापानी चित्रकलाको विकास भयो । अनि कामाकुरा युगमा चित्रकलामा रंग प्रधान र सेतो कालो प्रधान दुई शैली प्रस्फुरित भयो । अनि दशौँ शाताब्दी पुग्दा बल्ल युकिआ ए शैली प्रस्फुरित भयो जसबाट विशेष रुपले निम्न स्तरका मानिसहरूको सामाजिक जीवनलाई चित्रित गर्ने आफ्नो उद्देश्य राखेको छ । फेरि यिनीहरूले नै नारायुगले स्थापना गरेको रंगीन मुद्रणकलाको पनि विकास गरे ।

भारतको सारनाथ मूल गन्धकुटिस्थित भितिचित्र जापानी चित्रकलाको एक नमुना हो ।

#### जापानमा बुद्धधर्म

# मृत्य र माटक

जापानी नाटयकलाको प्रारम्भ वालरिवको पुरानो कुरामा उपेक्षा गरे पनि कलाको दृष्टिले कगुराको मूल्य नभए पनि नोह पुरदाखेरि त यसको अस्तित्व मान्नै पर्छ । नोह को अर्थ नै नाटक हो । यो एक प्रकारले संगीत र नृत्य संयुक्त अभिनयात्मक प्रकृया हो । यसको निर्माण बौद्ध भिक्षुहरूले गरेको हुनाले यसमा पनि धार्मिक दृष्टिकोण बढी हुने भइहाल्यो । यसको बढी विकास चौधौ शताब्दीमा भयो । अनि स्वयं लेखकहरूबाट यस्ता नाटकमा भाग लिने चलन छ ।

नोह नाटक पछि क्योगेन अथवा (किमक) ठठ्यौलिको रुपमा विकास भयो । यसबाट सामाजिक कुरीति र ब्यक्तिगत कमजोरि बेस्सरि घोचेर प्रहार गरेको हुन्थ्यो । परन्तु यो पिन उच्च वर्गको छत्रछायामा हुर्केको हुनाले यसले जनताको निम्ति रुचिपूर्ण गर्न सिकएन, अनि काबुकी नाटक आएर यो आवश्यकता पूर्ण गर्न आयो । यसको श्रेय शिन्तो मन्दिरका देवदासी ओकुनी नाटक खेल्ने नाटककारलाई छ । यसको लोकप्रियता ले यतिसम्म प्रतिकृया ल्याई वियो कि महिलाहरू मञ्चमा आउन नहुने कानून नै निर्माण भयो । अनि यसैले गर्दा पुरुष नै महिला बन्नु पर्ने काम एघारौ शताब्दीको मध्यसम्ममा चालु मै रहघो ।

यसको अतिरिक्त कुनैबेला. यहाँ कठपुतलिको नाटकको विकास भयो यसको प्राय कथा पनि धार्मिक नै हुने गर्थ्यो ।

# विहारमा राफाइ

ईमान्दारी र सफाई जापानी जनजीवनको अंग हो । विशेष मन्दिरमा वा विहारमा त भने सफा गरीराख्नु

(904)

### बिश्वमा बुद्धधर्म

तिनीहरूको नियम । जुनसुकै विहारमा पनि पुग्ने बित्तिकै आफ्नो जुत्ता ढोकामै छाडनु पर्छ । विहारको तर्फबाट जुन चट्टी राखिएको हुन्छ सोही लाएर मात्र विहार भित्र पस्न सिकन्छ । फेरि यी चट्टी जुत्ताहरू पनि विहारका एकेक भवनमा अलग अलगै हुन्छन् । भवन भित्र मोजा लगाएर वा नंगा पाउले नै हिंडनु पर्छ । धेरैजसो कोठामा भुईदेखि वछचान (चटाइ) विछ्याइराखेको हुन्छ । बस्न धेरैजसो कालो रंगको मोटो वछचान विछचाएको हुन्छ ।

दिउंसो जुन कोठामा बस्ने गर्छ त्यसैबाट भोजनालयको काम पनि दिन्छ, अभ बेलुका यहीं सुत्न वछ्चान पनि लगाउँछन् । परन्तु एउटै कोठामा यी सबै काम भए पनि सफाईमा भने हामीलाई किहैं एक ठोपा धुलो भार्न हामी आफैलाई डर मान्नु पर्ने हुन्छ । कोठामा मात्र होइन पाइखानामा सम्म पनि ओछ्चान र चटाइ विछ्चाएको हुन्छ । अभ किहं किहं ससाना फूलका गमलाहरू पनि हुन्छन् ।

पाइखानाको सफाइको काम पनि भिक्षुहरू आफै गर्छन् । फेरि आश्चर्यको कुरा त यो छ कि यसमा तिनीहरूले अलिकति पनि विशेषता छ भन्ने मान्दैन ।

# जापानी भिक्षु

कृपाशरण महास्थविरको शब्दमा जापानी भिक्षु जुत्ता सिउनेदेखि पाठगर्ने कामसम्म पनि तयार, जान्ने, बुभ्ग्ने, मनपर्ने र अधिसर्ने हुन्छ । बौद्ध अर्थमा हामीले धेरैजसो जापानी भिक्षुहरूलाई भिक्षु भन्छौं । फेरि भिक्षु नै भएर पनि विहारमा नै घरबार गरिरहेका पनि हुन्छन् ।

## जापानमा बुद्धमं

# जापानी रीतिस्थिति

जापानी बुद्धधर्म रीतिस्थितिको परिपालन गर्ने धर्म मात्र होइन । रीतिस्थितिको परम्परागत अनुकरण त्यित मात्र गर्छन्, जुन सुखद पक्षको हुन्छ । यहाँको धर्म विशेषतः चित्त शान्तिका निम्ति व्यक्तिगत प्रयत्न हो । त्यसकारण यहाँ रीतिस्थितिले धर्मलाई त्यित अल्फाउँदैन । केही धार्मिक रीतिस्थिति भए ती यिनी हुन्--

बुद्धजयन्ती । बुद्धजयन्तीमा सबै मानिसहरू फुल लिएर विहार विहारहरूमा जान्छन् । विहारमा एउटा सानु बुद्धमूर्ति राखेको हुन्छ । आफ्नो पिक्त भावना पोख्ने रूपमा तिनीहरूले त्यो बुद्धमूर्तिमा चिया खन्याउँछन् । जापानी प्राचीन परम्परा अनुसार बुद्धजयन्ती अप्रैलको ८ तारेखमा पर्छ ।

श्राद्धोत्सव । गएको चौधशय वर्ष देखिको यो उत्सव मुझ् नै रहेको छ । यो जीवित र दिवंगतहरूको वा प्रेतहरूको मिलनको उत्सव हो । यस अवसरमा स्मशान भूमीमा बत्ति बाल्न जान्छन् ।

बालकहरूको उत्सव। यो उत्सवको यथार्थ शब्द महस न्या स्व हो। गएको चारशय वर्षदेखि वर्षको एक पटक १५ नवेम्बरको दिन यो उत्सव गर्छन्। जुन आमा बाबुहरूको सातवर्ष पाँचवर्ष तीनवर्ष भएका बालकहरू हुन्छन्, तिनीहरू आआफ्ना बालकहरू लिएर पारिवारिक देवताहरू प्रति कृतज्ञता प्रकट गर्न जान्छन्।

विवाह । आज घोलि शहरमा विवाह गर्न विहारमा पूजागर्न जाने चलन स्र ।

> अन्तिम संस्कार । जापानी जनजीवनमा बुद्धधर्मको ठूलो (१०६)

#### विश्वमा बुदधर्म

स्थान छ । विशेषतः कृतैको प्राणान्त भएपछि नै कुनै बौढ भिक्षलाई पाठ गर्न बोलाउछन् । त्यसपछि मृतकलाई तुहाईकन मृतकलाई बाकसमा राष्ट्यन् । कहिलेकाँहि ममता देखाउन पुरुषहरू मर्दा तिनका जहानले आफना टाउकाको दुईचारवटा कपाल मृतक राष्ट्रने बाकसमा राष्ट्यन् । स्मशान यात्रामा आफन्तहरू फूल र सुगन्ध लिएर पछि पछि जान्छन् । स्मशानको चितामा मृतकको निम्ति सूत्रपाठ गर्छन् । यो पूजापाठ एक हप्तासम्म हुन्छन् ।

(भवन्त बानन्द कौशन्यायनको बाचको चापान पुस्तकबाद रचना । (भिक्षु सुदर्शन)



# चीनमा बुद्धधर्म

बुद्धधर्म हिमालको काखमा पाँचौ शताब्दी ईस्वी अगाडी उदय भयो । यसको संस्थापक शाक्यमुनि बुद्ध हुनुहुन्छ । फेरि यो धर्मको पहिलो स्वरुप एउटा जीवन दर्शन मात्र हो । यसबाट तीन शिक्षा दियो । त्यो हो अनित्य, दुख र अनात्मा; जुन् दुखबाट मुक्ति प्राप्त गर्नुको निम्ति अनि निर्वाणको निम्ति हो । यसले आफ्ना अनुयायीहरूलाई आर्य अष्टांगिक मार्गको अनुशरण गर्ने सल्लाह दिनुभयो । त्यो अष्टांग मार्गहो (सम्यक दृष्टि, सम्यक संकल्प, सम्यक वाक्य, सम्यक कर्म, सम्यक आजीविका, सम्यक व्यायाम, सम्यक स्मृति, सम्यक समाधि)।

यी अनुयायीका केही पुस्ता पछि पुरानो शिक्षामा नयाँ शिक्षा थपेर शाक्यमुनिको शिक्षामा नयाँ परिभाषा दिन थाल्यो । यो हो- मात्र बुद्ध भएर निर्वाण हुनुको प्रशंसा गर्नु । विशेषतः सम्यक्सम्बुद्धत्वको निर्वाण उपदेशको प्रशंसा नगर्नु । अनि चारौँ शाताब्दीको अन्तितिर बुद्धधर्म जीवनदर्शन परिवर्तन भई विश्वास र पूजा पद्धतिमा विकसित हुनगयो ।

तेश्रो शताब्दी ई.पूर्व मगधका राजा अशोकले बुद्धधर्म नै आफ्नो राज्यधर्म गच्यो । उनी एक उत्साही बौद्धराजा थिए । उनले शाक्यमुनिको पिबत्र उपदेश र सन्देशको सम्पादन(संगायन) गरेर आफ्नो साम्राज्यमा मात्र यो धर्मको व्यापक प्रचार गरी सम्पन्नता ल्याउने तर्फ नहेरिकन अरुअरु साम्राज्यमा पनि धर्मदूत पठाए । ती धर्मदूतहरूलाई प्राप्त सम्राटको निर्देशन थियो--अत्यन्त असभ्य र दुर्गम देशमा जानु अनि तिनीहरूलाई बुद्धको उपदेश दिनु तथा बुद्ध र बुद्धधर्मप्रति श्रद्धावान तुल्याउनु ।

#### विश्वमा बुद्धधर्म

धर्मदूतहरू उत्तरमा तुर्किस्तानसम्म पुग्न गए । तिनीहरूले आफु गएका देशका देशवाशीहरूलाई धर्म ग्रहण गरायो, परन्तु तलवारले होइन, शंका निबृति रुपले अर्थात हृदय परिवर्तनद्वारा । तिनीहरू राजा, राजकुमार, सैन्य, धनी, गरीब, कृषक, मजदूर अभ जातीले तिरस्कृत नीच कहलिएकासंग घुलमिल भए । शायद यही धर्मदूतहरूले पश्चिमोत्तर चीनसम्म यात्रा गरे ।

यसिर उल्लेख गरी राखेको छ-- चीन वंशका प्रथम सम्राट चीन शीन व्हाँग (Chin Shing Huang २२०-२०७ ई.पू.) को राज्यकालमा बौद्ध उपदेश (ग्रन्थ) संगसंगै निकै भिक्षुहरू शियांग (Sienyang) मा पुगे र तिनीहरू चीनका मानिस जस्ता नहुँदा अथवा फरक पर्दा बंदी बनाए।

यस्तो पनि उल्लेख गरेका छन्-- हान वंश (१४०-६६ ई.पू) का सम्राट बु.टी.(Wu Ti) को राज्यकालमा जनरल हो चु पिंग (Ho Chu Ping) आफू मध्य एसियामा बसेर फर्केको बाटोबाट उनले एउटा सुनको मूर्ति ल्यायो । त्यो मूर्ति बुढको थियो, फेरि त्यसले त्यो मूर्ति राजालाई उपहार दियो । राजाले त्यो मूर्ति आफ्नो "रमाइलो बसन्त" (Sweet Sprng ) भन्ने दरबारमा स्थापना गरयो ।

ई.सं.को प्रारंभमा इन्दो साइदियनका कुशान वंशले उत्तरीय भारत जित्यो अनि त्यसलाई आफ्नो आधिपत्यमा राख्यो । कुशान राजाको सत्ता पूर्वमा चीनि तुर्कीस्तानको यार्कन्द र खोतानसम्म र पश्चिममा अफगानिस्तानसम्म व्यापक भयो । यस विराट साम्राज्य भित्र प्राचीन भारतीय परिसयाको, प्राचीन ग्रीसको र रोमको संस्कृतिको संगम भयो । बुद्धधर्म प्रचारमा प्रभाव राख्नुको निम्ति सम्पूर्ण कार्यहरू फेरि निर्मितिक रुपले तिनीहरूको उद्योग हुनगयो ।

## चीनमा बुद्धधर्म

भारतको उदार एवं शिष्ट बौद्धहरूले यी विभिन्न संस्कृतिसँग सम्बन्ध राखी पुराना भारतीय विचार परम्पराका सिद्धान्त, ग्रीकहरूको मूर्तिनिर्माण-कला, पर्सियनहरूको शिक्षण-पद्धित अपनायो अनि आफ्नो आध्यात्मिक विचारधारा उन्नत र विस्तृत गच्यो । तिनीहरूले राम्ना राम्ना उपाख्यानले शाक्यमुनि बुद्धको जीविन र उपदेशको चक्र लिएर नयाँ धर्म विज्ञानको श्रृष्टि गच्यो । तिनीहरूले बुद्धको नयाँ प्रतिमा निर्माण गरे । जुन प्रतिमा राम्नो ग्रीसको अनुहार र राम्नो उन्नत शरीर व्यवस्थित कम (Rhythmic Lines ) को चीवर वस्त्रको साथै शिरमा नीलो घुंघुरिएको कपालको मुकुटजस्तो गरी तयार गरियो ।

नयाँ उन्नत बौद्धहरूले सिके कि निर्वाणको अर्थ मात्र एकजना अर्हत हुने होइन, अपितु एकजना बाँधिसत्व हुनु पिन हो, जसले अरुको मुक्तिको निम्ति स्वयं आफुलाई पिवत्र उत्सर्ग गर्छ भने तिनीहरूले आफुले आफैलाई स्वीकार गन्यो कि तिनीहरू महायान बुद्धधर्म अर्थात ठूलो रथका यात्रीका अनुयायी हो । फेरि जसले मात्र आफुलाई संयमित गरेर आफु एक्लै मुक्तिको निम्ति काम गर्छ तिनलाई हीनयान बुद्धधर्म अर्थात सानु रथका यात्रीका अनुयायी भनि भने । महायानी बौद्धहरू उत्साही प्रचारवादी हुन्, तिनीहरू आफ्नो मार्ग प्रचारार्थ सबै ठाउँमा गए । यो सम्भव छ कि प्रथम शताब्दीको आधाआधितिर तिनीहरूको उपदेश लोयांगमा पिन पुग्यो ।

चीनी परम्परागत धारणा छ, उत्तरीय हान वंशका सम्राट मिंग ति (Ming Ti १८-७६ ई.) ले एकदिन आफ्नो मंत्रीलाई भन्यो-- सम्राट्ले आफ्नो राजकीय कोठामा सुवर्ण भे चिम्कलो ज्योति निकाली घुमीरहेको चिम्कला एकजना सपनामा देखे । फेरि सम्राट्ले उनलाई यो पनि भने कि यो बुद्धको मूर्ति

हुनुपर्छ । अनि यस विषयमा बढी जान्ने इच्छाले सम्राटले बुढ़को भूमिमा यो सत्य अन्वेषण गर्न १८ जवान मानिसको एक प्रतिनिधि मण्डल समुद्रको बाटोबाट पठायो । यो प्रतिनिधिमण्डलले बुढ़को एउटा प्रतिमा, बौढ़ लेखको केही प्रति र दुइजना मध्य भारतका भिक्षुहरू साथमा लिएर ६७ ईस्वीमा लोयांगमा फर्के । सम्राट्ले तिनीहरूलाई भव्य समारोहका साथ स्वागत गरे । सम्राट्ले यी दुई भारतीय पण्डितहरूको आग्रहमा शाक्यमुनि बुढ़को जन्म र प्रारम्भिक चरित्र, भिक्षु विनयको सारांश करुणा र विनम्रताको सार संग्रह सम्बन्धि ४२ वटा उपदेश उपाख्यान संग्रह रचना गऱ्यो ।

लोयांगमा एकजना अर्को लोकरस भन्ने भारतीय सिथियन १४७ ई.मा आइपुग्यो । यसपछि आफ्ना राजकीय युवराज पद छाडी बौद्धभिक्षु हुने अंसिहकाओ (Ansihkao) भन्ने परसियन लोयांगमा आइपुगे । लोकरस र अंसिहकाओ दुवै साँचैको प्रतिभाशाली र विद्वान थिए । तिनीहरूले निकै बौद्धग्रन्थको अनुवाद गरे । जसमध्ये अनन्त प्रकाशका सूत्र, र अक्षय पवित्रताका सूत्र, विशेष व्यापक रुपले प्रचार भयो ।

तेश्रो शताब्दीदेखि छैठौं शताब्दीसम्म निकै विशिष्ठ श्रेणिका बौद्ध प्रचारकहरूको दल भारत र मध्य एसियाबाट चीनमा आए । फीर तिनीहरूले आफ्नो धर्म सिद्धान्त विभिन्न दृष्टिकोणले प्रस्तुत गरे । यी प्रचारकहरूमा सबभन्दा ठूला एक प्रचारक कुमारजीव हुन् । जसलाई ४०१ ई. तिर तिब्बतियनहरूले छांगं (Changan) मा ल्याएको थियो । उनले छांगंमा भण्डै ५०० चीनी भिक्षुहरू जम्मा गरे । अनि उनले तिनीहरूको मद्दत लिएर तीनशय जित बौद्ध कृति पुस्तकहरू पिन अनुवाद गरे । ती मध्ये पचास वटा जित अनुदित पुस्तकहरू अहिले पिन उपलब्ध हुन्छ । यी ४० सूत्रमध्ये एउटा बज्रच्छेदिका

#### चीनमा बुद्धर्म

प्रज्ञापारीमता सूत्र को सारांश सूत्र "महाप्रज्ञापारीमता सूत्र" हो । यो बौद्ध बाङ्गमयमा मूल्यवान दर्शनकृति मध्यमा एउटा कृति भनि महायानले स्वीकार गरेको छ । चीनमा यो भिक्षु भिक्षुणी तथा सर्वसाधारण जनताको बीचमा निकै नै लोकप्रिय भएको थियो ।

बौद्ध परम्परा अनुसार ४२० ई.मा चान् अथवा जेन् सम्प्रदायका मान्य संस्थापक बोधिधर्म दक्षिण भारतबाट केन्टनमा आइपुरे । उनले सीधा मानिसको मन संगको सिद्धान्त प्रचार गन्यो । फेरि मानिसले आफुले आफुनो स्वभावमा अवलोकन गर्ने अनि बोधित्व लाभ गर्ने प्रयत्न गर्नुमा नेतृत्व प्रदान गरे । उनको सिद्धान्त हो बुद्धको वास्तविक उपदेश कुनै एक विशेष पुस्तकमा अभ कुनै पुस्तक भित्र पनि छैन, त्यो सत्यको गहनता र महानता शब्दले लेखेर वा भनेर ब्यक्त गर्न सिकदैन, अपितु त्यो सत्य मनमा छ र त्यो मौन भावना ध्यानबाट मात्र उसलाई प्राप्त गर्न सक्छ ।

बोधिधर्मको सिद्धान्तमा विश्वाशी र अभिष्यि राष्ट्रोहरूले आफ्नो अनुवादन कृति वृढ रुपले आफ्ना सिद्धान्तमा मात्र अपनाएन । बौद्धकृतिको अनुवादमा कन्फुसियस र ताओ विद्यारसंग्र पनि धेरै अगाडी देखि सम्बन्ध बोडीराखेको देखिन्छ । तिनीहरूले बौद्धकृतिको अनुवादले आफ्नो विचार पोष्ट्रन धेरै नै त्यस्ता नयाँ उक्ति र शब्द वाक्य पनि बनायो, जुन चीनियाँहरूको निम्ति वास्तवमा नयाँ पियो । यी अनुदित कृतिहरूमा कृति कृति त धेरै नै स्वदेशीय सम्प्रदायको आधारभूत मूल रचना नै हुनगयो । यस्ता मूल रचनामा सबभन्दा जनप्रिय तिइन्तइ वा तेनदइ (T,ien or Terdan) हो ।

तेन्दइ परम्पराका संस्थापक चिह काइ (Chih Kai ) भयो । उनि विद्वान र शान्त प्रकृतिका प्रतिमूर्ति नै भने पनि हुन्छ । उनले भारत र मध्य एसियाबाट आएका विभिन्न प्रचारकहरूले प्रचार गरेको बुद्धधर्मको विभिन्न स्वरुपले एकीकरण वा समीपकरण गर्ने काम पुरा गर्न खोज्यो । चिहकाइले स्पष्ट गन्यो कि बुद्धको शिक्षा एउटै निश्चित स्वरुपमा मात्र होइन । कारण बुद्धकहाँ आएका विभिन्न श्रोता समुदायलाई स्वयं बुद्धले विभिन्न तरिकाबाट र विभिन्न अभिव्यञ्जनबाट उपदेश दिनुभएका थिए । जसिर विशिष्ट विशिष्ट रुपले मानसिक रोग भएकालाई विशिष्ट रुपले नै औषि दिने यथार्थ चिकित्सकको काम हो । उसले भन्यो वास्तवमा मूल तत्व मनमा हो, जसिर जैन सम्प्रदायले पनि भन्यो, तसर्थ आध्यात्मिक अध्ययन अनिवार्य छ । बिना यो ज्ञानले सम्यक ध्यान सम्भव छैन । उनले भने बुद्धको पहिलो उपदेश हो मानिसहरूको दुःख देखन सक्नु, अनि अष्टांग मार्गको अनुशरण गर्नु जसबाट कि तिनीहरू अर्हत हुन सक्नु । फोर अनुयायीहरूलाई उच्च सत्य प्राप्त गर्न तयार भएको देखेर तिनिहरूलाई बोधिसत्व विचार सिकाउन र अन्तमा बुद्धह्वय बुद्धस्वभाब तिनीहरूमा विद्यमान गराउन उच्चतम सत्य सर्वज्ञता बुद्धत्वको उपदेश दिनुभयो ।

चिह्नकाइको मृत्युको बत्तीस वर्षपछि ६२९ ई.मा तांग वंशका निकै प्रशिद्ध भिक्षु ((Hsuan Tsang) व्हेनसाङ्गले (५९६-६७५ ई.) मा गुप्तरुपले अर्थात कसैले चाल नपाउने गरी सुदुक्क निस्केर भारतको यात्रा गऱ्यो । उनले उनी फाहियानको अनुकरणीय उदाहरणको अनुगमन गर्ने इच्छा गऱ्यो, जस्ले पाँचौ शाताब्दीको सुरु सुरुमा बुद्धभूमीको दुरुह यात्रा गऱ्यो र बौद्ध ग्रन्थहरू लिएर स्वदेश फर्के।

व्हेनसाङ्गले पृथ्वीमार्गमा त्यो मार्ग छान्यो, जुन दक्षिणीय तिंग शां पर्यटन बाटोको रुपमा थियो । त्यो निर्जन उजाड मरुभूमि पार गऱ्यो । महिनौँ यात्रा गरिसकेपछि उनि अन्तमा

#### चीनमा बुद्धधर्म

भारत पुगे । उनले २ वर्षसम्म नालन्दा विश्वविद्यालयमा संस्कृत र बौद्ध दर्शन अध्ययन गन्यो । फीर सम्पूर्ण भारतको यात्रा गन्यो । उनले प्राय बौद्ध विहारहरू उजाड मैरहेको देखे । फीर यो समयमा स्वयं आफ्नो भूमिमा बुद्धधर्म पतनोन्मुखको अवस्थामा परिरहेको थियो । किनभने त्यो धर्म त्यतिकेना हिन्दू धर्ममा मिसिसकेको थियो ।

केनसाइले बौद्ध दर्शन र निकै संस्कृत वाद्य्यको यहन ज्ञान प्राप्त गच्यो । फेरि उनले सोन्ह वर्ष भारतमा निवास गरिसकेपिछ स्वदेश फर्के । उनलाई सम्राट् ताइल्सुंग (Tai Tsung) ले राजकीय रुपले स्वागत गरे र राजकीय तवरबाट शहरमा निमन्त्रण गरेर अनुवादको काम गर्न आग्रह गच्यो । आफ्ना विद्वान अनुवायीहरूको मदत लिएर केही वर्ष भित्रै दर्शन सूत्र, विभागंत्र शिद्धि, अनुवाद गर्न व्हेनसाइ सफल भयो । यो सूत्रलाई उनले बौद्ध करुणा र प्रेमसम्प्रदायको मूल रचनाको रूपमा प्रयोग पनि गच्यो । उनले "प्रज्ञापारमिता हृदय सूत्र" सिहत प्रज्ञापारमिता सूत्रहरू चिनिया भाषामा प्रतिपादित र (अनुवाद) गरे, जसलाई निकै आदर पूर्वक चीन कोरिया र जापानका बौद्धहरूले आजसम्म पनि मानी रहेका छन्।

चीनका प्रचारकहरूबाट नै चौठो शताब्दीको अन्तितर कोरियाका जनताहरूलाई बुद्धधर्म प्राप्त भयो । पछि एक ग्रूप कोरियाका श्रद्धालुहरू यो नया धर्ममा साच्चे नै दृढ दिला मिक्षुहरू पनि भए । चीनका प्रचारकहरूको उदाहरणले गर्दा उत्साहित भएका कोरियन भिक्षुहरूलाई पनि जापानमा प्रचार गर्न उत्पेरित गऱ्यो, फेरि यो ब्रिद्धान्त प्रचारार्थ तिनिहरू जापान गए र तिनीहरूले आफ्ना साथमा बुद्धधर्मका ग्रन्थ र बुद्धमूर्ति मात्र होइन अपितु सभ्य जीवनका विभिन्न कला पनि ल्याए।

#### विश्वमा बुद्धधर्म

पाँचौं र छैठौं शदीमा निकै चीनका विद्वान र कलाकारहरू जापानमा बस्न गए। तिनीहरूले आफु बस्न गएको देशका जनताहरूमा चीनका अक्षर लेखने कला, माटाका भाँडाहरू बनाउने कला, रेशम बुन्ने काम, काठमा बुट्टा कुंडने कला पनि पुऱ्याई दियो, तिनीहरूले कन्फ्युसियसको उच्चतम विचार, ताओको नियम निष्ठा र बौद्ध रचनाको कृति पनि तिनीहरूलाई परिचित गराई दियो। राजकुमार शोतोकु (Shotoku ५७२-६२९ ई.) र साम्राज्ञी सुइको (Suiko, ५९३-६२८ ई.) लाई प्रभावित पाऱ्यो। बौद्ध संस्कृतको उच्च विशिष्ठता र यसको आशावादी सन्देशले यिनी सम्राट् र साम्राज्ञीहरू पनि यति प्रभावित भयो कि तिनीहरूले यो सिद्धान्त स्वयं आफुले अपनायो, फेरि विभिन्न उपाय द्वारा जापानमा सबैतिर यसको ब्यापक प्रचारार्थ प्रयत्न पनि गऱ्यो।

सातौं, आठौं र नवौं शदीमा निकै नै कोरिया र जापानका भिक्षुहरू एवं विद्यार्थीहरू बुद्धधर्म अध्ययन गर्न र चीनको संस्कृति र सभ्यताका विभिन्न रुपले अध्ययन गर्न चीनमा आई नै रहघो । यिनिहरूले फर्केर गइसकेपछि आफुले संग्रहगरी ल्याएका ज्ञानले यसका अनुयायीहरूको धार्मिक र बौद्धिक जीवन उन्नत र सम्पन्न गरिदिन परिश्रम गरे।

चीनमा दसौँ शताब्दी देखि आजसम्मको बुद्धधर्म उन्निति र प्रगति भएको इतिहासको चित्रण गरिरहन यहाँ आवश्यकता छैन, यति भन्नु नै पर्याप्त छ, यहाँको बुद्धधर्ममा अनेक कमजोरी र त्रुटि भएर पनि यो आध्यात्मिक धारा र जीवन प्रबृत्ति हो । त्यो सबै आज पनि ब्यक्तिगत धर्म र जीवन दर्शनको निम्ति लोकप्रिय भएको छ । ब्यक्तिगत रुपमा यो धर्म करुणापूर्ण अतुल्य संरक्षणको सन्देश दिन्छ । जस्तो अमिताभ बुद्ध र दयामूर्ति

## चीनमा बुद्धधर्म

कुआन पिन् मध्ये एउटा आपत विपतमा त्राण दिने रूपमा पूज्य भने अर्को विनष्ट हुनेबाट मुक्ति दिने हो । फेरि यिनले नै चिरकालीन जीवन दिन्छन्, पापीहरूलाई क्षमा दिन्छन्, पापबाट मुक्ति, दुःखबाट त्राण दिएर सर्बोच्च आनन्दको स्वर्गानुभूति लिन आध्यात्मिक आशिर्वाद जीवन दर्शनको रूपमा यो अन्वेषकहरूलाई एक नया दृष्टिकोण नभै नहुने र मुल्यवान कुरा बुफाई दिन्छ । जीवन र संसारलाई देखन सक्छ । नया दृष्टिकोण बनाउन मानिसले मानसीक संघर्ष पूरा गरिसकेपछि आध्यात्मिक अभ्यास पूरा गर्नुपर्छ, जसबाट तिनीहरूलाई बोधिज्ञानको निम्ति मार्ग दर्शन हुन्छ । यो विचार दृढ गर्न र अभ्यास पूर्ण गर्ने पुस्तकमा "हिसंग चिन्" र "चिकान्ग्" पुस्तकबाट ठूलो सहायता गर्छ ।

चीनका जनताहरूको निम्ति साधारण बुद्धधर्म कनफुसियस र ताओ धर्मसंग विरोधि धर्म होइन । तिनीहरू यी तीन धर्म एउटै सम्भन्छन् र उस्तै सम्भन्छन् । यी धर्म एक अर्काको पारस्परिक पूरक र सहयोगी हो । यनका सत्य एउटै मात्र छ, यसको अभिव्यक्तिको विभिन्न तरिका मात्र अर्को हो । पाँची शताब्दीका विद्वान चांगयुगको भनाई अनुसार सत्य भनेको त्यो जंगिल राजहंस जस्तै हो, जुन उडेर हिंडने, पौडने खुट्टा भएको (जालपाद) चरा विभिन्न ठाउँमा विभिन्न नामले चिनेर पत्तालगाई राख्ने हुन्छ । यस्तै नै आधारभूत सत्य विभिन्न नियुक्तिबाट प्राप्त हुन्छ, जुनबेला त्यो एक देशबाट अर्को देशमा प्रसारभइ जाने छ । बुद्धधर्मको तिनताइ परम्पराको प्रसावित विचारधारा अनुसार मनुष्य अबस्थाको (स्वभावको) अनेकता सीमा हीन हो, दाशिनक सिद्धान्त अल्याख हो, तपस्या पद्धतिहरू बहुगुणात्मक हो । परन्तु सबैको अन्तिम लक्ष स्वयं पाप र मारबाट मुक्ति हुने अनि सत्य र सार्थकतामा पुरने एउटै हो । जस्ले यो अहिले सम्म बुफेको छैन तिनीहरूले विभिन्न परम्परा र निकायमा तुलना गरी

## विश्वमा बुद्धधर्म

छलफल गरि रहन्छ, जस्ले यो बुक्ती सकेको छ तिनीहरूले सबै एउटै गरी स्वीकार गर्छ । यो सहनशक्ति र स्वीकृतीकरणको जोसमा सत्रौ शताब्दीका एक बौद्ध विद्वानले दश गाथाको एक संकलनमा सम्पूर्ण धर्म समावेश गन्यो । अन्तमा केही विशेष प्रकारका ती देनहरूको क्रमशः यहाँ गणणा गर्न योग्य सम्कन्छु, जुन बुद्धधर्मले चीनको संस्कृति र सभ्यता विकास गर्न मद्दत गन्यो ।

- १. बुद्धधर्मले चीनी जनतालाई व्यक्तित्वको नयाँ मुल्यांकन, जीवनको नयाँ दर्शन, धार्मिक अभ्यासको नयाँ योजना दियो, जसबाट व्यक्तिगत रुपले आध्यात्मिक शान्ति पदस्थानमा आफ्नै उद्योग बलले, आफ्नै अभ्यासले, आफ्नै सम्यक ज्ञानले पुग्न सिकन्छ ।
- यसले चीनियाँहरूलाई नयाँ वाङ्मय, संगीत र कविताको नयाँ स्वरुप, निकै प्रभावकारी धार्मिक समारोहमा दियो, जुन शिक्षित र अशिक्षितहरूलाई उत्तिकै प्रेरणाप्रद र रुचिकर भयो ।
- ३. यसले चिनियाँहरूको सौन्दर्य-शास्त्रको गति जगाई नवीकरण गरी तिनीहरूलाई हरेक दृष्टिकोणले राम्रो धार्मिक कलाका नयाँ स्वरुप श्रृष्टि गर्न प्रेरणा दियो ।
- ४. यसले कन्फुिसयसवाद र ताओवादलाई जीवन प्रदान गच्यो अनि फेरि शान्तिप्रेमी, प्रकृतिप्रेमी र न्यायप्रेमी जस्ता विशिष्ट श्रेणीय चरित्रनायक चिनियाँहरूको आकृति निर्माण गर्न मद्दत दियो ।
- यसले जंगल संरक्षण गर्नुमा प्रेरणा दियो । त्यसले जहाँसम्म बौद्धहरूको मन्दिर वा विहार छन् त्यहाँसम्म राम्रा राम्रा बृक्षहरू भए ।

## चीनमा बुद्धधर्म

- यसले भातृत्व भावनाको चिनियाँ दृष्टिकोणलाई विस्तृत तुल्याइदियो । फेरि तिनीहरूको प्राणीमात्र प्रतिका सहानुभूतिलाई विकसित गरीदियो ।
- ७. यसले भारतीय संस्कृति चीनमा पुऱ्याउन, चीनी सभ्यता कोरिया र जापत्र प्ऱ्याउन साधन प्रदान गऱ्यो । यसले चीनमा खपाइको विकासमा हुतगति ल्याइदियो ।

भिक्षुहरूको चलन थियो कि उत्साही मानिसहरूलाई आवश्यकता अनुसार पवित्र सूत्र सारीदिने । फीर धार्मिक मानिसहरूले प्राय आफ्नो संकल्प अनुसार सर्वसाधारण जनतालाई वितरण गर्न ती ग्रन्थहरू अल्याख प्रति सारेर दियो । चीनमा प्रेशको आविष्कार र यसको पश्चिमतर्फ प्रचार (The invention of Printing in China and its spread westward) को लेखक डा.टी.एफ्. कार्टरको भनाई अनुसार संसारका सबभन्दा पहिलो प्रेशबाट छापेर निकालेको पुस्तक एउटा बौद्ध सूत्र "चिन् कांगचिंग" (The diamond sutra) हो । यो सूत्र वाङ्ग चिह (Wang Chieh) ले अत्यन्त आवरपूर्वक आफ्ना आमा बाबुप्रतिको स्मृत्ति अमर गर्न सर्वसाधारण जनतामा नि:शुल्क वितरणार्थ मे ११ तारिख ६६८ ईस्वीमा छापेको हो ।

# इन्द्रोनेसियामा बुद्धधर्म

पाँचौं ईस्वी शताब्दी सम्ममा जावाद्वीपमा बुद्धधर्मको प्रभाव उत्तिको देखिदैन । अन्दाजी ४१४ ईस्वी तिर यहाँ घुम्न आएका तीर्थयात्री फाहियानको भनाई अनुसार त्यस समयमा यो द्वीपमा जित बाम्हणधर्म विशेष उन्नत अवस्थामा पुगेको थियो त्यित बुद्धधर्म पुगेको थिएन । परन्तु भारतीय विद्वान गुणबर्मनको प्रयत्नले यहाँ बुद्धधर्म प्रचार मात्र भएको होइन, फाहियान आइसकेपछि पच्चीस वर्ष भित्र यस जावा द्वीपमा बुद्धधर्म एउटा प्रमुख धर्मको रूपमा नै प्रतिष्ठित हुनगयो ।

सुमात्रा द्वीपमा भने बुद्धधर्मले पहिले नै प्रबेश गरिसकेको थियो । विशेष गरी श्री विजय अधिराज्यमा (जसलाई आज भोलि पेलेम्बंग भन्छन्) बुद्धधर्म निकै प्रचार हुन गयो । यस ठाउँमा भेट्टाइयेका शीलालेख इत्यादि बाट ज्ञात भएको छ ६८३-६८४ ईस्वीतिर श्री विजय अधिराज्यको राजा एउटा बौद्ध नै थियो । सातौ शताब्दीको अन्तितर भारत भ्रमणमा आएका चीनी यात्री इतिसंगको भनाई अनुसार श्री विजयका राजाहरू र निजकै का राज्यका राजाहरूले बुद्धधर्म निकै नै मनपराएका थिए । त्यित मात्र होइन दक्षिण एशियामा श्री विजय नै बुद्धधर्मको र ज्ञानको एउटा महान केन्द्र पनि हुनगएको थियो । श्री विजयमा भएका बौद्ध भिक्षुहरूको संख्या एकहजार भन्दा बढी थियो, अनि तिनीहरू सबै मध्यदेश भारतका बौद्ध भिक्षुहरू जस्तै नै अनेक विषयमा अध्ययन गर्ने गर्थ्यो । इतिसंग बुद्धधर्म अध्ययन गर्न श्री

## इन्दोनितिवामा बुद्धधर्म

विजयमा केही समयसम्म बसे पनि । वहाँले दक्षिण महासागरतर्फ पर्ने दशवटा जित देशमा बुद्धर्मको लोकप्रियतालाई लिएर एउटा राम्रो लेख र घटना लेखेर हामीलाई छोडी गएको छ । त्यस लेखमा ती दश देशका नामावलिको साथै त्यहाँको सबै भनेजसो देशमा स्थिवरवाद बुद्धर्मको निकै प्रचार भएको र श्री विजयमा, आधुनिक मलायामा मात्र महायानी भिक्षुहरू पनि भएको कुरा उल्लेख गर्नुभएको छ ।

सातौ शताब्दीदेखि एघरौँ शताब्दीसम्म इन्दोनेसिया बुद्धर्मको महत्वपूर्ण केन्द्र भएर गएको कुरा अरु अरु प्रमाणबाट पिन स्पष्ट गर्छ । सातौ शताब्दीमा नालन्दा विश्वविद्यालयको एकजना प्रसिद्ध प्राध्यापक आचार्य धर्मपालले सुवर्णभूमिको यात्रा गरेर गएको थियो । आज भोलिको इन्दोनेसिया नै स्यतिबेला सुवर्णभूमि भन्ने चलन थियो । एघारौ शताब्दीका प्रसिद्ध मिक्षु अतीश दीपंकर जुन पछि विकमशीला विश्वविद्यालयका नायक हुनुभयो अनि फेरि जसले तिब्बतमा बुद्धर्मको दोश्रो युगको उद्घाटन पिन गर्नुभयो, बुद्धर्म अध्ययन गर्नलाई आफ्नो यौबन कालमा भिक्षु चन्दकीर्तिसंगै सुवर्णद्वीपमा आइपुग्नु भयो । इन्दोनेसियाको धेरैजसो ठाउँमा र मलाया द्वीपमा राज्य गरिरहेका शैलेन्द्रवंशका राजाहरूले महायान बुद्धर्म प्रचार गर्न अनेक प्रयत्न गरेका थए । शैलेन्द्रवंशका राजाहरू महायान बुद्धर्मका अनन्य भक्त थए । शैलेन्द्रवंशका राजाहरू महायान बुद्धर्मका अनन्य भक्त थए । तिनीहरूले बुद्धर्म प्रचार र संरक्षणको निम्ति बोरोबुदुर, कालासान र मेन्दत जस्ता धेरै नै चिरस्मरणीय चैत्यहरू जावाद्वीपमा बनाएर गए । शीलालेखबाट ज्ञात छ, शैलेन्द्रवंशका राजाहरू मध्ये एक राजाको पालामा एक गुरु सातौ शताब्दीदेखि एघररौ शताब्दीसम्म इन्दोनेसिया शैलेन्द्रवंशका राजाहरू मध्ये एक राजाको पालामा एक गुरु गौडदेश (बंगाल) बाट आउनु भएको थियो । शैलेन्द्रकालमा बंगालका पालवंशीय राजाहरूले र दक्षिणमा चोलवंशीय राजाहरूले धार्मिक क्षेत्रमा निकै नै प्रभाव राखी आएको थियो ।

शैलेन्द्रवंशी राजाहरूले नालन्दामा र नागपितनम्मा ठाउँ ठाउँमा धेरै नै विहारहरू बनाएर गए । अनि यी विहारहरू बनाउन चाहिने जमीन मात्र बंगालका पालवंशी र नागपितनम्का चोलवंशी राजाहरूले विनामूल्य दिएका थिए । यथार्थमा भन्ने हो भने शैलेन्द्रवंशी राजाहरूको संरक्षणमा धेरै समय सम्म सुमाता र जावाद्वीपमा बुद्धधर्म धेरै प्रचार भएको थियो । अनि जावा र सुमात्रामा जुन तान्त्रिक बुद्धधर्मको प्रचार भयो त्यसको कारण बंगालको प्रभाव नै हो भन्ने कुरामा पनि केही सन्देह छैन । हीनयान र महायान दुवै निकायका अनुयायी राजाहरूको प्रभाव वंशावली अनुसार जावा र सुमात्रा दुवै द्वीपमा प्रभाव भएको हामी पाउँछौ ।

साङ्ग हथाङ्ग का महायान मन्त्रयान र साङ्ग हथाङ्ग का महायानिकम् जस्ता दुई महत्वपूर्ण ग्रन्थ पनि त्यिहिँबाट हाम्री अगाडी आएको छ । यी ग्रन्थले हामीलाई इन्दोनेशियामा महायान बुद्धधर्मको के प्रभाव छ भन्ने कुरा राम्रो संग देखाउंछ ।

जावा र सुमात्रामा मात्र होइन, मलेसियाका अरु अरु द्वीपहरू विशेषगरी बालि र बोर्नियोतर्फ पनि बुद्धधर्म निकै प्रचार हुन गएको छ भन्ने कुराको हामीसंग प्रसस्त प्रमाण छ । हो अन्तमा ब्राम्हणधर्म उदय भएपछि फेरि बुद्धधर्मको त्यहाँ क्रमशः प्रभाव धिमिलिदै गयो । तैपनि त्यहाँको संस्कृति र सभ्यतामा गजुर जस्तै भएर जुन बौद्धतत्व बौद्धविश्वास अन्तर्निहित भएको छ त्यो अहिले पनि पहिले जस्तै चम्की रहेको छ, पछि पनि चम्की रहोरहने छ ।

(आर.सी. मजुमदार द्वारा लिखित तथा प्रचार विभाग, सुचना तथा प्रसार मन्त्रालय भारत सरकार द्वारा प्रकाशित "बुद्धधर्मको पिञ्चिसौ वर्ष" पुस्तकबाट साभार नेपाल भाषामा अनुदित – (आशारास शाक्य)।

(923)

# अफगानिस्तानमा बुद्धधर्म

# भिक्ष् अमृतानन्व महास्थविरको अफगानिस्तान यात्रा

लण्डन र स्वीट्जरलैण्डबाट मास्को फर्केपछि तासकन्द गए । १६७१ मई १३ तारिखको दिन तासकन्दबाट काबुल हवाइ क्राउण्डमा बिहानको १० बजे पुगै ।

काबुल अफगानिस्तानको आजभोलिको राजधानी हो ।
किगानिस्तान एसियाको माफमा पर्छ । यसको क्षेत्रफल
२.५०,००० वर्गमील छ । जनसंख्या १ करोड ५० लाख छ ।
यो भूपरिवेष्ठित देश हो । यसको उत्तरि सिमानामा
सोभियतसंघको ताजगिस्तान, दुर्कमेनिया र किगिजिया पर्छ ।
उत्तरपूर्व सिमानामा जनवादी गणतन्त्र चीनको सिकियांग प्रान्त
पर्छ । पूर्व र दक्षिणमा छितलको पछ्तून र बलुचिस्तान अनि
पश्चिममा इरान सीमाना पर्छ ।

अफगानिस्तानको पुरानो नाउँ अर्याना हो । ईसापूर्व १४०० वर्षमा यहाँ अर्याना अर्थात आर्यनहरूले बास गरीरहेको थियो । ईसापूर्व ६०० वर्षसम्म जोरोष्टरको आबेस्ताहरूले बास गरिरहेका थिए । अफगानिस्तान हिन्दूकूश पहाडको श्रृंखला र ओक्सम अनि इन्दू नदीका मध्य भागमा परीरहेको छु ।

अफगानिस्तान प्राचीनकालमा विभिन्न धर्म र संस्कृतिको चार दोबाटो जस्तो हो । अफगानिस्तानको उत्तर तर्फको मजारि शरिफको वाल्ल शहरमा जसलाई पहिलेको प्राचीन कालमा

#### बिश्वमा ब्द्धर्म

बेक्ट्या भन्दथ्यो, जहाँ जरोष्टर जन्मेको थियो । यहाँ उनले आफ्नो धर्म स्थापना गर्नु भयो । अलेक्जेण्डरले ईसापूर्व ३३२ वर्ष अगाडी अफगानिस्तानमा हमला गच्यो । फेरि पछि उनकै एकजना जनरलले सत्तरमागमा ग्रेको-वेक्ट्या राजधानी बनायो । यो राजधानी दुईसय वर्षसम्म कायम पनि भयो । ईसापूर्व २५० वर्षदेखि अफगानिस्तानमा बुद्धधर्म प्रवेश भएको देखिन्छ । उत्तरपश्चिम बाटोबाट चीन जानु अगाडी ६८ ईस्वीमा बुद्धधर्मका दूत मातंगकाश्यप र धर्मरत्नले अफगानिस्तानमा पनि धर्मदूतको काम गच्यो भनी उल्लेख भैरहेको देखिन्छ । अनि पाँचौ शताब्दीदेखि सातौं शताब्दीभित्र यहाँ बुद्धधर्मको ठूलो विकास भयो । विशेषगरी वामियान भन्ने ठाउँ बुद्धधर्मको ठूलो विकास भयो । त्यतिबेला त्यहाँ हजारौँ भिक्षुहरूले बसोवास गरीरहेको र विशेषगरी विश्वमा सबभन्दा ठूलो बुद्धमूर्ति भएको बारेमा चीनिया बौद्धयात्रीहरूले आफ्नो यात्रा वर्णनमा उल्लेख गरिराखेको छ । यी बुद्धमूर्ति वामियान उपत्यकाको उत्तर पट्टि एउटा पहाडको पत्थरमा कुंडेको छ । १७५ फिट अग्लो उभिइरहेको बुद्धमूर्ति अहिले सम्म छन् ।

अफगानिस्तान जानुको मेरो खास उदेश्य पुरातात्विक स्थान हेर्नु हो । काबुलबाट २४० किलोमिटर उत्तरपश्चिम तर्फ यो स्थान छ । त्यहाँ जान दिनहुँ जस्तै काबुलबाट अफगानिस्तानको अन्तर हवाइ सर्बिस छ । परन्तु म कारबाट गएँ । काबुलबाट ६२ किलोमिटर उता चिरकाच भन्ने शहरसम्म राम्रो पीच भएको सार्वजनिक बाटो छ । यो शहरबाट बायाँतर्फ किच्च बाटोबाट छिदिंखाल्मा भन्ने नदीका तिरैतिर गएर सियागेट, चार्दिखार्वान, नागेपछि आजारा भन्ने गाउँ आइपुग्छ । आजाराका वासिन्दाहरू चंगेजखानका वंशज हुन् । तिनीहरूको अनुहार

#### बफगानिस्तानमा बुढधर्य

मंग्रोबियनहरूको जस्तो छ, यिनीहरूको घरको शैली र अफग्रानिस्तानका आदीवासीहरूको घरको शैली बिल्कुल फरक छ । यी आजारावासीहरूको घरमा काठका भर्भालहरू छन् । भर्मालमा बुद्दा कुँडेको र रंगरोगन गरेको देखिन्छ । आजभोली यिनीहरूले कृषिको साथै भेडा बोका पाल्ने काम गरीरहेका छन् । यिनीहरू गोरो छन् । यो गाउँ पहाडको कोणमा अवस्थित छ । पहाडको मुनि नदी छ ।

आजारा गाउँ खाडी नदीबाट टाडा हुँबा सिवारपासको पहाड बद्दु पर्छ । बाटोमा अफगानिस्तानका आदिवासीहरू सयौ उठ र मेडा बोका संगै दश बाइजनाको जमात तुल्याइ एक ठाउँबाट अर्को ठाउँमा गइरहेको मेटिन्छ । यिनीहरू काला छन् । कृवाद्ट हेर्दा इरलाग्वा छन् । यिनीहरू व्यापार गर्न निकै सिपालु छन् भन्छन् । यिनीहरूको भाषा अफगानिस्तानको सरकारीभाषा मास्तो र डारी अर्थात अफगान पार्शिभन्दा फरक छ । माल सामान वसानें काम उठको पीठमा राखेर गर्छन् । मघाबाट पिन केही काम लिन्छन् । सिवारपासको दुप्पामा पुगेपछि फेरी तल फर्नु पर्छ । यो पर्वतको दुप्पामा पुगेर बारैतिर हेर्दाखेरी हिन्दुकुश पहाडको दुप्पा दुप्पामा हिउँ परिराखेको देखिन्छ । सबै पहाड नांगो छ । रुख बिखवाहरू मेरिराखेको देखिन्छ । सबै पहाड नांगो छ । रुख बिखवाहरू मेरिराखेको बौद्याँपट्टि राटोमाटोको पहाडको दुप्पामा पुराना शहिरी-ओहाद अर्थात रेड-सिटि देखिन्छ । त्यसपछि यस खोलालाई बार्यापारी छोडेर गएपछि वामियान गाउँ पुगिन्छ ।

वामियान गाउँमा एउटा सानो बजार छ । यसको बक्षिण हुंगामा आजभोलिको होटल छ । यसको अतिरिक्त यहाँ अफगानिस्तानको आफ्नो पुरानो ढंगका होटल पनि छन् । होटलको व्यवस्था राग्नै छ । डबल रुमको निम्ति २५० भए

#### बिश्वमा बुद्धधर्म

पुग्छ । होटल डबल बेडको सामूहिक बाठरुम भएकोलाई १० डलर लिन्छ । १ डलरको अफगानिया ७४ देखि ८० रुपैना सरकारी विनियममा प्राप्त हुन्छ । होटलमा ब्रेकफाष्ट मात्र दिन्छ । अरु खानाको अलग्ग पैसा तिर्नु पर्छ । यो ठाउँको अगाडीको पहाडमा अभयमुद्रामा उभिनु भएको १७४ फीटको बुद्धमूर्ति राम्रैसंग देखिन्छ । दृष्य अत्यन्त राम्रो छ । यो वामियान गाउँ गोहिबाबा र हिन्दूकूश पहाडको बीचमा पर्छ ।

सातौ शताब्दीमा चीनबाट केनसाङ्ग यहाँ आइपुग्दा उसले वामियान त्यसंबेला राजधानी भैरहेको अनि त्यहाँ दशवटा विहारहरूमा हजारौँ भिक्षुहरू बसीरहेको देखेको थियो । ती भिक्षुहरू हीनयान लोकोत्तरवादी थिए । यहाँका राजाले केनसाङ्गलाई स्वागत पनि गरेका थिए । राजधानीमा महासांधिक निकायका आर्यदास र आर्यसेन महास्थिवरहरू रहनु भएका थिए । यनीहरू धर्मलक्षण समूहका थिए । केनसाङ्गले लेख्नु भएको छ कि वामियान पहाडमा १४० फीट अग्लो हुंगाको बुद्धको मूर्ति छ, यसको पूर्वपट्टि शाक्यमुनि बुद्धको उभिद्दरहेको ढलौटको मूर्ति छ, । यो मूर्ति १०० फीट अग्लो छ, विहार भित्र १००० फीटजित अग्लो भगवान बुद्धको निर्वाण शैयाको मूर्ति छ भन्छन् । परन्तु आजभोली यो निर्वाण शैयाको मूर्ति कहाँ छ भने कसैले भन्न सकेको छैन ।

यो होटलको पूर्वपट्टि शाहारिघालघोला अर्थात साइलेण्ट सिटि (मौनघर) भन्ने प्राचीन शहरको भग्नावशेष छ । अभ यसको दक्षिण पूर्वपट्टि काकराक भन्ने ठाउँमा एउटा नदीको किनारमा रहेको पहाडमा २५ फीटजित अग्लो निकै राम्रो उभिइरहेको अभयमुद्राको बुद्धमूर्ति छ । यो मूर्ति अहिले सम्म जस्ताको तस्तै छ ।

#### अफगानिस्तानमा ब्रह्मर्य

वामियानको भएजित पुराना स्मारक र ठाउँमा हिँडेर घुमेको खण्डमा पाँच छ घडी समय लाग्न सिकन्छ, मोटरबाट घुमे १० डलर दिनु पर्छ । म अफगानिस्तानको संस्कृति र पर्यटन विभागको पाहुनाको रुपमा गएको हुनाले मोटरकार र ठाउँमा घुम्नमा निकै सुविधा भयो । विभागबाटै उपलब्ध गराइ दियो ।

१७५ फीट अग्लो उभिद्दरहेको बुद्धमुर्ति देख्दा मलाई निकै आश्चर्य लाग्यो। अनि पिछ सारै आनन्द अनुभव पनि भयो ।
मनमा लाग्यो यो पहाड खोपेर यत्रो विशाल मूर्ति त्यतिबेलाका
मिक्षुहरूले आफ्नो सम्पूर्ण जीवनको समय सिध्याएर पनि पूरा
गर्न सिकएन होला, साचै भनु भने बिना दूरबीन यहाँको गुफाको
गारोमा लेखिराखेको चित्रहरू हेर्न संभवै यिएन मलाई एकजना गारीमा लेखिराखेको चित्रहरू हेर्न संभवे थिएन मलाई एकजना सहायकले इसारा गच्यो । भाषा नकुक पनि मैले उसले भनेबमोजिम उसको पछि लाग्दै गुफाबाट बाहिर आई पहाड चढें । उसले साँचो खोलेर सुरुंगिमत्र लगे । यो सुरुंग बुद्धमूर्तिको शिरातिर पर्दछ । सुरुंग अर्धचन्द्राकारको थियो । सुरुंगको बाटोमा ठाउँ ठाउँमा निकै प्वालहरू छन् । ती प्वालबाट नै त्यो गुफाको भित्तामा लेखिराखेको चित्रकला राम्रोसंग देखनसकें । यो चित्रकला बुद्धको शिरको दायाँ बायाँतर्फको भित्तामा छ । यी चित्रहरूमा तीनवटा चित्रकला अहिलेसम्म पनि सजीब छ । धर्मचक्रमुद्राको तीनवटा चित्र हेरेर मलाई खूब आनन्द लाग्यो । अरु चित्रहरू किंह अनुहारमा बिग्नेको भए किंह हातमा बिग्नेको छ । तैपनि यी भित्तामा लेखिराखेको चित्रकलाहरू निकै नै राम्रा अनि सौम्यरसले भरियेको थियो यसको रंगरोगन अहिलेसम्म ताजै देखिन्छ । यी चित्रका रंगरोगन र कलाले अजन्ता र श्रीलंकाको श्रीगिरि पहाडको चित्रकला संभाइ दिन्छ ।

## विश्वमा बुद्धधर्म

यो पहाडमा जहाँ पनि गुफाहरू छन् । निसन्देह यी गुफाहरूमा पनि मूर्तिहरू थिए होलान् । उभिद्द राखेको यो मूर्तिको दाहिने हात भाँचिएको छ । मूर्ति अभयमुद्रा हो । बाया हात पनि भाँचिएको छ । दुवै पाखुरा बिग्नेको छैन । अनुहार पनि लुम्बिनीको मायादेवीको मूर्ति भाँ काटीराखेकोले चेप्टो परेको छ । केवल चिउँडोको भाग मात्र स्पष्ट छ । जिमनमा मूर्तिको दायाँ बायाँ र पछाडी तर्फ अर्ध गोलाकार पहाडमा आठवटा गुफाहरू छन् । यसको सिलंगमा अनेक प्रकारका बुट्टाहरू लेखिराखेका छन् । गुफाभित्र अँध्यारो भएको हुँदा धेरैबेर बसीसकेपछि मात्र केही आकृति देखन सिकयो । बुद्धमूर्ति ग्रीकोरोमन शैलीको हो । प्रोफेद् मोहम्मदको देहान्त भएको वर्षमा व्हेनसाङ्ग यहाँ आएको थियो । १७ औं शताब्दीको इस्लाम लेखक अब्दुल फाजीको भनाई अनुसार अफगानिस्तानमा १२००० जित गुफाहरू छन् ।

वामियानमा धेरै नै अस्तिधातु सुन चाँदिको पात्रमा भेट्टाएको कुरा र काबुलको दक्षिण पश्चिममा दुइवटा शीलास्तम्भ भेट्टाइएको कुरा पनि उल्लेख भइरहेको छ । यो शीलास्तम्भलाई मिनार चिकि भन्छन् । यो धर्मचक युक्त शीलास्तम्भको नै अर्को नाम हो । यसको अतिरिक्त अफगानिस्तानमा हालसम्म खुदाइगरी भेट्टाइराखेका पुराना ठाउँमा अर्को दुईवटा पुराना ठाउँ हेर्न योग्य छन् । यी हुन् जलालाबादको नगीचको हाडडा अनि बाज्नी को तपाइसर्दार ।

जलालाबाद पाकिस्तानको सीमाना तोरवाम भएर पेसावर जाने सीमानासंगै पर्छ । यो शहर काबुलबाट १४५ किलोमिटर पूर्वतिर पर्छ । बाटो पीच भएको हुँदा यहाँ आउन जान सजिलो छ । अफगानिस्थानमा रेलको बाटो कहिँ पनि छैन । खाली

#### अफगानिस्तानमा बुद्धर्म

मोटरको बाटो र हवाइसेवा मात्र छ । बाटो ढुंगाको पहाडको बीच माभवाट गइराखेको छ । फेरि फराकिलो छ । पहाडमा कृतै छब देखिवैन सबै पहाड नांगो नांगो । बाटोमा जाँबाजाँबा बीचमा एउटा ठूलो नवी भेटिन्छ । त्यहाँ ठूलो हाइहो इलेक्ट्रीक पावर स्टेसन बनाइ राखेको छ । जलालाबाद अफगानिस्तानको नामी व्यापारिक शहर हो । यहाँ काबुलमा जस्तै जाडो महिनामा हिउँ पर्वेन । यो ठाउँ समुद्री सतहबाट १७९४ फीट माथि पर्छ ।

यहाँबाट तीनकोस जित पूर्वतिर हाइडा भन्ने ठाउँ छ । यहाँ दोश्रो शताब्दीदेखि छैठौ शताब्दीसम्मको बीचमा निर्माण यहा दाश्रा शताब्दाबाख छठा शताब्दासम्मका बाचमा निमाण मएको बौद्धस्थानहरूको खुदाइ भएको छ । यहाँ पनि बौद्धनिहार र विभिन्न मूर्तिहरू सयौ फेलापारिएका छन् । यो ठाउँलाई केनसाइले नगराहार भनी राखेको छन् । यहाँ केनसाइले सम्राट अशोकले बनाएको ३०० फीट अग्लो चैत्यको वर्णन गरीराखेका छन् । यहि शहरमा बुद्ध पाल्नु हुँदा सुमेघ ऋषिले आफ्नो जटा वछ्ठमाइ स्वागत गरेको हो भनीकन यहाँको एउटा बृद्ध भिक्षले बताएको कुरा लेखिराखेको छ । उहि देशमा बुद्धको निधारको अस्तिधातु राखी बनाई राखेको स्तूप देखेको कुरा पनि केनसाइले लेखिराखेका छन् । यस ठाउँको उत्खणन फेञ्चहरूले गरेको हिरा स्वीको हेलेको भग्नावश्रेष ठाउँमा समाना चैत्यहरू र थियो, मैले देखेको भग्नावशेष ठाउँमा ससाना चैत्यहरू र मुर्तिहरू माटोको बनाई राखेको थियो । यो विहारमा ईत राखेको देखिदैत । अहले पनि अफगानिस्तानका घरहरू सानासाना छन् । हुंगा मिसिएको माटोले नै यी घरहरू बनाई राखेका छन् । यहाँ भेदटाइएका बस्तुहरूमा कुनैकुनै काबुलको संग्रहालयमा सुरक्षित छन् । संग्रहालयमा हाड्डामा भेदटाइएको भगवान बुढको भिक्षापात्रको एउटा दुका पनि देखाइ राखेको छ ।

## विश्वमा बुद्धर्म

घाज्मी काबुलबाट २३० किलोमिटर दक्षिणितर पर्छ । यो शहर प्राचीन कालमा पहिलो र दोश्रो शताब्दीमा कुशान साम्राज्यको एकभाग थियो । त्यसपछि यो देशमा सानासाना राज्यहरू भये । यहाँ पनि चीनिया यात्री आएको थियो ।

केही वर्ष अगाडीदेखि यस प्रान्तमा तपाइसर्दार भन्ने ठाउँमा इटालिएनहरूले उत्खणन गर्दा एक माटोको हिस्कामुनि एउटा बिहार बाकि रहेको भेट्टायो । यो ठाउँ हेर्न सरकारी विशेष आज्ञापत्र लिनुपर्छ । यो ठाउँ पनि मैले हेरे । उत्खणनको काम पूरा नमैसकेकोले गरीसकेको उत्खणन कामको सबै ठाउँमा वर्षाबाट बचाउन मान्द्रोले छोपीराखेकोछ । पालो पहरा पनि छ । छोपी राखेको मान्द्रोको प्वालबाट यताउताबाट हेर्बा एक ठाउँमा मैले विहारको सिंहासनको आकार देखें । यहाँ पनि माटोको नै धेरै प्रयोग गरीराखेको छ । एउटा विहारको सिंहासनको आधार पोखरीमा छोपीराखेको पातलो ढुंगाको जस्तो देखिन्छ । मूर्तिहरू सबै नै माटोको मात्र थियो । अहिलेसम्म यहाँको उत्खणनको काम सिकएको छैन । यस प्रान्तमा सम्राट अशोकले १० वटा चैत्य बनाई राखेको छ भनी चीनी यात्रीले आफ्नो यात्रा वर्णनमा लेखी राखेको छ । पछि धाज्नीमा इस्लामी राजा सुल्तान महमूद ले शासन गन्यो । जुनबेला उनसे धाजनीबाट भारतमा इस्लामीहरू पठायो । कुशान कालमा एउटा ठूलोगढ भएको पहाडको माथि आजभोली एउटा मिलिटरी ट्रेनिंग सेन्ट्रल राखेको छ । यहाँ जान हुँदैन । परन्तु त्यो प्राचीनगढ शहरको अर्को भागबाट राम्नैसंग हेर्न सिकन्छ । यो शहरमा धेरैजसो छाला र चाँदिका गहना र कपडा को व्यापार हुन्छ ।

आजभोलि अफगानिस्तान इस्लामी राज्य हो । ईस्बी १९३३ मा सिंहासनमा बस्ने राजा महम्मद जाहिर शाहले राष्ट्र

#### अफगानिस्तानमा बुद्धधर्म

विकासको निम्ति र प्रजातान्त्रीक रुपले शासन गर्न सन् १९६३ मा बनाएको नया सम्बिधान १९६४ मद्द १० तारिखको दिन लालमोहर लगाइ अफगानिस्थानमा प्रजातान्त्रीक शासन स्थापना गऱ्यो ।

काबुल अफगानिस्तानको राजधानी हो । यहाँ ५ लाखजित जनसंख्या छ । यो काठमाडौँभन्दा सान्नो छ । शहरको दुवैतिर पहाड छन् । हिन्दूकूश पहाडको एकातर्फ शहर छ । काबुल नदीको एकातर्फ पहाडमा प्राचीन नगरको पर्खाल पनि भग्नावशेष अबस्थामा देख्न सिकन्छ । शहरको चारैतिरको पहाडमा सबै ठाउँमा माटाका घरहरू छन् । शहरमा पिक घरहरू भए पनि अग्ला अग्ला घरहरू धेरै छैन । नया शहरमा सबै ठाउँमा पिक सडक छन् । काबुलका पुराना बजारहरू गल्ली गल्ली छन् । यहाँ पानीको अभाव जस्तो छ । पानी सफा छैन । आआफ्ना चोकमा इनार छन् । पर्यटकहरूको निनित घेरै किसिमका होटलहरू छन् । एक दिनको डबल बेडको ९०० अफगानिस्तानी रुपैया लिन्छन् । सस्तो र महंगो दुवै किसिमका होटलहरू निकै छन् । सस्तोमा १५० अफगानिस्तानका रुपैयासम्म जाने होटलहरू छन् ।

अहिले पिन महिलाहरू घुम्टो ओढी घुम्ने गर्छिन् ।
सिहलाहरूको निम्ति र बालकहरूको निम्ति अलग अलग
स्कूलहरू छन् । विश्वविद्यालयमा मात्र महिला र पुरुषहरू एकै
ठाउँमा पढ्छन् । ७ प्रतिशत शिक्षित वर्ग छन् । फिलिमिलि
पसलको बजार जुद्धसद्धकको तीनंखण्डको एकखण्ड जितमात्र
होला । यहि यहाँको मुख्य बजार हो । यस्ता अरु पिन
बजारहरू छन, धेरैजसो सद्धकहरू पिक्क छन् । खाना र पेय
पदार्थ इस्लामी ढंगका छन् । हिरयो तरकारी धेरै छैन । च्यांग्रा

भेडा गाई र बोकाका मासु मुख्य आहारमा एक हुन् । भात पिन खान्छन् । परन्तु धेरैजसो गहुँको पिठोबाट बनेको ठूलो ठूलो रोति खाने चलन छ । फलफुलमा अंगूर खर्बुजा र तर्बुजा पिन पर्छ, यो नामी छ । टैक्सि मोटर छैन । जे चीजको पिन मोलमोलाई गर्ने यहाँको चलन छ । काबुलको होटलको दक्षिण पूर्वपित राजदर्बार छ । ९९ प्रतिशत इस्लामीहरू छन् । अरु हिन्दू सिक्ख र जूसहरू छन् । अफगानिस्तानका वासिन्दाहरू पहिले सबै बौद्ध थिए भन्छन् । बृहस्पतिबारका दिन आधादिन र शुक्रबारका दिन एक दिन छुट्टी छ । अफिसमा बिहान द बजेदेखि बेलुकि ५ बजेसम्म काम गर्नुपर्छ । १२ बजेदेखि १ बजेसम्म खाना खान फुर्सत छ । भाषाको कठिनाइ त त्यहाँ छुँदैछ, तैपनि आज भोली स्कूलमा अंग्रेजी पिन पढाउँछ । मुद्रा विषयमा केही प्रतिबन्ध छैन । मानिसहरू रिसला छन् । नेपालसंग मित्रता राख्दछ । तिनीहरू नेपालसंग व्यापार बृद्धि गर्न चाहन्छन् । नेपालका श्री ५ सरकारप्रति निकै आदर भाव राख्दछन् ।

अन्तमा मई १९ तारिखका दिन विमान अरियाना अफगानिस्तानको जेटबाट लाहोर भएर दिल्ली फक्यौँ । अफगानिस्तान बसुंज्यालसम्म संस्कृति र पर्यटन विभागका अध्यक्ष श्रीतेजी र निर्देशक श्रीअलि लवांगिनले मलाई निकै स्वागत सम्मान गर्नु भयो । नेपालबाट सर्वप्रथम आएका बौद्धभिक्षु भनि वहाँहरू निकै खुसी हुनुभएको छ । वहाँहरूप्रति मेरो हार्दिक धन्यवाद छ । मई २० तारिखको दिन म काठमाडौँ आइपुगें ।

# वंगलादेशमा बुद्धधर्म

बुद्धको शान्ति-सन्देश राजनैतिक वा प्राकृत्तिक बन्धनबाट मुक्त हुनुका लागि हो । त्यसकारण कुनै देशको बुद्धधर्म भन्नु नै युगले चाल पाएको आबश्यक ठाने अनुसारको राजनैतिक वा प्राकृतिक सिमानाको परिधिमा राखेर बुद्धधर्म अध्ययनगर्ने एउटा प्रयास हो ।

बंगलादेशको बुद्धधर्मको इतिहास भन्तु नै स्वयं बुद्धधर्मको इतिहास भन्तु जस्तै हो । किनभने बंगलादेशमा बुद्धधर्म यतिबेला प्रवेश गन्यो भन्न नसके तापिन यति त स्पष्ट छ कि अशोकको समय भन्दा अगाडी नै बुद्धधर्म यहाँ प्रवेश भैसकेको थियो । तेश्रो शताब्दीको एउटा शीलालेख अनुसार आज भन्दा सत्र अठारशय वर्ष अगाडी नै यहाँ वंगालदेशमा बुद्धधर्मले राम्रोसंग जरा गाडी सकेको थियो । पाँचौ शताब्दी सम्ममा त यहाँ कौमिलाको चारैतिर धेरै धेरै बिहार र चैत्यहरू निर्माण भैसकेको थियो ।

सातौ शताब्दीको प्रशिद्ध चिनियाँ यात्री व्हेनसांगले यहाँको राजधानिमा तीस वटा बिहारमा दुई हजार भन्दा बढी भिक्षहरू भएको र बुद्धधर्मको उन्नित अभिबृद्धि भइरहेको कुरा देखेको थियो । अभ स्मरणीय र उल्लेखनीय कुरा यो हो कि त्यसंबेला बंगलादेशमा पिन भारतका बिभिन्न ठाउँमा जस्तै महायानी र स्थिबरवादी बौद्धिभक्षहरू सँगसँगै बसेर धर्म पालन र प्रचार-प्रसारको काम गर्दथे । यसको दुई वर्षपछि अर्को चिनिया यात्री तेंगचीले समततको राजधानीमा चारहजार भिक्षहरू भएको वर्णन गरी राखेको छ । खडग राजवंशको शुरुदेखि बान्ही शताब्दीमा पालवंश को पतन नहोउञ्जेल यो काम उत्तरोत्तर

उन्नित भैरहेको थियो । सांचै यो समयमा त कहिँकिहैं बुद्धधर्मको विकाश बन्द हुँदै गइरहेको समय हो । विशेषत: गुप्त साम्राज्यको पतनपछि मगधमा । परन्तु यो समय बंगलादेशमा बुद्धधर्मको स्वर्ण युग थियो ।

तेन्ही शताब्दीदेखि बंगलादेशमा अनेक आन्तरिक र बाहच संघर्ष शुरु भयो । मुस्लीम, पोर्टुगीज र अंग्रेजहरूको शासन भयो । तैपनि बंगला र अरकन जातीय मानिसहरूले शहर र नगरबाट टाढा बसेर अथबा भिन्नै अलग्ग बसेर आफुलाई बुद्धधर्म र संस्कृतिको अनुयायी नै तुल्याइराख्यो । त्यसकारण कसैकसैको धारणा अनुसार बंगलादेशमा बौद्ध परम्परा नेपालमा जस्तै पहिलेदेखि अहिलेसम्म अविछिन्न रुपले प्रबाहित भएर नै आइरहेको छ । जुनबेला पुनः नव जागरण आयो त्यति बेला नै सजिलोसंग बंगलादेशमा बुद्धधर्मको प्रचारसंग बौद्धभिक्षु परम्परा सरलपूर्वक सललल प्रबाहित भयो । आज कक्स बजार र अरकन सीमाको दाया बायाँ रहेका तथा पहाडमा बसेका समेत गरी अरकन जातीय बौद्धहरूको संख्या १.३६.००० छन्। अरु बंगलादेशका बौद्ध र चकमा भन्ने ठाउँका निवासीहरू हुन् । चकमाका बौद्धहरूले आफु कपिलबस्तुका शाक्यवंशज भुन्छन् । आजभोलि यिनीहरूको संख्या १.०८.००० छन । धेरै बौद्धहरू चटगाउंका पहाडी भागमा बसोबास गरेका हुनाले बंगलादेशका खास बौद्ध जनसंख्या बढि भएको ठाउँ चटगाउँ भने पनि हन्छ ।

बंगला देशका बंगाली बौद्धहरूको पनि आफ्नै महत्वपूर्ण इतिहास छ, यद्यपि यिनीहरूको संख्या ७२.००० मात्र छन् । चटगाउंको उत्तरपूर्वमा १५ वटा यस्ता गाउँ छन्, जहाँ चोक्खै बौद्धहरू मात्र बसोबास गरीरहेका छन् । यस ठाउँलाई बिजीखालि भन्छन् । यो बिजीखालि नाउँको विषयमा पनि रोचक प्राचीन

# वंगसादेशमा बुद्धर्म

जनश्रुति छ । कृतिम सरोबरको छेउमा रहेको बिजीखालि वैशालीबाट आएका बिजय भन्नेले खनेर बनाएको हो भन्ने प्राचीन परम्पराको विश्वास हो । उता एउटा अर्को नदीलाई मौगदीर भन्छन् । साँचै नै नाउँ अनुसार यसको दुवै किनारामा मघहरूले बसोबास गरी रहेका छन् । ककस बजारमा रहेको बरुवाखालि पनि निकै नै अघि सार्न योग्य छ । बंगाली बौदहरूलाई बरुवा भन्छन् ।

बरुवाको अर्थ आर्य अथवा उच्च सैनिक कमाण्डर हो । बरुवा भन्ने बित्तिकै प्राचीन परम्परा अनुसार छोराहरू सबै एकपटक भिक्षु वा श्रामणेर हुनु पर्ने बौद्ध हुन् भनेर हामी जान्न सक्छौ । जस्तो नेपालमा शाक्य वा बजाचार्य भनेपछि एकपटक भिक्षु शैसकेका बौद्ध भन्ने जान्न सिकन्छ ।

बरुवा बौद्धहरूको सम्पूर्ण कियाकर्म बौद्ध चारित्रानुसार हुन्छ । जन्मदेखि मरणसम्म बौद्ध मिक्षहरू चाहिन्छ । विवाह कर्मसमेत शील प्रार्थना गराई शील परिपालनबाट पुरुष र महिलालाई लाभ हुने कुरा सम्फाई दिनु जित रमाइलो छ उति नै बौद्धसंस्कृति अनुसार जीवन परिस्पन्यन गर्ने हुन्छ । तिम्रा श्रीमानले अरु मारी हिंडे, अरुको चोरीगरी हिंडे, अरुसंग सम्बन्ध राखे, तिमिलाई छुक्याई छुली फुक्याइ राखे, पियेर आइ तिमिलाई पिटे वा तिम्रो संसार बिगारेको तिमिलाई मनपर्छ कि भनी श्रीमती हुनेसंग सोघ्छन् । फेरी यही कुरा श्रीमती हुनेबाट गऱ्यो भने पुरुष हुनेलाई दुःख हुने कुरा सम्फाई दिन्छ । मंगलसूत्रको पाठ गरेर जीवन मंगलमय हुने उपदेश दिन्छ । यस्तै गृहमंगल आदि हुने काम बौद्ध चारित्रानुसार हुन्छ ।

बंगाली बौद्ध वा बरुवाहरूलाई मघ पनि भन्छन् । यसरि यिनीहरूमा मघ भने अनुसार बुद्धकालीन मगधको संस्कार

# बिश्वमा बुद्धधर्म

भए त केही आश्चर्य छैन । एकजना अरकनी शासकले बंगलादेशमा मघसम्बत नै चलायो । यो मघसम्बत जमीनको लेनदेनमा अहिलेसम्म लेख्ने गर्छन् । यहाँ भएको मगधेश्वरी देवी चटगाउँ र यसका दायाँ बायाँका मानिसहरूले अहिलेसम्म निकै मान्छन् । यो देबी मगध बाट आएका महायानीहरूले ल्यायेका हुन् भन्ने जनश्रुति छ । मगधेश्वरी एउटी महायानी देवी वा बोधिसत्वको स्थानीय प्रचलित नाउँ पनि हुन सक्छ । किनभने यहाँ अरु देवीहरू देवताहरू पनि देखिन्छन् । आजसम्म वर्षको एकपटक पाटिका चटगाउँको संगैको क्षेत्रपालको सम्मानमा मेला लाग्दैछ ।

बंगलादेशले निकै बौद्ध दार्शनिक, कलाकार र धर्मदूतहरू दिएका छन् । बंगाली बौद्ध विद्वान भिक्षु शीलभद्र प्रशिद्ध बौद्ध विश्वविद्यालय नालंदाका प्रमुख आचार्य भएर गए । अनेक विषयका विभिन्न देशबाट आएका दशहजार विद्यार्थीहरूसंग व्हेनसाङ्ग पनि यिह दार्शनिकको छत्रछायामा रहेर बौद्धदर्शन र संस्कृतिको अध्ययन गरे । दीपंकर श्रीज्ञानले तिब्बतमा बुद्धधर्म प्रचार गर्न आफ्नो बुढेसकालमा नै हिमालय चढेर पुगे । एकजना दानशील भन्ने दार्शनिक प्राध्यापकले तन्त्रयानका ६० वटा पुस्तक तिब्बती भाषामा अनुवाद गरे । क्षेमाकर गुप्तले बौद्धतर्कको आधारमा तर्कभाषाको पुस्तक लेखे । विभूतिचन्द्रले २३ वटा पुस्तक आफैले लेखे र १७ वटा पुस्तकको अनुवाद गरे । यस्तै नै कित अज्ञात बौद्ध बंगालीहरूले धर्मदूतको रूपमा र कलाकारको रूपमा समुद्रको यात्रा गरी जंगल र मैदान पार गरी बर्मा थाइल्याण्ड जावा सुमात्रा चीन र जापान पुगे । बंगाली जातीय संगीतमा जुन मधुरता छन् त्यो बौद्ध करुणायुक्त अनुरागको कारणले हो । कित बंगालदेशका प्राचीन बौद्धभजन भनिने नेपालको दाफा भजनजस्तै तालमा पर्छन्, कित प्राचीन

#### वंगलादेशमा ब्रह्मर्म

संगीत भीनने त नेवारहरूका देवदेवीको नृत्यमा ताः बजाएर खिं बजाएर गाउने गीतजस्तै छन् ।

बंगलादेशमा प्राचीन गौरव देखाउने निकै प्राचीन विहार र चैत्यहरूका अवशेषहरू पनि भेदटाएका छन् । जयपुर हाटबाट चारकोष पर जगदक भन्ने ठाउँमा खण्डहरको एउटा संसार नै छ । यो विहारको अवशेषले पालवंशी बौद्धराजा रामपालले एघारौ शताब्दीको उत्तराईसम्मको इतिहास उघारेको छ । बोगरा र बरंदाको धेरै नै प्रसिद्ध विहार र चटगाउँका पण्डिताको विहारको अवशेष हेर्न योग्य छ । बोगराको पहारपुरको सोमपुर महाबिहार, महस्तनगढको बौद्धवर्धन महाविहार, दिनाजपुरको देवीकोट विहार, विशेष उल्लेखनीय छ । पहारपुरका भग्नावशेषमा देखिएका वास्तुकलाको जोडा बर्मा र जावामा छाडी अन्त देखिँदैन । ७ फिट अग्लो ९०० फिट गोलाकार विशास चैत्य खुलनामा भरत बहेनामा अहिलेसम्म पनि छ । चटगाउँमा अथवा चटगाममा यत्ति असंख्य चैत्य छन् कि यस्तो चैत्य धेरै भएको ठाउँ वा गाउँ भएर नै यसको नाउँ चेतियग्राम, चैत्यग्राम, चटगाउँ भयो । कोमिला संगैको मैनमित भन्ने ठाउँमा भैरहेको पुरातात्विक उत्खणनले निकै नै विहार र विहारको माभमा चैत्य भएको तथ्य प्रकाशमा ल्याएको छ । ऐतिहासिक मूल्य अनुसार निकै महत्वपूर्ण राजमुद्रा सहित भएको ताम्रपत्र पनि यहाँ भेटटिएको छ।

यो विहार एघारौँ शताब्दीको आघि जाँदा चन्द्र शासनकालमा बनेको हो । पच्चीसवर्ष अगाडी चटगाउँ बजारबाट ६ कोष दक्षिण पर भेरी भन्ने ठाउँमा एउटा ठूलो विहारकी अवशेष पनि भेट्टिएको छ । यहाँ निकै खोज गर्नु पर्छ । तैपनि यहाँ भएको अलिकति उत्खणनले नै एउटा ठूलो ढलौटको बुद्धमूर्ति र साना साना धेरै नै मूर्तिहरू भेट्टाइएको छन् ।

( 9\$4 )

१९४४ इस्वीमा बौगरामा एक किसानको खेतमा गोरु जोत्दाखेरि सुनको एउटा बुद्धमूर्ति भेट्टायो । १९७३ इस्वीमा चटगाउँ अस्पताल बनाउन ज:ग खन्दा पनि एउटा ४ फीटको शीलाको बुद्धमूर्ति भेट्टाइयो । राजशाही बसेको वरेन संग्रहालयमा र चटगाँवका चिन्तामणि संग्रहालयमा धेरै नै बौद्ध संस्कृति सम्बन्धि सामाग्रीहरू संग्रह गरीराखेका छन् ।

यसरी बंगलादेशको बुद्धधर्म अतीतका स्मरणीयको रुपमा मात्र महत्व पूर्ण होइन वर्तमान बौद्ध परम्पराको रूपमा पनि महत्वपूर्ण छ । बौद्ध परम्परा जीवित भएको र प्राचीन बौद्ध इतिहास पनि भएको दुईचार देशहरूमा बंगलादेश पनि एउटा हो । बंगलादेशमा पहिले बुद्धको विशुद्ध धर्मको प्रचार भयो । अनि अनेक युगमा युगअपेक्षित रुपले धर्मको विकास भयो । परन्तु बंगलादेशको बुद्धधर्मको एउटा विशेषता हो कि जसरि अरु ठाउँमा बज्रयान आइसकेपछि बुद्धधर्म हराएर गयो त्यस्तो हुन नपाउँदै नै फेरि यहाँ स्थिबरवाद धर्म स्वीकारको काम प्रारम्भ भयो । त्यसैले भारत पाकिस्तान अफगानिस्तानमा जस्तै अतीतको गौरब, धर्म र संस्कृतिको विकासको लहर, दर्शनको परिवर्तन, परिवर्द्धनको लहर आएर पनि जीवित परम्पराको बुद्धधर्म स्वीकार गर्ने बौद्धहरू नभएको स्थिति बंगलादेशमा आउन सकेन । यो विशेषता बंगाली बौद्धजनताले बुफ्तेको छ । त्यसकारण नै बंगलादेशले नेपालमा स्थबिरवाद धर्मप्रचारमा बाधा आउँदा सहानभूति राख्यो । बंगलादेशका बौद्धहरूले आफुले नबुभे पनि नेपालभाषाका पुस्तक धातुभेदानुपस्सना महा जयमंगल पाठ आदी प्रकाश गर्न मद्दत गऱ्यो । बंगलादेशका बुद्धधर्मका साहित्य र संस्कृतिका इतिहास तुलनात्मक रुपले अध्ययन भए, अन्वेषण भए अति राम्रो हुनेछ । साचै नै महत्वपूर्ण उपलब्धि दिने छ ।

# कोरियामा बुद्धधर्म

# (नेपालस्थित कोरिया गणराज्यका कन्सल जनरल)

अनुवादकः- प्रा.गणेशबहादुर माली शिक्षा शास्त्र संस्थान, त्रि. वि. वि.

परिचय

शाक्यमुनिले देशना गर्नुभएका शिक्षा संकलन नै बुद्धधर्म हो । प्राचीन भारतमा प्रचलित विभिन्न विचारधारा, दर्शन तथा धर्मको अध्ययन गरेर यिनले शान्तिपूर्ण सहअस्तित्व एवं पारस्परिक मेल मिलापमा आधारित एक सुनियोजित विचार पद्धित विनएको थियो । भारतबाट बुद्धको शिक्षा चीनमा भित्रियो । प्राचीन चीन देशका सुविकसित संस्कृति र ज्ञान संगै चिनियाँ समाजको आवश्यकता सुहाउँदो रुपले त्यसमा केही परिवर्तन पनि भयो । यसरि प्रचलित भएको उनको शिक्षालाई चिनियाँ बुद्धधर्म पनि भन्न सिकन्छ ।

त्यसपछि कोरिया देशले यसलाई आफ्नो संस्कृति सुहाउँदो रुपले भित्रधाये । यसरी कोरियाली जनजीवनमा मिजिएको उनको शिक्षालाई कोरियाली बुद्धधर्म मन्न सिकन्छ । अर्को शब्दमा भन्ने हो भने कोरियाली बुद्धधर्म चिनियाँ बुद्धधर्मले प्रभावित कोरियाको सांस्कृतिक उत्पादन हो । मूल बुद्धधर्म, चिनिया बुद्धधर्म र कोरियाली बुद्धधर्ममा समान तत्व धेरै भएपनि यी तीन विभिन्न राष्ट्रियपद्धतिहरूमा परस्पर निकै भिन्नता पनि

#### बिश्वमा बुद्धधर्म

छ । शुरुदेखि नै कोरियाले बुद्धधर्मलाई दार्शनिक र वैज्ञानिक विचारपद्धितसंगै तान्त्रिक तत्वहरू पनि ग्रहण गऱ्यो । त्यसकारण यो एउटा धर्म र दार्शनिक पद्धित मात्र नभएर भएभरको तंत्र, धर्म, साहित्य र कला अंगिकार गरेको कोरियाली संस्कृतिको आन्तरिक रूप पनि भइरहेको छ । यसकारणले हामीले गौतमबुद्धको शिक्षालाई कोरियाली धर्मको रूपमा हेर्न सिकन्छ ।

कोरियाली बुद्धधर्मको लक्षणहरूमा के के प्रमुख हुन् त्यस विषयमा पहिले केही विचार गर्नु योग्य छ । पहिले त प्रचारात्मक भारतीय बुद्धधर्म र धेरै प्रादेशिक भैरहेको चिनियाँ बुद्धधर्म हेर्दा कोरियाली बुद्धधर्म एउटा एकसूत्रमा उन्ने माध्यम धर्म भैरहेको छ ।

दोश्रो कुरा अरु अरु देशमा भन्दा पनि कोरियामा बौढ़ साहित्यका धेरै नै पुस्तकहरू आजसम्म सुरक्षित गरी राखेका छन् । ती पुस्तकहरू मध्ये थुप्रै पुस्तकहरू अरु देशमा प्रायः अप्राप्य भैसकेका छन् । उनिचोन भन्ते भिक्षुले बौढ़ साहित्यको संग्रह गरी बौढ़ग्रन्थको सूचि बनाएर गएको छ । त्रिपिटक कोरियाना र सम्बन्धित टिप्पणी पुस्तिकाहरू बनाइयो । यी अहिलेसम्म बुढ़धर्मको निम्ति ठूलो श्रोत पुस्तिकाहरू (Source Books) भइरहेका छन् । त्रिपिटक कोरियानाको प्रकाशन कोरियो कालमा भएको हो । राम्रोसंग शुरु गरेको, विषयवस्तु भएको, र काठको फलेकबाट छापी राखेको पुस्तकहरूबाट बुढ़धर्मलाई नै रक्षा गर्नको साथै महत्वपूर्ण मुद्रणकलाको इतिहासमा पनि एक कल्पकारी घटना स्पष्ट गरेको छ ।

तेश्रो कुरा कोरियाली जीवनको प्रत्येक पक्षमा कोरियाली बुद्धधर्मले आफ्नो स्पष्ट प्रभाव राखेको तथ्य यस धर्मबाट कोरियाली चेतना उत्पादनशील बनाइएको मात्र होइन कि

# कोरियामा 'बुद्धधर्म

यसमाट कोरियाली चाल चलन परम्परा र सामाजिक रीतिरिवाजमा पनि ठूलो परिवर्तन ल्याएको छ ।

तीनवटा राज्य कालमा र संयुक्त सिल्ल कालमा बुद्धधर्मको सिद्धान्त अध्ययन गरेर कोरियाली भिक्षुहरूले आफ्नो देश भन्दा बाहिर पनि निक्कै बोध मर्ने तथा गहन ज्ञानको वृद्धि गर्नुमा योगदान गरे । वास्तवमा कोरियो राज्यले चीनलाई यस्तो समयमा बौद्धसाहित्य र ज्ञान दिलायो, जुन बेला चीनको केन्द्रीय राज्यमा बौद्ध उत्साह र उमंग अत्यधिक कम भइरहेको थियो । कोरियो राज्यले नै जापानमा बुद्धधर्म प्रवेश गरायो फोर जापानी द्वीपसमूहलाई बौद्धराष्ट्रको हप दियो ।

बुद्धर्म प्रवेश हुनुभन्दा पहिले तीनराज्यको कालमा कोरियालीहरूले स्वर्गमा रहेका सम्राद्मा विस्वास गरिराखेका थिए । त्यसकेला मानव जीवनको परम उद्देश्य स्वर्गमा रहेका सम्राद्को निर्देशन जानेर चल्नु थियो । त्यसकारण मानिसहरूले ती सम्राद्को पूजा गरीरहेका थिए । अनि ठूला ठूला पदका मानिसहरू सबै ती सम्राद्का तर्फबाट आएका भइरहेका थिए । मानिसहरूको भएभरको प्रमुख कार्यहरू न्यायको तराजुमा राखी उनी सम्राद्ले हेर्छ भन्ने विश्वास हुँदा त्यतिकेला बिल दिएर पनि ती सम्राद्ले हेर्छ भन्ने विश्वास हुँदा त्यतिकेला बिल दिएर पनि ती सम्राद्ले हेर्छ भन्ने विश्वास हुँदा त्यतिकेला बिल दिएर पनि ती सम्राद्ले हेर्छ भन्ने विश्वास हुँदा त्यतिकेला बिल दिएर पनि ती सम्राद्ले हेर्छ भन्ने विश्वास हुँदा त्यतिकेला बिल दिएर पनि ती सम्राद्लाई कुरा बुक्ताईदिने प्रयास गर्दथे । छोट्किरमा भन्ने हो भने त्यतिकेला सम्पूर्ण मानव जीवन एउटा परप्राकृतिक शाक्तिको वशमा परेको थियो, जुन शक्ति मानव कारोवारको न्यायकर्ता र अन्तिम निर्णायक पनि सिद्ध भएको थियो । त्यसपिछ यस्तो समाजमा मानिस मानिसका बीचमा सम्बन्ध स्थापना गर्दे नैतिक विचारधारामा आधारित भैरहेको कन्फुसियानिज्यको प्रवेश भयो । कन्फुसियानिज्यको केही समय

#### बिश्वमा बुद्धधर्म

पछि बुद्धधर्म पनि प्रवेश भयो । कोरियाली जनताले बुद्धधर्म सहृदय स्वागत गरि लियो र त्यसले छिटै नै समाजको प्रत्येक तह प्रभावित गर्दै लग्यो । यसबाट कोरियाली संस्कृति आफ्नो विषयवस्तु एवं क्षेत्रमा पनि निकै नै धनी हुन गयो ।

बुद्धधर्म एउटा धर्ममात्र हेइन, दार्शनिक पद्धित पिन हो । तसर्थ कोरियाली समाजमा बुद्धधर्म भित्रिदै जाँदा यसबाट कोरियाली कला, संगीत र वैज्ञानिक शिक्षा आदि हरएक क्षेत्रमा यसले प्रभावित गऱ्यो । बुद्धधर्मको सफलताको एक गोप्य रहस्य के भने यसबाट कोरियालीहरूलाई अभाव भैरहेको एउटा सुरक्षाको भावना र आशाको ज्योति ल्याइदिएको तथ्य हो । मेरो विचारमा यो कोरियाली जीवनको निम्ति एउटा ठूलो र महत्वपूर्ण देन हो ।

# इतिहास

सन् ३७२ मा कोगुरिओका राजा सोसुरिनको राज्यकालमा बुद्धधर्म सर्व प्रथम कोरियामा प्रवेश गऱ्यो । शुन-ताब भन्ने प्रशिद्ध चिनियाँ भिक्षुले पश्चिम कोरियाका तीनराज्य मध्ये एउटा कोगुरिओ राज्यमा घुम्नजाँदा उसले आफु संगै एउटा बुद्धमूर्ति र निकै बौद्धग्रन्थहरू पनि लिएर गएका थिए । तीनसाल पिछ सोसुरिन राजाले पियोंग-यांग मा दुईवटा विहार बनायो । त्यहाँ २० वर्षपिछ त्यो संख्या ९ वटा पुग्नगयो ।

सन् ३८४ मा दक्षिण चीन भएर कोरियामा आएका मारानदस भन्ने एकजना भारतीय भिक्षुले अर्को कोरियाली राज्य पायकचे भन्ने ठाउँमा बुद्धधर्मको प्रचार गरे । बुद्धधर्म चाँडै नै पायकचेको राज्यधर्म हुनगयो । सन् ५३८ मा पायकचेका भिक्षुहरूले जापानमा बुद्धधर्म प्रचार गरे । त्यसको ५० वर्षजित

# कोरियामा बुद्धर्म

पिछ बुद्धधर्मको प्रवेश कोगुरिओ राज्यमा हुनगयो । सिल्ल भन्ने ठाउँमा अदो भन्ने भिक्षु गयो, जहाँ कि स्थानीय धर्मको प्रसस्त प्रभाव थियो । सिल्ल राज्यले बुद्धधर्म सिजलोसंग प्रक्रण गरेन । पिछ त्यहाँ बुद्धधर्म प्रचार गर्न प्रयत्न गरिरहेका भिक्षु सन् ४५७ मा शहीद गति प्राप्त भएपछि मात्र केही प्रभाव पर्न गयो । अनि सिल्लराज्य कोरियाली प्राय:द्वीप एकीकरण गरी केही शताब्दी पिछ अभ्युदय भएको कोरियो देशमा बुद्धधर्म राज्यधर्मको रूपमा प्रतिस्थापन भयो । भिक्षुहरू राजकीय सभासद एवं सल्लाहकारको रूपमा नियुक्त हुन थाले । तिनीहरूको स्थान राज्यमंत्री भन्दा पनि माथी पर्छ । तीनराज्यको एकीकरण भएको केही समय पछि एकजना ठूलो भिक्षु बोनहियो निस्के, जस्ले कि बुद्धर्म र २४० वटा ग्रन्थहरू सम्पादित गरेर ९९ वटा पुस्तक लेखे ।

राजा मुनजोड १०४७.१०८३ को राज्यकालमा सुष्ठ चीनबाट फर्केर कोरियो वंशका नामी मिक्षु उनि-चों भन्नेले आफुले चीन, जापान र कोरियामा संग्रह गरिराखेको ४८५७ वटा ग्रन्थहरू सम्पादन गरी १०८५ वटा पुस्तक प्रकाशित गरे । किन्तु यी बुढग्रन्थहरू कोरियामा हमला गर्न आएका मंगोलहरूले विनाश गरीदियो । त्यसपिछका राजा को-जोडले ग्रन्थको पुनर्मुद्रणको निम्ति प्रयत्न गच्यो । उच्चकोटीका विद्वान र प्राविधिज्ञहरू नियुक्ति गरेर छाप्नुको निम्ति सामान संग्रह गरे । १६ वर्ष मुद्रण गर्दा ६५२९ चाइ भएको ८०००० काठको पाताको पुस्तक बनाएर सिध्याये । यी काठको पुस्तकमा दुवै पद्टि कुँडेको हुँदा त्यसमा १६०००० पृष्ठ भयो । त्यसबेलादेखि दक्षिण सियांग-सांग राज्यको हीन्सा मन्दिरमा यी काठका बौढ पुस्तकहरू सुरक्षित भइ रहेका छन् । आजभोलिको संसारमा भएका २० प्रकारका यस्ता बौढग्रन्थ मध्ये सबभन्दा राग्रो मानी

# बिश्वमा बुद्धधर्म

राखेका इनै हुन् । यी वंशको अभ्युदय भएपछि कोरियो राज्यमा कन्फुिसयानिज्मको प्रचार भयो । त्यसपछि कन्फुिसयन विद्वानहरूले बौद्ध भिक्षुहरूको अविनय कामको विरुद्धमा आन्दोलन गरे । यी वंशको समयमा कन्फुिसयानिज्म राष्ट्रिय धर्मको रुपमा ग्रहण गऱ्यो र त्यसबेला बुद्धधर्मको केही अवरोहण हुन गयो ।

# वर्तमान स्थिति

सन् १९१० मा अधिकारि वर्गले बौद्ध विहारको निम्ति विधि विधान बनाइदियो । यसरी कोरियामा सबै बौद्धमन्दिरहरूमा कमबद्ध तरिकाले बन्दोबस्त गर्न खोज्यो । एउटा गोश्वारा प्रधान कार्यालय, अनि जिल्ला प्रधान कार्यालय । जिल्लाका प्रधान कार्यालयमा रहेका ३१ वटा विहार र जिल्ला प्रधान कार्यालयले १२०० बौद्ध विहार र मन्दिरहरूको सुपरिवेक्षण गर्ने भयो । हरेक विहारमा एकेकजना मुख्य भिक्षु रहने भयो । गोश्वारा प्रधान कार्यालयको तीन विभागले एउटा मुख्य भिक्षुको अन्तर्गतको कामकुरा हेर्ने भयो ।

सन् १९४६ मा बौद्धहरूको एउटा साधारण सभा भयो । यसमा एउटा प्रस्ताव पासगऱ्यो । बौद्ध संगठन एउटा आत्मानुशासित समुदाय हो । जापानी राज्य कालका भएभरको विधि विधान खारेज हुनु पऱ्यो । राजधानीमा हेडक्वार्टरको कार्यालय रहनु पर्छ, प्रत्येक राज्यको आफ्नो सभाले राज्यको हेरविचार हुनु पर्छ । हेडक्वार्टरले सबै राज्य सभाको सुपरिवेक्षण हुनु पर्छ । हेडक्वार्टरसंग प्रस्ताव बनाउने र निरिक्षण गर्ने अधिकार हुनु पर्छ भन्ने नियम नीति बन्यो ।

सन् १९४६ मा यो हेडक्वार्टरबाट एउटा साधारण सभा बोलायो । यो सभाले एउटा नयाँ विधान बनायो । आजभोलि

# कोरियामा बुदधर्म

कोरियाको बुद्धधर्म सम्बन्धि सबै कामकुरा यही विधान अन्तर्गत भइरहेको छ ।

पहिले पहिलेका सबै मन्दिरहरूसंग हजारों रोपनि खेत र वन भएको जग्गा थियो । भूमीसुधार भइसकेपछि यी जमीन सरकारले अधिग्रहण गऱ्यो । अनि भाकलपत्र (Bonds) बनाई क्षतिपूर्तिको प्रयत्न भयो । किन्तु धेरै मात्रामा मन्दिरहरूको आर्थिक स्थिति कमजोर भएर गयो । पछि फोर ४० एकड जित जग्गा प्रत्येक मन्दिरलाई दिने गऱ्यो । धेरै मन्दिरले नया वन जग्गा सम्भात्यै लगे ।

आज भोलि कोरियामा जम्मा १८६०० भिक्षु भिक्षुणी र २००० भन्दा बढी मन्दिरहरू छन् । धेरै भिक्षुहरू शिक्षा, साहित्य, राजनीति, उद्योग र अरु अरु क्षेत्रमा उद्यमशील छन् । तैपनि भिक्षुहरूको प्रयासले शिक्षामा जस्तो बढी अरु क्षेत्रमा काम भएको देखिदैन । बौद्धहरूले एउटा बौद्ध विश्वविद्यालय परिचालन गरीराखेको छ । यसभित्र ४ कलेज, एउटा स्नात र स्तरको स्कूल, तीनवटा अरु कलेज, ७ वटा अरु माध्यमिक विद्याय, १३ वटा निम्न माध्यमिक शिक्षालय, फोरि अरु उच्च नागरिक स्कूल, किंडर गार्डेन, भाषणगृह र जेन (Zen) गृह सञ्चालन भएको छ । कोरियामा जम्मा ३३ वटा बौद्ध संगठनहरू छन्, जन् शिक्षा र सामान्य संस्कृतिको उत्थानको निम्ति प्रयत्नशील मैरहेका छन् ।

यतिमात्र होइन बौद्धहरूले आमा बाबु नभएका दुहुरा बालकहरूको निम्ति संस्था, वृद्धहरूको निम्ति आवासगृह, गरीवहरूको निम्ति सित्तिमै खाने ठाउँ, आदि गरी १२ वटा सामाजिक कल्याण संस्था चलाई राखेका छन् । यसलाई आवश्यक आर्थिक सहयोग १० वटा भन्दा बढी फैक्टरी खोली

# विश्वमा बुढधर्म

राखेको कारखानाबाट भैरहेको छ । जुन कारखानाहरू भूमी सुधार कार्यक्रम अन्तर्गत सरकारबाट अधिग्रहण भएको जग्गाको क्षतिपूर्तिको हिसावले दिइराखेको भूमीसुधार दण्डबाट प्राप्त भएको धनबाट स्थामना भएको हो ।

कोरियां बुद्धर्ममा १६ प्रकारका संघ शाखा र प्रशाखाहरू छन्। कोरियामा सबभन्दा ठूलो बौद्धसंघ चो-ग्ये-जोक्न भन्ने चीनबाट सन् ३७२ मा भित्रियेको हो। सन् १९७२ को जन तथ्याङ्क अनुसार बौद्ध जनसंख्या ७९,८०,००० थिए। चो-ग्ये संघमा जम्मा ५०,००,००० सदस्य भएको अनुमान छ। यो संघको १५०० जति बौद्ध विहार फेरि कोरियांका १८,६०० जति बौद्ध भिक्षु भिक्षुणीहरू मध्ये १३,००० भिक्षु भिक्षुणीहरू यस संघ अन्तर्गत छन्। दोओ ठूलो संघ टाय्गे-जोड हो। यसको १७० मन्दिर २६५७ भिक्षु भिक्षुणीहरू र १४,८०,००० धर्मावलम्बिहरू छन्। तेश्रो ठूलो संघ बोप-खा-जोङ्ग हो। यसमा ४४५ विहार १३१० भिक्षु भिक्षुणीहरू र ९,४०,००० धर्मावलम्बिहरू छन्।

# लुम्बिनी विकास परियोजना

यसरी बुद्धधर्म कोरियाको एक प्रमुखधर्म र कोरियाली जीवनको बाटों हुनाले कोरियाली जनता लुम्बिनी परियोजना जस्ता भगवान बुद्धसंग सम्बन्धित परियोजनामा सदा सर्वदा उत्सुकता पूर्वक सहभागी हुन हौसला राख्ने भएको छ ।

लुम्बिनी विकास परियोजनालाई सहयोग गर्ने प्रयासमा नै नवेम्बर १९७२ को अन्तिम सप्ताहमा काठमाडौँमा कोरियान-फोक-आर्टस-ट्रूपले पनि एउटा चेरिटि शो देखाइ ४२,००० सहायता दियो । आज भोलिमा अप्रेल १५ तारेखका दिन अठ अठ बौद्ध संगठन समेत मिलीकन कोरियाली बौद्धसंगठन मध्ये

#### कोरिवामा बुद्धधर्म

ठूलो चो-ग्ये- जोङ्क संघले एक वर्षसम्म विकास योजनाको निम्ति चन्दा संकलनको निम्ति राष्ट्रव्यापी आन्दोलन संगठन गर्न लुम्बिनी विकासको निम्ति राष्ट्रिय सिमिति, बनाएको छ । फेरि चोग्ये संघले लुम्बिनीमै कोरियाली छाँटको एउटा मन्दिर पनि बनाउने इच्छा गरी राखेको छ । कोरियाली चोग्ये बौद्धसंघका सेकेटरी जनरल आदरणीय भिक्षु कियुगसाले सातौ विश्व बौद्ध सम्मेलनमा भागलियो । पवित्र देशमा भ्रमण गर्नुभयो । फेरि १६ फेब्रुअरी १९७३ को दिन वहाँले आफ्नो मनोभाष यसरि व्यक्त गर्नुभयो--

"भगवान बुद्ध जन्मनु भएको स्थान उपेक्षित अवस्थामा देख्या मलाई अपशोच भयो, जहाँ कि भारतमा भने भएभरको विहार राम्रोसंग बनाई राख्यो । हामीले लुम्बिनी विकासको निम्ति राष्ट्रिय समिति श्री ४ सरकार नेपालको आग्रहलाई सहयोग गर्दछो ।"

(LUMBINI पनिकाबाट अन्दित)



# कम्बोडियामा बुद्धधर्म

आज भोलि स्थिवरवादी बुद्धधर्म प्रचार प्रसार भइराखेको देशहरूमा कम्बोडिया पनि एउटा हो । आज कम्बोडियामा जहाँ हेरे पनि भइरहेको बौद विहार र यहाँ देखिने सयौ बौद मिश्तुहरूको उपस्थितिले कम्बोडियाको र बुद्धधर्मको इतिहास अनुमान गर्न नै गान्हो हुनेछ, जुन वास्तवमा कम्बोडियाको माटोमा घुलमिल भैसकेको छ । ढुंगामा रेखा र चित्रको हपमा अंकित भैसकेको छ र सांस्कृतिक सौन्दर्यमा सुगन्ध भएर रहेको छ ।

कम्बोडियालाई कम्बुज पनि भन्छन् । यो देश यहाँको जातीय भाषामा खमेर देश हो । धार्मिक सह अस्तिस्वको प्रतिक तर मानव जीवनको निम्ति उपयुक्त भएपछि परिवर्तन र परिवर्धन सजिलै र सहर्ष स्वीकार गर्न सक्नै कमताको उदाहरण भएको देश कम्बोजको नाउँ कम्बोज राजाको नामले रहेको कसैले भन्छन् भने ९४७ ईस्वीको अभिलेखले कंब्रु ऋषि र अप्सरा मेराबाट कंब्रुज राजवंशको उत्पत्ति भएको कुरा बताउँछ । अभ स्वर्गीय राहुलज्यूको भनाई अनुसार कम्बोज नाउँ पनि चंपा जस्तै भारतीय प्रदेशको नै नाउँ हो ।

पूरातात्विक तथ्य अनुसार र चिनियाँ प्राग्झीतहासिक कथन अनुसार कम्बोडियामा बुद्धधर्म आउनु अगाडि वर्णाश्रमधर्म प्रभाव रहेको देखिन्छ । यहाँ महेन्द्रबर्मा जस्ता राजाहरू सिंहासनमा बखा ब्रम्हदत्त र ब्रम्हसिंहजस्ता ब्राम्हणहरूले मदत गरेको र ब्राम्हणधर्मको प्रभाव रहेको थियो । दास, पशु, भूमी र सुवर्ण सारा संपत्ति देवसम्पत्ति भन्ने अनि त्यसमा देवताका

#### कम्बोदियामा बुद्धधर्म

विरागी सेवकहरूको अधिकार भन्ने त्यत्तिबेलाको साधारण कुरा हो । किन्तु जुनबेला कम्बोडियामा बुद्धधर्म प्रवेश भयो, वर्णाश्रमधर्म शोषक शोषणमा निर्भर धर्म आस्थामा कमजोर हुँदै गयो । फेरि यसको निम्ति बुद्धधर्मको कम मेहेनत लागेन भन्नेकुरा यहाँको इतिहास पढे थाहा हुन्छ । अभ भनौ कित समयसम्म बुद्धधर्मले खुल्ला परिस्थितिको लागी आफु पनि संकीर्ण परिधिमा थुनिन पऱ्यो । बिहान सबेरै भिक्षाटन हुने आजको बुद्धधर्म आउनुभन्दा अगाडि यहाँका मिक्षुहरूले दितवन, दाउरा, चामल, पान र दास दासीको सेवा, श्रम, सिरालिने परिस्थितिले थामेको बुद्धधर्मको केही समय पनि देखिन्छ ।

कम्बोडियामा सर्वप्रथम पाँचौ शताब्दीमा बुद्धधर्म प्रवेश भएको मानेको छ । अहिलेसम्म भेट्टाइए अनुसार जयवर्मा प्रथम (६६५ ई.) को अभिलेखमा नै सबभन्दा पहिलेको बुद्धधर्मको उल्लेख भइरहेको देखिन्छ । यो अभिलेखमा लेखिएको छ, उनको राज्यमा एउटै आमाका दुइजना श्रेष्ठ पुत्रहरू भिक्षु भएका थिए । दुबै नै शील, श्रुत, दया, संयम, का निधि हुन् । तिनीहरूको नाउँ रत्नभद्द र रत्नशेन हो । यस वर्णनको आफ्नै महत्व छ । एक दृष्टिबाट यतिबेला दुई दाज्यभाई पनि भिक्षु बनेको अभिलेखले पाँचौ शताब्दीमा बुद्धधर्म कम्बोडियामा भित्रिसकेको देखाइराखेको छ भने अर्कोतिर सुन चाँदि गाउँ दास दासी संग्रह प्रवृत्तिको धर्मको प्रतिकिया देखाउँछ ।

यसपिद्ध कम्बोडियामा शैलेन्द्रहरूको प्रभाव बढ्दै आयो । उनी विजयी राजाहरू जावाका बोरोबदुर जस्ता विशाल र अद्भुत बौद्धचैत्य तथा बौद्धविहारका संस्कारले परिचित थिए । यसले गर्दा जयदेव द्वितीय स्वयं जावाबाट आएर प्रशासनिक काम गर्दै स्वतन्त्र राज्य स्थापना गर्ने भएता पनि बुद्धधर्म विकास

#### विश्वमा बुद्धर्म

गर्नुमा अघि सरेको थियो । जयदेव द्वितीय वायोले बौद्धविहार निर्माण गच्यो, जुन पिछ शैव देवालयमा परिणत हुन गयो । उनले जावाबाट आउने बित्तिकै एकपटक बौद्ध विहार र बुद्धमूर्तिको निर्माणमा निकै ध्यान दिनुभयो । परन्तु पिछ विस्तार विस्तार शिवालयको निर्माणमा प्रयाश गच्यो । यसको कारण शायद त्यतिबेलाको वर्णाश्रमधर्म र शैवीधर्मको प्रभाव हो, जैहोस उहांको पालामा कम्बोडियाको संस्कृतिको निकै उन्नित भयो । अंकोर थोमको ते प्रणाम (विहार) प्राहविधू (विद्यापीठ) र बौद्धबोक विशेषतः बायोन यसको प्रमाण हो । वायोन एसोरा जस्तो किन्तु जोडीएको ढुंगाको वास्तुकला र स्वापत्यकलाको अव्भुत कृति हो । यहाँ प्रशस्त शिवालयहरू छुन् परन्तु तैश्री पित्तमा अवलोकितेश्वर छु, जुन कमलको पुलमा उपिएको छ । अवलोकितेश्वरको मुकुटमा अमिताभ र हातमा कमल, पुस्तक, जपमाला र एक प्रकारको ऐना (ज्वला न्हाय्क) छ । यसलाई हेरेर नै फ्रेंच्च विद्वान फिनोले यो पहिले महायानी विहार ही भनी अनुमान गर्नु भएको थियो ।

जयदेव द्वितीयबाट निर्माण भएको पुरवानपुरी राजधानीमा नै पुरानो ढाँचाको बुद्धको शिर र नागमा आसीन भगवान बुद्धको मूर्ति पाइएको छ । अर्को राजधानी अमरेन्द्रपुरमा पाइएको देव देवीहरूको मूर्तिमा मुकुटमा बुद्धको मूर्ति राखिएको छ । जयदेव द्वितीय एउटा पराक्रमी राजा थियो, त्यसैले उहाँको खड्गलाई अहिलेसम्म पिषत्र खड्ग भनि सम्मान गरीरहेकी छ ।

जयदेव पछि अर्को बुद्धधर्मको इतिहास अनुसार मान्नुपर्ने कम्बोडियाका राजा हुन् यशोवर्मा (८८९-९०९ ई.) उहांकी पालामा बुद्धधर्मको एउटा राम्रो रुपरेखा बन्यो । उनकी शिसासेखमा उल्लेख भएको छ कि "जस्से स्वयं जानेर यो भव

# कम्बोदियामा बुद्धर्म

बन्धनबाट मुक्त हुने उपाय तीनैलोकलाई बताउनुभयो , जस्ले निर्वाणको बाटो प्रदान गर्नुभयो, उनि बन्धचरण, करुणहृदय बुद्धलाई नमस्कार"। अभ अर्को एउटा अभिलेखमा लेखिएको छ कि "राजाधिराज कम्बु भूमिपति राजा यशोबर्माले बौद्धहरूको हितको निम्ति यो सौगताश्रम बनाएको हो"। साथै "विद्यासम्पन्न आचार्य जस्ले बौद्ध शास्त्र र ब्याकरण पढेका हुन्छन् उसको सम्मान हुनुपर्छ ।

जयवर्मा पञ्चमको दोश्रो उत्तराधिकारी सूर्यवर्मा पनि बौढ थियो । तैपनि स्थिवरवाव र महायानी भिक्षुहरूको पुण्य बाँडेर लिने इच्छाका साथै वर्णाश्रमधर्मको रक्षक भन्न पनि मनपराउनु हुन्थ्यो । परन्तु इतिहासबाट यस्तो स्पष्ट हुन्छ यतिवेलासम्ममा वर्णाश्रमधर्मप्रति जनप्रेम भने निकै न्हास भइसकेको थियो । यतिवेलाको शिलालेखबाट स्पष्ट हुन्छ राजाश्रयको कारणबाट ब्राम्हण सामान्य भइरहनसक्यो न कि जनताको स्वेच्छाले ।

यसपिछ ई.११८२ देखि १२०२ सम्मका शासक जयवर्मा सप्तम हाम्रो अगाडी आउँछ । उनलाई नै मृत्युपिछ महा परमसीगत शब्दबाट सम्मान गरियो । कम्बोडिया राज्यको विस्तारमा र बुद्धधर्म प्रचारको दृष्टिले उहां सचि नै कम्बोडियाका सम्राट अशोक हुन्। उनले राज्यविभाग भन्ने नया नगर स्थापना गरेर ठूलो राजविहार (ता प्रोंग) बनायो । अनि यो नगर मुनिन्द्रमाला (प्रज्ञापारमिता)लाई अर्पण गन्यो । यो विशाल विहारमा ४३९ आचार्यहरूका साथै पद्नेहरू पनि हजारी थिए। यो विहार ३४०० गाउँको आयबाट चल्ने गरेको थियो ।

जयबर्मा सप्तमको पालामा निकै बौद्धविहार निर्माण हुनुको साथै लोक कल्याणकारी आदर्शको प्रचार भयो । यतिबेला

# विश्वमा बुद्धधर्म

७९८ विहारहरू र ११७ आरोग्यशालाहरू छन् भनी उल्लेख छ । प्रत्येक आरोग्यशालाको चारैतिर भैषज्य गुरुको मन्दिरहरू हुन्थे । यिनको निर्माणमा जयबर्मालाई शायद मातृभक्तिले प्रेरित गरेको थियो । त्यसैले आफ्नो अभिलेखमा "यो मेरो पुण्यकार्यबाट मेरी मुमालाई भवसागरबाट मुक्तभई बुद्धपद प्राप्त होओस्" भनी उल्लेख गरी राखेको छ ।

बुद्धधर्मको यो विकास क्रममा श्रीलंकाको प्रभावले केही काम गरेको भये केही आश्चर्य मान्नु पर्दैन । कारण श्रीलंकाका राजा पराक्रमबाहुको कम्बोडियन राजा धरणीधर द्वितीय संग दिलो मैत्री सम्बन्ध थियो । त्यितिबेला श्रीलंकामा बुद्धधर्म विकास भैरहेको थियो । जे होस बान्हों शताब्दी पुग्दा भिक्षुहरूबाट राजाले सल्लाह लिने र उपदेश सुन्ने हुने गर्थ्यो । यो कुरा चिनियाँ यात्री शूता-कुवानको यात्रा वर्णनबाट स्पष्ट हुन्छ ।

कम्बोडियाको अतीतको इतिहासको चर्चा अंकोरवाटको वर्णन विना अधुरो हुनेछ । अंकोरवाटको अर्थ नगर देवालय हो । धेरै वर्षसम्म निर्जन भएर लुकी राखेको यो विस्तृत व्यापक नगर अंकोरवाट १८६० मा एक फेञ्च प्रकृति शास्त्री आंटीमुबोले पुनः पत्ता लगाएको हो । आंटीमुबोले यो हेदैं आश्चर्य लाग्ने दुनियाँको एक अद्भुततम स्मारकनगर हो जुन् जस्तो स्मारकनगर युनान र रोममा समेत बनेको छैन ।

अंकोरवाट कसले र कसको निम्ति बनाइएको हो यो विषयमा अहिलेसम्म स्पष्ट प्रमाण पाइएको छैन । अनुमान अनुसार सूर्यबर्मा द्वितीय र तिनका गुरु दिवाकर पण्डित ले बनाएको हो, जुन आज स्थविरवादी विहार हो । शीलालेखमा परम विष्णुलोक लेखी राखेको भए तापनि यो स्थविरवादी हो । अर्थात बाओन विहार पछि शिवालय हुनगए जस्तै शिवालयबाट

### कम्बोवियामा बुदधर्म

बौद्ध विहारमा विकास भएको अनुमान गरीएको छ । अंकोरवाट कलात्मक दृष्टिले अंकोरथोम भन्दा पिछको निर्माण हो । फेरि अंकोरवाटको पूर्ण निर्माण एक पुस्ताबाट भएको पिन होइन । यहाँ महाभारतको चित्रका साथै बुद्धको जीवनी पिन हुँगामा कुंडी राखेको छ । यहाँको मूर्तिकला निकै नै उत्कृष्ठ छ । मुख्य स्मारक २९३ फीट अग्लो छ । परन्तु यस केन्द्रगर्भ भित्र मूर्ति नै छैन । भित्तामा फूलको बुत्ता र देवकन्याहरू शूक्ष्म रुपमा राम्रो संग कुंडिएका छन् ।

अंकोरवाट सातशय फीट चौडाइ भएको नदीको पर्खालबाट घेरिएको छ । त्यसको पूल नै ३८ फीट चौडाइको छ । पर्खाल एक माइल जितको र उत्तर दक्षिण आधा माइलको छ । मुख्य प्रवेश द्वार पश्चिम तिर पर्छ । ढोकामा दुवैतिर दुईवटा पुस्तकालयहरू छन् ।

कम्बोडियामा आज भोलि शयमा ९९ प्रतिशत बौढ छन्। बाकि मुस्लीम र किश्चियन हुन्। चारशय वर्ष अगाडि आएका मलेहरू र चामहरूले इस्लामधर्म भित्रधाइएको थियो। केही शताब्दी अधि आएका हजार पश्चिमी मानिसहरूले किश्चियनधर्म मानेका छन्। तैपनि मसजीद, चर्च र बौद्धविहार संगसंगै सजिलैसंग रहेका छन्। कम्बोडियामा ४५,००,००० खेमर, ३,५०,००० भियतनामी, २,००,००० चिनिया, १,००,००० चाम र मले, २०,००० लाओस, २,००० बर्मी र अलिकति युरोपी फ्रेञ्चजातीका मानिसहरू छन्।

कम्बोडियामा स्थिवरवादका महानिकाय र धम्मयुत्तिय निकाय भन्ने दुई शाखाहरू छन् । यहाँ जम्मा २००० विहार र ८२,००० भिक्षु श्रामणेरहरू छन् । विहार र भिक्षु श्रामणेरहरू सबै राजकीय संरक्षणमा सुसंगिथित भएका छन् । नोमपेन्हमा

# विश्वमा मुख्यम

१९९४ मा पालीको हाईस्कूल खोल्यो । अनि प्रेमसुरमरित बौढ महाविद्यालय स्थापना गऱ्यो । १९२५ ईस्वीमा सुसंगधित गरिएको राजकीय पुस्तकालयले बुढधर्मका पुस्तकहरू राम्रोसंग सुरक्षित गऱ्यो । १९३० मा बौढ अध्ययन संस्थान बनाई केही वर्षपिष्ठ त्रिपिटक बोर्ड निर्माण गऱ्यो । फीर यो बोर्डले १९० वटा अमुल्य पुस्तकहरू सम्पादित गर्वै ५५ वटा प्रकाशित पनि गऱ्यो । हेर्बाहर्ष १९३० सम्ममा अर्थात छब्बीस सत्ताइस वर्षमा ४०० वटा स्कूलहरू खुलेका छन् । अनि प्रिस सिहनुराजाको स्मृतिमा १९४५ मा बौढ विश्वविद्यालय पनि स्थापना भयो ।

कम्बोडिया एउटा बुढ्धर्मको जीवित परम्परी भएको देश हो । यहाँको चितिरीति आज सम्पूर्ण बौद्ध परम्परा अनुसार भद्दसक्यो । तसर्थ यहाँको सात प्रमुख उत्सव चाडको उल्लेख गर्न उचित सम्फ्रन्खु ।

- १. चुलामुनि चेतिय उत्सव । अप्रैलको १३, १४ र १४ तारिखको दिन तीनदिन लगातार यहाँ एउटा दूलो उत्सव हुन्छ, यसलाई चुलामुनि चेतिय (चुला-मुनि-चेतिय) उत्सव मन्छन् । सिद्धार्थ कुमारले जुन कपाल अनोमानदीको तीरमा कादनु मएको थियो त्यो कपाल भएको चैत्यको उत्सवले हामीलाई सिद्धार्थको महाधिनिष्क्रमणको पूर्णत्वको सम्मान भएको कुरा बोध हुन्छ । यो दिन सबै उपासक उपासिकाहरू सुगन्ध धूप लिएर विहारमा आउछन् र बुद्धपूजा गर्छन् ।
- बुद्धजयन्ती । बुद्धजयन्ती यहाँको बोश्रो किन्तु महत्वपूर्ण राष्ट्रिय पर्व हो । सिद्धार्थको जन्म, सम्बोधि लाभ, महापरिविर्वाण भएको । यो बुद्धजयन्ती अनेक यात्रा उत्सव पूजावि द्वारा धुमधामसंग मनाउद्यन् ।

( 9XX )

#### कम्बोदियामा बुद्धधर्म

- ३. राजकीय कृषिकर्म दिवस । कम्बोडियाको तेश्रो उत्सव राजकीय कृषिकर्म उत्सव हो । शुद्धोदन महाराजले खेति गरेको र सिद्धार्थको एकलै त्यसबेला रुखमुनि ध्यान गरेको स्मृतिमा खेति काम शुरुगर्ने यो उत्सवको लक्ष हो । फण्डै नेपालको आषाढ १५ गतेको खेति जस्तै यो उत्सव कम्बोडियामा बैशाख कृष्णपक्ष चौथीको दिन मान्छन् ।
  - ४. प्रव्रज्या उत्सव । कम्बोडियाका प्रत्येक बौद्ध पुरुषहरूको निम्ति जीवनमा एक पटक प्रव्रज्या हुनु अनिवार्य छ । यो प्रव्रज्या नेपालको चूडाकर्म जस्तै भनेपनि हुन्छ । प्रव्रज्या हुनु अगाडी भिक्षुहरू घरमा निम्त्याई पालीसूत्र पाठ गराउँछन् । अनि प्रव्रज्या हुने अधिल्लो दिन विहारमा गएर त्यो व्यक्ति, नाग, हुन्छन् । यो प्रव्रज्या संस्कार हुनु अगाडी विहारमा जाँदा धुमधामसाथ सांस्कृतिक बाजागाजा सहित प्रव्रज्या हुने व्यक्ति घोडामा चढेर जान्छन् । उनको वस्त्र पिन राजकीय वस्त्र हुन्छ । यस प्रधाबाट सिद्धार्थले गृहत्याग गरेको स्मरण गराउँछ, साथै जस्तै सम्पन्न व्यक्ति पनि भिक्षुबन्न योग्य भनि देखाएको हुन्छ । अरुअरु प्रवर्ज्या हुने बेलामा भने बान्ह्र दिन हुन्छ । राजपरिवारका प्रवर्ज्या हुने बेलामा भने बान्ह्र दिन हुन्छ । तिनीहरू पनि यस्तै यात्रा सहित विहारमा जान्छन् । नेपालमा चूडाकर्म गरीसकेपछि प्रदर्शन गरी देशान्तर घुमाउने भन्दा यो केहि अर्थपूर्ण पनि छ ।
- ५. वर्षावास । भिक्षुहरूको वर्षावास बस्ने उत्सवमा भागलिने कम्बोडियाका बौद्धहरूको एक अनिवार्य रीतिथिति हो । पुष्प धूप लिएर विषेशत: मैनबत्ति लिएर आआफ्नो श्रद्धाभएको विहारमा जान्छन् । फेरि वर्षावासको निम्ति उत्सव गर्छन् ।

#### विश्वमा बुद्धधर्म

यो वर्षावास बस्ने दिनमा राजदर्बारबाट पनि राजाले वा राजप्रतिनिधिले मैनबित्त बाल्न जान पर्छ । यसिर बाल्नजान पर्ने मैनबित्त १९ वटा हुन्छन् । त्यसमध्ये सिल्भर पगोडामा एउटा, बुद्धको अगाडी एउटा, राजपरिवारको अवशेष राखिएको ठाउँमा एउटा र पवित्र तलवारमा एउटा बाल्नुपर्ने कुरा विशेष उल्लेखनीय छ । यो उत्सवलाई त्यसकारण मैनबित्त उत्सव पनि भन्छन् । यस उत्सवमा साटकवस्त्र नुहाउने वस्त्र लगेर भिक्षुहरूलाई दान दिन्छन् ।

६. शान्ति कामना दिवस । सेप्तेम्बरको कृष्णपक्षको औसिको दिन देशकोनिम्ति युद्ध क्षेत्रमा मर्ने शहीदहरूको नाउँमा विशेष पूजा र दान गरी गर्ने उत्सव नै शान्ति कामना दिवस हो । यशोबर्मको अभिलेख अनुसार यो पहिले देखिनै एक परम्परागत शान्ति दिवस भएको देखिन्छ ।

यसको अतिरिक्त वर्षावास समाप्तिको दिन कथिन उत्सव आदि पनि कम्बोडियामा राम्रोसंग मनाउछन् । देशका ९९ प्रतिशत जनता बौढ हुनाले यहाँको जुनसुकै बौढचारित्रिक उत्सवमा राष्ट्रियता आउनु स्वाभाविक कुरा नै हो । यसको राम्रो उदाहरण १९४४ अक्टुबर महिनाको भगवान बुढ, सारिपुत्र र मौद्गल्यायनको पवित्र अस्तिधातुको अद्भुत र भव्यतम यात्रा हो ।

आज कम्बोडियामा बिहान सबेरै जहाँ तहिँ पहेंलो चीवर वस्त्र मात्र देखि रहन्छ । कम्बोडियाको प्रत्येक टोलमा र गाउँमा बौद्ध विहारको गजुर देखी रहन्छ । प्रत्येक व्यक्तिको मुखबाट बुद्धं शरणं गच्छामि भनेको सुन्न पाइ रहन्छ । विशेषतः यी सबै बौद्ध अस्तित्वले, बौद्ध संस्कृतिले, बौद्ध हृदयको हुकहुकिले आज कम्बोडियामा शान्तिको मौग गर्दैछ, आन्तरिक संघर्षको

# कम्बोरियामा बुदधर्म

अन्तको आशा गरीरहेको छ ।

(यो रचना बौद्ध संस्कृति 2500 Buddha Jayanti Souvenir, 2500 th. Years of Buddhism, र धर्मदूतको आधारमा रचित र सम्पादित हो । )



# मंगोबियामा बुद्धधर्म

सेतासेता हिउँका पहाड, हरियो हरियो पर्वत, पहाडको फेद फेदमा खुल्ला मैदान, ठूला ठूला मरुपूमि; बाक्ला रुखका फाँद, यस्तो प्रकृति भित्र यताउति सरेर मंगोलियाले ठूला ठूला परिवर्तन खपीसक्यो, ल्याइसक्यो । त्यसकारण आज मंगोलियामा बुढ्धर्म भन्दा राजनैतिक भूमि सीमा वा सार्वभौमिक सत्ताको पृष्टभूमिको घरा भित्र बसेर लेख्नु सम्भव धैन, असजिलो छ नभने पनि कठिन अवश्य भन्न सिकन्छ । त्यसकारण मंगोलियन जातिको अतीत कृति र आजको मंगोलियन बौद्धरूको असिकति परिचय दिने प्रयास मात्र यहाँ हुन्छ ।

इतिहासकारहरू भन्छन् "तरिम उपत्यकामा बस्नेहरूले सबभन्दा पहिले ईशाको प्रथम शताब्दीमा हुणहरूको बीचमा बुद्धर्म भित्रभाई दियो । चीनमा पनि बुद्धर्म अपनाएको कारणले गर्दा अनि अवार तुर्कहरूको बीचमा पनि बुद्धर्मको प्रचार भयो । यही तुर्कहरूको संगतिले र तिनीहरूको सम्बन्धी घुमन्तु उद्दगुरहरूको बीचमा पनि मानिक (त्यसबेलाको उद्दगुरहरूको राष्ट्रिय धर्म), नेस्तोरीय र जर्तुस्तीको साथै बुद्धर्म पुग्नगयो । यसरी तिक्वतको बुद्धर्म र साहित्य पुग्नु अगादि नै मंगोलियामा बुद्ध्यर्म प्रवेश भइसकेको थियो ।

मंगोलियामा बुद्धधर्मको विकास भने खानहरूको शासनकालमा भयो । कुबलाईखानको प्रभावमा पर्दा बुद्धधर्म प्रज्वलित भयो । पाग्सपाले कुबलाईखानलाई यति बुद्धधर्मबाट

### मंगोलिवामा बुढधर्म

प्रभावित पाऱ्यो कि खानले उनलाई राजगुर घोषित गऱ्यो । समरणीय छ यही पाग्सपाको निम्ति मन्दिर र विहार बनाउन नेपालका ८० जना वास्तुकलाबिद्हरू अरिनकोको नेतृत्वमा तिब्बत चीन गएका थिए । यो समय उता पाग्सपाका गुरु महा प्रण्डित आनन्दध्वज १२४८ ले मंगोलियामा धर्म प्रचार गरिरहेको समय हो ।

यसरी गुरुको पनि गुरुले धर्मप्रचारको काम गरिरहेको बेलामा कुबलाईखानका सहायता र सहयोगले अनेक प्रकारको मदत र समर्थन अनेक रूपले हुन जानु स्वामाविक नै हो । शायद यो सहयोगमा स्वयं पाग्सपा पनि सम्मिलित भयो । किनभने पाग्सपाले मंगोल भाषा सिकाउन एउटा लिपि पनि माविष्कार गऱ्यो भन्ने उल्लेख छ । पाग्सपाको प्रयासमा तरिम उपत्यकाबाट तिब्बतमा तिब्बतको लिपिमा प्रभावित भएको यसको उदाहरण हो । तरिमको दक्षिणमा रहेको प्राचीन नगर खोतन र खोतनको बौद संस्कृतिले संघाराम र यहाँका हजारौँ मिक्षुहरूको क्याकलापको आदर्श तिब्बत अनि मंगोलिया प्रभावित हुनु स्वाभाविक हो । शाराशतः यति निश्चय पनि हो, तिब्बतको लिपिदेखि साहित्यको विकास र संस्कृतिको अभ्युदय समेत सुद्धभर्मको कारणले बुद्धभर्मको नै विषय भयो । मंगोलियाको भाषाबाट धर्मप्रचारको विशेष उल्लेखनीय प्रगति भने कुबलाईखानको सहयोगबाट भयो । यस भाषाको प्राचीन अनुवादहरूमा आचार्य शान्तिदेवको सुमधुर ग्रन्थ बोधिचर्यावतार पनि एउटा हो ।

मंगोलियाका प्राय खानहरू बुद्धधर्मका अनुरागी र अनुयायी हुन् । पहिले यिनीहरू बलिकर्मका पक्षपाती थिए । स्वयं खिसोग खानले पनि आफ्नो प्रतिज्ञा अनुसार नीलनभन देवलाई अल्गो सेतो घोडा बलि दिएका थिए । परन्तु दार्याबार्या बुद्धधर्म फैलिई रहेको र राज्यविस्तारमा विजित ठाउँ बुढधर्मको विकास भइरहेको हुँदा सम्पूर्ण मंगोलियामा बुढधर्म विकास हुने नै भयो । छिसीग हुँदै (१२०६-२७) ओगोताइ (१२२९-४६) कुयुक (१२४६-४१) मगू (१२४१-६०)को शासनकालमा मंगोलियामा बुढधर्मको प्रचार तिव्रगतिले भयो । तेन्हौँ शताब्दीको मध्य भागमा मंगोलियामा विभिन्न धर्मको छलफल, तर्क वितर्क र शास्त्रार्थ भएको देखिन्छ । १२४६ ईस्वीमा भएको धर्म सम्मेलनमा ३००० बौढ भिक्षुहरू, २०० तावीहरू र २०० कन्फुसिसहरूले भाग लिए । यस सम्मेलनबाट बौढहरूको कीर्ति पताका फहरियो । बौढहरूको २३७ विहारको प्रतिष्ठा पुनः हुन गयो । यसरी यस युगलाई मंगोलियाको धर्ममन्थन युग भने पनि हुन्छ । अभ यो धर्ममन्थनमा इसाई र इस्लाम धर्मकाहरूले पनि भाग लिएको देखिन्छ । यसरी बुढधर्मको श्रेष्ठत्व सिद्ध भएर प्रचार प्रसार भएर आएको धर्म खानवंशीय शासन सत्ताका केन्द्रियशक्ति हीन नहोउञ्जेल प्रचार भएरै गयो । पछि जुनबेला मंगोलियाको केन्द्रीयशक्ति न्हास भयो, विस्तार विस्तार बुढधर्म मंगोल चीनिया जातीमा सीमित भएर बलियो हुँदै गयो । अरु खानहरूले भने इस्लामधर्म स्वीकार गरे।

मंगोलियाका प्रचार प्रसार भएको बौद्ध वाडमय अर्थात त्रिपिटक त तिब्बतीय त्रिपिटक नै हो । धेरै संस्कृत बौद्ध साहित्य मंगोलियन भाषामा अनुवाद भए पनि तरिम उपत्यका तथा खोतानमा सर्वास्तिवादीहरूको विनय प्रचलन भएर पनि मंगोलियामा स्थविरवाद दर्शनको अनुवाद नदेखिनुको कारण भन्ने अज्ञातै छ भने पनि हुन्छ ।

तिब्बित त्रिपिटकलाई कन्जुर भिनन्छ । यो बुद्धवचनको १०३ वटा पुस्तक भएको संग्रह हो । फेरि प्रत्येक पुस्तकमा आठहजार नौहजार श्लोक वा गाथाहरू छन् । यो ग्रन्थ

#### मंगोसियामा बुद्धधर्म

समुदायको मंगोलिया भाषामा अनुवाद कार्य चहारको कागान-लेग्-दन-उ-तुक्त १६०३-३४ को शासनकालमा भयो । फेरि यतिका ग्रन्थ समुदायको अनुवाद कार्य १६२३ ईस्वी सम्बतमा एक वर्षमै गरियो । यसबाट एकातिर मंगोलियन बौद्धहरूको ठूलो प्रयास देखायो अर्कोतिर मंगोलियामा त्यतिबेला भएका ती अज्ञात विद्वान समुदायलाई पनि देखाउँछ, जस्को श्रमले यत्रो काम सम्भव भयो । वास्तवमा यो महान कार्य पूर्ण गर्न पण्डित कुन्-गा-ओद-जेर (आनन्दप्रभ) को अधीनतामा सयौ उभयभाषीहरूले अनुवादको काम गरेका थिए । अभ तंजुर अनुवाद गर्नुभन्दा अगाडि एकपटक फीर मंगोलियाका विद्वानहरूले मंगोलियन भाषामा परिमार्जन ल्याएको देखिन्छ । रोल-पह-दो-र्जे र दलो-बजड-व्सतन्-परिमाणन ल्याएको बेखिन्छ । रोल-पह-बो-जे र बलो-जजड-व्सतन्-पह-ित्रमाले पहिले तिब्बती-मंगोल कोश बनाई ठूलो व्याकरण बनाए । अनि १७४० मा सयौ विद्वानहरू तंजुरको अनुवाद कार्यमा लागे । तंजुर दर्शन, तर्क र मूल बुद्धवचनको टीका साहित्यका पुस्तकहरू हुन् । यी २३५ वटा पुस्तकहरूमा छन् । यो महान अनुवादकार्य पनि एकै वर्षमा पुरा गरिएको थियो । यसबाट यस्तो विदित हुन्छ कि जुनबेला दक्षिणतर्फ बुद्धधर्म कमजोर हुँदै गयो त्यतिबेला मंगोलियामा सुदृढ हुँदै गयो । त्यसकारण शायद दक्षिणबाट आएका विद्वानहरूको प्रतक्ष वा अप्रतक्ष रुपमा बुद्धधर्मको प्रसारण कार्यमा मदत भएको भए केही आश्चर्य होइन । किनभने नेपालमा र तिब्बतमा भागेर आएका बौद्ध विद्वानहरू मंगोलियामा नपने कनै कारण छैन । बौद विद्वानहरू मंगोलियामा नपुग्ने कुनै कारण क्षेत ।

मंगोलियाको भाषामा कंजुर तंजुरको अतिरिक्त अश्वघोषको बुद्धचरित अनि नागार्जुन, असंग, बसुबन्धु, दिग्नाग, धर्मकीर्ति, प्रज्ञाकरगुप्त र शान्तरक्षित आदिका दर्शन ग्रन्थहरू र अष्टांग हृदयको आयुर्वेदिय ग्रन्थ अनुदित भए । मंगोलियाका विद्वानहरू तिञ्चति साहित्यका अनुकरण मात्रले सन्तुष्ट भएन,

#### विश्वमा बुद्धधर्म

त्यसकारण नै कित्पय ग्रन्थ चिनियां भाषा र उद्दशुर भाषाबाट पनि मंगोलियन भाषामा ल्याउने काम भयो । यसका उदाहरण चिनियां भाषाबाट अनुवाद गरेको मातंगकाश्यपको द्विचत्वारिंशत सूत्र उद्दशुर भाषाबाट अनुदित गरेको पंचतन्त्र र सिंहासन बत्तिसी हुन् ।

मंगोलियाका मानिसहरू जित विचानुरानी थिए उति नै तीक्ष्ण बृद्धिका पनि थिए । त्यसबेला आज जस्तै राजनीतिक दृष्टिले एक देशबाट अर्को देशमा जान नान्हो कुरा थिएन । पाक्तिक कारणले र यातायातको कारणले एक देशबाट अर्को देशमा जान यात्रीहरूसंग हुनुपर्ने शक्ति सामर्थ्य र धैर्य प्रते बौदहरूमा नैसर्गिक रूपमा नै थियो । त्यसकारण प्रचारमा मंगोलियाका भिक्षुहरू जित कुद् सके उति नै विद्या अध्ययन गर्न जहाँ पनि पुग्न सके । तिब्बतको बौद्ध महाविद्यालयमा अध्ययन गर्न जाने भनेको त साधारण कुरा नै भयो । सेरा, धेपुंग, गनदल, टिशल्हुन्पो मा मंगोलियन भिक्षुहरू कहिल्ये खालि भएन । शयो हजारी भिक्षुहरूले यी ठाउँहरूसा बौद्धदर्शनको र संस्कृतको अध्ययन गरिरहन्छन् । अभ यी विश्वालयमा सबभन्दा मेधावी छात्र र उच्चस्तरका पण्डितहरू निस्कृतमा मंगोलियनहरू नै बढी हुन्थे । त्यसैबेला एक प्रकारले मंगोलियन र चीनिहरू कतिको आपसमा निजक छ भनेर साध्य छैन । धर्मप्रचारमा कि बा देशरक्षामा पनि यिनीहरू निकै चर्को थिए । तेश्रो दलाईलामाले मंगोलमा हिंसा बन्द गरायो । श्रीथो दलाईलामाको जन्म मंगोलमा नै भयो । पाँचौ दलाईलामाको समयमा चोंखपाका अनुयायीहरूले दु:ख दिंदा मिक्षुहरूलाई सास्ना गर्दा खेरि त फन मंगोलियाका युवकहरू गएर संघर्ष गरेर मात्र चौंखपाहरूलाई दमन गर्न सक्यो । आज भोलिको शब्दमा भन्ने हो भने मंगोल सैनिकहरूले चोंखपाहरूलाई दमन गरेर पाँची दलाईलामालाई

#### मंगोसियामा बुद्धर्म

शासनसत्तामा फेरि फर्कायो । भनिन्छ यतिबेलावेखि तिब्बतमा धर्माचार्य नै देशको प्रमुख शासक हुनगयो ।

मंगोलियाको वर्तमान स्थिति जान्त संसारको गहनतम सरोवर बैकालको छेउको बुर्यातियाको बुद्धधर्मको केही परिचय दिन योग्य सम्फन्छु । इभोल्गाको बौद्ध विहारमा प्रमुख र पवित्र दिन योग्य सम्फन्छु । इभोल्गाको बौद्ध विहारमा प्रमुख र पवित्र दिनमा आज जुन प्रार्थना गर्छ, त्यसबाट हामीलाई पालि मैत्री सूत्रको स्मरण हुन्छ । इल्पोगाका विहारमा नयाँ वर्षमा प्रार्थना गर्छ, "देखिएका प्राणी वा नदेखिएका प्राणीहरू चाहे तिनीहरू निजको होस वा टाढाको होस् सुखि होऊन्, निदुःखि होऊन् । अवलाई दुःख हुने काम नहोउन् । अवको नराम्रो चिताउनु हुँदैन । जसरी एउटी आमाले आफ्ना सन्तानलाई आफ्नो प्राण समर्पण गरेर पनि त्यसलाई बचाउँछिन्, त्यसरी नै सम्पूर्ण सत्वप्रति प्रेमभाव राख ।"

१७४० ईस्वीमा बुर्यातिको पहिलो बौद्धविहार निर्माण मयो । त्यसबेलादेखि आजसम्म पनि बुद्धधर्मको परम्परा प्रवाहित हुँदै बुर्यातियाबाट मंगोलियामा बुद्धधर्मको जीवित परम्परा कायम गरेको छ, यो गौरवको कुरा हो । अतीतको बौद्ध परम्पराको अनुकरण गर्ने घरहरू बुर्यातियाको विहारमा तीसवटा जित छन् । माफमा सेतो लिपेको दुइ चैत्यले तिब्बतको चैत्य र नेपालको नाम्से बजार स्थित चैत्यलाई फल्यांस्स सम्फाइदिन्छ । यहाँ बिहान हुनासाथ बुद्धधर्म प्रति श्रद्धा राख्ने मानिसहरू भेला हुन आउँछन् । अहिले सम्म पनि यो ठाउँमा चन्द्र पञ्चाङ्ग अनुसार अर्थात तिथ्रिय अनुसार उत्सव गरिरहेका छन् । बौद्ध स्तोत्र पाठगर्ने काम बिहानदेखि बेलुकासम्म भईरहन्छ । यहाँ तीसजना जित प्रिक्षुहरू जहिले पनि धर्म प्रचार र शान्ति संगठनमा व्यस्त भइ रहेका छन् । मंगोलियाका बौद्ध संगठनको अध्यक्ष तथा

#### विश्वमा बुद्धधर्म

प्रमुखतम मंत्रोलियाका लामा हम्बोलामा समाजित गम्भोजाभको अध्यक्षतामा गठन भइरहेको एशियाका बौद्धहरूको विश्वशान्तिका सम्बर्धन समिति (ABCPP) आजभोलि विश्वशान्तिको निम्ति सिक्रिय भइरहेको छ ।

यहाँ एउटा ठूलो पुस्तकालय भवन पनि छ । बुद्धधर्म पद्देन बुर्यातियहरूलाई मात्र होइन, बौद्ध अन्वेषकहरूलाई समेत यस पुस्तकालयबाट ठूलो महत गर्छ । किनभने यहाँ तिब्बत, भारत र चीनमा दुर्लभ भइसकेका हस्तलिखित र काठको ब्लक्स छापेका निकै पुस्तकहरू छन् । कंजुर र तंजुर देखि शौजी दलाईलामाको २९ वटा खण्ड भएको कृति र पहेलो टोपी सम्प्रदायका संस्थापक त्सोंगस्वम्पाको कृतिहरू यहाँ संरक्षित भइरहेको छ ।

यहाँको मुख्य प्रार्थना भवनमा जाँदा बौदको अववा उत्तरतर्फको विहारहरूको सम्भना आउँछ । यहाँ बुद्ध त्सींयखम्पा र बौद्धहरूको साथै निकै तस्वीरहरू र मूर्तिहरू प्रदर्शन गरी राखेका छन् । ससारेन-खुर्वे अर्थात जीवनचक्र आज पनि हाझो गुम्बामा विहारमा जस्तै प्रदर्शन गरिराखेका छन् । यो वस्तुहरू देख्दा अनि यहाँका बौद्धहरूले प्रार्थना गरी राखेको सुन्दा हामीहरू जित ताढाबाट गएका भएतापनि अथवा यहाँका सामा र बौद्धहरू यहाँ आउँदा हाम्रा यस्ता गुम्बा र सिंगार देखेपिस भाषा जितसुकै फरक परे पनि ठाउँ बास जितसुकै फरक परे पनि वास्तवमा बुद्धको संसारमा बुद्धले स्थापना गर्नु भएको शान्तिको संसारमा हामीहरू एउटै ठाउँ एउटै बासका एउटै संसारका दाज्युभाइ हो भनि मनले मन्छ ।

(बौद्ध संस्कृति वैसाख पृष्टिमा 2514 , Buddhist & Buddhism in USSR पुस्तकबाट सम्पादित )

( YFR )

# अमेरिकामा बुद्धधर्म

अमेरिकामा बुद्धधर्म विषयमा विचार गर्दा दुई अध्यायमा विभाजित गर्न निकै उपयोगी सम्भन्छु । पहिलो अध्यायबाट हामीलाई अन्वेषणात्मक तथ्यको ज्ञान दिन्छ । पछिको अध्यायबाट आधुनिक समयमा अमेरिकामा मानिसहरूको हृदयमा भएको बुद्धधर्मप्रतिको आदर र प्रेमभावको कुरा बुकाई दिन्छ ।

अमेरिकामा बुद्धधर्मको इतिहासको आफ्नै विशेषता छ । यहाँको बुद्धधर्मको इतिहास बुद्धको समयदेखि बुद्धधर्म प्रचार भएर अहिले सम्म बीचमा खण्डित नभैकन जीवित धर्म परम्परा प्रवाहित भएको नेपालको बुद्धधर्मको इतिहास जस्तो होइन, नत अशोकको धर्म दूत पठाउने काम अथवा त्यसको केही सदी केही वर्षपछि त्यस्तै धर्मदूत पठाउने कामले धर्म प्रचार भएदेखि अहिलेसम्म जीवित बौढ परम्परा प्रवाहित भएको बर्मा, श्रीलंका र थाइलैण्डको बुद्धधर्मको इतिहास जस्तो नै हो । अफ कुनै समयमा बौद्ध दर्शन र बौद्ध संस्कृतिको ढुकुटि जस्तो भएर पनि आज प्राय बौद्ध पद्धति र बौद्ध संस्कृतिको परम्परा केही पनि नभएको भन्न सिकने अफगानिस्तानको बुद्धधर्मको इतिहास जस्ती पनि होइन, नत कुनै समयमा प्रचूर मात्रामा र प्रसस्त मात्रामा बौद्ध संस्कृतिको प्रभाव भएर पनि आज मात्र स्थिबरवादको केहि प्रचार प्रसार पुन: भैरहेको इन्दोनेसियाको बुद्धधर्मको इतिहास जस्तो नै हो । प्राचीन कालमा नै बुद्धधर्म एक पटक पुगेर पनि बीचको समयमा बुद्धधर्मको चर्चा नै नभएको आज सम्पूर्ण प्राय बौद्धनिकायको स्वतन्त्र रे स्वच्छन्द रुपले विकास भैरहेको अमेरिकाको बुद्धधर्मको इतिहास रमाइलो र घटलाग्दो छ ।

#### बिश्वमा बुद्धधर्म

अमेरिकाको बुद्धधर्मको इतिहास त्यसै आश गर्नु नै
मुस्किल पर्ने किसिमबाट पुरानो छ । १४९२ ईस्वीमा
कोलम्बसको प्रयत्नले मात्र पत्ता लागेको सम्भनेहरूका लागि यो
आश्चर्य लाग्दो कुरा पनि हो । स्व. आचार्य महाबीरप्रसाद
द्वीवेदी जस्ता अन्वेषकहरूले भन्नु भयो ईसाको पाँचौ शताब्दी
तिर नै एशिया माइनरजस्तो देशमा बुद्धधर्म प्रचारगर्दै काबुल,
चीन र जापानका बौद्धहरूले मैिक्सको राज्यमा गएर बुद्धधर्मको
प्रचार गरेका थए । बौद्धहरू उत्तरी चीनको बाटोबाट गएर
अलास्का पुगेर त्यहाँदेखि समुद्रको तिरै तिर अघि बढेर तिनीहरू
मैिक्सको पुग्नगये । तिनीहरूको यस अतीत इतिहासको किनार
प्रमाणहरू स्पेनिशहरूले नष्ट गर्दा पनि ती समुद्रको किनार
किनारमा रहेका प्रदेशमा सबैतिर बाँकि रहेको सभ्यताले त्यो
इतिहास खोतली रहेकै छन् । अभ सबभन्दा पहिले अमेरिका
पत्तालगाउने वास्तवमा बौद्धहरू नै हुन् । यसको निम्ति
मैिक्सकोमा भेत्ताइएको बौद्धयुगको शीलामय मूर्ति कला र भवन
निर्माणकला यसको विश्वस्त प्रमाण हो ।

यहाँ बौद्धमन्दिर, दीर्घपिरच्छद धारी बौद्ध पुरोहित र नानाप्रकारका बुद्धमूर्ति कम प्राप्त भएका छैनन् । ग्वाटेमाला नै वास्तवमा गौतमालयको अपभ्रंश हो । मैक्सिकोको पाव भन्ने ठाउँमा भेट्टाइयेको बुद्धमूर्तिलाई शाकोमल भनि लेखिराखेको छ । यो शाक्यमानिको नै अर्को रुप हो । अनि त्यहाँ पाइएको शिलालेखले पनि मैक्सिको निवासीहरू बुद्धधर्मावलम्बी हुन् भनि जान्न सिकन्छ । अहिले सम्म मैक्सिकोवासी हरूले आफ्नो पुरोहितलाई देशाक्का अथबा शाक्कापुरुष भनि रहेका छन् । यो बौद्धभिक्षुहरूको संस्कार संग सम्बन्धित शब्द शाक्यपुरुषको रुपान्तर मात्र हो । यहाँको एकजना पुरोहितको नाम कोकरसाक्का भन्छन् । यो पनि गौतम शाक्यको बिग्रेको शब्दरुप

#### वमेरिकामा बुद्धधर्म

हुनु पर्छ । चिनियाँ भाषामा पाइएको वृतान्त अनुसार पाँचजना भिक्षुहरूले फुसांग देशमा गएर धर्म प्रचार गऱ्यो । स्वयं भिक्षु हुइसेन (इयसेन) ४९९ ई.मा फुसांगबाट चीन पुगे । फुसांग देश चीनबाट २०००० ली अर्थात् ६५०० मील टाढा पर्छ । यो समुद्रले घेरिएको दशहजार ली चौडाई भएको देश हो । वास्तवमा रुखको नाउँले नै हुइसेनले देशको परिचय दिएको थियो । रुखको वर्णनको साम्यभावले फुसांग त्यहि त्यहि रुख भनि भन्छन् जसलाई मैक्सिकोवासीहरूले आज भोलि आनेत्री भन्छन् । हुइसेनले यहाँ जुन जुन चाँदि र तामाको वर्णन गऱ्यो त्यो कोलम्बसले स्पेनमा सग्यो । यसको अतिरिक्त प्राचीन कालमा एक इवेनकाय हीई परिच्छेद्यारी महाप्रव मैक्सिकोमा त्यो कोलम्बसले स्पेनमा लग्यो । यसको अतिरिक्त प्राचीन कालमा एक श्वेतकाय दीर्घ परिच्छेदधारी महापुरुष मैनिसकोमा आएको कुरा मैनिसकोवासीहरूले स्वयं स्वीकार गरेको छ । उनि महापुरुष हुइशापे हुन् । हुइशापे वास्तवमा हुइसेन नै हुनुपर्छ । पांचजना भिक्षुहरू फुसांगमा गएर धर्मप्रचार गरेको बाटोको बारेमा कसैले इसको उत्तरिभाग कामाटकास्का भएर पैसिफिक महासागर नाघर अलास्का बाट मैनिसको पुग्न गएको भन्छन् । जे होस मैनिसकोमा पुगेको त्यो बौद्धसंस्कृति र सभ्यता कहाँ कसिर गएर बीचमा दुकियो (रोकियो) आजसम्म अन्वेषणको नै विषय छ, यद्यपि अमेरिकाजस्तो वैज्ञानिक प्रक्रिया भएको देशले यस विषयमा प्रयत्न गरेको खण्डमा पुरागर्न नसिकने काम होइन ।

अब बोश्रो अध्यायमा विचार गरी । वर्तमान युगमा पनि अमेरिकाका मानिसहरूको बुद्धधर्मप्रति आदर र प्रेमभान जागरण भएको शय वर्ष नाधिसकेको छ । येल विश्वविद्यालयबाट १८५४ ईस्वीदेखि बुद्धधर्मको विषयमा अध्ययन अध्यापनको व्यवस्था गरिसकेको देखिन्छ । उन्नाइसौ शताब्दीको समयमा हेनरि बलाकले वारेन जस्ता बचपन देखि नै शारिरिक वेदनाले दुखि

#### बिश्वमा बुद्धधर्म

भएकाहरूलाई बुद्धधर्मबाट शान्ति सान्त्वना दियो । वारेन बचपन देखि नै पिठधुँमा घाउ भएको नामी उच्चकुलको एक ब्यक्ति थियो । उसले संस्कृत र पालीग्रन्थको गहन अध्ययन गरेर बुद्धधर्ममा अधिकार प्राप्त गर्नु भयो । निकै नै पालीग्रन्थ अंग्रेजिमा अनुवाद गरी दियो । अमेरिकी जनताले मूल ग्रन्थको ज्ञान लिन सक्यो । यिनले नै हार्वर्ड विश्वविद्यालयमा ओरियण्टल सिरिज (हार्वर्ड पुर्वीय श्रृंखला) को कार्य प्रारम्भ गर्नु भयो । यो सिरिज भित्र बुद्धधर्म सम्बन्धि निकै ग्रन्थ निस्के । अनि बुद्धधर्म अध्ययन गर्ने ठूलो काम पनि यही विभाग बाट सम्भव भयो ।

१८४४ ईस्वीमा अमेरिकाका एक प्रसिद्ध लेखक हेनरि दाविद थोरेडलाई इंगलैण्डका आफ्ना साथीहरूको तर्फबाट प्राप्त भएको प्राचीन साहित्यका ग्रन्थहरूको साथै बरनफ (BURNOUF) लिखित बुद्धधर्मका पुस्तक एउटा (LOTUS DELABONNE LOI) हातमा पर्दा वहाँ यति खुसि हुनु भयो, मानो एक अमुल्य निधि नै वहाँको हात पऱ्यो । यसबाट पनि स्पष्ट गर्छ, उन्नाइसौँ शाताब्दीको आधिपछि सम्म अमेरिकामा बौद्धसाहित्य राग्नैसंग सुलभ भएको थिएन भनेर ।

अमेरिकि जनतालाई पहिले पहिले त बुद्धप्रति श्रद्धालु वा बुद्धधर्म परिपालन गर्नेहरूको हातबाट निर्माण गरीराखेको शान्ति र प्रेमभावले ओत प्रोत भएको उच्चस्तरको कलात्मक विशिष्टताले नै बुद्धधर्मप्रति आकर्षित गरेको थियो । १८७८ ईस्वीमा बोष्टनका एक शिक्षक फेतोलासाले जापानमा गएर त्यहाँको बौद्धकलाको अध्ययन गऱ्यो फेरि स्वयंले बौद्धजीवन पनि बितायो ।

यसपछि चाँडै नै अमेरिकामा आध्यात्मिक चिन्तन मननितर अभिरुचि बह्नथाल्यो । १८९३ ईस्त्रीमा शिकागोमा अन्तर्राष्ट्रिय

#### वमेरिकामा बुद्धधर्म

धर्म सम्मेलन भयो । यो सम्मेलनमा धेरै नै देशका अनेक धर्मालम्बीहरूले भाग लिए । एसिया, यूरोप र अमेरिकादि विश्वका अनेक देशहरू धर्मको माध्यमबाट एउटै मञ्चमा उभिएर शान्ति र प्रगतिको निम्ति विचार आदान प्रदान गर्न, आवश्यक समान हितपूर्ण आफ्नो क्षेत्रबाट महत गर्न यो सम्मेलनले एउटा सजिलो बाटो देखायो, मार्ग दर्शन गऱ्यो ।

यो सम्मेलनमा "गोसपेल अफ् द बुढ" पुस्तकका लेखक डा. पौलकरस र सर एडिबन अरनील को "द टेलेग्राफ्" पितकामा प्रकाशित बुढ्या सम्बन्ध रचनाले उत्तेजित भएर आफुलाई बुढ्धर्ममा समर्पित गरी निस्केका एक सिंहली युवक धर्मपालले पनि भाग लिएको थियो । यो सम्मेलनले यी दुई व्यक्तिलाई मिलाउने (भेट्टाउने) जुन काम भयो त्यसबाट एशिया र अमेरिका बीच बिलयो एउटा मित्रता नै गाँसी दियो भने पनि हुन्छ । डा. पौलकरसको निमन्त्रणमा दोश्रो पटक अमेरिकाको यात्रा गरेर अनागरिक धर्मपालले फण्डै एक वर्ष जित बुद्धधर्मको विषयमा प्रवचन दियो । यतिबेला नै अमेरिकामा अमेरिकन महाबोधि सोसाइटि को स्थापना पनि भयो । अनि धेरै नै अमेरिकनहरू बुद्धर्ममा दिक्षित भए । यसपछि १९०२ ईस्वीको यात्रामा अनागारिक धर्मपाललाई होनोलुलुको मिसेज मेरि इ. फोप्टरले जुन आर्थिक मदत गुर्नुभयो, त्यसबाट भारतीय महाबोधि सोसाइटिको त्यो शिलान्याश गरीदियो, जसको आधारशीलामा आजसम्म यो सोसाइटि खडा भै बुद्धधर्मको प्रचार प्रसारमा संलग्न छ ।

अमेरिकि कांग्रेसले कुनै एक अनुष्ठान वा धर्मको सम्मान अथवा धार्मिक स्वतन्त्रताको विरुद्धमा कुनै कानून बनाउँदैन भन्ने संवैधानिक ग्यारेण्टिमा अमेरिकामा भएका २५० वटा विभिन्न धार्मिक संगठनमा दर्जनौ बौद्धसंगठन पनि छन् । यनमा

वासिंगटनिस्थत बुद्धिन्द सेन्टर अफ द यू.एस.ए., शिकागोस्थित अमेरिकन बुद्धिन्द एसोसियशन, क्यालिफोर्नियास्थित युनिमर्संस बुद्धिन्द फेलोशिए, हिगासी होंगोजी मिशन, होम अफ द धम्म, बुद्धिन्द कर्च अफ् अमेरिका, वर्कलेप बुद्धिन्द कर्च सडीसेन्द, नेओ धम्म र जेन बुद्धिन्द स्टिड यूप, भर्जिनियास्थित वासिंगटन फ्रेण्डस अफ् बुद्धिन्द, हवाईस्थित डाइमोन संघ, न्यूजर्सेस्थित बुद्धिन्द मोनस्टरि, मिसोजरिस्थित बुद्धिन्द फेलोसिप, पेनिसल भानियास्थित व गोल्डेन सट्स, न्यूयार्कस्थित द फस्ट जेन इन्टिच्यूट र अमेरिकन बुद्धिन्द एकडेमि, आरिजोन (कोलोरोडो)स्थित बुद्धिन्द सोसाइति अफ् देनभर, टेक्सास् (हुस्टम्) स्थित बुद्धिन्द स्टिडी यूप, क्याम्बिजिस्थत क्याम्बिज बुद्धिन्द सोसाइटि विशेष उल्लेखनीय छ । यी सबै बौद्ध संस्थाहरूमा विभिन्न निकायको उन्लेख र प्रगति बैरहेको छ । फेरि विभिन्न निकायको उन्निति र प्रगति मैरहेको स्त्र । फेरि समेरिकन मुद्धिन्द एकेडेमि जस्ता धेरैवटा संगठनले कुनै यानसाई स्वीकार नगरीकन एक यान भन्ने मार्गमा लागिरहेका सन् । फीर यी सबै संस्थाका सिकय सबस्यहरूको नणना गर्ने हो भने यिनीहरू एकलाख भन्दा बढी छन् । यसको अतिरिक्त जापानी बौद्धर्मको सिन, होगानजी, जेन, दोदो, निचिरेन आदि ५० भन्दा बढी बौद्धसंगठन वा विहारको धर्मपालन र प्रचार प्रसार असरने खन् ।

वासिंगटन फ्रेण्डस अफ बुढिप्ट भन्ने संगठनले बुढ्धर्मको विषयमा बरोबर सम्मेलन गर्छन् । धेरैले यो संगठनिषत्र रहेर उच्च नैतिकता प्राप्त गर्न अष्टांगिक मार्गको अनुकरण गर्न बल प्राप्त गरेका छन् । सान्फ्रान्सिस्कोका मानिसहरूको श्रद्धा बलले युनिभर्सल चर्च भन्ने राग्रो विहारको निर्माण भयो । १९८३ मा विधिवत् उद्घाटन भएको यस विहारको युनिभर्सल बौढ संगठन आज भोलि निकै सिकिय छन् ।

(949)

# अमेरिकामा बुद्धधर्म

श्रीफ्रिफ्टोनले १९५३ ईस्वीमा बनाएको संगठनबाट निस्केको गोल्डेन् लट्स् पत्रिकाले बुद्धधर्मको प्रचारमा ठूलो भूमिका खेलीरहेको छ । विशोप शाक्य कांयो र निचिरेन बौद्ध विहारले तिब्बती बौद्धशरणायी हरूलाई निकै मद्दत गऱ्यो । एकजना स्वयं शरणायी भिक्षु घिसे वागेल्ले उपदेश मात्र दिएर धन संग्रह गर्दै एउटा बौद्ध सूप नै बनाझ्दियो ।

आज अमेरिकामा १,७०,००० भन्दा बढी बौद्धहरू छन्। संसारका सम्पूर्ण जनताका ज्ञान र धर्मको विचारले परिचित हुन आवश्यक छ भन्ने सिद्धान्तमा प्रबुद्ध समाज सम्बन्धी अमेरिकि परिषद् ले बुद्धधर्मको अध्ययनमा प्रगति ल्याउन निकै अमेरिकि र क्यानाडियन विश्वविद्यालयलाई अनुदान दिएको छ । अमेरिकामा ४०० भन्दा बढी कलेज र विश्वविद्यालयमा बौद्ध विषय आफ्नो पाठ्यक्रममा भित्रभाएको छ । फेरि यी पाठ्यक्रम सिकाउन विद्धान प्राध्यापकहरू पनि प्रसस्त छन् । जुन ठुला ठुला विश्वविद्यालयमा बुद्धधर्म र दर्शन विषय मात्र होइन संस्कृत र पालीभाषा त्यस्तै बौद्धकला र इतिहास विषयमा पनि शिक्षादिन व्यवस्था भैरहेको छ । १९६१ ईस्वीमा विसकोसिनको विश्वविद्यालयले बौद्ध विषयमा पि. एच्. डी. को व्यवस्था गन्यो । वासिंगटन डी.सी.स्थित स्थविरवादी बौद्ध विहारले पनि राम्रोसंग बुद्धधर्म प्रचार गरीरहेको छ ।

धन सम्पत्तिले सम्पन्न, विज्ञानको विकासले सबभन्दा पहिले चन्द्र धरातलमा पाईला टेक्ने देश अमेरिकाले आफ्नो ग्वाटेमालाकालीन बुद्धधर्मको गौरवमय परम्परामा सम्बन्ध राखेर बुद्धधर्मको सम्यक अनुकरण गर्ने प्रयत्न गरेको खण्डमा निसन्देह परमाण्विक शक्तिले संसार विनष्ट हुनुबाट बच्ने वा बचाउन सक्ने मात्र होईन विपुल धनराशी अनावश्यक ठाउँमा खर्च हुनुबाट बचेर मानवमात्रको भोक, प्यास, अशिक्षा, अज्ञान, रोग,

दु:ख निवारण गर्न पनि खर्च गर्न सिकने छ । वास्तवमा आज समस्त धर्मले आवश्यक धानेको पनि संसारबाट आणविक युद्ध कहिल्यै हुन निवने अनि संसारका सबै प्राणीहरू भौतिक दृष्टि र आध्यारिमक दृष्टिबाट सुखि र समृद्ध गर्नु नै हो ।

(प्रस्तृत रचना स्व. आचार्य हचारिप्रशाद हीवेरी हारा शिवित "वौदौहारा अमेरिकाका अन्वेसण" वर्मवृत १३७ अथवा "वौदिषिनिवार्वे अमेरिकाया अन्वेयण" वैसाख पृष्टिमा १४१९ वृद्ध वयन्ती, "विशवव्याची बृद्धर्य" धर्म वृत १४१२, सहायक अमेरिकी राजवृत भीह्यारीवर्ण्य हारा लिखित "अमेरिकामा बौद्धर्यमंको प्रान" वैसाख पृष्टिमा २४११ वृद्धव्ययन्ति, अमेरिकी राजवृत क्यारोम सी मेस मे दिनुभएको २४१३ वृद्धव्ययन्ति र २४१४ वृद्धव्ययन्तिको भाषण, 2500 Years of Buddhism, Delhi, /W F B को News bulletin, 2507 र 2509 भीकृष्णमान मानक्यरने मेकनुभएको "Buddhism in America, The Motherland" 27 May 1964, अमेरिकन वृद्धिष्ट एकेडेमि, महाबोधि ७७३ को आधारमा अनुवित र सम्यादित यरिष्ठको हो। सम्यादक)

# जर्मनमा बुद्धधर्म

विश्वयुद्धको समयमा जर्मन जुन रूपमा देखिने हो ठीक त्यसको विपरीत रूपमा जर्मनको बुद्धधर्म पढेपछि बुद्धधर्मको पुरुभूमिमा जर्मनलाई देख्न सिकन्छ । राज्य विस्तार र युद्ध पिपाशामा जर्मन कति कुन समयमा अघि बढ्यो उति नै जर्मन शान्ति र भातृत्वप्रेमी जनता भएको देश पनि हो । महान विचारक सोपानहार (Arthur Schopenhauer) ले पश्चिम जगतमा १८१८ ईस्वीमा नै बुढको शान्ति सन्देश भित्रयाई दिएको थियो । "इच्छा र विचार अनुसार अनुसारको संसार" Die: Welt Als Wille Und Vorstellung पुस्तकबाट १८६० ईस्वीमा जर्मनमा धम्मपदको अनुवाद अलवर्ट वेवर बाट भयो । हरमन ओल्डेनवर्ग पहिलो त्यो जर्मनी विद्वान हो, जसले बुद्धको जीवनी र उनको उपदेश तथा अनुशासन सम्बन्धी पुस्तकमा बुद्धलाई एउटा कल्पित आदर्श पुरुष धारण गरिराखेको भ्रमधारणा पश्चिम बौद्धिक जगतबाट मेटाएर बुद्ध एउटा ऐतिहासिक मानव हामी जस्तै धरतिमा टेकेर तथा हिँडेर विचरण गर्ने महापुरुष हुनुहुन्छ भन्ने बुफाई दियो । उनको यो पुस्तकको चौधौ संस्करण भयो । साथै उहाँले विद्वानहरूको ध्यान पालिभाषामा भएको अमुल्य निधितर्फ आकर्षित गरिदिए । वहाँको अनुवाद दीपवंश १८७८ र विनयपिटकको पाँचभाग (१८७९-८३) यहाँ उल्लेखनीय छ । वहांको पुस्तकबाट प्रोफेसर टि.डब्ल्यू रीस डाबिडस (Prof. T.W. Rhys Davids) लाई लंडनमा पालि टेक्स सोसाइटि जस्ता संस्था स्थापित गर्न प्रेरित गऱ्यो । १८६९ मा नै तारानाथको बुद्धधर्मको इतिहास "हिस्टोरि अफ् बुद्धिज्म"ए सीपकर बाट अनुदित भयो ।

यसरी बौद्धिक जागरण रूपमा जर्मनमा बुद्धधर्मको इतिहास एघारौँ शताब्दीमा शुरु भए पिन धेरै विद्वानहरूको सहमित बीसौँ शताब्दीदेखि जर्मनमा बुद्धधर्मको इतिहास शुरु भयो भन्ने पक्षमा छन् । शायद् यसको कारण चर्या पालन अनुसार अथवा विनय विहित संस्कार अनुसार जर्मनमा बौद्धहरू बीसौँ शताब्दीदेखि शुरु भएकोले हुनु पर्दछ । १९०० ईस्वीमा बुद्धधर्मको विकासमा र बुद्धधर्मको परिपालनमा आफुलाई समर्पित गर्ने डा.ढाल्के श्रीलंकामा पुगेर हिकडुवे श्री सुमङ्गल नायक धेरसंग बुद्धधर्म सिकेर बसेका थिए । उनले बलाने धर्मानन्द नायक थेरसंग पनि पालि र धर्म पढ्नुभयो । १९०३ ईस्वीमा जर्मनका आचार्य बुद्धघोष हुने अण्टोनगीठले बाजजबडेनबाट आएर श्रीलंकामा प्रब्रज्या संस्कार ग्रहण गरे । फीर १९०४ मा भिक्ष् वाणातिलोक हुनभयो । उता १९०३ ईस्वीमा नै कार्ल सेदनलुचेर बाट जर्मनभूमिमा विधिवत् पहिलो बौद्धसंगठन (Deutscher Buddhistischey Mission Verein) स्थापना भयो । यसपछि विभिन्न ठाउँमा विभिन्न विद्वान र साधकहरूबाट शान्ति दिने श्रोतको रूपमा बुढधर्मको अन्वेषण गरियो । पुस्तकहरूको प्रचार भयो । शीलको विशेषतः भावनाको जर्मन भूमिमा पालन गर्ने भयो । दि बुद्धिष्ट मासिक पत्रिका र दि जर्मन पालि सोसाइट्टि १९०९ मा स्थापित भयो । यो प्रवाह विश्वयुद्धको प्रवाह नंआउञ्जेल सम्ममा विद्वानहरूको बीचमा र सर्ब साधारण मानिसहरूको बीचमा प्रवाहित हुँदैगयो । यथार्थमा भन्ने हो भने विश्वयुद्धको संस्कार र गतिविधि नआएको भए आज जर्मनमा बुद्धधर्मको इतिहास नै अर्को किसिमको हुन्थ्यो । त्यस्कारण जर्मनमा बुद्धधर्मको यो इतिहास पहुनु अघि व्यक्ति विशेष र संस्था विशेषको प्रयास खोजी गर्नु उचित सम्भन्छ ।

# जर्मनमा बुद्धधर्म

पहिले डा.डाल्के लाई नैं सम्भौ । डाक्टरि कामबाट प्रशस्त धन जम्मा गरिसके पछि संसार घुम्न जाने डा.डाल्केले श्रीलंकामा बौढ उपासक भएर पछि भिक्ष बन्ने इच्छा गरे । परन्तु स्वास्थ्यले गर्बा उनको प्रवाजत हुने इच्छा पूर्ण हुन सकेन । अन्यथा जर्मनको पहिलो भिक्ष ञाणारिलोक नभई उनी नै हुनेथियो । आफ्नो देशमा फर्केपछि आफु भिक्ष बन्न नपाए पनि उनले बर्लिन फोनडको आफ्नो घरलाई १९२४ मा बौढ गृह (Buddhistisches Haus) बनाई दिनुभयो । यो बौढगृह सम्पूर्ण बौढहरूको महिनाको दुई पटक भेलाहुने ठाउँ मात्र होइन बाहिरबाट आएका सम्पूर्ण अतिथिहरू विहार वा धर्मशाला जसौ बास बस्ने ठाउँ पनि हो । बौढगृह साँच्वैको कलात्मक रूपमा बनाएको ७५ एकड भूमि भित्रको ढोकादेखि भरेडसम्म पनि प्रतिकात्मक बौढ संस्कृति अनुरूपको घर थियो । घरको आठ खुडिकलोले अष्टांग मार्ग, बान्ह खुड्किलोले द्वादशांग प्रतित्थसमुत्पाद मात्र सम्भाइदिने होइन बालुवाको कृतिम पहाडमा भित्रको राजा साना कोठाले समय भावना गर्नेलाई पनि बोलाई पहिले डा.डाल्के लाई नै सम्भौ । डाक्टरि कामबाट **भित्रको रात्ना साना कोठाले समय भावना गर्नेलाई पनि बोलाई** रहन्छ । अनि माफको ठूलो कोठाले बुढको दर्शन दिन्छ । रहन्छ । अनि माभको ठूलो कोठाले बुढको दर्शन विन्छ । डा.डाल्केले स्वयं आफुलाई बौढ उपासक त तुल्याएकै छ, साथै बौढ आचरण पालन गर्ने पिन तुल्याई राखेको छ । उता उनले १.बौढ प्रबन्ध संग्रह, २.बुढधर्म र विज्ञान, बुढधर्म विज्ञान र नैतिक दर्शन, ३.मानव जीवनको मानसिक शान्तिको निम्ति बुढधर्म जस्ता मौलिक पुस्तकहरू लेखी फोर मिल्फमिनकाय, दीधिनकाय, धम्मपद, जातक, सुत्तिपटकका सारांश, बुढजीवनीको अनुवाद गरी बौढिक क्षेत्रमा पिन बुढधर्मबाट हलचल ल्याई दियो । बुढजयन्ती मनाइयो । डा.डाल्केको यो पुण्य प्रयास जीवन भर १९२८ सम्म कायम रहणो । यसरी डा.डाल्के चिन्तन र मननमा शोपानहार अनि कार्यक्षेत्र मा जर्मनका

अनागारिक धर्मपाल थिए।

जर्मनमा बुद्धधर्मको स्वयं एक पृष्ठ जस्ता अर्को ब्यक्ति हुन् पहिलो जर्मन भिक्षु जाणातिलोक महास्थिवर । १९०३ ईस्वीमा प्रज्ञजित, १९०४ मा उपसम्पन्न हुनुभएका उनी महास्थिवरले तीनवर्ष भित्रैमा बुद्धधर्मको अध्ययनमा आफ्नो विशिष्ठ प्रतिभा देखाउनु भएको थियो । १९०६ ईस्वीमा त्रिपिटककै शब्द छानी छानी माला उनेर एउटा त्यस्तो पुस्तक वहाँले निर्माण गर्नुभयो त्यो त्रिपिटकमा कुनै विशेष नामबाट समाविष्ठ पुस्तक नभैकन पनि त्रिपिटककै शब्द मात्र समावेश भएको पुस्तक भएर त्रिपिटककै एक अंश जस्तै बौद्ध जगतले मनपरायो । त्यो पुस्तक हो बुद्धवचन । मात्र मूल त्रिपिटककै शब्दबाट आर्यसत्य र आर्य अष्टांगमार्गको विश्लेषण गरिएको यो पुस्तक १९०७ ईस्वीमा अंग्रेजी भाषामा पनि प्रकाशित भयो । यसको तुरुन्त नै एक पछि अर्को संस्करण भए । आज सम्ममा दशौँ संस्करण यो पुस्तकको भैसकेका छन् । यो पुस्तक फ्रेञ्च, चेक, फिनिस, जापानी, हिन्दि र बंगालीमा अनुवाद भैसकेको छ । नेपालमा नेपालीमा पनि अनुदित भएर निस्क्यो । यस पुस्तकको सिर्फ पालिमात्र संग्रह "सच्च संगहो" नामले सिंहलि लिपि र देवनागरि लिपिमा प्रकाशित भएको छ । उनको जर्मन भाषामा अनुदित मिलिन्दप्रश्न (१९२४) र विशुद्धिमार्ग (१९३८) अंगुत्तर निकायले जर्मनमा ठूलो लोकप्रियता पनि प्राप्त गऱ्यो । उहाँले पालि बुद्धधर्मको अध्ययन अध्यापन गर्नेलाई मद्दत पुऱ्याउन पालि शब्दकोष र जर्मन पालि व्याकरण पनि लेखनुभयो । दक्षिण लंकामा वहाँले संस्थापना गर्नु भएको पोलगासडुवामा पन्धभन्दा बढी जर्मन भिक्षुहरूलाई शिक्षा दिक्षा र धर्मप्रचारको प्रशिक्षण प्राप्त भैसकेका छन् । यि भिक्षुहरूमा सतिपट्ठान र ध्यान पद्धतिको अनुवाद तथा लेखक भिक्षु ञाणपुण्णिक विशेष

# वर्मनमा बुद्धधर्म

उल्लेखनीय छ । श्रीलंकालाई आफ्नो आध्यात्मिक कर्म भूमि तुल्याई पचास वर्षदेखि श्रीलंकामा बस्नु भएका मिक्षु जाणातिलोक महास्थिवरले ठीक भन्नुभयो- "मैले आफ्नो देशवासीहरूलाई धर्मको शान्तिसदेश दिएर सेवा गरीरहेको छु ।"निसन्देह वहाँको यो सेवा जर्मनमा बुद्धधर्मको इतिहासको अभिन्न अंग भसकेको छ । साथै धेरै भाषामा वहाँको कृत्ति अनुदित भएको हुँदा वहाँले अठ अठ देशको निम्ति पनि ठूलो देन दिनु भएको छ ।

जर्मनी विद्वानहरूको शान्ति र सदाचार प्रेमले पालि र संस्कृत बौद्धग्रन्थ निर्माण र अनुवादमा फन फन प्रगति ल्यायो । यस्ता विद्वानहरूमा प्रो.जिंगर (Prof. Geiger), लूडर (Luders), बोन ग्लासेप (Von Glassenpp), एफ.वेलर (F. Weller), एफ.ओटो सरोदर (F. Otto Sehroder), नोबेल (Nober), वालसर (Wallser), (Waldschmdt) , K. E. Ncumann), सेइडेन स्टुकर (Sbiden Stucker), इ.ओ.फ्रांकी (E.O.Francke), जर्मन मिक्षु ज्ञानपुणिक र कर्ट स्मिट (Kurt Schmidt)को नाम उल्लेखनीय छ । साथै दीघनिकाय, मिक्फमनिकाय, सुत्तनिपात, थेरगाथा, थेरीगाथा, र धम्मपदका जर्मनी अनुवादक डा.कार्ल युगन (Dr. Karl Eugen) लाई पनि विर्मन सिक्देन । बौद्धग्रन्थको पठन पाठनबाट जर्मन विश्वविद्यालयमा पनि ठूलो प्रभाव पारेको छ । दर्जनौ विश्वविद्यालयमा पनि ठूलो प्रभाव पारेको छ । दर्जनौ विश्वविद्यालयमा बुद्धम्म सम्बन्ध पितकाहरू (जस्तै Indische Welt) प्रकाशित भयो । विहार बनाएर, चैत्य बनाएर, स्तोत्र पाठ गर्ने वा पाठ गर्नेको रूपमा बौद्धहरू नभए पनि आफ्नो दैनिक आचार विचारमा बौद्धत्व ल्याउने बुद्धम्मको काम कुरामा अधिसर्ने मानिसहरू हजारौ भए । समस्यामूलक जीद संगै व्यावहारिक सम्बन्ध भएर स्थिवरवाद बुद्धम्म जर्मनमा तीनखण्डको दुईखण्ड विकास भयो । त्यसो भनेर महायान संस्कृत बौद्धग्रन्थ निर्माण र अनुवादमा कन कन प्रगति ल्यायो ।

बुद्धधर्म मात्र यहाँ आफ्नो तरिकाले विकास नभएको होइन । यसको मूल प्रतिनिधित्व जर्मन लामा ए.गोबिन्दले गरी रहेको छ ।

जर्मनको बुद्धधर्ममा आइरहेको यो उत्साहलाई युद्धको रक्तिपपाशु योजनाले चूर्ण विचूर्ण पाऱ्यो । १९४१ ईस्वीमा बौद्ध प्रकाशन र बौद्ध संगठनलाई समेत सरकारले निरोध गऱ्यो । शान्तिको प्रयास र आकांक्षालाई दबाएर नाजी सरकारले मानिसको हृदयमा युद्धको उत्तेजनाको आगो दन्काई दियो । डा. ढाल्केको सिचव कुर्ट फिसर (Kurt Fischer) लाई गेस्टापो (Gestapo) को सनम आयो । फेरि कुर्ट फिसर ले यो संसारनै छोडी गयो । ढाल्केको बौद्धगृहमा समेत शस्त्रास्त्र राख्न लगायो । भण्डै आधी शताब्दीसम्म शान्तिको आशाले हुर्कंदै गएको धर्मको वृक्ष पात र हाँगाबिंगा समेत नरहने गरी हिटलर सरकारले ढाली दियो । पुस्तकहरू जलाइदियो । परन्तु यो सबैलाई विदित छ, कसैले कसैलाई मार्नु वा मराउन सक्दैन, हृदयमा रहेको कुनै कुरा बल जफिट निकालन सिक्दिन । यो युद्धको उत्तेजनामा पनि कठोर नियन्त्रण र समसामियक रूपको रक्तिपिपाशुले भरिएको प्रचार प्रसारमा पनि कति मानिसहरूले आफ्नो शान्ति प्रेम हराउन दिएन, पुस्तक लुकाउने काममा तिनीहरूलाई कसैले छेक्न सिकएन । शान्तिप्रेमी मानिसहरू कुनै न कुनै तरिकाबाट बाँचीरहे, जुटीरहे ।

१९४६ मा दोश्रो विश्वयुद्धको समाप्तिमा हमवर्ग, डा.हेमल्ट पामीको अध्यक्षतामा फोर बौद्धसंगठन पुनर्गठन भयो । तुरुन्तै भिक्षु जाणातिलोकको बुद्धबचन र विशुद्धिमार्ग प्रकाशित भयो । पछि भिक्षु ज्ञानपुर्णिकको सतिपट्ठान र अरु अरु पुस्तकहरू पनि प्रकाशित भयो ।

युद्ध पश्चात जर्मन स्वयं बुईटुका भयो । तैपनि जर्मनको हुनै भागमा शान्तिको आकांक्षा युद्धपीडित हुन्नयमा पुनः हरियालि छाउँदेछ । पूर्वि जर्मनमा विश्वविद्यालयमा बौद्धदर्शनको पुनः अध्ययन अध्यपन भयो । हियर परिसनको नेतृत्वमा १९२२ मा बौद्ध नेताहरूको भेला भयो । पश्चिम जर्मनमा हमवर्ग बौद्धसंघमा शयौ बौद्धहरू भेला भएर धर्मको चर्चा गरे । युद्धको कट्ठ अनुभववाट प्रभावित भएका यस संगठनका अध्यक्ष हा.पामीले ज्ञान र चरित्र (Wissen und Wandel) पत्रिकाको सम्पादन गरिदिनुभयो । यो संगठनसंग बुद्धधर्मको प्रचार र प्रसार गर्न आफ्नै प्रेश छ । वहाँको बुद्धधर्म सम्बन्धी क्षिपूर्ण व्याख्यानले विश्वविद्यालयका छात्र छात्राहरूलाई निकै प्रभावित गयो । हा.वोन मेंगको नेतृत्वमा संगठित म्युनिकको बौद्धसंगठनले (Buddhistscher Gemeinde Deutschland) पनि एउटा बौद्धसंगठनले (Buddhistscher Gemeinde Deutschland) पनि एउटा बौद्धपत्रिका निकालेर दुईहजार भन्दा बढी पाठकहरूलाई बुद्धमं सम्बन्धी ज्ञान दिइ राखेको छ । बौद्धसंगठनको सदस्यहरू पनि दुईहजार जित छन् । बर्लिनमा विभिन्न बौद्धसंगठनहरू छन् । बुईहजार जित छन् । बर्लिनमा विभिन्न बौद्धसंगठनहरू छन् । परि सबै संगठन मिलेर बर्लिन बौद्धसमुदाय को केन्द्रिय परिषद् गठन गऱ्यो । बर्लिन बौद्धहरूको साथी समूहसंग श्रीलंकाको धर्मदूत सोसाइटिको घनिष्ट धर्मदूत भिक्षहरू पठाउने र प्रचारमा महत गर्ने सम्बन्ध छ । बोसवर्गमा १९६२ मा ध्यानागार (Hausderstille)मा शान्ति चाहनेलाई जिहले पनि ढोका खोलीयो । माइकेल मिडेनवर्ग को शब्दमा यो जर्मन बौद्धहरूको विकासको केन्द्रविन्दु स्थान हो । स्टलगर्त को बौद्धसमुदाय का एक व्यक्ति श्रीअंकन ब्राण्डको घरमा रहेको बौद्धपुरतकहरूको संकलन एउटा राम्रो बौद्ध पुरतकालय हो । ब्रमेन (Bremen)को सेम्नरलो मोर (Severloh Mohr) घर एउटा स्वयं विहार जस्तो छ भने वहाँको शील स्वभाव निकै नै शान्त दान्त छ । आफ्नो घरमा वहाँले बद्धर्भको क्लास लिईरहन भएको छ । जर्मनमा एक एक बुद्धधर्मको क्लास लिईरहुन भएको छ । जर्मनमा एक एक

व्यक्तिको प्रयास धेरै धेरै जनाको प्रयास बराबर गरी कामगर्ने श्रद्धालुहरू कम छैन । वोन विश्वविद्यालयको अवकाश प्राप्त प्राध्यापक डा.वारनर शमनको बौद्ध कलाकृत्तिको संग्रहले जर्मनको कलाकृतिको संग्रहालय भनाउन सक्ने अधिकार लिएको छ । त्यसैल आज जर्मनमा पालि त्रिपिटकको जर्मन भाषामा पुरा अनुवाद भयो । अभ कुनै पिटकको कुनै पुस्तकको त धेरै धेरै प्रकारका अनुवादहरू छन् । आज जर्मनमा भएको २२ वटा भन्दा बढी बौद्ध संगठन र विहारमा गरी अन्दाजी २०,००० बौद्धहरू छन् । यो बीसहज्जार बौद्धको संख्या जर्मनमा बुद्धधर्मका निम्ति कम देखिन सक्छ परन्तु जर्मनका जनता लगनशील र प्रतिभावान भएको र एकेक व्यक्ति नै धेरैजना बराबर भएको हुनाले अभ विशेषतः बौद्ध भनेपछि बुद्धधर्म र संस्कृति प्रति केही गर्नुपर्छ भन्ने जागरुक हुने हुनाले यो बीसहजार बौद्धहरू पनि कम होइन । वास्तवमा क्याशील बौद्धहरूको प्रयासले नै युद्धको प्रज्वलित हुन सिकने आगो शान्त हुन सक्ने भये बौद्ध जगतको सुगतको शान्ति सन्देशको शीतल छाँयाँ मानवतालाई दिने सुगतका शान्ति सन्दशका शातल छाया मानवतालाइ दिन प्रयत्नमा जर्मनी बौद्धहरूको प्रयासको मुल्य पनि कुनै प्रकारबाट कम होइन । नेपालमा सम्पन्न भएकी चौठो विश्व बौद्ध सम्मेलनमा भिक्षु अनिरुद्धको नेतृत्वमा तीनजना जर्मन प्रतिनिधिले भाग लिएका थिए । सम्पूर्ण जर्मन बौद्ध श्वासले जर्मन बौद्ध संगठनका सचिव उपासक डब्लू.परितयन (W. Persian)को यो शब्दमा श्वास लिइराखेका छन्- "धर्मबन्धु हो । हामी सबै मिलेर संसारको सुख र शान्तिको निम्ति संघर्ष गरौँ । सिगै संसार प्रेमको भावले अभिभूत गरौँ । समस्त प्राणीहरूलाई शान्ति हवोस ।"

(Buddhism in Garmany by Dr. H. Ruete .Mahabodhi 54\11-12 ₹ 71\7 Buddhism in Garmany by Asoka Weeraratna

(959)

#### वर्मनमा बुद्धधर्म

WFB News bulletin 2\1 र 3\1. Report of the third Conference of WFB . Rangoon Buddhism in the Western World -Piyadassi Thero . फेरि भदन्त आनन्द कौशल्यायन द्वारा लिखित "बुद्ध और उनके अनुचर" पूस्तकको आधारमा सम्पादित)।



# पुर्वी युरोपमा बुद्धधर्म

बुद्धर्म प्रचारको इतिहास पन्ताउँदा पूर्वी यूरोपमा बाल्टिक संयुक्तराज्यको तीनवटा देश हाम्रो अगडी आउंछ । लाद्मिया (Latvia) लिथुअनिय (Lithuania) र एस्टोनिया (Estonia)।

लांट्रियनहरू लिथुअनियनहरू ५००० वर्ष अगाडीवेखि बाल्टिक सागरको पूर्वी किनारमा बस्ने आर्य जातीका हुन् । एस्टोनियनहरू मात्र मंगोल जातीका फिटो बुविक हुन् । साट्फियनहरू लिथुअनियनहरू र एस्टोनियनहरू पहिलेबिध नै बुद्धर्म मानी आएका थए । साट्फियनहरू र लिथुअनियनहरूले प्राय बोल्ने भाषा संस्कृत भए पनि वैदिक संस्कृत धेरै व्यावहारिक भएको बेखिन्छ । जुन शास्त्रीय संस्कृत भन्दा पनि धनी छुन् र क्यापक छुन् मेडितरानियनको सभ्य संसार र पूर्वको समझ्य अखाडा भद्र गतिशील भैरहेको बाटो ब्रिना (दउभाना) नदी किनारमा पर्छ । अनि बक्तिणको छिमेकि देश संग व्यापारिक सम्बन्ध भएकोले साट्फियन, लियुअनियन र एस्टोनियनहरू निकै विकसित छ । पूर्वी बाल्टिकवाट प्राप्तहुने अम्बरको व्यापारले गर्दा यी देशहरू निकै धनी छुन् । अम्बरको व्यापारले गर्दा यी देशहरू निकै धनी छुन् । अम्बरको व्यापारले गर्दा नै पुराना पुराना ग्रन्थमा साट्फियालाई "अम्बरको देश" भनि भनेका हुन् ।

साट्षियन, लिथुअनियन र एस्टोनियनहरूको देशमा रामवास भन्ने देवस्थलहरू धेरै छन् । यहाँ अग्ला अग्ला देवदार

# पूर्वी वुरोपमा बुद्धधर्म

वृक्षहरू पनि बोधिवृक्ष नै मानिन्छन् । एस्टोनियन, लाट्मियन र लिथुअनियनहरूको लोकगीत र लोककथामा कर्मको उल्लेख भएको देखिन्छ । तिनीहरूले जीवनको सुख दु:ख पुनर्जन्म कर्मकै विपाक हो भनी विश्वास गर्छन् ।

लीलवर्ड वंशका लाकप्लेसिस (राजकुमार), उनीसंग कालेब र निन्दाको छोरा वीर कालेबी योगको बारेमा लेखिराखेको एस्टोनियाका राष्ट्रीय ग्रन्थमा बुढधर्मको राम्रोसंग उल्लेख पैराखेको देखिन्छ । लाकप्लेसिस भनेको लाट्मियन ग्रन्थको तेत्री श्रेणीमा वर्णन गरिराखेको उत्तरी लाट्मियाको वर्टनिक दरबारमा संकलन भएको सूत्रहरूले बुढ तथागत हरूको धर्मको ठोस व्याख्याको प्रतिनिधित्व गर्छ ।

त्यहाँ एउटा सानी विश्वास के मने मारतका सम्राट अशोकले प्यालेस्टाइन्, मिश्र, माक्बोनिया तर्फ बुद्धशासनको धर्मदूतहरू (बौद्ध मिसन) करीब २५० ईस्वी सम्बत अगाडी प्रचार गर्न पठाउँदा तिनीहरू लाट्मियाको बाल्टिक सागरको किनारामा पिन पुगे । फेरि दोश्रो पटक चंगेजबाँ, ओघाताइ र कुबलाइखाँहरूको नेतृत्वमा स्थापना भएको मंगोल बौद्धसंघ लाट्मियामा पुग्यो । अनि बुद्धर्म मंगोलियामा मात्र नअडी कार्पीययन र बाल्टिक सागर भएर उत्तरी बर्मासम्म पिन प्रचार भयो । ईस्वीको तेन्हौँ शताब्दीमा वैकाल तालको दक्षिण बगी रहेको ओखनि नदी किनारामा रहेको काराकोरम राजधानीमा बसेर शासन चलाई रहेका मंगोल बादशाहहरू निकै शक्तिशाली बौद्ध शासक भए पिन तिनीहरूले बुद्धर्म व्यापक रुपमा प्रचार गर्न कहिल्यै शक्ति प्रयोग गरेको किहैं सुन्न पाइएको छैन । त्यसकारण मंगोल बादशाहहरूले रुसमा शासन चलाईरहेको बेलामा कहिल्यै जनताहरूलाई बुद्धर्म नै राष्ट्रधर्म हो, यही धर्म सबैजनाले मान्नु पर्छ भनि करकाप अर्थात तानाशाही आदेश

# विश्वमा बुढवर्ग

विएन । जनताले आफ्नो इच्छानुसार धर्मको अनुकरण वर्न पाउँचे । इसमा प्रचलित एउटा भनाई छ, मंगोल बंशले शासन चलाएको समयमा मास्कोजस्तो सानो सहरमा (त्यसबेला शयबर्ष भएको शहर) पनि सोरोक-रोरोकोभ् (चालीस चालीसले गुणन गरिराखेको) चर्चहरू छन् । धर्मको काम कुरामा मंगोलहरूसे पनि अशोकले चलाएको नीति नै अपनाएको देखिन्छ । यो नीतिको दर्शन अनुसार सबै धर्मलाई आआफ्नो धर्मको विकास गर्ने अधिकार छ । अभ बौढ विहारहरूबाट अर्को धर्मका मठन

ईस्वीको तेन्ही शताब्दीमा लाट्षिया र एस्ट्रोनियालाई काइन्ट अनुयायी जर्मनहरूको सैनिक टुकडीले नराग्रीसंग हमला गन्यो । लाट्षिया र एस्ट्रोनियामा सैनिक हमला गरिसकैपछि त्यहाँका सम्पूर्ण जनताहरू जबरजस्ती क्रिश्चियन धर्ममा परिवर्तन गरिस्यो । लाट्षिया र एस्ट्रोनियनहरूले शानुको दमनबाट आफ्नो देश बचाउने निश्चय गरे । तिनीहरूले वृहसंकल्प गन्यो कि बौद नै भएर संघर्ष गरी मर्नु परे पनि तयार परन्तु आफ्नो इच्छा विरुद्ध किश्चयन भएर बांच्येन । क्रिश्चियनहरू र लाट्षियन र एस्ट्रोनियनहरूको बीच यसबाट भयंकर युद्ध मयो । भएका पुराना हथियारको बलमा पनि तिनीहरू किश्चियनहरू संग डटेर युद्ध गरे । क्रिश्चयनहरूसंग छने नया नया हथियार प्रसस्त थिए । त्यसकारण कठिन संघर्ष गरी सकेपछि लाट्षियन र एस्ट्रोनियनहरू पराजित भए । यो धनित यदमा र एस्टोनियनहरू पराजित भए । यो घृणित युद्धमा लाट्भियनहरूलाई निकै अत्याचार गरी मारेको कुरा ठाउँ ठाउँमा उल्लेख गरिराखेको छ । युद्ध सिद्धिएपिछ पाँच करोड लाट्भियनहरू मध्ये दुई करोड मात्र बाँकि भयो भन्छन् । त्यसमा पनि बुढा बुढी बालक र घाइतेहरू मात्र । बाँकि रहेका मानिसहरूलाई जर्मन सैनिकहरूले इच्छा विरुद्ध कृश्चियन धर्ममा

# पूर्वी वुरोपमा बुद्धधर्म

परिवर्तन गरि वियो । त्यति गर्बा पनि नपुगेर ती सबैमाथी बासको व्यवहार सम्म गरे । पवित्र रामवास सबै जलाई विए । पित्र देवदार वृक्षहरू जरासमेत उखेलि विए । बुद्धधर्मको नाउँसम्म पनि नरहोस भन्ने अभिप्रायले गर्नसम्म दमन गन्यो । यतिसम्म कि लाट्मियाको राष्ट्रिय लिपि अक्षर लेख्नसम्म पनि नपाउने भयो । भएभरका बुद्धमूर्तिहरू बिगारी विए । लाट्मियाको इतिहासमा बत्ति भै बलेको बुद्धधर्म निमित्यान्न गरी मेट्न खोज्यो । लाट्मिया र एस्टोनियाका नाउँ समेत फेरेर ST, Mary's Land अथवा The Lands of the Blessed Virgin भन्ने गन्यो ।

परन्तु फाँसीको सजाय दिने त्राश समेत रित्तमर वास्ता नगरीकन लाट्मियन र एस्टोनियनहरूले अक्ष पनि बौद्धविश्वास छोडेन । आफ्नो मातृ देशमा रहेर बुद्धधर्म अनुसार जीवन यापन गर्न नपाउँदा रुसको सिमाना पूर्वितर दया राख्ने छिमेकि मानिसंहरूको शरणमा मए । रुसीहरूले तिनिहरूलाई चाहिँदो सहयोग गरे । नेग्रोरोड् र कीभ्को राजकुमार जुन् कि त्यतिबेलाको न्यायी शासक थए, उनले दिमत बौद्धहरूलाई शरण दिएको इतिहासले बताउँछ । यो घटना सातशय वर्ष पुरानो मैसक्यो

ईस्वीको तेन्ही चौधौ शताब्दीमा लियुअनिया निकै शक्ति शाली भएकोले क्रिश्चियन हरूले लियुअनियनहरूसंग ठूलो संघर्ष गर्न पऱ्यो । तसर्थ लाट्मिया र एस्टोनिया हराइसकेपछि दुईशय वर्षसम्म लियुअनिया स्वतन्त्र महरहयो । परन्तु पाँचशय वर्ष अगाडीतिर लिथुअनिया पनि क्रिश्चियनहरूले आफ्नों गरी लिए ।

जेसुकै होस् बौद्ध विश्वासमा जीवनसम्म अर्पण गर्ने लाट्भियन लिथुअनियन र एस्टोनियनहरूको उपासना कसैले निर्मूल गरी मास्न सकेन । बौद्धहरू आज पनि एस्टोनिया, लाट्भिया र

लिथुअनियामा साना साना समूहमा बाँचीरहेका छन् । आज यी तीन बाल्टिक राज्यका देशमा बौद्धहरूको संख्या निकै कम छ, परन्तु तिनीहरूको संकल्पको मूल्य संख्याको मूल्यभन्दा यति बढी छ कि यसबाट ने आजसम्म तिनीहरूले आफ्नो पहिलेको इतिहास बचाई राज्य सकेको छ । संस्कृति अहिलेसम्म उभ्याई राज्य सकेको छ ।

आज मोलि एस्टोनियामा फेडेरिच् र यू. फस्टींग (U. Fusting) लाट्भियामा भिक्षु कालिस ए. ए. टेनिसन् निकै कियाशील छ । लाट्भियाको भिक्षु जुंगा डारी भएको भएर चौठो विश्व बौद्धसम्मेलनमा लाट्भियाको प्रतिनिधि टेनिशन सबैको आकर्षणको केन्द्र भएको हामीलाई राग्नै सम्भना छ ।

(Ren. Karlis A.M. Tennisons अथवा Vagindra Mantramitya हारा लिकित The Mahabodhi- 63\4 मा प्रकारित Budhism in Eastern Europe, रचनामा आधारित अनुवाद )

नेपालभाषामा अनुवादक ,

केसब शाक्य,

Maybel Distil

# ब्रिटेनमा बुद्धधर्म

बुद्धधर्मको महत्व स्वीकार गरेर धर्मग्रन्थ प्रकाशनमा ल्याएको तथ्य अनुसार भन्ने हो भने अथवा संगतज्ञान लिएर आफुखुसि आफ्ना आफ्ना आचरण बौढ आचरणमा ल्याएको अनुसार लेख्यो मने तेन्ही शताब्दीको आधि नजरि देखि बृटेनमा बुढ्धर्म प्रवेश गरीसक्यो । अफ थिद्वानहरूको बिचार अनुसार एलेक्जेण्डर संगै भारतमा आएर फर्केका ग्रीकहरूले ने बुद्धधर्मको प्रभाव ईस्वीको तेश्रो शताब्दी अगाडी नै यूरोपमा केही न केही पुऱ्याई सकेका थिए । यसपिछ सोन्हीं शताब्दीको इशाई धर्म प्रचारकहरूले बुद्धधर्मको प्रभाव अनुकुल रूपमा लिएर यूरोपमा पुऱ्यायो । जे होस यथार्थमा जर्ज टरनर (George Turnour) को पालि साहित्य भण्डारको महत्व देखाउने १८३७ ईस्वीमा निस्केको महावंशको अनुवादले र बी.एच्.हगसन (B. H. Hodgson) को नेपालमा १८२१ देखि १८४३ मित्र संकलन भएको बौद्ध वाङमयको प्रचार प्रसारबाट नै यूरोपमा राम्रोसंग स्पष्ट रूपमा बौद्ध जागरण आयो भन्तुमा अत्युक्ति नहोला । यसपछि १८४४ ईस्वीमा डेनिस विद्वान फुबोल (Fouboll) ले लाटिन भाषाले धम्मपदको अनुवाद निकाल्नु भयो, शायद यही नै पहिलो यूरोपीय भाषाले मूलपालि त्रिपिटकको अनुवाद हो । अनि माएक्स मुलर (Mas Muller) ले आफैले अनुदित गरेर १८७९ देखि योजनाबद्ध रूपले पूर्विय पवित्र पुस्तक (The Sacred books of the East) प्रकाशनको काम थालनि गर्नु भयो । यो प्रकाशन क्रममा अहिले सम्ममा पचास भन्दा बढी गहकिला पुस्तकहरू प्रकाश भैसकेका छन् ।

ठीक यही सालमा सर इडिवन आर्नल्द (Sir. Edwin Arnold) को लाइट अफ् एिसया (Light of Asia) जस्ता काव्यात्मक बुढ़जीवनी निस्क्यों । यो पुस्तक पढेर नै एक अठार वर्षिय अंग्रेज केटाले बुढ़धर्ममा प्रवेश हुन प्रेरणा लियो । जुन कि पिछ भिक्षु आनन्द मेत्तेय नामको पहिलो ब्रिटिस भिक्षु भयो । अभ उनकै दि टेलिग्राफ (The Telegraph) पित्रकामा निस्केको बुढ़गया सम्बन्धी रचनाले श्रीलंकाको सम्पन्न परिवारको एक युवकलाई घरबाट निष्क्रमण गरायो र उनी युवक पिछ अनागारिक धर्मपाल नामले प्रसिद्ध भयो ।

यही समयमा एउटा अर्को युवक लण्डनमा पालि भाषाको मूल तिपिटकको अध्ययन अन्वेषणमा तल्लीन भैरहेको थियो । दुईवर्ष पछि अर्थात १८०१ ईस्वीमा उनि युवक अर्थात प्रोफेसर टी.डब्लू.रीस डाय्बिडस् ले बुद्धधर्मको मूलपालि तिपिटक अनुवाद र प्रकाशनमा अग्रगण्य संस्था पालि टेक्स सोसाइटी जस्तो संस्था स्थापना भयो । यसैको प्रेरणा स्वरूप कलकत्तामा पनि मूल बौद्धग्रन्थ प्रकाशन संस्था बुद्धिष्ट टेक्स सोसाइटी स्थापित भयो । फेरि नेपालमा जम्मा गरेर लगेको पुस्तकको क्याटलाग र राजेन्द्रलाल मिश्र तथा हरिप्रसाद शास्त्री द्वारा रचित नेपाली बौद्धसाहित्य, नेपालीज् बुद्धिष्ट लिटरेचर १८५२ मा प्रकाशित भयो । १९०६ ईस्वीमा आर.जे.जाएक्सन र आइ.आर.पिन को नेतृत्वमा इंगलैण्ड बौद्ध संगठन (बुद्धिष्ट सोसाइटी अफ् इंगल्याण्ड) संगठित भयो । यसको एक वर्ष पछि अर्थात १९०७ ईस्वीमा ब्रिटेनको बुद्धधर्ममा साच्चै नै महत्वपूर्ण एउटा घटना घटघो । अभ शासनिक रूपमा भन्ने हो भने विधिवत् रूपले ग्रेटब्रिटेन वा संयुक्त अधिराज्यमा बुद्धधर्म प्रवेश भएको साल नै यहि भन्नुपर्छ । यस वर्ष बर्मामा बसी रहेका दुई युवक भिक्षहरू आलेन बेनेट (Allen Bennet) र

#### बिटेनमा बुद्धधर्म

बे.एच्.माएक्चिन् (J. H. M.kechine) मा बेनेटले पहेंलो वस्त्र लगाई भिक्षु मेत्तेय भएर १९०८ ईस्वीमा स्वदेशमा फर्कनु भयो । जस्तो माथी भनिसकें उनी लाइट अफ एसिया पुस्तकबाट अठार वर्षको उमेरैमा प्रभावित हुने युवक हो । १८७२ ईस्वीमा जन्मेका बेनेटले विज्ञानका शिक्षा लिइसकेपछि १९०० ईस्वीमा श्रीलंकामा भिक्षु रेवत स्थविरसंग पालि अध्ययन गरी १९०१ मा आफ्नो जन्म दिनको दिन अक्यावमा श्रामणेर दिक्षा लियो । उनले २१ मइ १९०२ को बुद्धजयन्तीको दिन ऊ.स्वे व्या सयादोको उपाध्यायत्वमा उपसम्पदा लिएर रंगूनमा अन्तर्राष्ट्रिय बौद संघ स्थापना गरी बुद्धभं (Buddhism) पत्रिका सम्पादन गर्नुभयो । फेरि वहाँले बर्माबाट फर्कर श्रीलंकामा यित प्रभावशाली उपदेश दिनुभो कि त्यो व्याख्यान भएको ठाउँ नै मेत्तेय हल नामले प्रख्यात भयो । त्यसकारण बीसौँ शताब्दीको ग्रेटब्रिटेनको निम्ति वहाँ तीन शताब्दी ईस्वी अगाडीको महेन्द ग्रेटब्रिटेनको निम्ति वहाँ तीन शताब्दी ईस्वी अगाडीको महेन्द्र महास्थित जस्तै हुन् । फोर उनकै सहयोगमा एक वर्ष अगाडी गठन भैरहेको बुद्धिन्द सोसाइटी अफ इंगलैण्ड, वि बुद्धिन्द सोसाइटी अफ इंगलैण्ड, वि बुद्धिन्द सोसाइटी अफ ग्रंटिबटेन एण्ड आयर्लेण्ड को रुपमा पुनर्गठन भयो । फोर यो सोसाइटी १९२४ ईस्वीमा बुद्धिन्द सोसाइटी संगठित नहोउञ्जेल सिकय नै भईरहभो ।

भिक्षु आनन्द मेत्तेय ब्रिटेनमा बौद्ध आदर्शको नमुना जस्तै मुल्यवान हुनु हुन्छ । आफ्नो सभ्य जीवनको गर्व भावले पूर्ण भएका एउटा अंग्रेज भिक्षु अंग्रेजहरूले पहिलोबार भेट्यो । भण्डै आधी शताब्दी उताबेखि बुद्धधर्मको प्रचार प्रसारले बौद्ध विचार र संस्कार लिईराखेका मानिसहरूको निम्ति वहाँ जीवित मूर्ति बन्ने काम भयो । वहाँको यस आगमनले बौद्धजीवन परम्परा सललल बग्नलाई शुरुवात भयो । पुस्तकको आधारमा निर्माण भैरहेको बौद्ध संस्कार प्रस्फुरित भए जस्तै भयो । यो यहाँको निम्ति कम

महत्वपूर्ण होइन । किनभने पूर्वमा त एउटा बौद्धले एउटा बौद्धलाई सजिलैसित जन्माउँछ, अनि उसको जीवनमा धर्मको केही न केही रूपले जानी वा नजानीकन प्रभाव छोड्छ । परन्तु त्यसको चारैतिरको वायु घाम समेत अबौद्ध वातावरण जस्तै भइरहन्छ । त्यसकारण पश्चिममा कुनै बौद्ध भयोभने त्यो धर्मको अर्थ र उपयोगितामा समेत परीक्षा गरिसकेका हुन्छन् । यो अर्थमा भन्ने हो भने पश्चिमको एक बौद्ध पनि जन्मजात धेरैजना बौद्ध समान गहिकला हुन्छन् । किनभने स्वयं जन्मजात बौद्धले बुद्धधर्म बुभ्ग्न त्यति ध्यान दिदैन, जित पश्चिमी बौद्धले ध्यान दिन्छ । पश्चिमी देशमा कुनैले आफुलाई बौद्ध भनेपिछ उसंग आफ्ना साथीहरूले सोध्छन् यस्तो भनेको के ? बचपनमा शिक्षाको साथै बौद्ध विषयमा ज्ञान नदिएको हुनाले किंह पसलमा वा संग्रहालयमा बुद्धमूर्ति देखिराखेको भए पनि त्यो हिन्दुस्तानको देवताको रूपमा मात्र जानी राखेको हुँदा त्यसरी सोध्ने प्रभाविक पनि हो । परन्तु जुनबेला बुद्धको महाभिनिष्क्रमण देखिको त्याग र साधनाको कथा सुन्छ तिनीहरूमा धेरैजसो प्रभावित नै हुन्छन् । अनि कहिल्ये "सम्पूर्ण पाप नगर्ने, असल काम कुरा सम्पादन गर्ने, आफ्नो चित्त शुद्धगर्ने बुद्धहरूको उपदेश हो" भन्ने कुरा सुन्छन्, तिनीहरूले सजिलैसंग भन्छन् यो त हामी पनि स्वीकार गर्छो । साँचै भन्ने हो भने यही नैतिक शिक्षरले गर्डा बद्धम् बिकेस्सा स्वितीतंत्र प्रस्ति गर्डा व्याप्त निर्वेत्र प्रस्ति । साँचै भन्ने हो भने यही नैतिक शिक्षेरले गर्दा बुद्धधर्म ब्रिटेनमा सजिलैसंग ग्राहच हुन सक्यो ।

भिक्षु आनन्द मेत्तेय फीर बर्मामा जानु भयो । परन्तु केही गर्न नपाउँदै पेटमा रोग (Gall Stone) भएर मनले चिताएको कः कर्तव्य र उद्देश्य त्यसै छाडी क्यालिफोर्नियामा स्वास्थ्योपचार गर्नुको निम्ति फर्कनु भयो । वहाँलाई अलिकति स्वास्थलाभ के भयो विश्वयुद्ध भैहाल्यो । तैपनि पत्र पत्रिका निकालने प्रयत्न गर्दै रहनु भएको थियो । वहाँको मुख्य कृत्ति

#### बिटेनमा बुद्धर्म

नर्मी बुद्धधर्म The Religion of Burma पुस्तक हो । फोर वहाँ परलोक हुनु केहि समय अगाडीको वहाँको कृत्ति हो The Wisdon of the Aryas रचना । ४० वर्षको उमेरमा वहाँ परलोक हुनुभयो ।

त्रिटेनको बुढधर्मको ठूलो दुर्भाग्य हो पिक्षु आनन्द मेत्तेयको निधन । ग्रेटब्रिटेनमा बुढशासनको पिक्षु परम्परा गाँसन सिकएन । नत्र भने फ्रान्सिस प्रो.माय्क्स मूलर (Prof. Max Muller) र डा.डाय्बिड्स् (Dr. Davids) जस्ताको प्रयत्नबाट अंग्रेजि भाषामा धर्मग्रन्थको भण्डार भरे जस्तै बलियो संघ परम्परा पनि ब्रिटेनमा राग्रोसंग जरा लिने थियो । हो स्वदेशको निम्त स्वदेशी पिक्षुको प्रयत्नले बुढशासनको विस्तार हुनेमा ब्रिटीश पछि परे पनि बुढधर्मको प्रचार प्रसारमा रितभर पनि पछि परेन । अभ हजारौ भिक्षुहरू भएको देश भन्दा पनि मूल पालि र संस्कृतको ग्रन्थ प्रकाशनमा, यी साहित्यको अनुवादमा र अन्वेषण गवेषणमा ब्रिटेन अधि पर्छ ।

भिक्षु आनन्द मेत्तेयको मृत्यु पछि श्रीलंकाबाट भिक्षु परम्परा चलाउने प्रयत्न भयो । पश्चिमी लण्डन Regal s, Park मा एउटा घर किनेर श्रीलंकाबाट तीनजना भिक्षु निम्त्याइयो । परन्तु लण्डन जस्तो शहरमा यो ठीक ठाउँमा नपरेको हुँदा जितसुकै ठूलो उदेश्यको घर भएर पनि त्यो एउटा घर खरानीको थुप्रोमा तील राखे जस्तै भयो । यो घर एउटा क्लब र सानो पुस्तकालय जस्तो मात्र भयो । त्यस्कारण अनागारिक धर्मपालले त्यो घर विक्री गरेर उत्तर पश्चिम लण्डन Secludad Street मा एउटा घर किन्नु भयो । यो घरमा ठूलो वनैचा छ । विकारलाई सुकाउँदो छ । तैपनि यो घर विकार भन्दा बढी एसियन विद्यार्थी छात्रावास Asiatic Students Hostel हुनगयो ।

प्रत्येक आंदित्यबार बेलुका मिटिङ्ग हुन्छ । एकजना नैवासिक शिक्षुले शील प्रदान गर्छ । अनि एकजना व्यक्ति विशेषको भाषण हुन्छ, सभापतिको भाषणले सभा विसर्जन हुन्छ । अनि चिया पान हुन्छ । यो प्रचारको क्रम युद्ध हुनु भन्दा अगाडीसम्म चली रह्यो । फलतः लिभरपूल (Liverpool) र क्याम्ब्रीज (Cambrige) मा पनि बौद्ध संगठन बन्यो । परन्तु विश्वयुद्धले विहारको सभामा तीनजना मात्र मानिस श्रोता गरिदियो भने अर्को दुईवटा संगठन त महासिएर नै गयो ।

प्रथम विश्वयुद्धले बुद्धधर्मको प्रचार र प्रसारमा ल्याएको शिथिलता फेरि युद्धोपरान्त प्रचार प्रसार भएको कुरा चर्चा गर्नुभन्दा अगाडी बुद्धधर्म सम्बन्धी बौद्धिक आचरण चर्चा गर्नु यहाँ उचित सम्भन्छ । यहाँ पहिले मूल पालिको प्रकाशन र अनुवादमा नेतृत्व गर्ने डा.टी.डब्लू.रीस डाय्बिडस् को अनि संस्कृत बौद्ध वाडमयले हलचल ल्याउने हगसन (Hogson) को विषयमा विचार गरौ ।

डा.डाय्बिडस् (१८४३.१९२२) एक सिविल कर्मचारीको रूपमा १८६४ ईस्वीमा श्रीलंका गयो । त्यहाँको बौद्ध वातावरणबाट प्रभावित भएर आठ वर्ष श्रीलंकामा बस्दा विद्योदय परिवेणका भिक्षु सुमङ्गल स्थिवरसंग डाय्बिडस्ले पालि पढ्नु भयो । १८७२ ईस्वीमा इंगलैण्डबाट फर्केर उनले रबर्ट सीजर चिल्डर्स (Robert Caesar Childurs) भी फोस्टल (V. Faustoll) र ओलेनबर्ग (Oldenburg) जस्ता लेखकहरू संग सिक्रय हुनुभयो, अभ वहाँ आफ्ना साथीहरू भन्दा अगाडी पुग्नु भयो । चिल्डर्स, डाय्बिडस् जस्तै अभ १८७२ ईस्वीमा नै श्रीलंकामा सिविल कर्मचारी भएर जानु भएको थियो । वहाँ पालि भाषा शब्दकोष The Dictiondry of the Pali Language ईस्वी १८७२ र १८७४ मा

#### विटेनमा बुढधर्म

गरी दुईभागमा सम्पादित गर्ने विद्वान थियो । फोसवल ले ईस्वी १८७७-१८९७ भित्र अथक प्रयास गरेर जातकलाई सात भागमा निकाल्नु भयो । १८७८ ईस्वीमा वल्डेनवर्ग को बीपवंश अनुवाद निस्क्यो । १८७९.१८८३ ईस्वी भित्र वल्डेनवर्ग संग निकालेको विनयपिटक (पाँचभाग) डाय्विडस्को अर्को उल्लेखनीय पुस्तक हो । परन्तु यी विद्वानहरूको ग्रूपमा डाय्विडको कित्त आलस्य नटाँसेको ४१ वर्षको विद्वतापूर्ण प्रयासले वहाँलाई अग्रगण्य ठाउँ प्राप्त भयो । बुद्धधर्म सम्बन्धी विवादमा बहाँको निर्णयलाई मान्यताको दृष्टिले हेर्ने भयो । यो प्रसंपमा बुद्धधर्म (Buddhism) १८७८ को निर्वाण सम्बन्धी विवेचना र निवान कथाको अनुवाद तथा समालोचना (१८७९) स्मरणीय छ । १८८१ मा बहालाई अमेरिकामा बुद्धधर्म सम्बन्धी भाषण दिन निमन्त्रित गऱ्यो । यहीं वहाँले पालि टेक्स सोसाइटी (Pali Text Society) संस्थापित भएको घोषणा गर्नुभयो । वहाँको शब्दमा पवित्र धर्म ग्रन्थको प्रकाशन गर्ने काम विश्वधर्मको इतिहासमा एक महत्वपूर्ण काम हो । फेरि यो काम गर्ने भार आफुलाई नै खाडी राखेको थान्तु मै वहाँले प्रयास गर्नु भयो । अनि फेरि वहाँको जीवन पालि टेक्स सोसाईटी कै जीवन भयो । निरन्तर वहाँको जीवन पालि टेक्स सोसाइटी के जावन भया। निरन्तर ४१ वर्षसम्म पालि टेक्स सोसाइटीको काममा आफुलाई समर्पित गरी मूल पालि त्रिपिटक र अट्ठकथाको संम्पादन, एक दर्जन जित मूल ग्रन्थको अनुवाद, दर्जनौ बुद्धधर्म सम्बन्धी मौलिक रचनाको काम पूरा गर्नु भै १९२२ ईस्वीमा वहाँके यो संसार खाडी जानुभयो। परन्तु वहाँ बिटेनमा बुद्धधर्मको इतिहासमा मात्र होइन विश्व बौद्ध साहित्यको इतिहासमा नै बिर्सन नसिकने विद्वान र भक्त हुनुभयो। वहाँको कृत्ति मध्ये दीधनिकाय (१८८५) को सम्पादन, मिलिन्दपुश्न (१८९०) को र दीधनिकाय (१८८९-१९१०-१९१२) अनुवाद, बुढ्धर्म (१८९६) र बुद्धिप्ट

इन्दिया (१९०३) अनुसन्धानात्मक ग्रन्थ उल्लेखनीय छ । वहाँको सबभन्दा ठूलो देन पालि अंग्रेजी शब्दकोष (Pali English Dictionary) हो । १९०२ ईस्वीमा प्रकाशन शुरु भएको यो शब्दकोष विश्वयुद्धले गर्दा रोकिनु परेकोले तीनभाग निस्केको सम्म वहाँले देख्नु भयो । अनि पुरा नभएको काम विश्वयुद्ध समाप्त भएपछि वहाँकै सहकर्मी डा.विलियम स्टेड (Dr. William Stede) ले १९२५ मा पुरा गरिदियो । यो महान शब्दकोष कत्तिको लोकप्रिय छ भन्ने कुरा १९६६ सम्ममा पाँचौ संस्करण भएकोले नै स्पष्ट छ ।

डा.डाय्विडस्को यस प्रयासमा जब वहाँ लाई श्रीमती कोरोलिन फोली रीस डाय्विडस् (Mrs, Coroline Foly Rhys Davids) समेत धेरै विद्वानहरूको सहयोग प्राप्त भयो तब धेरै नै विद्वानहरू पिन जुटाई दियो । महावग्ग (१८०६-१९०९), सगाधावग्ग (संयुक्तिनकाय), विभग (१९०४), पट्ठान (१९२१), यमक (१९१२), विश्वाद्वमग्गो (२ भाग) (१९२०-१९२१) को सम्पादन, धम्मसंगिनीको अनुवाद (Buddhist Manual of Osychological Ethics 1923) अभिधर्मको अनुवाद (Compendium of Philosophy 1910), लाइट अफ् एसिया पुस्तकले पिछको रसमय काव्यात्मक बौद्धग्रन्थको रूपमा, थेरगाथाको अनुवाद (Psalms of the Brethren 1913), थेरीगाथाको अनुवाद (Psalms of the Brethren 1913), थेरीगाथाको अनुवाद (Psalms of the Sisters 1909), महायान बुद्धर्म र अनात्मवाद, शाक्य अर बुद्धिन्ट ओरिजिन्स (Sakya or Buddhist Origins 1931), मुक्तिगामी हरूको वचन(?) (Wayfare,s Words 1942) तीन भाग, श्रीमती डाय्विडको अधिसार्न योग्य कृति हो।

पालि टेक्स सोसाइटीले डेनिस विद्वान भी.ट्रेइर (V. Trencker), आर.चाम्स (R. Chalmers), लि अन् फीर (Le on

# ब्रिटेनमा बुढधर्म

Feer), एफ्. एल्. यूडवर्ड (F. L. Woodword), ई.हार्डी (E. Hardy) जस्ता निकै विद्वानहरू निकाले । भी.ट्रेक्टर को र mardy) जरता निक विद्यानिहरू निकास । मा. द्रहर की ए बार. चाम्स को प्रयत्नले आठ भागमा मिल्फमनिकाय (१८८४-१९२४) सम्पादित भयो । द्रेड्क्कर ज्यूको तर्फबाट मिलिन्दपञ्हो (१८८०) पनि सम्पादित भयो । लि अन् फीर ले १८८४ देखि १९०४ भित्र संयुक्तिनिकाय ६ भागमा सम्पादन गर्नु भयो । त्यस्तै नै बुडवर्ड को तर्फबाट धेरगाथा अट्ठकथा (१९४०-१९५२), संयुक्तनिकाय अट्ठकथा (१९२१-१९३७), धर्मपाल रचित तीनैभाव उदान अट्ठकथा (१९२६) सम्पादन भयो । पालि टेक्स सोसाइटीबाट अरु अरु सम्पादनहो ई.हाडी (E.Hardy) को विमानवत्थु अट्ठकथा (१९०१) र पेतवत्थ अट्ठकथा (१८९४) । ई. मुलर (E. Muiler) को थेरीगाथा अट्ठकथा (१८८२) र धम्मसंगिनी अट्ठकथा (१८८४) । हरमन स्मीथ (Herman Smith) धम्मसागना अट्ठकथा (१८६४) । हरमन स्मीथ (Herman Smith) को खुद्कपाठ अट्ठकथा (१९१४), सुत्तनिपात (१८१३) र तीनैभाग सुत्तनिपात अट्ठकथा (१९१६-१९१८) । आर.मोरिस (R. Morris) ई.हार्डी (E. Hardy) र मावेल हण्ट (Mabel Hunt) को अंगुत्तरिनकाय (१८६४-१९१०), माय्क्स बाल्सर (Max Waleser) र हरमन कोप (Herman Kopp) को चारभागको अंगुत्तर निकाय अट्ठकथा (१९२०-१९४०) । हाय्विहस् संगै बसेर जे.इस्टलेन (J. Estlen) कार्पेटर (Carpeter) को बायनिकाय (१८८९-१९११) र यसैको तीन भागमा निस्केको अटठकथा (१८८६-१९३२) । एक सी हरमह (U. C. Horman) को अट्ठकथा (१८८६-१९३२) । एच्.सी.हरमन (H. C. Harman) को पश्चिमागमा निस्केको धम्मपद अट्ठकथा (१९०६-१९१४) डम्जू.गाइगर (W. Geiger) को चुल्लुवंश (१९२४-१९२७), जे.एच्.वृहस् (J. H. Woods), हि.कौसाम्बी (D. Kaushambi), आई.बी.हरमन (I. B. Harman) र अरनोल्ड (Arnold) को दुई भायको कथावत्थु (१८९४-१८९७) यी नमुना रूपमा प्रस्तुत बरेको पुस्तकको सम्पादक विद्वानहरू र पुस्तकको प्रकाशनबाट हाम्रा हृदयमा राम्रैसंग होस आउँछ, ब्रिटेनमा धर्मको अध्ययन र मनन तर्फ कस्तो जागरण आयो ? सांचै नै पाउल चरस (Paul Carus) को १९१० ईस्वीको देवनागरी "कल्याण धम्मो" भनिकन बुद्धं सरणं गच्छामि, धम्मं सरणं गच्छामि, संघं सरणं गच्छामि, मनिकन कभरमा रातो अक्षरले छापी राखेको "गोस्पेल अफ् बुद्ध" (Gospel of Buddha) देख्दा खेरी आज पनि हाम्रो मनमा भित्रसम्म छुन जान्छ । यसरी प्रतीकको रूपमा कित मनपर्दो किसिमले आफ्नो आफ्नो पुस्तकमा यस्तो राखेका होलान् भन्ने कुरा हाम्रो हृदयमा मन्थन गराउँछ ।

पालि बौद्ध वाडमय तर्फ जस्तो क्रान्ति आयो त्यस्तै पाल बाढ वाडमय तर्फ जस्ता कान्त आया त्यस्त संस्कृत बौढ वाडमय तर्फ पनि आयो । विशुद्ध संस्कृत र गाथा संस्कृतको बौद्धसाहित्य अध्ययन तर्फ बी.एच्.हगसन (B. H. Hodgson) ले नेतृत्व गर्नु भयो । वहाँ १८२१ देखि १८४३ सम्म नेपालमा बस्नु भएका ब्रिटिस रेजिमेण्ट हुनुहुन्छ । वहाँले संग्रह गर्नु भएको विशाल र मुल्यवान संस्कृत र गाथा संस्कृतको हस्तलिखित बौद्ध ग्रन्थहरू कलकत्ता, लण्डन र पेरिसको विद्वानहरूको निम्ति निधि नै भयो । वहाँको एसियाटिक रिसर्च (Asiatic Research) तेन्ह भाग (१८२८) मा र रोयल एसियाटिक सोसाइटी अफ् लण्डन (Roval Asiatic Society of London) तीन भाग (१८२८) मा प्रकाशित रचनाले यस कुराको पुष्टि गर्छ । उता पश्चिमी बौद्ध अध्ययनको जनक मायुक्स मूलर (Max Muller) ले सुखावित व्यूह (१८८३) र वज्रच्छेदिका प्रज्ञापारिमता सम्पादित गर्नु भयो । सुखावितव्यूहको अंग्रेजी अनुवाद भने फरमर (Furmur) ले १८९४ मा गर्नु भएको देखिन्छ । कार्न (Karn) र बी.नाजिओ (B. Nazio) को प्रयासबाट १८८४ मा सद्धर्मपुण्डरिक प्रकाशित भयो । अनि ई.बी.कोबेल (E. B. Cowell) ले दिव्यावदान (१८८६) र बुद्धचरित (१८९४) निकाल्नु भयो भने

# बिटेनमा बुद्धमं

ई.एच्.जोहनसन (E. H. Johnson) ले सुन्दरानम्ब (१९३२), जे.जे.जोन्स (J. J. Jonws) ले महावस्तु (१९४४-४२) निकाल्नु भयो ।

संस्कृत वाडमयको आधारमा महायान बुद्धधर्म प्रचार भए जस्तै तिब्बती भाषाको आधारमा पनि पहिले देखि नै यूरोपमा धर्मको अन्वेषण भएको थियो । हंगेरियन विद्वान अलेक्जेण्डर वसोम (Alexander Csoma) र दे कोरोस (De Koros) १८९८ देखि १८२३ सदम लद्दाखमा लामाहरूसंग तिब्बती भाषा पद्दन व्यस्त भयो । अनि १८३४ मा वहहिरूले तिब्बती व्याकरण र तिब्बती शब्दकोश बनाई दियो । एसियाटिक रिसर्चस् भाग २० मा कंजूरको समिक्षा (Analysis of the Conjue) र डब्लू.डब्जू.रोकविस (W. W. Rockwill) बाट तिब्बती कवितामय उदान वर्ग अंग्रेजी अनुवाद भयो ।

यसरी पालि, संस्कृति र तिब्बती भाषाको बौद्ध साहित्यको प्रकाशनले अनि त्यसको अध्ययन मननले बुद्धधर्ममा जागरण आए के ब्रिटेनमा बौद्ध संगठन र प्रवचनले पनि बुद्धधर्म बलियो भईरहचो । ग्रेटब्रिटेन आयलैण्डको बौद्ध संगठन तथा बौद्ध पत्रिका (Buddhist Revien) प्रथम विश्वयुद्धले शिथिल गरे पनि विश्वयुद्ध सिद्धिये पछि बांकि रहेका बौद्धहरू फ्रान्सिस पेन (Francis Payne) ले जम्मा गन्यो । ग्रेटब्रिटेन र आयलैण्डको बौद्धसंघ थेओ सोफिकल सोसाइटीको शाखाको रूपमा बुद्धिन्द लाज (Buddhist Lodge) गठन भयो । वहाले स्वयं लण्डन बौद्धसंघ स्थापित हुँदालम्ममा छत्तीस भाषण गर्नुभयो । यो बुद्धिन्द लाको उदेश्य बुट्टवा मानिसहरूलाई बौद्ध गर्ने होइन, बल्क राम्रो बौद्धग्रन्थ प्रकाशन गर्ने र बौद्धसंगठन बनाउने हो । यसैको प्रयासमा १९२६ मा ए.सी.मार्च (A C. March) को

अध्यक्षतामा ईंगलैण्डमा बुद्धधर्म (Buddhism in England) प्रकाशित भयो । वहाँले अंग्रेजीमा भएको दुईहजार पुस्तक वा रचनाको सम्बन्धमा १९३५ मा बौद्ध बाबियोग्राफी (A.Buddhist Bibliography) निकालनु भयो ।

उता माथी उल्लेख गरे भौ क्रिसमस हम्फ्रो (Christmas Humphrs) को अध्यक्षतामा १९ नवेम्बर १९२४ का दिन लण्डन बौद्धसंघ (Buddhist Society of London) गठन भयो । साँचै भनौ भने यही सोसाइटी अहिलेसम्म गतिशील र अग्रगण्य बौद्ध संगठन भई रहेको छ । यसले अनागारिक धर्मपाललाई स्वागत गर्ने, श्रीलंकाबाट आउने भिक्षु विजरानन्द र बर्माका ऊ.थितिललाई मदत गर्ने, अनि आज भन्दा तीस चालीस वर्ष अगाडी भिक्षु नारद महास्थिवरबाट विद्यार्थीहरूलाई बुद्धधर्म बुभाउन दिने, १९२७ देखि नै चाइनिज र जापानी बौद्धहरू पनि आमन्त्रण गरी प्रचार गर्न दिने, १९३६ मा श्रद्धालुहरूको एउटा सभा (World Congress of Faiths) गर्ने गऱ्यो । यो सोसाइटीले प्रवचनको आयोजनाको साथै धर्म साकच्छाको व्यबस्था र अष्टांगमार्गको अनुकरण गर्नेहरूलाई मदत गर्थ्यो । यो अष्टागमागेको अनुकरण गनेहरूलाई मदत गथ्यो । यो सोसाइटीको पुस्तकालयको आफ्नो रजतवर्ष सम्ममा २,४०० पुस्तक संकलित भयो । विश्वयुद्धको बीचमा (१९४३) सोसाइटीले ब्रिटीस म्यूजियम संगै बुद्धधर्म सम्बन्धी एउटा पुस्तक दुकान पनि राख्यो । बौद्धिक स्वतन्त्रताको संगै मुक्तिको आशा लिई राखेका मात्र सांचैको सदस्य हुन सक्ने हुँदा यो सोसाइटीको सदस्यहरू पनि संख्यात्मक रुपमा कम हुन सक्छ परन्तु गुणात्मक रूपमा सान्है महत्वपूर्ण छ । यो सोसाइटीको विहानको डांक (Morning Mai) को काम पुरा गर्न दुई घण्टासम्म समय चाहिने भयो । यही कारणले अरु अरु बौद्धसंगठन सभाको अगाडी लण्डन बौद्ध सोसाइटी सबल भयो, राष्ट्रियस्तर कायम गर्न सक्ने भयो,

## बिटेनमा बुद्धधर्म

लण्डनस्थित बौद्धदेशको बूतावासले मान्यता दिइयो, स्वयं स्युक्तः अधिराज्यको परराष्ट्र अफिसबाट मान्यता लिन सक्ने मयी । नेपालमा भएको चतुर्थ विश्व बौद्ध सम्मेलनमा पनि यहि सोसाइटीले ब्रिटेनको बौद्धहरूको प्रतिनिधित्य गऱ्यो । यो सोसाइटी यति बलियो र अघि बढ्न सक्नुको एउटा कारण संस्थापन अवस्थादेखि अहिलेसम्म अध्यक्ष भई रहनु भएका क्रिसमस हम्फ्रोको व्यक्तित्व र श्रम पनि हो । दीश्री विश्वयुद्धमा जापानसंगको भगडामा आफुलाई हकेलेर पठाउँदा सम्म पनि हम्फ्रेज्यूले आफ्नो सोसाइटीको भलाई गर्ने बिर्सेनन् । त्यहा पनि उनि बर्मी बौदहरूको तर्फबाट सोसाइटीलाई सहयोग जुटाउन सिकय हुन् भयो । आफ्नै घरमा सोसाइटीको अफिस आफ्नो काम नै सोसाइटीको अध्यक्ष पद संम्हाली रहेका हम्फ्रेको नेतृत्वमा पत्थार गरेर ने अनागारिक धर्मपालले २७ सेप्टेम्बर १९२४ मा लण्डन आएर स्थापित गरेको ब्रिटिस महाबोधि सोसाइटीको अस्तित्व पनि यो सोसाइटीमा जोडी दिएको हो । १९४४ ईस्वीमा श्रीलंकाको सहयोगमा एउटा बौद्धविहारको निर्माण भयो । १९४१ सम्ममा ब्रिटेनका एक प्रकाशकले (Penguin Books पया । प्रथम सम्मा बिटनका एक प्रकाशकल (Penguin Books
Ltd) बुढधर्म (Buddhism) ४०,००० चालीस हजार प्रति
छाप्यो । लण्डन बुढिण्ट सोसाइटीको सदस्य र उक्त प्रकाशनका
संस्थाका डाईरेक्टर ए.एस्.बी.ग्लोवर (A. S. B. Glover) ले लेख्नु
भएको यो पुस्तक २,४०,००० भन्दा बढी बिक्री मैसकैकोले स्पष्ट
गर्छ कि ब्रिटेनमा बुढधर्म पह्नुमा मानिसहरू कृति अगाडी
बढ्यो । अहिले ब्रिटेनमा बुढधर्म सम्बन्धी रचना कृही
प्रकाशनार्थ पठाउँदा फिर्ता आउला भन्ने छैन । बल्क त्यसरि फेरि फेरि पठाउन आग्रह मात्र आउँछ ।

यसको अतिरिक्त इङ्गलैण्डमा बौद्ध विहार संघले (The Buddhist Vihar Society in England) लण्डन मित्र वा लण्डन

( 200 )

नजिक भिक्षुहरू बस्न हुने र प्रचारको काम पनि हुने बौद्धविहार बनाउन १९४७ देखि दृढ प्रयाश गरी त्यो काम पुरा गऱ्यो । यो संघले बी.बी.सी. (B.B.C.) बाट पनि प्रचार कार्य गर्छ । हामीले बिर्सन हुँदैन, यही संघले नेपाल अधिराज्यमा बुद्धजयन्तीको सार्वजनिक छुट्टि हुँदा नेपाल सरकारलाई धन्यबाद दिएको थियो । बुद्धगयामा बौद्धहरूको नियन्त्रणको निम्ति समर्थन गर्दै आएको छ ।

तीनै निकाय (यान) जान्ने बुक्त्ने भिक्षु संघरिक्षत कालिम्पोङ्गबाट बीसवर्ष पछि स्वदेशमा आउनु भयो । उहाँले स्कूलका बालकहरूलाई धर्मको अध्यापन गरी रहनु भएको छ । धाईलैण्डबाट भिक्षु राजिसिद्धमुनि र भिक्षु महाविचित ब्रिटेनमा धर्म प्रचारार्थ आउनु भयो । आज भोलि ब्रिटेनमा अक्सफोर्ड र क्याम्ब्रीज विश्वविद्यालयको बुद्धधर्म सम्बन्धी निकाय समेत गरी सत्र अठार बौद्धसंघ संस्थाहरू छन् । मिहिन्तले श्रीलंकामा राखेको बुद्धको अस्तिधातु परम्परानुसार ठूलो यात्रा गरी चीसवीक (Chiswiek) नगर सभागृहमा सभागरी नया बौद्धकेन्द्रमा स्थापना गऱ्यो । श्रीलंकाका प्रधान मन्त्री श्रीमती बन्दारनायिकाले १३ अक्तुवर १९६ं४ मा प्रदान गर्नु भएको यो अस्तिधातु नै एशियाबाट बाहिर उपहार स्वृह्ण गएको बुद्धको पहिलो पवित्र अस्तिधातु हो । अन्तर्राष्ट्रिय बौद्ध प्रतिष्ठा प्राप्त वर्ल्ड बुद्धिष्ट ( World Buddhist २० Oct १७६४) को शब्दमा यो श्रीलंकाका बौद्धहरूको तर्फबाट तीसं हजार (३०,०००) ब्रिटेनको बौद्धहरूको निम्ति प्रदान गरिएको अमुल्य निधि हो । यो पवित्र अस्तिधातु स्तूप निर्माण नहोउञ्जेलको निम्ति लण्डन बौद्ध विहार (5.Heath Field Gardens, Chiswick, London, W. - 4) मा स्थापना भयो । लण्डनमा एउटा थाई विहार निर्माणाधीन भैराखेको छ । लण्डन बौद्धकोष र लण्डन विश्व विद्यालयको सम्भौता अनुसार

#### बिटेनमा बुद्धर्म

बौद्ध अध्ययनको निम्ति १९६६ मा एउटा अन्वेषण केन्द्र पनि स्थापना भएको थियो ।

आज ब्रिटेनका धेरै मानिसहरू चर्च र निरस मीतिकवाबले वाबक भएर बसेका छन् । आज संयुक्त अधिराज्य ब्रिटेनलाई आध्यारिमक विकासले र ध्यानले दिने लाभ निकै मनपर्छ । अफ बौद्धिक र आध्यारिमक उन्नितिको बलियो पद्धित विशालतम र प्राचीनतम विश्वमा नै अंगाली रहेको मानवताका निम्ति बुद्धधर्म कित मनपर्ला भविष्यले बताउँछ भन्ने ब्रिटेनले धारणा राखेको छ । किनभने यहाँ भएको आजकै भाषाको विशाल बौद्ध साहित्यले व्याख्या गर्न सक्छ, बुद्धको सन्देश शान्तिको निम्ति महान र अनुपम श्रोत हो । यहाँ दु:ख छ, यहाँ दु:खबाट मुक्त शान्ति छ, सुख छ, अफ अज्ञानबाट पूर्ण विमुक्त निर्वाण छ ।

(World Fellowshif of Buddhist News Bulletin 1/6.3/1 World Buddhism 4/5, 2500 Years of Buddhist, Report of the 4 th WFB Conference .Mahabodhi 11-12/5/,4-5 15t, 10/57 Buddhim in the Western World by ven.Pryadassi Thero.

A Guide To Buddhism I B E L .Japan को आधारमा सम्पादित र अनुदित )

# प्रान्समा बुद्धधर्म

भगवानको स्वयं जीवमान कालमा नै बुद्ध रं वहाँका शिष्यहरू नपुगेका विभिन्न ठाउँहरूबाट आएर भिक्षुत्व ग्रहण गर्न आएको कुरा पालि वाङ्मय पह्दा थाहा हुन्छ । त्यस्तै सम्राट अशोकका धर्मदूतहरू पठाउने कामले गर्दा बुद्धधर्मको सन्देश भन टाढा टाढा को देशमा पुग्यो । राज्य विस्तार र धन प्राप्तिको निम्ति पहाड पर्वत तथा समुद्रबाट यात्रा गरेका अज्ञात मानिसहरूको तर्पबाट पनि बुद्धधर्मको सन्देश र संस्कार टाढा टाढाको देशमा पनि केही न केही पुऱ्यायो । यस अर्थबाट भन्ने हो भने फ्रान्समा बुद्धधर्म कहिले पुऱ्यायो भन्ने कुरा सप्रमाण भन्नु सजिलो छैन । एशियाको शान्ति सन्देश पश्चिमी जगतमा प्रसार भएको बेलामा नै फ्रान्समा पनि प्रचार भएको देखिन्छ । तैपनि अध्ययन र अन्वेषणको नयाँ जाग्रत प्रवृत्ति आएको अनुसार भन्ने हो भने १८२१-४१ ईस्वी भित्र हड्सन (Hodgson) ले नेपालमा पत्ता लगाएको संस्कृत बौद्धग्रन्थको पाण्डुलिपि युरोपको ठाउँ ठाउँमा पुऱ्याइसकेपछि मात्र जानिंदो किसिमसंग युरोपमा संस्कृत भाषाले हुर्काइ राखेको बुद्धधर्मको प्रवेश भयो भन्नु बढी युक्तियुक्त हुन्छ । त्यस्तै नै १८२६ ईस्वीमा ई.बर्नफ् (E. Burnouf) र किश्चियन लास्सन (Christian Lassen) हरूले फ्रेञ्चभाषाले पालिभाषा विषयमा निबन्ध लेखी प्रकाश गरिसकेपछि फ्रान्समा पालिभाषाको माध्यमबाट हुर्केको बुद्धधर्मको अध्ययन प्रारम्भ भयो । हजसनले लगेको पाण्डुलिपि र सोमा डे.कोरोस (Csoma De Karos), आर.सी. चाइल्डर्स (R. C. Childers) हरूले लगेको तिब्बती र पालि बौद्ध साहित्यको हाँकले (आव्हानले) युगेन बर्नफले फ्रेंक्चमा सर्वप्रथम बुद्धधर्मको इतिहास निस्तयो । "इन्टोडक्सन् ए" ले "हिस्टोरि हु बुद्धिज्मे इण्डिन" (
Introduction a l Historie Du Buddhisme Indien) पुस्तकले फ्रान्सका धेरै नै विद्वानहरूको आँखा बुद्धधर्मको अध्ययन तर्फ तानियो । यो पुस्तकले बौद्ध साहित्य र पाल संस्कृतको श्रीचमा रहेको सम्बन्ध पनि राम्रोसंग स्पष्टगरी देखाइ दियो । दिव्यावदान, कारण्डव्यूह, र वजसूचिका अनुवाद, प्रश्नापारमिता, लंकावतार सूत्र र अरु अरु दुर्लम साहित्य सम्बन्धी टिप्पणी यही पुस्तकको माध्यमबाट मएको हो । बर्नफ्ले सद्धर्मपुण्डरिकको फ्रेंच्च अनुवाद लोटस् हे ला बोन्ने ली (Lotus Be la bonne loi (१८५२) नामले निकालेर फ्रान्समा विस्तारै परिचित भएको बौद्ध साहित्यको क्षेत्रमा एक तह बढी प्रगति ल्याइदियो ।

गानेत र हक (Gabet and Hut) ले काश्यप मातको सूत्र मंगोल भाषाबाट फ्रेज्य भाषामा १८४८ मा अनुदित गन्यो, अवदानको तीनभाग चीनिया भाषाबाट फ्रेज्यमा (१८५९) मा स्लिनसास जुलिन (Slanislas Julien) ले अनुवाद गन्यो । १८८४-१८२ तिर पी.ई. फकक्स (P. E. Foucaux) बाट लिलतिवस्तरलाई दुई भागमा तिब्बती र फ्रेज्यमा अनुदित भयो । कारांसको एनालाइसिस अफ् द केञ्जुर १८८१ (Ananysis of the Kunjur) लिअन फीर (Leon Feer) ले अनुवाद गन्यो । १८९१ ईस्वीमा लिअन् फीर र जे.एस् स्पेन्सरको अंग्रेजीमा सम्पादन गरीराखेको अवदानशतक फ्रेज्यमा अनुवाद मए पिछ बौद्ध कलात्मक परिचय, फ्रेज्य जनतालाई उपलब्ध भयो ।

यसरी बर्नफ्ले फ्रान्सलाई बुद्धधर्मसंग परिचय गराएपछि धेरै विद्वानहरू पूर्वि देशको ज्ञान भण्डार तर्फ आकर्षित भए । परन्तु फ्रान्समा बुद्धधर्म अध्ययनको काम सिलभान सेमि ( Silvain Levi) आएपछि मात्र राम्रोसंग शुरुभयो । सिलभान सेमि संस्कृत, चीनिया, तिब्बती र कूचको भाषाविद् भएको हुनाले बुद्धधर्मको त्यसरी अध्ययन राम्रोसंग गर्न सकेको हो । साँचै भन्ने हो भने सिलभान लेभिकै प्रयासबाट महायान बुद्धधर्म फ्रान्समा राम्रोसंग प्रवेश भयो । १८९२ मा फ्रेञ्च भाषामा सबभन्दा पहिले बुद्धचरितको पहिलो अध्याय वहाँले छाप्नुभयो । सोही वर्ष फोरि मिलिन्दप्रश्न पनि चिनियाँ भाषाबाट फ्रेञ्च भाषामा अनुवाद भयो । १९०५ मा लेभि नेपालमा आउनु भयो । नेपालमा आएपछि फेरि एक पटक हलचल हुने गरी नेपालको पुस्तकालयमा पुराना पुराना ग्रन्थहरू अध्ययन गरी नेपालको धर्म र संस्कृतिको इतिहास युरोपमा पुऱ्याई दियो । नेपालमा आएर लेखेको लेभिको प्रख्यात पुस्तक ले नेपाल (Le Nepal) हो । दिव्यावदानको आलोचनात्मक अध्ययनहरू पुस्तकको रूपमा फ्रेञ्चमा १९०७ मा देखाई दियो । वहाँले १९११ मा कूच भाषाको बौद्धग्रन्थ पनि अनुवाद गरी निकाल्नु भयो । धम्मपदको फ्रेञ्च अनुवाद १९१२ मा निकालेर फ्रेञ्चमा बौद्ध साहित्यको क्षेत्र फराकिलो गरिदियो । सोही बेला शतपञ्चशतिका स्तोत्र क्षेत्र फराकिलो गरिदियो । सोही बेला शतपञ्चशितका स्तीत्र छापेर वहाँले (१९१२) मा नै टोखारिया भाषामा लेखिएको कारणपुण्डरिकको पुराण पत्ता लगाई दियो । स्त्चरबात्स्की (Th. Stcherbatsky) संग यसोमित्रको स्फुतर्थको पहिलो कोषस्थान (१९१८) वहाँले निकाल्यो । सोही वर्ष नैरात्म्य-परिप्रश्न पत्ता लगाएर मिक्भमिनकायको संस्कृतमा लेखिराखेको चुल्लकम्मिवभङ्ग सूत्र, महाकम्म विभङ्ग पत्ता लगाई १९३२ तिर चिनियाँ भाषा पनि राखी प्रकाशनमा ल्याउनुको श्रेय वहाँलाई छ । १९२९-३१ भित्र लेभिले प्रो.जे.टाकाकुसुसग मिलेर चिनियाँ बौद्धधर्मको इनसाइक्लोपेडिया शब्दकोष निकाल्ने प्रयाश गर्नु भएको भने निकै महत्वपूर्ण भएर पनि दोश्रो विश्वयुद्ध शुरु भएको हुँदा त्यो काम परा हन सकेन । काम पुरा हुन सकेन ।

#### फ्रान्समा बुक्थर्म

सिलभान लेभिको सम्भन्दा प्रशंसनीय अन्वेषण बुद्धधर्मको विज्ञानवादको संस्कृत ग्रन्थ पत्ता लगाएकोमा छ । महायान अध्ययन तर्फ त्यतिकै महत्वपूर्ण अन्वेषण महायान सूत्रालंकार पत्ता लगाएकोमा भयो । अनि मात्र विज्ञानवादको फ्रेज्ब प्रकाशन १९०७ मा हुन सक्यो । अरु अरु धेरै ग्रन्थहरू पत्ता लगाएकोमा मुख्य मुख्य वुई ग्रन्थ विमंशटीका र त्रिमंशटीका हुन् । यी ग्रन्थहरू १९२४ मा छापियो । १९३४ मा एस.यामागुची (S. Yamaguchi) संग मिलेर मध्यान्त विमंग टीका निकाल्तु भयो । सिलभान लेभिको कहिल्यै बिर्सन नसिकने यित्तका महत्वपूर्ण कामले बुद्धधर्म फ्रान्समा मात्र प्रचार भएको होइन पूर्वि देशमा एक किसमले सुकेर गईरहेको धर्मग्रन्थको फोर एक पटक पुनस्त्थान गरी बुद्ध धर्म संघ मिलिबै गएको इतिहासलाई प्रकाशमान गरिदियो भनेपनि अत्युक्ति नहोला । अभ लेभिकै प्रयासले पुसेन (Poussin), स्वर्गास्कि (Stchemately) जस्ता विद्यानहरूले बुद्धधर्म अन्वेषण गर्ने तर्फ यन सगाई वियो भन्नुमा अत्युक्ति नहोला ।

लेभिकै युगका एक विद्वान नीडेनका प्रो.एन्.कर्न (H. Kern) पनि हो। कर्नको हिस्टोरि द्व बुढिजमे डान्स ए, इन्दे (Historie du Buddhisme Dans I, Inde) दुई अध्याय गरि (१९१०-१९०३)मा छापिए। यस पुस्तकले बुढको जीवनी, धर्म र संघको विवरण राग्रोसंग वियो । बुढधर्मको इतिहासमा संघशासन महायान र हीनयान दुई निकाय भएको कुरा फ्रेक्चमा सर्व प्रथम उल्लेख गर्ने वास्तवमा कर्न नै हुन्।

यसपिछ सिलभान लेभि र एच् कर्नका शिष्य प्री. सुइस हे ला भ्याली पुसेन (Prof. Louis de la Vallee Poussin) को युग आयो । सुभेने भाषाको अध्ययन पुरागरी पुसेनले १८९१ ईस्वीमा

लेभिको शिष्य बनेर सखोन मा प्राचीन संस्कृतिको अध्ययन लाभका शिष्य बनर सखान मा प्राचान संस्कृतिका अध्ययन गरेको थियो । सोही समयमा लीडेनमा गएर प्रो.एच् कर्न संग गाथा (गीत) को भाषा अध्ययन गर्दै थियो । यता पुसेनले तिब्बती र चिनियाँ भाषा सिक्यो । जसबाट पुसेनलाई अन्वेषण गर्न निकै सजिलो भयो । १८९३ ईस्वीमा घेण्ट को विश्वविद्यालयमा प्रोफेसर भएर वहाँले ३५ वर्षसम्म बुद्धधर्मको (प्राय सर्वास्तीवाद) अध्ययन र अन्वेषण गर्नु भयो । अनि १९२९ मा सोसाइटे बल्गे डि, इच्यूड्स ओरिअण्टल (Societe belged, Etudes Orientales) को संगठन गऱ्यो । यही संगठनको गतिविधिको रुपमा बुद्धिज्मे नोट्स इट् बाइब्लियोग्राफि ( Buddhisme Notes et Bibliography) जस्ता प्राचीन संस्कृतिको विद्वतापूर्ण पुस्तक निस्क्यो । पुसेनले मे लांगेस चिनोइज इट् बुद्धिक्यूज (Me, Langes Chinois et boudhiques) को सम्पादन गरी निर्देशन र अभिधर्मको विषयमा आफ्नो मुल्यवान रचनाहरू दिएर मद्दत गऱ्यो । वहाँले इन्साइक्लोपेडिया अफ् रेलिजियन एण्ड महत गऱ्या । वहाल इन्साइक्लापाड्या अफ् रालाजयन एण्ड इिथक्स (Encyclopedia of Religion and Ethics) पुस्तकमा तीसवटा भन्दा बढी बुद्धर्म सम्बन्धी रचनाहरू दिएर बुद्धर्मलाई पाश्चात्य विद्वानहरूको बीचमा पुऱ्याई दियो । कोलिनेट (Ph. Colinet) संग मिलेर ले म्यूजियन (Le. Museon) को सम्पादन गरी उता फीर वहाँले बोधिचर्यावतार बोधिसत्व भूमि, माध्यमकावतार र बसुबन्धुको विमस कारिका प्रकाश, जस्ता महत्वपूर्ण विषयहरू प्रकाश गर्नु भयो । पुसेनको अर्को नाउँ लिन योग्य सम्पादनमा पञ्चकम (१८९६), बोधिचर्यावतार पञ्जिका (१९०१-१९०५) अनि त्यस्तै चन्द्रकीर्तिको प्रसन्नपाद (१९०३-१९०३) र महानिदेश (१९०६-१९०५) हो । प्रयोवतो १९०३-१९१३) र महानिद्देश (१९१६-१९१७) हो । सबभन्दा ठूलो देन बसुबन्धुको अभिधम्मकोषको (१९२३-३१) युवानच्वांगको विज्ञप्तिमात्रतासिद्धि (१९३०) को फ्रेञ्च अनुवाद हो । बसुबन्धुको भाषा संगै अभिधर्मकोषलाई सातवटा ग्रन्थमा निकाली सकेपछि मात्र युरोपमा सर्वोस्तिवाद बुढ्धर्म राम्नासंग प्रचार भयो । त्यहाँका विद्वानहरूको भनाई अनुसार युरोपमा बुढ्धर्मको इतिहासमा पुसेनको कामले एउटा ठूलो युग नै स्याई वियो । पुसेनका सबैजसो पुस्तकहरूमा सरल भाषा, दार्शनिक तर्क र आलोचना हुने पुसेनको विशेषता हो । त्यतिकेशा युरोपमा आईरहेको शून्यवादलाई अपुरो भैरहेको उत्तरको रूपमा पुसेनको पुस्तकले हाँक वियो, जसवाट विवादास्पद आध्यात्मिक विषयको पर्चामा बुढ्धर्मको तर्क र विश्वासले निर्णायक काम वियो । यस्तो विवादास्पद विषयको निर्णाय कसैले बुभूने मरी विन नसकेको समयमा बुढ्धर्मको वैज्ञानिक चिन्तनको समताले निर्णय पुरा गर्न निकै हाँक विनुभयो । अनि बुढ्धर्मको यही विज्ञानवादी सुण देखेर श्रीमती रीस डेविडस् (Mis. Rhys Davids), जेन प्रजिलुस्काई (Jean Przylusk) र सन्वरदातस्की जस्ता विद्वानहरूको ध्यान बुढ्धर्म अध्ययन गर्नुमा तल्लीन हुनगयो ।

पुसेनकै समयमा ईव ह्युबर (Ed Huber) ले १९०८मा अश्वघोषको सूत्रालंकार, कुमारलाटको कल्पनामण्डिटीका कुमारजीवको चिनियाँ भाषाबाट फ्रेञ्चमा अनुवाद गच्यो । ई. लामोट (E. Lamotte) ले असंगको महायानसंग्रह (१९३८-३९) फ्रेञ्चमा अनुवाद गच्यो फेरि चिनियाँ भाषाबाट फ्रेञ्चमा बुई अध्याय गरी महाप्रजापारमिता शास्त्र (१९४४-४९) छापियो ।

यस पछि एउटा महत्वपूर्ण पुस्तक निस्तयो त्यो हो बाईब्लियोग्राफिक बुद्धिक (Bibliographic Budhique) १९२८-५०। यो पुस्तकले फ्रान्समा मात्र होईन विश्वको सबै ठाउँमा नै बुद्धधर्मको विधिवत् अध्ययन गर्न ठूलो आव्हान गऱ्यो । यूरोप, जापान, भारत, अमेरिका, श्रीलंका र अरु धेरै बेशका नामी प्रत्येक पुस्तकालयहरूमा यो बाईब्लियोग्राफिक बुद्धिक पुस्तक

# बिश्वमा बुद्धधर्म

छैन भन्नु नपर्ने किसिमले यो पुस्तकले महत्वपूर्ण स्थान लियो । अभ तेसपछि फेरि १९२८ ईस्वीमा जेन प्रजिलुस्काई ले एउटा यस्तो पुस्तकको प्रकाशन कम शुरु गऱ्यो. जसको आफ्नै महत्व छ । यो पुस्तकको पिहलो भागमा विश्वका भएभरको बौद्धपुस्तकहरूको छोटकिरमा सारांश, आलोचनात्मक सूचना र टिप्पणीहरू समावेश गरी राखेको छ । फेरि दोश्रो भागमा लिअन फीरले पेरिस विश्वविद्यालयमा अध्ययन गरेका पुस्तकहरूको टिप्पणीहरू समावेश गरी तेश्रो भागमा प्रो.जे.फ.भोगल (Prof. J. Ph. Vogel) को पुस्तकको टिप्पणी, चौठो र पाँचौ भागमा चिनियाँ र एशियाई संस्कृतिका प्रकाण्ड फ्रेञ्च विद्वान पाल पोल्लिअत (Paul Pelliot) को कार्य, सातौं र आठौं भागमा सिलभान लेभिको भएभरको लेख समावेश भएको छ । यो प्रकाशित पुस्तकले १९४३ ईस्वी सम्ममा २१ देखि २३ भागसम्म डे ला भ्याल्ली प्रसेन (De La Vallee Poussin) र मादामोइसेल मार्सल लाल्यु (Madamoiselle Marcelle Lalou) हरूको कार्य समाबेश गराएको छ ।

यसरी पेरिस विश्वविद्यालयमा पुगेन वर्नफ् ले शुरु गरेको बुद्धधर्मको अध्ययन विकाश हुँदै यो अवस्थासम्म पुग्यो कि विदेशी विद्वानहरू जित पिन छन् उच्च अध्ययनको निम्ति पेरिस जान कर लाग्यो । १९४० र १९५४ ईस्वीको भित्र पेरिस विश्वविद्यालयको इकोले प्राटिक डेस हाट्स इच्यूडेस (Ecole Pratique des Hautes Etudes) सरबोन मा र कलेज डे फ्रास (College de France) मा भारतीय ग्रन्थको जेन फेल्लिजात (Monsieur Jean France), तिब्बती ग्रन्थको र जापानी ग्रन्थको पाल डेमीभिले (Monsieur Paul Demicville) हरूले अध्ययन गरे । यिनीहरूको प्रयासले गर्दा फ्रेञ्च भाषा पिन बौद्धसाहित्यमा कुनै देशको भाषा भन्दा कम भएन ।

#### फ्रान्समा बुढधर्म

# रांगठनको विकाश

यसरी जागृत जेतना र अध्ययन अन्नेषण अनुरूप फ्रान्समा पहिले नै बुद्धधर्म पुगे पनि १९२९ ईस्कीसम्म फ्रान्समा केही जीवित बौद्ध संगठन थिएन । १९२९ ईस्कीसम्म फ्रान्समा केही जीवित बौद्ध संगठन थिएन । १९२९ ईस्कीमा चिनियाँ फिक्षु ताइ शु (Tai su) ले ग्रेस कन्सटाण्ट लाउंसबरी (Miss Grace Constant Laonsbery)को सल्लाह अनुसार आफुलाई बौद्ध भनाउने साहस भएका एक ग्रूप मानिसहरू जम्मा गरी बुद्धधर्मलाई जीवित धर्मको रूप दिए । बुद्धधर्म अध्ययन र अन्वेषणमा मात्र सीमित नराबी यथार्थ जीवनमा पनि अनुकरण गर्ने काम पनि यहिंबाट शुरु भयो भने पनि हुन्छ । ताइश्व ले यूरोप छोडी सकेपछि उन्कै सुफाव अनुसार लण्दनमा सुनिराखेको प्रचार गर्न लगायो । महाबोधि मिसनबाट प्रतिनिधित्व गरी आएका डा.विजरनन्द र नारद महास्थिवरहरूको सल्लाहले लाउंसबरिले लेस अमिस हु बुद्धिजमे(Les Amis Du Bouddhisme)लाई गतिशील साकार रुप दिए ।

लाउंसबरि १९५४ को युद्धले फ्रान्समा आएका अंग्रेजी परिवारकी केटी थिइन् । फ्रान्समा आएर उन्ले आफ्नै पैसाले ५० जनालाई पुग्ने एउटा अस्पताल खोलेर "जस्ले रोबीको सेवा गन्यो उस्ले मेरो सेवा गन्यो" भन्ने बुद्धवचनको परिपालन गर्नुभयो । १९५४ ईस्वी देखि १९५६ सम्ममा वहाँले आफ्नो बल धन र ज्ञानले निकै ठाउँमा चोट परेका मानिसहरूको सेवा गरी हिंडनु भयो । त्यतिबेला लाउंसबरीको मनमा दुःखलाई कसरि निवारण गर्ने भन्ने प्रश्नको उत्तरमा वहाँले बुद्धधर्मको अनुकरण गर्नु भएको थियो । लेस अमिस हु बुद्धिज्मे को स्थापना गरि सकेपछि भारतका भइन्त आनन्व कौशल्यायन र श्रीलंकाका

#### विश्वमा बुद्धधर्म

भहन्त डा.पी. विजरानन्द महास्थिवरहरूको आव्हानले प्रवचन, ति:शुल्क पुस्तकालय र धर्म अध्ययनको निम्ति गर्मीको कोर्षको प्रवन्ध भयो । धेरै पटक श्रीलंका वर्मा र भारत घुमेर थेरवाद पढित बौद्धभावनाका पुस्तक एउटा पिन वहाँले लेखनु भयो । फ्रान्समा बुद्धधर्मको एउटा राम्रो बाटो खुल्यो । यो संगठनले ला पेन्सी बुद्धिक् (La Pensee Boudhique) जस्ता संसार प्रसिद्ध समीक्षात्मक पित्रका निकाल्यो । बौद्धग्रन्थका निकै अनुदित पुस्तकहरू यो संगठनले निकाल्यो । यही संगठनको प्रयासले संगठनका एकजना सदस्य एम्.जेन् बर्ट्रेण्ड बोकण्डे (M. Jean Bertrand.Bocande)ले भदन्त डा. डब्ल्यू. राहुल (Dr.W.Rahul) को निर्देशनमा मिन्कमिनकाय अनुदित गर्नु भयो ।

लाउंसबरी एक पटक वर्ड फेलोसिप अफ बुद्धिज्म (
World Fellowship of Buddhism) को उपाध्यक्ष पिन हुनु भयो ।
फेरि लण्डनको बुद्धिष्ट विहार सोसाइट्रि (Buddhist Vihar
Society) को उपाध्यक्ष पिन बन्नु भयो । लाउंसबरीको सेवालाई
चिन्न र सम्मान गर्न फ्रान्सको सरकारले वहाँलाई कस अफ
चिभालियर अफ दि लेडिजन डी.अन्यूर (Cross of Chevalier of
the Legion D, Honneur) भन्ने फ्रान्सको सबभन्दा ठूलो सम्मानको
उपाधि प्रदान गन्यो ।

लाउंसबरी पछि १९३८ ईस्वीमा डा.रिवेट (Dr. Rivet) ले म्यूसी डे एल, होन्ने (Musee de L Honne) को स्थापना गच्यो । यो बुद्धधर्मको ग्रन्थ अध्ययन गर्ने ठाउँ हो । यो प्रसंगमा बर्मामा भएको तृतीय विश्व बौद्धसम्मेलनमा (१९४५) फ्रान्सका प्रतिनिधि मण्डलले दिएको रिपोर्टको केही अंश स्मरणीय छ, "दश वर्ष अधिसम्म फ्रेञ्च भाषामा लेखिराखेको बुद्धधर्मको पुस्तकहरू भेट्टाउन गाहारो छ भने आज आएर बुद्धधर्मको फ्रेञ्च पुस्तक

# फ्रान्समा बुद्धधर्म

नभएको ठाउँ भेट्टाउनै गाहारो छ । त्यतिमात्र होइन प्रत्येक हप्तामा १,२०,००० प्रति छाप्ने साप्ताहिक पत्रिका (जस्को पाठकहरू कमसे कम ४०,००,०००) को सदस्य रिपोर्टर र फोटोग्राफरहरू पेरिस बौद्ध संघ (Paris Buddhist Society) को निम्ति भारत बर्मा र श्रीलंका सम्म पुगिरहेको छ ।"

फ्रान्समा बुद्धधर्म किन प्रचार भयो फेरि त्यसको भविष्य करतो हुन्छ भन्ने बारेमा नेपालमा भएको चतुर्थ विश्व बौद्धसम्मेलनमा लाउंसबरीले बोल्नु भएको कुरा स्मरण गरेर यो रचना अन्तगर्न योग्य सम्भ्रन्छु । वहाँले भन्नु भएको छ कि-"सामाजिक होस् अथवा धार्मिक, जुन्मा पनि साहसिक चिन्तनको, स्वतन्त्रताको लागी फ्रान्स सर्घेभरि नामी छ । आज फ्रान्सको मानिसहरूले विज्ञान र ज्ञानको प्यास मेटाउन बुद्धधर्मको सत्यमार्ग भेट्टाएको पनि सोही कारणले हो ।"

(Mahadodhi 1-2\59, Report of the third and fourth Conference of WFW., World Buddhsm 4\5,2500 Years of Buddhism को आधारमा सम्पादित र अनुदित । )

केशव शास्य

# मुटानमां बुद्धधर्म

भुटान अधिराज्य हाम्रो देशसंग भूमिबाटै जोडिएको वैशान नमए पनि धर्म र संस्कृति अनुसार हाम्रो देशसंग घनिष्ठ र संगै परेको, जोडिएको देश हो । नेपाल बुद्धको जन्मभूमि भएर पनि संविधानतः अहिले आएर हिन्दुअधिराज्य भएता पनि भुटान अधिराज्यको राष्ट्रियधर्म पहिलेदेखि अहिलेसम्म बुद्धधर्म नै भइरहेको छ । आजको भुटानी जनतामा तिब्बत बर्मा नेपाल र भारतीय मूलका मानिसहरू भए पनि मूल भुटानी मानिसहरू बुक्पा निकायका बुद्धधर्म मान्ने मानिसहरूलाई दुक्पा (Drukpa) भनि भन्छन् । संस्कृति र सभ्यता अनुसार भुटानको भोट र नेपालसंग बढी सम्बन्ध छ । यहाँका आचार्यहरू पनि भोटका आचार्यहरू जस्तै अभ यिनै आचार्यहरू भैरहेका छन् । तैपनि देशका गजुर भैरहेको बुद्धधर्म भोटको जस्तो महायान बुद्धधर्म हो ।

भुटानमा कहिलेदेखि बुद्धधर्म प्रवेश भयो मिन भन्न गाहारो छ । तैपनि ईस्वी आठौं शताब्दीदेखि यहाँ बुद्धधर्म राम्नैसंग प्रचार भैसकेको छर्लङ्ग देखिन्छ । भोटको बाटोबाट गुरु पद्मसम्भव यहाँ आउनु भएदेखि बुद्धधर्म प्रवेश भयो पनि भन्छन् । परन्तु यथार्थमा भन्ने हो भने यतिबेलासम्ममा उनको आगमन गराउन अनि उनको उपदेश सुन्न यहाँका मानिस-हरूलाई अत्यन्त उत्साहित हुने वातावरण बनिसकेको थियो ।

भुटानको विश्वास अनुसार पद्मसम्भवले यहाँ धेरै पटक जन्म लिइसकेको छ । धार्मिक जन श्रुतिमा उनले भुटानमा २९ पटक जन्म लिइसकेको छ । उनको २९ जन्म मध्ये

#### भुतानमा बुद्धर्म

परासम्भव (Pema Jungne), सूर्य किरण (Nyima ozey), शाक्यसिंह (Shakya sangs), सर्वज्ञ (Loden choksi), सिंहचोष ( Sange Drado), पराज (Pema gyalpo), वज्युक्त (Tskokyi Dorgs), अभेच (Derje Trolo) आदिको जन्म खुबै प्रसिद्ध छन् । यी जन्म मध्ये पनि गुरु परासम्भव र गुरु अभेच सर्वाधिक प्रसिद्ध छ । श्रद्धालुहरूले यिनीहरूलाई बढी सम्मेका छन् ।

पर्यसम्भव भुटानका विश्वास अनुसार आज भोलिको काश्मीर र अफगानिस्तानको सीमानामा उद्दियन (Uddiyana) मा जन्मनु भएको थियो । पद्मसंभव नालन्दामा नुरु भैसके पछि जन्मतु भएको थियो । पर्यासंभव नालन्दामा गुरु भैसके पिछ 
७४७ ईस्वीमा पहिले पटक भोट जानु भयो । त्यहाँबाट उनि 
भुटानमा जानु भयो । उनी यहाँको निम्ति दोश्रो बुद्ध जस्तै 
थिए । शाक्यमुनि बुद्धले सूत्रको उपवेश विनुभयो, अनि गुरु 
पर्यासम्भवले तन्त्रको उपवेश दिनुभयो । भुटानमा गुम्बाहरू मध्ये 
वहाँसंग सम्बन्धित निकै गुम्बाहरू छन् । ती मध्ये पारो (Paro) 
को ताक्साङ्ग (Takosang) गुम्बा र बुंधाङ्ग (Bumyhang) को कुर्जे 
भन्ने ठाउँ अरु अरु ठाउँका गुम्बा भन्दा पनि अति नामी थिए । 
वंशावली अनुसार कुर्जे भन्ने ठाउँमा वहाँले सातविन सम्म 
स्थानीय खराब भूत प्रेत अमनुष्यहरू संग संघर्ष गर्नुभएको 
थियो । अनि संघर्षमा अमनुष्यहरू हारेपछि अद्भुत रूपबाट त्यहाँ 
शीलामा गुरु पर्यासम्भवको पद चिन्ह प्रकट भयो । फेरि वहाँको 
काठको लौरोबाट सरबक्ष (Compage 1000) उसेर आयो धस्तै काठको लौरोबाट सरवृक्ष (Cypress tree) उम्रेर आयो यस्तै वहांका बारे यस्ता अनेको अलौकिक कुराहरू प्रसिद्ध थियो । तन्त्र साधनका धेरै कथाहरू थिए । प्रयसम्भव प्रति भुटानि बौद्ध श्रद्धा कित छ भन्ने कुरा जुनसुकै सुम्बामा, सार्वजनिक ठाउँमा र घर घरमा भएका वहाँको मूर्ति, चित्र, र पौमा आदिबाट राम्रोसंग छर्लक्ष्याउँछ ।

#### विश्वमा बुद्धधर्म

बुद्ध र पद्मसम्भव पछि भुटानमा अवलोकितेश्वर, मंजुश्री र वजपाणी बोधिसत्वहरूको पूजा आराधना निक्कै हुन्छ । लोक कल्याणका लागी, दु:ख र संकष्टमा परिरहेकालाई उद्धार गर्नुको निम्ति एकेक हाथमा एकेक वटा आँखा भएका सहश्रभुज अवलोकितेश्वर बोधिसत्वको करुणाको प्रतिकमय चरित्र सारै नै हृदयग्राही छ । "ओं मणि पद्मे हूं" षडक्षरि मन्त्र नै उनको जप र ध्यानको आधार हो । षडक्षरि "ओं मणि पद्मे हूं" को अनेक प्रतीक अर्थमा भोट र नेपालका बौद्धहरू जस्तै भुटानी बौद्धहरू पनि भक्ति भाव राख्दै आएका छन् ।

बान्हों ईस्वी शताब्दीको आधि बिटेपछि भोटवाट निकै नै महायानी भिक्षुहरू धर्म प्रचारको निम्ति भुटानमा आउनुभयो । महायानी भिक्षुहरू धर्म प्रचारका निम्त भुटानमा आउनुभया । यसरी आउनुभएका भिक्षुहरूमा कतिपय भिक्षुहरू भुटानमें जन्मभर बस्तुभयो । वहाँहरूको प्रयास र आह्वानबाट यहाँ धेरै नै विहार र चैत्यहरू बनाए । धर्मग्रन्थ लेखने, छाप्ने र पहने पहाउने भए । बुद्धधर्मका अनुयायीहरू निकै बहदै गए । यस अभिवृद्धिबाट भुटानका मानिस भन्नु नै बौद्धहरू भन्ने हुनगयो । विशेषतः चौधौदेखि सत्रौंशताब्दीभित्र भुटानको मध्य र पश्चिम भागमा धेरै विहार र चैत्य बने । भोटबाट न्यो (Nyo) निकायका अनुयायी ग्यावा-ल्हानाम्पा (Gyawa Ihanampa) ११४३ ईस्वीमा आउनु भएपछि भुटानमा द्रिकुंग-काग्युपा का उपनिकाय ल्हापा-काग्युनिकाय को प्रचार भयो । तेन्ही शताब्दीको प्रारम्भमा वन धर्म सेनगे को (११७७-१२३७)को शिष्य फगो-दुगम्-सिग्पो ( Phago Dugom Shigpo) आफ्ना पाँच सहयोगी शिष्यहरूसंगै द्रुक्पा काग्युरिनकाय बिलयोपार्न आउनुभयो । तेन्हौँ शताब्दीको अन्तितर दंगन्-द्जोंग (Dangon Dzong) वाँग चु को दायाँ पिट्ट बनायो । निग्माका नामी गुरु लोंगचेम्पा ड्मि अजरले (Longchhenpa Drime ogen (१३०८-१३६३) मा यस देशमा धेरै

विहारहरू बनाइयो । त्यस्तै १३६० ईस्वीमा आउनुभएका बरव-ग्यालस्न-पासांग (Barawa gyaltsen Posang) ले ठाउँमा दांग्येगुम्बा (Dangya Gompa) बनाई बस्नुभयो । यसको एकवर्ष पिछ लामा नेन्यिग्पा (Lama Nehyingpa) ले थिम्पु ( Thimphu) मा समजिंगखा (Samazingkha) विहार बनाउनुभयो । लामा नेन्यिग्पा काग्युरपाका थिए । परन्तु वहाँको शिष्यहरूले भने ग्यलु (Geluk) निकायको धेरै नै प्रचार गर्नुभयो । १४५२ र्मन ययलु (Geluk) निकायका घर न प्रचार गनुभया । १४४२ ईस्त्रीमा आउनुभएका थिले-रबग्ये (Thinle Rabgye) ले लंकार, रिचोक, सिसिन र चिसि भन्ने गुम्बाहरू बनाए । दुकथोवधागटन (Duktho thangton) ग्यालपो तर्फबाट पारो-धिम्पु नदी किनारमा काग्युको निगु निकाय (Nigu shool) को प्रचार संगै फलामको सिखि राखेर पारो, दमन, तासिग्यनयाग्यस यांताता (भोलुंगे पूल) बनाई मानिसहरूलाई सुख सुबिधाको काम गर्ने समाजसेवाले धर्मको बाटो फराकिलो पारी दिएको देखिन्छ । १६१६ ईस्वी पुग्ने बित्तिकै भुटानमा विभिन्न निकायका बुद्धधर्मको नाउँमा भोटको प्रज्वलित भैराखेको धर्म लामावाद (Lamaism) जहाँ पनि मान्ने भयो । एक समय भोटमा बलाइलामा जस्तै यहाँ पनि धार्मिक र राज्य व्यवस्थाका प्रमुख एउटै व्यक्ति भएको कुरा पनि इतिहासबाट स्पष्ट हुन्छ । लामा-नावांग-नामग्याल ( Lama Nawang Namgyal) सबदुक (Shabdung) यसी राजनैतिक र धार्मिक सर्वोच्च नेता थिए । फेरि वहाँहरूले प्रत्येक गुम्बामा मुख्य लामा छानेर संगठन पनि बलियो बनाउनु भएका थिए । यसबाट सबदुङ्ग यवांग नामग्यालको अवतार चलाउन बातावरण बन्यो । आठौँ अवतार ले त्यतिबेलासम्म यहाँ काग्युर निकायको प्रचार गरी धार्मिक सत्तामा बस्यो, जुनबेला १९६२ मा नेफा ( Nefa) मा चिनियाँ आक्रमण भयो । अनि हिमाञ्चल मण्डी जिल्लामा रोसार (Lowelsar) मा बस्त जानु पऱ्यो ।

# बिश्वमा बुद्धधर्म

भुटानको सुनको सिंहासनमा १६९० ईस्वीसम्म बस्ने घेसे तेनजिन राब्यये (Ghase Tenzin Robgye) को प्रभाव धेरै समयसम्म गहिरिएर बस्यो । किनभने विहारको नियम रीतिथिति र वन्दना पूजादिको संगठन वहाँले नै राम्रोसंग बन्दोबस्त गर्नुभयो । वहाँको पुराना व्यवस्थामा दोर्जे लोपोङ (तान्त्रिक अध्ययन संस्थानका मुख्य ब्यबस्थापक), दाग्पि लोपोङ (व्याकरण अध्ययन संस्थानका मुख्य व्यवस्थापक), यागृपि लोपोङ (वन्दना पूजादिका मुख्य व्यवस्थापक), त्सन्यि लोपोड ( तत्वज्ञान अध्ययन संस्थानका मुख्य व्यवस्थापक), को व्यवस्था प्रशंशनीय व्यवस्था कार्य थियो । यी चारजना अधिकारीहरू जे खेम्पो भन्ने अधिकारिको मुनि बसेका सरकारि स्तरमा बराबर सम्मानित भिक्षुहरू हुन् । यी मुख्य व्यवस्थापकहरूको आन्तरिक बाट मात्र द्वितीय स्तरका अधिकृतहरूले भुटान सरकारको काम गर्छन् । दोर्जे लापोङ द्वारा जे खेम्पोलाई मद्दत गर्छन्, जे खेम्पोको उत्तराधिकारी हुन्छन् । फेरि उनी पुनरव र थिम्पुको अधिकारी भइरहन्छन् । १९०७ ईस्वीमा वर्तमान राजवंश स्थापना हुनुभन्दा अगाडीसम्म यही परम्पराका लोपोडहरूले भुटानको राष्ट्रिय र अन्तर्राष्ट्रिय कुरामा समेत महत्वपूर्ण भूमिका खेलेका थिए । त्यसकारण घेसे तेनजिन राब्ग्येलाई ठूलो लामाको रुपमा मान्यता दिएर दुक्पा कुंले (Drukpa Kunle)को अवतारी मान्ने गर्दथ्यो ।

पहिले पहिलेका भुटानका प्रमुख लामाहरू भोटबाट आएका थिए । पहिलेका तीनेबटा जे खेम्पो लामा पनि भोटका थिए । भुटानका नै जे खेम्पो लामा हुने सोनाम् वोजर (Sonam ozer) हुन् । उनी नेपालमा भुटानका प्रतिनिधि (राजदूत जस्तै) भएर बस्नुभयो । नेपालबाट फर्कनु भएपछि सोनाम वोजर भुटानको जे खेम्पो हुनुभएको थियो । जे खेम्पो हुनुभएका

लामाहरूमा कतिपय जे खेम्पो लामा अनेक क्षेत्रमा कामकुरामा प्रसिद्ध हुनुभयो । नमुनाको लागी जे खेम्पो तेनजिन चोग्याजको नाउँ चलेको भुटानी बुद्धधर्मको इतिहास (Lho,Chhos Hbyung) ( १७५९ इं.) संकन योग्य छ ।

भुटानमा धेरै गुम्बा र हजारौँ लामा भिक्षुहरू छन्। उत्तिको भिरालो नदेखिने परन्तु धेरै तल्ला छाना भएको, चोक भएको, छानाको वास्तुकला पगोडा शैली जस्तै वास्तुकलाका भुटानका विहारहरू धेरै आकर्षक देखिन्छ । तलका भुईतला ठाम मात्र उभ्याई खुला दलान, निदालको मुखमा (मोहडा माथि) दिलमको टुप्पाको लाइनले हाम्रा विहार र बहिलको बास्तुकला याद दिन्छ । कालो रंग लगाई राडने अनि माथि भन्दा मुनि अलि चौडाई देखिने लामो बान्किका भगालहरू, रंग र शैलीबाट मोट देशको वास्तुकला शैली देखाउँछ । फेरि छानाको टुप्पामा मन्दिर, जस्तै चारपाटे छाना लगाइराखेकोले भने हाम्रा बहिलका वास्तुकलाको स्मरण गराउँछ ।

भुटानका गुम्बाहरू भोटमा जस्तै विभिन्न निकायका विहारहरू हुन् । परन्तु यी विभिन्न निकायहरूमा निर्मापा (Rnyingmapa) र काग्युपा (Cagyudpa) मुख्य निकाय हुन् । तासिछोयजों (Tashichhogzong) थिम्पुको प्रमुख विहार हो । यहाँ भण्डै एक हजार ग्यलुम्पा (Dge Hdun Pa) का भिक्षहरू छन् । यी प्रशिद्ध गुम्बाहरू ईस्वी सातौ शताब्दीदेखि चौधौ शताब्दीभित्र स्थापित भएका हुन् । पारो (Paro) प्रदेशको तकसाँग (Taktshang) गुम्बा भुटानी बौद्धहरूको निम्ति नामी तिर्थस्थल गुम्बा हो । पुराना पुराना भुटानका गुम्बाहरूमा कतिपय गुम्बाहरू भुटानको कला र वास्तुकलाको नमुना भइरहेका छन् । भुटानका समस्त गुम्बाहरू एक केन्द्रिय गुम्बाबाट अनुशासनमा राखेको हुन्छ । प्रमुख गुम्बामा महिलाहरू

#### विश्वमा बुद्धधर्म

बस्न हुँदैन । त्यस्तै भिक्षुणीहरू बस्ने आवासमा पनि कुनै पुरुषहरू बास बस्न निषेध गरीराखेका छन् ।

पहिले पहिले भुटानका समस्त गुम्बाहरूमा भुटान सरकारले आर्थिक व्यवस्था गरी राखेका थिए । आज पनि राज्यको तर्फबाट गुम्बाको संरक्षण र व्यवस्थापन अनि लामाहरूको खान पान र वस्त्रको निम्ति पर्याप्त मद्दत गरिरहेका छन् ।

आज भुटानमा धर्मको संरक्षणको निम्ति अलग्ग विभाग छ । केहीभाग राज्यको अनुदान अनि केहीभाग गुम्बाको आफ्नो बाली खेतबारीको उपजाउबाट भुटानका लामाहरूको व्यवस्था भैरहेको छ । भुटानका लामाहरू दैनिक पूजाकार्य अनि राजकीय स्तरका वार्षिक समारोहमा सधै संलग्न भैरहेका छन् । लामाहरूले पाठ पूजागरी जनताका रोग, शोक निवारण गरीराखेका छन्, त्यस्तै धेरै जडीबुटीको औषधी गरी जनताको स्वास्थ्यसेवामा उल्लेखनीय उपकार भइरहेको छ । अभ भन्ने हो भने भुटानको आफ्नै ती विशिष्टता छ, जसबाट यसलाई भोटभन्दा फरक पारेको छ । यहाँ भोटमा भन्दा प्रजातान्त्रिक स्वतन्त्रता बढी भएको राजनैतिक व्यवस्था छ । वर्गीय समाजको स्वरुप र सम्पन्न समाजले तलका निर्वल निर्धन समाजप्रतिको व्यवहारमा हामीले यसको उदाहरण देख्न सक्छौ । सामन्ति शक्ति राजकीय सत्तासंग टाँसिएको भोंटमा धर्मको अनुशासन नियन्त्रण चर्को छ अनि प्रतिवर्ष एक पटक हुने बहीलको राज्यसत्ता जस्ता व्यवस्था यहाँ भुटानमा छैन । भुटानको मुख्य खाना भात हो । जौको चप्पा होइन । वर्षको एकबाली लाग्ने भोटभन्दा दुईबाली लाग्ने भुटानमा व्यस्त हुनुपर्ने त स्वाभाविकै छ, यति भएर पनि भुटान घोडामा त्यत्तिको निर्भर पर्दैन जित भोटमा पर्छन् । यहाँ विवाह भैसकेपछि महिलाहरू लोग्नेको घरमा बस्न आउने वा

# भुतानमा बुद्धधर्म

लोग्ने स्त्रीको घर ससुरालीमा बस्त जाने भन्ने कुरा आर्थिक र व्यक्तिगत स्थितिमा निर्भर हुन्छन् । भुटानमा मृत्यु भएकालाई जलाउने संस्कारले गर्बा महामारी र आत्महत्याबाट मर्नेलाई स्मेत गाडिसकेपछि तिनीहरूको कंकाल भिकर जलाउने गर्छन् । उता भोटमा मरेका लाश प्राय चराहरूको खाना हुन्छन् । यसको प्रभाव धार्मिक रीतिथितिमा पनि पर्नु स्वाभाविक छ । "

भुटानको पात्रो भोटको पात्रो जस्तै हो । यहाँको नयाँवर्ष लोसार (Losar) हो । परन्तु यहाँको चाडबाड सांस्कृतिक पर्वमा अनि विस्वाशमा भारतको प्रभाव पनि प्रसस्त छ । पेमा कार्पी ( भान विस्वाशमा भारतका प्रभाव पान प्रसन्त छ । पना कापा ।
Pema Karpo) जस्ता विद्वानले भुटानको पात्रोमा स्मेत नया पद्धित
ल्याइदिएको छ । पूर्णि, अस्तमी, औंसी यहाँको धार्मिक दिन भए
जस्तै खाली गाग्रो देखनेलाई अशुभ मान्ने जस्ता धारणा पनि
प्रसस्त छ । सर्प देखिनु सारै नराम्रो, यहाँ सम्म कि मनै सक्छ
भन्ने जनधारणा छ । यहाँको सांस्कृतिक पर्वमा मार्चमा थिम्पुमा
र सेप्टेम्बरमा सेचु (Tsechu) सातदिनसम्म मान्ने चाड हुन् ।
यतिबेला निकै सांस्कृतिक विशेषता देखिन्छन् । गुरु पद्मसम्भवको मूर्ति अगाडी राखी एउटा लामाले ऐना देखाउंछ, अनि अरु लामाहरूले त्यो ऐनामा पवित्र चोखो पानिले स्नान गराउने यो चाड अति रमाइलो छ । लामाहरूको धार्मिक नृत्यबाट भूत प्रेत आदिको उपद्रव शान्त हुने विश्वास सबै तान्त्रिकहरूको विश्वास अनुसार यहाँ पनि छँदैछ । भुटानमा यसको अतिरिक्त बुद्धको जन्म, बोधिज्ञान लाभ र महापरिनिर्वाण दिवस वैशाखपूर्णि पनि मान्ने गर्छन् । साथै बुद्धले पहिले धर्मचक प्रवर्तन गर्नुभएको दिन भुटान दिवसको ६ महिना लागेर चौठो दिन मान्ने गर्छन् । त्यस्तै आफ्ना आमालाई उपदेश दिएर त्रायत्रिंश मुबनबाट फर्कनु भएको दिन पनि यहाँ राम्नैसंग मानी आएका छन्।

#### बिश्वमा बुद्धधर्म

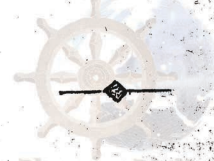
भुटानको कलामा नेपालको ठूलो प्रभाव छ । धातुको मूर्ति बनाउने, काठमा बुत्ता कुंडने काम र मूर्ति कुंडने र चित्रकला शैलीमा नेवारहरूको ठूलो देन छ । ईस्वी सत्रौ शाताब्दीदेखि थिम्पु र पुनरव उपत्यकामा पाटनका नेवारहरू पुगिसकेका थिए । यी नेवारहरूमा धेरै जना त भुटानका भुटानी नै भएर बसी सकेका छन्, द्रनाङ्ग (Dranang) पचु (Pachu) र बेलनाङ्ग (Belnang) त पहिल्यै देखि नै सुन चाँदिको कामले नेवार बौद्धहरू प्रसिद्ध भएको ठाउँ थियो ।

भुटानका महिलाहरूको गहनामा नेवार बौद्धहरूको हातको शीप छ भने घर घरमा र गुम्बा गुम्बामा तिनिहरूकै कलाकृत्ति बुद्धमूर्ति र देव देवीहरू छन् । गुम्बाको थाम, निदाल, गारो, दिलनमा चित्रकला र रंजना अक्षरको धारणी मन्त्र छ भने थांका र चित्र भएका पुस्तकको ढकिनहरू पिन उत्तिकै छन् । चित्रकला त भन्नै परेन, मण्डल चित्रकलाको मूल आधार भैरहेको छ । भुटानमा पिन धर्मको ध्विनको प्रतीक शंख, आध्यात्मिक जीवन र पुनर्जन्म अथबा आँखाको प्रतीक दुइटा सुनको माछा, ब्रम्हजालबाट मुक्त सम्पूर्ण दर्शनको स्वरुप पाश, धर्मचक्र, अमृतको स्वरूप कलश, बोधिज्ञानको स्मरण स्वरूपबाट सद्धर्मपुण्डरिक अर्थात कमलको फूल आदि अष्टमण्डल कला र चित्रकलाको आधार भैरहेको छ ।

भुटानको नृत्यमा पनि धार्मिक तत्वको प्रभाव छ । लामाहरूले धार्मिक र सांस्कृतिक उत्सव पर्वमा अनेक नृत्यले भुटानका जनतालाई भावात्मक संतृष्ति र सुबोध भएकाहरू श्रद्धाले विभोर गरी तृष्त र आनन्दित पारिदिन्छ । आजभोलि पहिले जस्तो लामाहरू सरकारि उच्च पदमा पत्यक्ष रूपमा धेरै छैन, परन्तु प्रतिस्थित वर्गमा अहिले पनि लामाहरूको निकै

# भुतानया बुढधर्म

प्रभाव छ । सर्वसाधारण मानिसहरूले धर्म र संस्कृतिको मूल आधार नै लामाहरूप्रति ठूलो श्रद्धा र भक्ति राखी मानी आएको छ । १९०७ ईस्वीसम्म सबदुंग लामालाई आध्यारिमक नेता बोधिसत्यको अवतार भनि सम्मान गरिरहेका छन् । से खेम्पो लाई भुटानको राजा जस्तै मान्ने अवस्या आज छैन । तैपनि भुटानको जीवनरौली, सम्पूर्ण सांस्कृतिक स्वरूप, सभ्यताको आधार नै मुद्धधर्म र दर्शनमा टासिएको भएर भुटानका जीवन, सभ्यता र संस्कृति संगै मुद्धधर्म र दर्शन पनि हरियालि भइरहेको थियो, भइरहेको छ र भइरहने छ ।



# लाओसमा बुद्धधर्म

बुद्धधर्मको सबभन्दा शुद्ध र पहिले देखिको परम्परा जीवनमा आदर्श रुपमा प्रयोग गरी आएका पालिपरम्पराका स्थिबरवादी धर्माबलम्बीहरूको देशमा लाओस पनि एउटा हो । लाओसका जनताका श्यामी जनता संग चुरोको सम्बन्ध छ भने काम्बोडिया (कम्पूचिया) का जनतासंग नड् र मासु भौ सांस्कृतिक सम्बन्ध छ ।

लाओसमा पहिले बुद्धर्म प्रवेश भएको श्रेय अशोकको धर्मदूत मण्डललाई दिने परम्परा छ । अशोकले धर्मदूत मण्डल पठाएको ठाउँको नाउँ सुवर्णद्वीप हो । सुवर्णद्वीप आजको भौगोलिक सीमा दक्षिणपूर्व एसियामा कित कहाँसम्म पुग्छ भन्न सिजलो छैन । तसर्थ अशोकको धर्मदूतको प्रत्यक्ष प्रभाव त्यतिबेलामा कित कसरी परेको त्यो पूर्णरुप थियो भन्न सिजलो छैन । तैपिन यित कुरा स्पष्ट छ कि बुद्ध्धर्म प्रबेश हुँदा नै लुआंग प्रबांग (Luang Prabang) मा एउटा विहार निर्माण भयो । त्यसलाई वाट थाट लुआंग (Wal That Luang) भन्छन् । यस विहारको प्राचीन ऐतिहासिक महत्व भए जस्तै अहिलेसम्म यो विहारको उपयोगिक महत्ता चिनकरहेको छ ।

लाओसमा हस्तलिखित पुस्तकहरूमा निस्सय पुस्तक, सबभन्दा अधिसार्न योग्य छ । यहाँको पुस्तक ढुकुटिमा यी निस्सय पुस्तकहरू छन् । अभ पालि भाषाका ४४७ जातक कथामा नभएका २७ वटा जातक कथा यहाँ छन् । त्यो हो १.सुधन कुमार, २.सिरसा कुमार, ३.सुभित्तराज, ४.सुवण्णसंख,

#### नावोसमा बुद्धर्म

४. खन्दघाटक, ६. सेतमूसिक, ७. तुलकमण्डित, ८. रतनपज्जोत, ९. सुनन्दकुमार, १०. दुक्कम्म पण्डित, ११. सब्बसिद्धि कुमार, १२. पञ्जाबल कुमार, १३. कपिल, १४. नरजीव कुमार, १४. सिद्धिसार कुमार, १६. जेट्ठ कुमार, १७. दुट्ठ राजकुमार, १८. नारद, १९. महाबलराजा, २०. बम्हघोषराजा, २१. सादिराजा, २२. विमलराजा, २३. अरिन्द्रमराजा, २४. विरियपण्डित, २४. सुरुपराजा, २६. सूरसेनराजा, २७. सिरिचुन्दमणिराजा।

जातक कथा पढ्दा कथा साहित्यको रुपमा पालि जातकमा कति कथा प्रवेश भएका छन् भनी विचार गर्न योग्य छ । पालि जातक कथामा नभएका नेपालका जातक शैलिका कथा मणिचूड जातक हामिलाई सम्भना हुन्छ ।

लाओसमा बुढधर्मको स्वर्णिमयुग चौधौ ईस्वी शताब्दीदेखि शुर हुन्छ । राजा फानुम (१३५३-१३७४) को कम्बोडियाका राजकुमारीसंग विवाह भयो । यिनै राजकुमारीले लाओसमा बुढधर्म व्यापक प्रचार गर्नुमा, बौढकला र संस्कृतिको विस्तार गर्नुमा ठूलो योगदान गरिन् । महारानीकै योजना अनुसार १३५६ ईस्वीमा श्रीलंकाबाट महाबोधिको शाखा ल्याएर बोधिवृक्ष रोप्ने कार्य अनि सम्मानपूर्वक स्मारकस्थल निर्माण गरी पूजा सम्मान गर्यो ।

यस पछि लाओस राजधानी फेरी एकपटक अर्को ठाउँमा हुनगयो । १४६४ ईस्वीमा राजा ययजेट्ठ (Yaya Jettha)ले नयाँ राजधानी भेयनचिन (Viehchien)मा राख्न लग्यो । अनि त्यहाँ सर्वक्रधातु निधान गरी थात लुओंग (That luong) चैत्य निर्माण गऱ्यो । दश पारमिता, दश उपपारमिता, दश परमत्यपारमिता याँ तीस पारमिताको प्रतिक चैत्यले घुमाइएको ५७ मितर उचाइ, ६१-३० मिटर ब्यास भएको यो चैत्य जुनसुकै महान कार्य गर्न

#### बिश्वमा बुद्धधर्म

पनि ऐतिहासिक स्थल भयो । १६४१ ईस्वीमा उच राजदूतलाई लाओसी राजाले स्वागत गर्नु भएको यसको एक प्रमाण हो ।

राजा ययजेट्ठले यसरी राजधानी स्थापना गरेको मात्र होइन, त्यस राजधानीलाई बुद्धधर्मको आधारमा चैत्यको प्रांगणमा सम्पूर्ण राजकीय शुभकार्य गर्ने परम्परा पिन स्थापना गर्नु भयो । अभ यो राजधानीको नाउँ नै आफ्नो साथमा ल्याएको बुद्धमूर्ति "प्रवांग" नामले राजधानीलाई "लुआंग प्रवांग" भिन नामकरण गच्यो । साथै राजा ययजेट्ठको ऐतिहासिक महत्वसंग सम्बन्ध भएको अर्को कुरा पन्नाको बुद्ध (Emeral Buddha) हो ।

पन्नाको बुद्ध आजभोलि थाइलैण्डको बैंकक् राजधानीमा पूजित भैरहेको छ, परन्तु यसको ऐतिहासिक वर्णन धेरै बौद्ध देशको इतिहाससंग सम्बन्ध भएको छ । आज थाइलैण्डले यो अद्भूत पन्नाले बनाई राखेका महान बुद्धलाई आफ्नो देशको संरक्षक, सर्वस्व थानी पूजा गरे जस्तै राजा ययजेट्ठको पालामा यो मूर्तिलाई लाओसको संरक्षक र सर्वस्व थानेका थिए । पन्नाको बुद्धको मूर्ति निर्माण सम्बन्धि निकै कथाहरू छन् । लाओसका जनबिश्वासअनुसार र इतिहासअनुसार पनि यस्तै कुरा छ । पातिलपुत्रका नागसेनका आग्रहअनुसार देव कलाकार (बिश्वकर्मा) ले यो मूर्ति बनाएका थिए । यो बुद्धमूर्ति बनाउन लोकपाल यक्षको तर्फबाट पन्ना प्राप्त भएको हो । पछि यो मूर्ति पातिलपुत्र (पटना) बाट श्रीलकामा पुग्यो । त्यहाँबाट फेरि कम्बोडिया (कम्पुचिया) मा ल्यायो । यसरी यो पन्नाको बुद्धमूर्ति विभिन्न प्राय-द्वीपमा यात्रा गर्दै आखिरमा थाइलैण्डको चिंगमाइ (Chiengmai) मा पूजित भयो । अनि राजा ययजेट्ठले १४४७ ईस्वीमा चिंगमाइबाट नै लुवांग प्रवांगमा ल्याउनु भएको हो । यहाँबाट यो मूर्ति भेनचिन (Vienchien) पुग्यो । अण्डै तीनसय

#### नाओसमा बुद्धधर्म

वर्ष अर्थात १८२७ ईस्वीसम्म यो पन्नाको बुद्धमूर्ति भेनचिनमा पूजित भइरहयो । अनि थाइलैण्डको विजयप**छि यो मू**र्ति धाइलैण्डमा पुग्यो । त्यसपछि त्रिअंफ (Triumph) अनि त्यहाँबाट प्रवांग लग्यो । प्रवांगबाट बैंकक पुग्यो ।

लाओस अनन्त हाथी र सेतो छाताको अधिराज्य भन्छन् । अनेक देव र भूत आदिको विश्वासले यो देश जकि छ । नाग नागिनिहरूको निकै कथाहरूले यो देश निर्माणमा ठाउँ लिइराखेको छ । राजा पोजिसरत (Pothisarat) द्वारा १४२७ ईस्वीमा देशको अन्धविश्वास हटाउन निकै प्रयत्न भयो । लाओसमा राजनैतिक परिवर्तनले राजपरम्परा सिक्यो, सबभन्दा पिछको लाओस नरेश सवांगवत्थाना र महारानी श्री ४ महाराजाधिराज वीरेन्द्र वीरिवकम शाहदेव (तत्कालीन श्री ४ युवराजाधिराज) को शुभविवाहको कममा नेपालमा सवारी हुनुहुँदा आनन्दकुटी विद्यापिठमा ईस्वी १९७०।१२७ का दिन सवारी हुनुसुँदा आनन्दकुटी विद्यापिठमा ईस्वी १९७०।१२७ का दिन सवारी हुनुभएको थियो । लाओसका राजनैतिक स्थितिबाट मौसुफ परिचित हुनुहुन्छ । नेपाली बौद्धहरूको तर्फबाट र आनन्दकुटी परिवारको तर्फबाट स्वागत अभिनन्दन हुँदा मौसुफले विनम्न भई शिल प्रार्थना गर्नु भयो । आंखामा श्रद्धा र आनन्दले विभोरको कारणले आंसु पनि आएको थियो । पछि लाओसमा मौसुफ राजाबाट राज्यासन त्याग गर्नुभयो । परन्तु देशमा शान्त वातावरण आएन । निकै मानिसहरू मरे । जनताले दुःख पाए ।

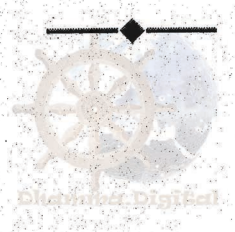
धर्ममा स्वतन्त्र स्वच्छन्द प्रवाह देखिएन । तैपनि लाओस भूमिमा बुद्धधर्मसंग भित्रसम्म रंगिएको लाओस सभ्यता र संस्कृतिको अभिन्न अंग विहार र चैत्य आदि छुँदै छ । बुद्धको पादिचन्ह धातु र शीलाका अनन्त बुद्धमूर्ति विशेषतः १० मेट्रिक टनको ढलौटको बुद्धप्रतिमा, १७२२ वटा बौद्ध सीमागृह आजसम्म

राम्रैसंग पूजित छन् । मानिसहरूको हृदयमा श्रद्धा र भक्ति जीवित छन् । बौद्ध भिक्षुसंघको परम्परामा नयाँ मोड आयो । तैपनि परम्परामा श्रद्धा सांस्कृतिक पुष्प प्रफुल्लित नै छन् । दिनहुँ विहारमा बुद्धपूजा प्रार्थना र ध्यान हुँदैछ । बिबिध रितिथितिमा विशेषत: कुनैव्यक्ति परलोक हुँदा मृतक परिबारको नाममा भिक्षुहरू निमन्त्रणा गरेर अभिधम्म टीका पाठ गराउँदै छन् । यसको अतिरिक्त नयाँवर्षको समारोह, नयाँ घरको निर्माण गरिसकेपछि प्रतिस्थाको दिन विशेष धार्मिक अनुस्थान, प्रब्रज्या गर्ने काम, भिक्षुसंघलाई कठिनदान गर्ने र पांसुकुल चीवर दानगर्ने कार्य भइ नै रहेका छन् । सहधम्म, गतिधम्म, वत्थुधम्म, मेत्ताधम्मको आदर्श अपनाई राखेका छन् । आज उत्तम निकायका मन शुद्ध सन्देशले देशको आर्थिक विकासको निम्ति कृषि, पशुपालन, घरेल उद्योग, काष्टकला, चित्रकलाको विकासमा जनताहरू उत्साहित छन् । आरक्खसम्पदाको प्रेरणाले काममा परस्पर मद्दत गरी सबैको निम्ति सबैले आफुलाई चाहिने वस्तुको आरक्षा गर्ने बुक्ती राखेका छन् । कल्याण मित्रताको तात्पर्यले अनुशासित भएर देशको प्रगति र समृद्धिको निम्ति सहयोगी भावले भरिएको प्रयास गर्न प्रेरणा लिई राखेका छन्। त्यस्तै सम्मा आजीविकाको अर्थ न्यायपूर्ण मार्गबाट खाने, पिउने र लाउने उपलब्ध गरी, लोभी भएर अर्काको वस्तुमा आँखा नगाड्ने, कृषि र औद्योगिक विकासमा रगत पिसना बहाइ परिवार र देशको कल्याण गर्ने प्रयत्नलाई ब्याख्या गरीरहेका छन्।

राजनैतिक परिवर्तन भौ मानिसको हृदयलाई र संस्कारलाई परिवर्तन गर्ने भनेको सम्भव छैन । अभ मानिसको हृदय र संस्कारलाई नुभोर राजनैतिक दृष्टिले व्याख्या गरीरहन्छ । लाओसमा पनि आज बुद्धधर्म बौद्ध संस्कृतिको व्याख्यामा देशको

# माबोसमा बुदधर्म

समसामिक प्रभाव छ । किन्तु यो भन्दा पिन भित्र जरा लिईराखेको छ नुद्धप्रति श्रद्धा, बुद्धको शील समाधि र प्रभापित आस्था, अनि दान शील र भावनाप्रति समर्पित संस्कार । जनमानसमा भित्रसम्म जरा गाडिएका यी श्रद्धा आस्था र संस्कार मानी, हावा, धाम र मलको रूपमा पल्लिवत हुँदै यहरहेका छन् । समयानुसार फुल फुल्नेख, फल फल्नेछ, यसमा कुनै शंका छन ।



# भियतनाममा बुद्धधर्म

शान्तिनायक शाक्यमुनि बुद्धको धर्मानुयायीहरूका देशहरूमा यस शताब्दीमा सबभन्दा भढी अशान्त भएको, रगत बगेको, मानिसहरू मरेको लामो युद्धको विभिषिकाले जनताको हृदय रोयेको देश भियतनाम हो । प्राचीन इतिहासमा यो देश (Funan) चम्पा (Champa) हो इतिहासकारहरूको भनाई अनुसार १९२ ईस्वीमा चम्पामा राम्रो राज्य स्थापना भैसकेको थियो । भियतनाम स्वाधीनता प्राप्त हुन् अगांडि फ्रेञ्च इन्दोचीन (French Indo China) हो । त्यसपछि दुई राजनैतिक विचारधारा साम्यवाद र प्रजातन्त्रवादको बीचमा उत्तर भियतनाम र दक्षिण भियतनाम देश विभाजित भयो एकातिर धर्मको आस्थामा व्यक्तिगत स्वतन्त्रता र कला संस्कृतिको महत्वको रुपमा मान्यता भएपनि राज्यगत धर्म नमान्ने उत्तर भियतनाम भए अर्कोतिर ९५ प्रतिशत बुद्धधर्म मान्नेहरूलाई ५ प्रतिशत रोमन कैथोलिक (Roman Catholick) हरूले असहच दमन गरी दु:ख भएको दक्षिण भियतनाम बौद्धदेश हो । अन्तत: जन गणतन्त्रात्मक संयुक्त भियतनाम एउटै भियतनाम भयो ।

भियतनाममा ईस्वीको पहिलो वा दोश्रो शताब्दीमा बुद्धधर्म प्रवेश भएको मानिन्छ । अमरावती युगका ढलौटको बुद्धमूर्ति वो कांह (Vo Canh) मा भेट्टाएँको हुँदा दोश्रो शताब्दीमा भियतनाममा बुद्धधर्म प्रवेश भएको कुरालाई टेवा दिन्छ । भारतीय र चिनियाँ धर्मदूतहरूले यहाँ बुद्धधर्म प्रचार

#### भियतनाममा बुद्धर्म

प्रसार गर्न निकै मदत गच्यो भने इतिहास पुरातात्विकहरूको शब्दमा यहाँको प्राचीन रातो नदीको सभ्यता (The Red river civilization) को सिहष्णुता र फरािकलो हृदयले यो नया धर्म र संस्कृतिको निर्माण भयो । अनि कितपय भियतनामीहरू धर्ममा उत्साही भएर समुद्र र पर्वतको मार्गबाट बुद्धधर्म अध्ययन गर्न आफूहरू पनि अधि सरे । भियतनाममा बुद्ध धर्म प्रवेश भएको श्रेय एकजना भारतका जीवक भन्ने भिक्षुलाई र चीनबाट आएका भिक्षु मे ओं पो (Me on po) लाई श्रेय दिने गर्छन् । भियतनाममा बुद्धधर्म र संस्कृतिको वीजारोपण गर्नेहरूमा अरु अधिसान योग्य भिक्षुहरू मारिजीवक (Marijivaka), कल्याण स्रच (Kaiyana ruch) र चीनको बाटो गरी आउने कांग से हां (Kaiyana ruch) र चीनको बाटो गरी आउने कांग से हां (Kaiyana ruch) पनि हुन् । ४३८ ईस्वीमा जयवर्मा कौण्डण्यको राज्यकालमा फूफान बाट ब्यापारीहरूसंगै समुद्री मार्गबाट भारत फर्केका भिक्षु नागसेन भने आधिको कारणबाट चम्पामा मृत्यु हुन गएको वर्णन छ ।

यसपछि मोसदेव, चित्रदेव, प्रश्नादेव र महामन्त्रदेव उल्लेखनीय छ । महामन्त्रदेव नालन्दामा विद्या अध्ययन गरी आफ्नो देश नपुर्वे कुशीनारामा परलोक हुनुभयो । ईस्त्री तेत्रो शाताब्दीमा कालसिविका अनुयायी दाओ बांह (Dao Thanh) पाँची शाताब्दीमा धर्मदेवका अनुयायीहरूले बाँढ सूत्र र टीकांकी प्रचारमा ठूलो काम गरे । स्यत्तै ने भियतनामको बुद्धधर्मको इतिहासमा ५४४ ईस्त्रीदेखि फन ५६८ र प्रभावशाली भयो । भारतबाट आउनु भएका भिक्षु विनतस्त्रि (Vinat Ruci) ले भियतनामी श्रद्धालुहरूलाई ध्यानमा यति अभ्यास गराउनु भयो, त्यो अभ्यासको परम्परा पाँच छश्ये वर्षसम्म कहिल्यै नरोकिन नदी के प्रवाहित भयो । अनि उनि भिक्षु विनतस्त्रि स्वयं ध्यानको पहिलो गुरु हुनुभयो । यसको साथै ने भियतनाममा

शील, समाधि र प्रज्ञाका चिन्तन मनन र आचरणमा प्रगति भयो । राजा र प्रजा यसमा समर्पित भयो । यसको प्रमाण चीनले चम्पामा आधिपत्य राखेर ईस्वी ६०५ मा १३५० वटा धर्मग्रन्थ लगेको घटनाबाट प्रष्ट गर्छ । चिनिया वंशावलीको यो भनाइबाट सातौ ईस्वी शताब्दीको शुरुमा नै भियतनाममा बुद्धशासनले राम्रैसंग जरा हाली, हरियो हरियाली छाएर शीतल छाँयाँ दिइसकेको स्पष्ट गर्छ । होइन भने यतिका धर्मग्रन्थ त्यहाँ कसरी छ होला ?

ईस्वी ८२० मा भियतनाममा बीसवटाजित सर्वज्ञ अस्थिधातु निधान गरी रांखेका स्तूप थिए । फेरि यी अस्थिधातु चीनका सम्राटले प्रदान गरेको थियो भीन उल्लेख गरिएको छ ।

प्रश्र ईस्वीमा राजा जयइन्द्र वमन (Jaya Indra Vaman) ले उत्तर भियतनाम स्थित देंग दुअंग (Dang Duong) एउटा बौद्ध स्मारक (विहार ?) निर्माण गऱ्यो, जस्को भग्नावशेष अहिलेसम्म छ । ९२९ ईस्वीमा गुयेन (Ngo guyen) ले चिनियाँ राजनैतिक प्रभाव निस्तेज गरी दियो । अनि त्यसबेला चीनमा बुद्धधर्ममा आएको प्रभाव हीन भएको विचारले भियतनाम मुक्त भयो । नागोका उत्तराधिकारी दिंग बोलिन (Dinh Bolin) ले बुद्धधर्ममा नयाँ प्रगति ल्यायो । चाउलु (Ngo Chaulo) भन्ने फाट् द (Phat Da) विहारका विद्वान भिक्षु सम्राट्को आध्यात्मिक सल्लाहकार र बौद्ध भिक्षुको नायक मानियो ।

नवौँ शताब्दीको ईस्वीमा इन्द्रबर्मा दुतीयले लक्ष्मीन्द्र लोकेश्वर महाविहार स्थापना गरे । लोकेश्वरको अर्थ त्यो बेला अवलोकितेश्वर होइन, गोडा फारेर मेचजस्तो आसनमा बस्नुहुने उपदेशक बुद्धलाई भन्दथे । ९०२ ईस्वीमा यही ठाउँमा नागपुष्प स्थिवरले प्रमुदित लोकेश्वर विहार निर्माण गरे । यो विहार

# भिवतनाममा बुडधर्म

स्थापना कालको एउटा अभिलेखले चम्पा (भियतनाम)मा वज्रयान धर्म प्रवेश भएको पनि संकेत दिन्छ ।

१४६ ईस्तीमा दिंग वंशको पछि ले वंश (La Dynasty) को स्थापना मयो । यो वंशको शासन कालमा पनि बुढ्यर्मको विकास भएर नै गयो । विशेषतः भियतनामले प्रथम भार चीनमा धर्मदूत मण्डल पठाएको अनि धर्मग्रन्थका सम्पूर्ण संग्रह ल्याइयो । यो देशको शासन कालको प्रमुख घटना हो । लें वंशभन्दा पछि लि वंश (?) को शासन भियतनाममा आयो । त्यो बेला बुद्धधर्म स्वर्णयुगको रूपमा घरम धीमा सम्म प्रवित भयो । १०१० ईस्त्रीदेखि बुद्धधर्म राष्ट्रिय धर्म भयो । पेरि ४०० वर्षसम्म बुद्धधर्म भियतनामको राष्ट्रिय धर्म भयो । पेरि ४०० वर्षसम्म बुद्धधर्म भियतनामको राष्ट्रिय धर्म भएर नै रहभो । सम्राट लि बाइ तो (Ly Thai To) द्वारा नै सबभन्दा पहिले एउटा भिक्षलाई राष्ट्रिय गुरुको रुपमा मान्ने परम्परा बसाल्यो । उनै सम्राटको शासन कालमा नै सरकारी अधिकृतहरूलाई देशका सम्पूर्ण गाउँ गाउँमा बौद विहार र मन्दिर निर्माण गर्ने आदेश गरेको थियो । त्यहि समयमा लब्धप्रतिष्ठित व हांग (Van Hang), द बप (Da-Bap) र स्रंग फान (Sung Phan) जस्ता गरका ।यथा । त्याह समयमा लब्धप्रातास्त्र व हान (Van Hang), व वप (Da-Bap) र सुंग फान (Sung Phan) जस्ता जेन ध्यानी प्रिक्षहरूले प्रियतनाममा ज्ञान र ध्यान गहनंतम तहसम्म अन्तरतम गहन्याई विनुभयो । पियतनामको राष्ट्रिय जीवन र राष्ट्रिय संस्कृतिमा बुद्धधर्म शिखरसम्म पुन्याई वियो । सर्वाधिक राजकीय संरक्षण बुद्धधर्मलाई प्राप्त भएको पनि यही ली वंशमा हो।

यसरी दिंग (Dinh) ले (Le) ली (Ly) वंशका राजकीय संरक्षणलें विशेषत: सम्राट् दिंग तिं होंगें (Dinh Tien Hoang), ले यह तों (Le Thanh Ton) र ली थाए तों (Ly Thai Ton) सम्राट्ले बीढ संस्कारको उल्लेखनीय परम्परा वृष्ट गरी स्थापना गर्नु भयो, जरा गाडनुभयो । धेरै विहार निर्माण गर्नु भयो । विहारका विद्यालयलाई अनुदान अग्राहार व्यवस्था गरि दिनुभयो । विदेशी बौद्ध विद्वानहरूलाई उत्साहित गरी आश्रय र मान दिर्नु भयो । अनि ९५ वटा स्तूपहरूको साथै ईस्वी १०४९ मा हनोइमा दिंग हू स्तूप (Dien Huu Pagada) निर्माण गरी धेरै पुराना विहार बुद्धमूर्ति सबै नवीकरण गर्नुभयो । यसपिछ करुणावान सम्राट ली थंह तों (Ly Thanh Ton) शासन काले ( कर्णावान तम्राट ला पह ता (by Inami Ion) रात्ता प्राप्त विद्युक्त क्षेत्रका मानिसहरूको जीवनमा उतारिने काम भयो । तैपनि बौद्ध संस्कृतिमा केही प्रभाव पर्न सकेन । सम्राट्ले पनि वस्त्र र खान पान नभएकाहरूलाई वस्त्र र खाने पिउने दिनुको साथै जेलमा पर्नेहरू जेलमा धेरै बस्तु नपर्ने गरी दिनुभयो । ली सम्राद्हरूको शासन कालमा एकातिर धेरै सम्ब्रान्त व्यक्तिहरू उच्च उच्च सरकारी ओहदाका व्यक्तिहरू भिक्षु भए, अर्कातिर वर्षको एकपटक धार्मिक परिक्षण गरेर दुःशील मिक्षहरूलाई चीवर छोडाउने काम पनि भयो । ली बंशका शासन कालमा पानर छाडाउन काम पान भया । ला बशका शासन कालमा तीनजना सम्राट्ले गृहस्थ जीवनमा विरक्त भएर जेन (ध्यानको) अभ्यासमा आफ्नो जीवन समर्पण गरीदिए भने यी मध्ये सबभन्दा पछिको सम्राट्ले त आफ्नी छोरीलाई शासनाधिकार नै सुम्पीकन आफ् भिक्षु भयो । यसरी ली वंशका शासन कालमा भियतनाममा सबभन्दा बढी बुद्धधर्म र बौद्ध संस्कृतिको उन्नति र अभिबद्धि भयो ।

भियतनामको सबभन्दा पुरानो बौद्ध केन्द्र लुए लौ (Luy Lau) भन्छन् । यो केन्द्र हनोइबाट ३० किलोकिटर उत्तरमा पर्छ । भारतबाट चारजना भिक्षुहरू फाप वान (Phap Van धर्ममेघ), फाप वु (Phap Vu धर्म वर्ष), फाप लोइ, (Phap Loi धर्ममेघ (घोष), भाप दिएन (Bhap Dian धर्म बिजुलि) पाल्नुहुँदा

# भिवतनाममा बुदधर्म

वर्ती चारवटा स्तूपहरू बनायो । बा दाउ (Ba Dau) र बा तोंग (Ba Tuong) भन्ने देवी पूजा भए । यी देवीहरू वर्षा गराइदिने देवी भनिकन भियतनामी बौद्धहरूले भव्यरुपले पूजागर्ने देवीहरू हुन् ।

मियतनामको बुढधर्मको इतिहासमा मिंग वंशका शासन काल (१४०६ ई.) देखि विस्तार कालो भारत महराउन लाग्यो, अंधकार छायो । बुढधर्मको अध्ययन र अध्यापनमा बाधा, विहार मन्दिर मिक्किए मिक्किन दिने स्थिति आयो । अर्फ निकै विहारका हुकुटिका मूल्यवान वस्तुहरू चीनले लग्यो भन्छन् । यही समयमा बुढधर्मको ठाउँमा कन्फुशियश धर्म मियतनामको राज्यधर्म पिन भयो । परन्तु जनताको हृदयमा र रीति थितिको परम्परामा अद्धा र संस्कारको रूपमा जरा हालीसकेको बुढप्रतिको भित्तभाव र बौद्धसंस्कृति प्रवाह भने गतिशील भइ नै रहे । १३ रौ शताब्दीको उत्तरार्धको "औं नमो बुद्धाय" भन्ने अभिलेख प्राप्त भएको छ । उत्खननमा निकै पितल र हुंगाका बुद्ध, अवलोकितेश्वर र प्रजापारमिताको मूर्ति भेदटाइएको छ ।

१५३५ ईस्वीमा पोर्टुगीज प्रवेश मयो । त्यसपिक्ष फ्रेंट्य परे । भियतनाममा विदेशी राजनैतिक प्रभावको साथै इशाई धर्मको प्रचार प्रसारले बुद्धधर्म र बौद्ध संस्कृतिमा नराम्रौ प्रभाव पर्यो । फ्रेंट्यहरूले रोमन कैथोलिक (Roman Catholic) धर्ममा प्रवेश गर्नेलाई बढी महत गर्ने गऱ्यो । यसरी आर्थिक, प्रशासनिक र शैक्षिक क्षेत्रले बुद्धधर्म दबाउने कैथोलिक धर्मलाई उकारने कममा निकै मियतनामी मानिसहरू कैथोलिक पनि भए । सत्रौ ईस्वी शताब्दीमा न्हुयेन (Nguvan) परिवार र त्रि (Trinh) परिवारको बीचमा संघर्ष हुँदा अनि शासनमा पराधीन हुँदा बुद्धधर्मको उन्नित हुन सिकएन । तैपनि सम्राट् बो दाइ (Bao

# विश्वमा बुद्धधर्म

Dai) को राज्यकालमा बौद्ध संस्कृत गतिशील भै प्रभावहीन अवस्थासम्म पुगेको थिएन ।

बुद्धधर्ममा श्रद्धावानहरू र बुद्धधर्मको आफ्नो देशको सम्बन्धमा जाने बुक्नेकाले बुद्धधर्मको पुनरुत्थान गर्ने प्रयास स्पष्ट हुने गरी १९२० ईस्वीमा गरे । पुनरुत्थानको क्रममा सैगोनमा १९३१ मा सुसंगिथत रुपले धर्मको अध्ययन अध्यापन भयो । हुए (Hue) र हनोइमा पनि १९३२ मा यस्तै नै भयो । श्रियतनामी भाषा चिनिया अक्षरको ठाउँमा रोमन लिपिमा लेखिने भयो । उत्तर भियतनाममा भिक्षु तो लेन (To Lien) र त्रि हाइ (Tri Hai) को नेतृत्वमा अनाथालय कलेज र प्रेस स्थापित भयो । ठूला ठूला ग्रन्थमाला प्रकाशित भए । उता भियतनामी बौद्धहरूको संघराजाको प्रयत्नले १९३८ ईस्वीमा बुद्धधर्मको उन्नित र प्रगतिको निम्ति उल्लेखनीय कार्य भयो । ईस्वी १९४० को विश्व बौद्ध भातृत्व संघमा भाग लिइसकेपछि भियतनामी संघराजा भिक्षु तो लिन (To Lien) को नेतृत्वमा हुइ (Hue) स्थित तो दां (To Dam) विहारमा बौद्धभिक्षहरू र उपासक उपासिकाहरूको विशेष सभा भयो ।

१९४४ ईस्वी पछि उत्तर भियतनाममा धर्म भनेको देश निर्माण र जनताको सुख, शान्ति भन्ने आध्यात्मिक दृष्टिले बुद्धधर्ममा जनश्रम र जनसहयोग अघि बढयो ।

प्रजातान्त्रिक गणतन्त्र सरकारले ध्वष्ट बौद्ध विहारको जीर्णोद्धार गरियो । यसरी जीर्णोद्धार भएकोमा मोट कोट (Mot Cot) विहार, नों नवक (Non Nuoc) विहार, ताय् फुओं (Tay Phuong) विहार, रेओ गिओ (Reo Giao) विहार र फुओक् चिंग् (Phuoc Chinh) विहार प्रमुख छ । राष्ट्रिय सभामा दुईजना भिक्षु र राष्ट्रिय एसेम्बलिका स्थाई समितिमा एक भिक्षुलाई स्थान

# भिवतनाममा बुढ्धर्म

विद्यो । १९४६ ईस्तीमा चतुर्य विश्व बौद्धसम्मेलन गरी बुद्ध निकाय र बौद्ध निकाय एउटै गरीकन देश रक्षा र शान्तिको निम्ति "संयुक्त भियतनामी बौद्ध संगठन" बनाई प्रत्येक अंचलमा यसका शाखाहरू स्थापना गरिए । हनोइ र प्रत्येक अंचलमा वर्षावासको समयमा बुद्धधर्मको कक्षा संचालन भयो । सुरंगम सूत्र र महायानी अभिधर्म भियतनामी भाषामा अनुवाद गरी व्यापक प्रचार गरियो । विशेषतः बुद्धधर्मको माध्यमबाट नेपाल, भारत, काम्बोडिया आदि ठाउँमा मैत्री-सम्बन्ध राख्न धर्मदूतहरू पठाउने गरियो ।

भियतनाम मूलतः सुखावती सुवनप्रति आकर्षित आर्य सम्मतीय निकाय मान्ने महायानको देश भएता पनि आठी ईस्वी सम्मतीय निकाय मान्ने महायानको देश प्रएता पनि आठी ईस्वी शताब्दी अगाडि यहाँ सर्वास्तिवाद निकाय मान्नेहरू थिए । पुनर्जागृत दक्षिण पियतनाममा पनि पछि गएर पिक्षु नागस्यविरको नेतृत्वमा स्थापित स्थविरवाद बुद्धधर्ममा पनि प्रगति भयो । उपसम्पदा र वर्षावास आदि धार्मिक कार्यक्रम संचालन हुनगयो । दुईहजार वर्षदेखिको बौद्ध संस्कार प्रवाहित भएको देशको परम्परा, रीतिथिति, कला-संस्कृति, अमिताभ, मैत्रेय, अवलोकितेश्वर, मंजुश्री साथै गौतम बुद्ध, सारिपुत्र, महामौद्गल्यायन र आनन्त आदिको मूर्ति बनाई मूल बुद्धधर्म थरबादप्रति श्रद्धा देखायो । नमो आदि द फात (Nam Mo Adi Da Phat) नमो आदि बुद्धाय भनि शिर निहुराउने भियतनामी बौद्ध श्रद्धाले "नमो तस्स भगवतो अरहतो सम्मासम्बुद्धस्य" भन्ने भयो । मूलतः काम्बोडिया धरबादी बौद्ध भिक्षुसंघ स्थापित भएको भियतनाममा धरवाद बुद्धधर्म विकासको निम्ति श्रीलंकाका नारद महास्थविरज्यूको ठूलो देन छ । जेतवन विहारको विकास भयो । बौद्ध भिक्षु र मिक्षुणीहरूले चाइनिज त्रिपिटकका साथै पाल त्रिपिटकको पनि अध्ययन शुरु गरे । भियतनामको केन्द्रिय बौद्ध प्रतिस्थानले अध्ययन शुरु गरे । भियतनामको केन्द्रिय बौद्ध प्रतिस्थानले

#### बिश्वमा बुद्धधर्म

चारवटा पिरिवेणहरू भिक्षुहरूको निम्ति, अनि छवटा पिरिवेणहरू भिक्षुणीहरूको निम्ति संचालन गऱ्यो । यी पिरिवेणहरूमा थेरवाद र महायान दुवै निकायका बौद्ध दर्शनको अध्ययन अध्यापन हुन्छ । कतिपय बौद्ध विहारले शिक्षा क्षेत्रमा जस्तै अनाथालय आदि खोलेर सामाजिक क्षेत्रमा पनि निकै काम गर्छन् । सम्पूर्ण कला र वास्तुकलाको अभिव्यक्ति नै पवित्रता र करुणा अंगाली आइरहेको भियतनाममा यसरी बौद्धिक र सेवामूलक कार्य हुनु स्वाभाविक नै हो । संगीत र नृत्यमय बौद्ध वातावरणमा निकै बौद्ध उत्सव मान्ने भयो । विशेषतः बुद्धजयन्तीको दिन सिद्धार्थ कुमारको प्रतिमा सहित सांस्कृतिक भांकि निकालने काम धुमधामका साथ भए ।

यसरी नव जागरण अगाडि बढी रहेको भियतनामी बौद्ध स्थितिमा संयुक्तराज्य अमेरिकाका सरकारले दिन दिम (Ngo Dinh Diem) लाई सत्तामा दक्षिण भियतनाममा आड दिएपछि धार्मिक अशान्ति ल्याईदियो । बौद्ध भिक्षुहरूलाई जबरजस्ती सेनामा भर्ना गरेर युद्धोन्मुखी गर्ने, बौद्धहरूलाई अमानवीय रुपबाट अपमान गर्ने, ५ प्रतिशत जनताले प्रतिनिधित्व गर्ने रोमन क्याथोलिकहरूलाई सरकारी संरक्षण र प्रोत्साहन दिएर बौद्धहरूलाई धर्मपरिवर्तन गर्ने काम नगोदिन दीमले आफ्ना दाज्यू आर्क विशोपलाई उकास्न र आफ्नो सालो नगोदिन न्हूलाई बलियो पार्न भन तीव्र रुपले कामगऱ्यो । बौद्ध गतिबिधि विहारको काम कुरामा नचाहिंदो नियन्त्रण बृद्धि भयो । बौद्धहरू भियतकोंग गुरिल्लाका समर्थक भनिकन बौद्धहरूलाई असहच दमन र पीडा दियो । एकदिन बौद्धहरूलाई बौद्ध भण्डा फहराउन पाउँदैन भनिकन समेत निशेधाज्ञा भयो । फहराइएको बौद्धभण्डा खोसेर च्यातेर ज़लाई दियो । अनि ८ मइ १९६३ कादिन बुद्धजयन्तीमा भियतनामका प्राचीन राजधानी ह्यू मा रहेको तु

# भिवतनाममा बुद्धधर्म

वाम (To Dam) चैत्यमा मौद्रहरू भेलाभै सरकारको विषद आवाज उठाई जुलुस प्रवर्शनगरी पाँच सूत्रिय मांग प्रस्तुत गरे ।

- १. बौद्रभण्डा फहराउनु पाउनु पर्छ ।
- २. बौदहरूलाई समान धार्मिक अधिकार हुनुपर्छ ।
- बौद्धहरूलाई अन्धाधुन्ध पऋतु अनि शिविरमा धुनेर नराइने हुनुपर्छ ।
- बौद्धहरूलाई आफ्नो आफ्नो विश्वास अनुसार धर्म प्रचार गर्न पाउनु पर्छ ।
- प्र. मृत र घाइतेहरूको क्षतिपूर्ति दिनुपर्छ ।

परन्तु सरकारले यसमा कुनै वास्ता राखेन, उल्टो दमन कार्य हुँबैगयो । बौद्धहरू उत्तेजित हुँबैगए, दमन कार्य असह्य घपबाट भयो । यकदिन यस्तो स्थितिमा पुग्यो, भियतनामी बौद्धहरूले आफुमाथी भइरहेको अमानवीय दमन र यातना विश्वका जनमतलाई थाहा दिन पच्यो र विश्वबौद्धको ध्यान आकर्षित गर्नु पच्यो भन्ने विचार गरियो । यसको निम्ति क्यांग अम विहार (Quan Am Tample) का स्थिवर वृद्ध भिक्षु थिंग क्यांग दुक (Thich Quang Duc) ले आत्म हाह गरिदिने अधिस्थान गर्नुभयो । सैगोन (Soigon) को व्यस्त बाटोको चौबाटोमा जून ११ तारिख १९६३ का दिन पंलेटि मारेर बसीकन आफ्नो जिजमा पेटोल खन्याइ आगो बाली आत्म हाह गर्नुभयो । वहाँको शरीर बल्दै गयो । तैपनि वहाँको वजासनमा विश्वन अएन । चारैतिर आसुका धारा बगाएका धार्मिक अन्याय र अस्थानारले अशान्त र क्षुब्ध हुदयी भिक्षु भिक्षुणी र उपासक उपासिकाहरू थए । वहाँको बल्दै गएको शरीरको आगोको ज्यालामा वहाँले आज्ञा हुनु अएको अन्तिम विज्ञित हामी प्रत्येक

# बिश्वमा बुद्धधर्म

बौद्धहरूले पढी रहन योग्य छ । वहाँको विज्ञप्ति वक्तव्य हो :--

"मेरो अन्तिम र सबभन्दा पवित्र प्रतिज्ञा मैले तल सही गरी प्रकाशित गर्दैछु । म फू न्हुअन स्थित क्वाम अम विहार (Quan Am Temple Phu Nhuan, Gia - Dinh ) का जेष्ट धार्मिक भिक्षु थिक क्वांग दुक (Thich Quang Duc.) महागुण सम्पन्नो (Mahagun Sampanno) ले भियतनाभी बौद्धहरूलाई सबभन्दा भयानक दुःखद स्थितिबाट मुक्त गर्न त्यस्तै तथागतको सबभन्दा जेष्ठपुत्र भएर पनि मैले बुद्धधर्ममा भइरहेको दमन र विनाश लीला चुप लागेर हेरिरहन नसकर आफ्नो अनित्य शरीरमा स्वयं दाह गरी आगो जलाई बुद्धपूजा गर्दैछु, बुद्धधर्मको रक्षा गर्दैछु । दश दिगन्तका बुद्धहरूले समस्त भिक्षु भिक्षुणीहरूले मैले तल अघि सारेका प्रतिज्ञा र इच्छाहरू पुरा गर्न सकोस् ।

- भगवान बुद्धको आशिर्वादले राष्ट्रपति नगो दिन दीमलाई सद्बुद्धि मिलोस, अनि बौद्धहरूको न्यूनतम पाँच माँगको स्मरण पत्र पुरागर्न सकोस ।
- २. भगवान बुढंको करुणाको प्रभावले भियतनामी बौद्धहरू आफ्नो अस्तित्वमा सधै स्थिर रहुन ।
- ३. भगवान बुद्धबाट समस्त भिक्षु भिक्षुणीहरूलाई रक्षा गरुन, अनि भियतनामी बौद्धहरू बुद्धिभ्रष्ट भएकाहरूबाट पकाउ परी थुनामा रहन, बाँधिन, कष्ट भोग्न नपरोस् ।
- ४. देश र भियतनामी जनतालाई सुख शान्ति पाओस् ।

म सधैको निम्ति आंखा चिम्लेर जानु अगाडि बुढको शरणभूमि फर्कन अगाडि सिवनय अनुरोध गर्दैछु, राष्ट्रपति नगो दिन दीमसंग उदारता र ममता आफ्ना जनताप्रति हवोस्, फेरी

# भिवतनाममा बुद्धमर्ग

धर्ममा समानता नीति ल्याउन सकोस्, यसबाट हाम्रो यो धरति जहिले पनि सधैको निम्ति एकता भएर सुदृह हुन सिकन्छ ।

मैले हृदयदेखि समस्त भिक्षु भिक्षुणीहरू फेरी गृहस्य बौद्धहरूसंग अनुरोध गर्देखु- बुद्धधर्मको रक्षाको निम्ति सबै एकपूट एकता हुनु सक्नुपऱ्यो र आफुले आफुलाई बलिवान गर्न सक्ने हुनुपऱ्यो ।

यही मेरो सविनय प्रार्थना हो।"

आफ्नो शरीरमा पेट्रोल खन्याएर आगो बालेर आफुलाई बलिदान मर्नु अगाडिको भिक्षु थिक क्वांग दुकको यो प्रार्थनामा धर्ममा असहच दमन गरेको वेदना त खरैछ, सायै बौद्धशैलीको बिद्रोहको प्रतिकारको आदर्श पनि छ ।

१७ जुलाइ १९६३ का दिन हजारों बौद मिक्षु मिक्षुणीहरूको शान्ति पूर्वक प्रदर्शन भयो । परन्तु यो शान्तिपूर्ण प्रदर्शनमा पनि निर्वयता पूर्वक पुलिसले दमन गरे । असंख्य मानिसहरू घाइते पारे । बाटोमा रगत बगे । सैकडौं भिक्षु र मिक्षुणीहरूलाई पकेर ट्रकमा फाले । कमाण्डर जनरल पाउल हाँकिनस (Gegeral Paul Hankins) द्वारा हवाइजहाज र हेलिकोप्टर समेत प्रयोग गरेर निर्मम दमन कार्य गऱ्यो । श्रीमती न्हू ले बौद भिक्षुहरूलाई दिनको दश पटक पिट्ने पिटाउने योजनामा आफ्नो प्रतिकृया वादी चर्चको धर्म देखायो । दीम सरकारको पतन पिछ पनि उनकै पिछ लाग्नेहरूको सत्ताले भियतनामी बौदहरूलाई मनमा शान्ति दिएन । परिणाम यो भयो बौद्धजनताले सत्तामात्र होइन राजनैतिक व्यवस्थामा नै नया परिवर्तनको चाहना गऱ्यो । चाहे ह्यो परिवर्तनले पिछ जे जसो होस भन्यो । यसबाट भियतनाम एकीकरण गर्न उत्तर र

### बिश्वमा बुद्धधर्म

दक्षिणतर्फबाट संयुक्त प्रयाश जस्तै हुनगयो । अन्ततः भियतनाम एकीकरण भयो । एक भियतनाम निर्माण पछि कहिले बुद्धधर्म र संस्कृतिको कार्य भएको सुन्न पाए, कहिले स्वतन्त्र र स्वच्छन्द रूपबाट धर्म गर्न पाइएन भन्ने कुरा हजारौ यता उताका शरणार्थी हुन गएका मानिसहरूको तर्फबाट सुन्न परे । जे होस बौद्धहरू एउटै देशमा बसेर राजनैतिक आयामबाट दुईदुका भई रहन नपर्ने स्थिति भियतनाम एकीकरणबाट भयो । जनताको आस्था र श्रद्धा दुई प्रकारका शासन व्यवस्थाबाट थिचाएर बिछुडिएर रहन परेन । बौद्धहरू एउटै भियतनाममा भेला भएर मैत्री र प्रेमले बस्न पाइयो । एक बौद्धले अर्को बौद्धमा फरक फरक राजनैतिक पद्धतिको वस्त्र लगाई भगडा गरि रहन परेन । अनि एउटै भियतनाममा बुद्धको दान शील र भावना राम्रोसंग आचरण, धारण, पालन गर्न धर्मको पूर्ण स्वच्छन्द र स्वतन्त्र वातावरण पनि विस्तार विस्तार फैलाउँदै ल्याउने छ भन्ने बौद्धहरूको मनमा आशाको फुल फुलि रहेको छ । अस्तु ।

(नारद थेर लिखित (Buddhism on Vietnam) पुस्तक Sixch Conference of W F B .Phnom-Penh,Nov-1961 को Democratic Republic of Vetnam का प्रतिनिधिको भाषण, Ven. Dr. Thich Minh Chou को रचना Buddhism and Vietnamese Culture Buddhists for Peace . A B C P . No .2 (vol .7) र महापण्डित राहुल सांकृत्यायनको बौद्ध संस्कृतिको आधारमा सार संक्षेप)



# पिञ्लिपिन्समा बुद्धधर्म

फिलिपाइनमा बुद्धभर्म श्रीलंका बर्मा र थाइलैण्डमा बुद्धभर्म जस्तो होइन । तिब्बत चीन र जापानमा जस्तो पनि होइन । अफ यहाँको बुद्धभर्म अफगानिस्थानमा बुद्धभर्म जस्तो अतीतको विषय मात्र पनि होइन । बौद्धहरू ठाउँ बास फेर्बे खोज्वै बस्न गईकन पनि आफ्नो धर्म र संस्कार आफुसंगै बचाई राख्ने राम्रो प्रमाण हो फिलिपाइनको बुद्धभर्म । चीनसंग बढी सम्पर्कमा आएको मिंगवंश (Ming Dynasty) को चौधौ ईस्वी शताब्दीमा यहाँ बौद्धकला र बास्तुकला राम्रो संग फस्टाएको देखिन्छ । तैपनि धर्म र संस्कार, विस्थापित बौद्धहरूभित्र मात्र सीमित भैरहचो । किनभने धर्मोपदेशहरूको प्रभाव उत्तिको छैन । बुद्धधर्म धर्मपरिवर्तनको निम्ति हुञ्जेलसम्म बल र धनले प्रयाश गर्ने धर्म पनि त होइन । बौद्ध संस्कृतको स्वरूप नै "आउ, आएर हेर्न आउ, मनपरे सुनेर धारण, पालन गरी हेर" भन्ने हो । बुद्धधर्ममा सबैलाई ढोका खुल्ला छ । बुद्धविहारमा अबौद्धहरू जान हैंदैन भन्ने छैन ।

बीसौ शताब्दीमा चीनबाट ठाउँ छाडी बास फेर्बे आएका फिलिपाइनमा बस्न आएकामा धर्मप्रचारको उत्साह भएका मिक्षुहरूको एक समूह पनि आईपुगे । अनि १९२० ईस्वीमा सर्वभन्दा पहिले देखिने जस्तो आज भोलिको तरिका अनुसार प्रचार प्रसार गर्ने उदेश्यले मिक्षुहरू र उपासक उपासिकाहरू मिलेर एउटा बौद्धसंघ स्थापना भयो । बौद्धसंघ संस्थाका आलस्य नभएको र नठाकेको प्रयासले बुद्धविहारहरू संगठित भयो । ठाउँ

छाडी बास फेर्दै आईरहेका बौद्धहरू एकजूट एकगठ भएर धर्मको कतिपय कैथोलिक विश्वासमा अघि बढीरहेका बौद्धहरू फेरि आफ्नो पहिलेको धर्म र विश्वासमा फर्के । प्राध्यापक र शिक्षित समुदायको यो धर्मप्रति श्रद्धा र जागरणले गर्दा फिलिपाइनका बौद्धहरू बहुसंख्यामा नभए पनि सशक्त भएर बस्न सकेका छन् । नेपालका आफ्ना बहुसंख्यक जनसंख्या जानाजान घटाउँदै गइराखेकाहरूको निम्ति फिलिपाइनका यो बौद्धहरूको उत्साह एक आदर्श हो । हाँक जस्तो हो । आफ्नो अस्तित्व र प्रतिस्था कसिर बिलयो र राम्रो तुल्याई राख्ने भन्ने कुरा यहाँका बौद्धहरूसंग सिक्नु योग्य छ । कैथोलिक र इस्लाम धर्मावलम्बीहरूको गूपमा बसेर पनि फिलिफाइनका बौद्धहरूले ( Phil Academy of Sakya High School ) को संचालन राम्रोसंग गरी राखेका छन् । दुहुरा लावारिस बच्चाहरू र वयस्कहरूलाई महत गर्न (Winter Charite Fund drive) को कामहरू गरिराखेका छन्। युवक र युवतीहरूको बौद्धिक प्रतिभा उकास्न जागरण ल्याउन ( Phil Buddhist Action) राम्रोसंग चलाई राखेका छन् । श्रीलंकामा भएको पहिलो विश्वबौद्धसम्मेलन (The Finst World Fellowship of Buddhist) मा फिलिपाइनका बौद्धहरू आमन्त्रित नहुँदा तिनीहरूको मनमा चिसो पस्यो । ईस्वी १९४२ मा जापानमा हुने दोश्रो विश्वबौद्धसम्मेलनमा भागलिन भेला भई भिक्षु सुई किम ( Rev. Sui Kim) र डा.सु सिन् सान् (Dr. Soo Hsing San) प्रतिनिधि छान्यो । उहाहरूले दोश्रो बिश्वबौद्धसम्मेलनमा भागमात्र लिनुभएको होइन, फर्कर आफ्नो देशमा विश्वबौद्ध भातृत्वसंघको शाखा (Regiona center) पनि बनायो । पुरानो विहारको जेष्ठ भिक्षु सिंग गुन (Rev. Sing Guan) लाई मुख्य नायक भिक्षु (First Monk) रूपमा छानियो । अनि "छ सप्ताहको स्कूल" भन्ने

## फिलिपिन्समा बुद्धधर्म

बाल बालिकाहरूको फुर्सद समयलाई बुद्धधर्मको शिक्षा दिला दिने काम चलायो ।

सिं बुइन विहार (Seing Guen Temple) को आयोजनामा अस्पतालमा रोगीको सेवा कार्य भयो । कारागारमा बन्दिहरूलाई खाने पिउनेमा अनि मनमा शान्ति दिनुमा मद्दत गऱ्यो । अनाथालय बनाई अनाथहरूलाई आधार दियो । प्रतिदिन धार्मिक पूजा अनुष्ठानको साथै आगलागी बाढीले पीडीत दु:खीहरूलाई मद्दत गर्न चन्दा संकलन गरिदिने काम पनि गरेका छन् ।

फिलिपाइनमा नेपालमा जस्तो धेरै विहार छैन । परन्तु भएको विहारलाई वेवास्ता गरिराखेको पणि छैन । आफ्ना घरमा भन्दा बढी विहारलाई सजाएर बलियो, सुकिलो, स्वच्छ राडने श्रद्धालुहरूले गरी राखेका छन् । फिलिपाइनको उल्लेखनीय विहारहरूमा चार छ वटा विहारहरूको कुरा प्रस्तुत गर्दछु ।

स्त्र चौंग विहार (Hwa Chong Temple) फिलिपाइनको एउटा राम्रो विहार हो । ३०,००० स्ववाएर मिटर जरगामा यो विहार तीन तलामा खंडा छ । तीन तला छाना चारैतिर वरंडा र चारैतिर खुडिकला बाटो भएको यो विहार पमोडा शैलीको विहार हो । चीन जापान र नेपाली विहार शैलीको सम्मिश्रण वास्तुकला यहाँ देखिन्छ । प्रत्येक शिवबार यो विहारमा श्रद्धालुहरू निकै भीड हुने गरी आई रहन्छन्, गई रहन्छन् ।

मनिसाको पो तू विहार (Po Too Temple) पनि एक प्रमुख विहार हो । तीनवटा बुद्धमूर्ति र महाश्रावकहरू भएको यो विहारको महत्व त छवेछ, साथै विहान बेलुका श्रद्धालुहरूको श्रद्धा भक्ति यहाँ भरीभराउ भैरहन्छ । बिहान आउन नपाएका मक्तजनहरू आदित्यबारको दिन दिउँसो एक पटक भए पनि

## बिश्वमा बुद्धर्म

धार्मिक कार्यमा भागलिन आई रहन्छन् । त्यस्कारण यहाँको आदित्यबारको अध्ययन पनि बलियो भै राखेको छ ।

कालुकनको अन चु विहार (Un Chiu Temple) तीन तले काष्ट वास्तुकलाका उदाहरण भैरहेका छ । त्यस्तै नै तिंग वी विहार (Timg Wee Temple), चेबु नगर (Cebu City) को बौद्ध कियाकलापको एक केन्द्र हो । जम्बोमगा नगरको होक चुं विहार (Hok Chun Temple ) मा विहारको वास्तुकला पनि आधुनिक वास्तुकला धेरै देखिन्छ । यही कुरा साम पो विहार (Sam Po Temple) को पनि छ ।

यसको अतिरिक्त फिलिपाइन बौद्ध भातृत्व केन्द्र (Philippine Buddhist Laity Fellowship) मिनला नगरमा सिकय बौद्ध केन्द्र हो । फिलिपाइनको युवक बौद्ध संगठन पिन कुरा मात्र अथबा रबर स्टाय्म्प मात्रको संस्था होइन । युवाशिक धर्ममा प्रवाहित गरी राख्न यस संस्थाबाट ठूलो काम भई राखेको छ । लियांग व्ह चिंग सी (Liang Hwa Ching See) वृद्धा महिला बौद्धहरूको विम्ति आश्रय कुटी भैरहेको छ । यसको शान्त मधुर वातावरणमा सानु चितिकक परेको बगैंचाको सुगन्धले वृद्धाहरूलाई अस्ताएको धामको जीवनमा धन्दा सुर्ता निर्दिकन सरल रमाइलो तुल्याई राख्छ । धर्मको चेतना बिलयो तुल्याएर राम्रो संग राख्छ ।

फिलिपाइनको अरु अरु धर्म सम्प्रदायहरूले जस्तो बौद्धहरूले देशमा अशान्त र हिंसाको वातावरण कहिल्यै ल्याएन । शान्त वातावरणमा आफ्नो धार्मिक आस्था र श्रद्धा भक्ति सललल बहाउँदै राख्न तिनीहरूलाई मनपर्छ । अरुको आस्था र भक्तिमा कुनै बाधा दिन फिलिपिनका बौद्धहरू एक पाइला पनि अधि सार्दैन । त्यस्तै आफ्नो आस्था भाव भक्तिमा

## फिलिपिन्समा बुबधर्म

हस्तक्षेप गर्ने पनि तिनीहरूलाई मन पर्देन । वास्तवमा यो "मार्न पनि मार्देन, मर्न पनि मर्देन, आफु पनि बाँच, अरुलाई पनि बाँचनदेउ" सिद्धान्तको व्यावहारिक रुप नै हो । त्यस्कारण फिलिपाइनका बौद्धहरूको तर्फबाट गाउँ छाडी बास फेर्न परेता पनि आफ्नो धर्म र संस्कार बृहताका साथ धारण पालन गर्ने आदर्श सबैका लागी ग्रहण गर्न योग्य छ । अनि आफ्नो आफ्नोपन नजानेर बस्तु ठीक छैन, हुदैन भन्ने फिलिपाइन बौद्धहरूको प्रेरणा पनि सारै प्रसंशानीय छ ।

(A Brief account of the activities of W F B Philippine Reginal Centre र Buddhism in the Philippine को आधारमा सार संक्षिप्त अनुवाद )

# पहिलेको सोभियत संघमा बुद्धधर्म

पहिलेको सोभियत संघमा बुद्धधर्म र दर्शनको प्रचार ईसाको पहिलो शताब्दीमै भएको थियो । यही समयमा मध्य एसियामा व्यापक रूपबाट बुद्धधर्म र दर्शनको प्रचार भैरहेको थियो । त्यसबेलाको नामी "रेशम महापथ" (Silk Rood) मध्य एसिया भएर गएको थियो । वास्तवमा यही बाटो चीन पश्चिम एशियामा आउने जाने व्यापारको मार्ग हो ।

सबभन्दा पहिले प्राचीन खोरेज्म भन्ने ठाउँमा बुद्धधर्म प्रवेश भयो । अनि विस्तार विस्तार कैरिपयन, अरब सागर र प्रशान्त महासागरको बीचमा परेको विशाल भूभागमा बौद्ध संस्कृतिको ठूला ठूला केन्द्रहरू स्थापित भयो । एशिया सांस्कृतिक जगतमा आफ्नो राम्रो कार्यको कारणले गर्दा यी सांस्कृतिक केन्द्रहरू नामी भए ।

मध्य युगको शुरुशुरुमा मध्य एसियाका धेरैजसो ठूलाठूला नगरमा बौद्धविहार स्थापना हुनु त्यसबेलाको एउटा साधारण घटना नै हुनगयो । एउटा पुरानो हस्तलिखित पुस्तक अनुसार सातौ शताब्दीमा समरकूचा र खोतान बौद्ध संस्कृतिको केन्द्रको रुपमा विशेष प्रसिद्ध छ । भारतमा भेट्टाउन नसकेका पुराना हस्तलिखित पुस्तकहरू खोजन यहाँ खोतनमा आएको तथ्य यसको प्रमाण हो ।

केहीवर्ष अगाडी सम्म मध्य एसियाको बुद्धधर्मको बारेमा जित कुरा थाहापाए ती सबै कुरा प्राचीन कालका यात्रीहरूको

## पहिसेका सोभियतसंत्रमा बुद्धमं

यात्रा विवरण र ढुंगामा पाइएंका बुढको चित्रमा मात्र सीमित भैरहेको थियो । किन्तु सोभियत शासनकालमा विधिवत् रूपमा राम्रोसंग पुरातात्विक खोजपिं बौद्धसंस्कृतिसंग सम्बन्धित निकै प्राचीन विहार, विद्यालय र मूर्तिको भग्नावशेष त्यस्तै नै भित्तामा लेखी कुंडी राखेका तस्वीरहरू देखापऱ्यो ।

तेमीज शहर निजकै गान्धार शैलीमा बनाइराखेको बुद्धको ढुंगाको प्रतिमा निकै प्राप्त भयो । यहाँ कांसको सिंह र बौद्धविहारको खण्डहर पनि भेट्टाइयो । उत्तरपट्टिको किरगिजिया नदीको हरियो हरियो क्षेत्र भित्र पनि पुरानो बौद्धसंस्कृतिको धेरै नै स्मारकहरू भेटिए । पुरानो बभल नगरसंगै पनि पुरातत्विबद्हरूले एउटा विहार पत्तालगायो । यस विहारमा बौद्ध भिक्षुहरू बस्ने धेरै कोठाहरू छन् । संगै एउटा बैत्यको अवशेष पनि भेटियो । यहाँ चैत्यको खण्डित मूर्ति तथा बुद्धधर्मसंग सम्बन्धित चित्रको अंश पनि पाईयो ।

मध्य एशियामा बुढधर्मको प्रचार प्रसारले गर्बा जनताको आध्यात्मिक जीवन मात्र प्रभावित भएको होइन, जनताको कला कौशलमा पनि प्रत्यक्ष रूपले प्रभाव पऱ्यो । धेरै मानिसहरू बुढधर्मको अनुयायी बने । पहिले यहाँ बौढ प्रचारकहरूसंग कालिगढहरू पनि आएका थिए । तिनीहरूले नै बौढमन्दिर चैत्य र विहार निर्माण गरे । सिढहस्त कलाकारहरू र मूर्ति बनाउनेहरूले पुराना वास्तुकला शैलीबाट बुढप्रतिमा बनाए । त्यस्तै नै चित्रकारहरूले भित्ता भित्तामा बौढ जगतमा नाम चलेका बौढ जगतमा परिचित गुफा मन्दिरका चित्र लेखे ।

तुर्कमानियामा बेरामअलि भन्ने ठाउँबाट उत्तरमा खनेर खोजी गर्दा पुरातत्विबद्हरूले एउटा पुरानो बौद्धमन्दिर र एउटा माटोको पात्र भेटाए । यो माटोको भौडोमा बुद्टा कुंदेको थियो । फेरि यस पात्रमा बुद्धका ससाना मूर्ति र पाँचौं शताब्दीताका शासनकालका केही इरानी पैसा अनि टांसिएका मोजपत्र एक चांग थियो । अन्दाजि १४०० वर्षसम्म यो पात्रमा परेको भोजपत्र एशिया जनगण संस्थानका लेनिनगाड विभागमा राम्रोसंग हेरविचार गरी एकेक पाना छुट्याउने काम भयो । यो भोजपत्र भेटाएको र त्यसरी अलग्ग गर्न सकेकोले एक ठूलो महत्वपूर्ण काम हुनगयो । यो भोजपत्र पाँचौं शताब्दीको एक पुरानो हस्त लिखित बौद्धपुस्तक थियो । यो पुस्तक ब्राम्ही लिपिमा राम्रोसंग अक्षर लेख्नजान्ने एक लेखकले लेखिराखेको थियो । यो पुस्तकको पाठ भिक्षुहरूको निम्ति आदर्श अर्थात विनय ग्रन्थबाट उद्धृत गरीराखेको हो ।

मध्य एशियामा अहिलेसम्म सोभियत पुरातत्वबेताहरूले खरोष्टि र ब्राम्ही लिपिमा लेखिराखेका बीस वटामन्दा बढी पुस्तक भेटाइ सकेका छन् । गएका केही वर्ष यता मध्य एसियामा कितपय बौढकेन्द्र पिन खोलीसकेका छन् । सेमिरिचे भन्ने ठाउँमा जसलाई आजभोलि अकदेशि र कास्तोरेचक पिन भन्छन्, फरगाना उपत्यकामा दक्षिण ताजिकिस्तान (अद्जिना-तेपे) भन्ने ठाउँमा पिन बौढकेन्द्र बनाई खन्ने जोत्ने काम गरियो । यो खोज कार्यबाट यो राम्रोसंग स्पष्ट भयो कि ईस्वीसनको शुरु शुरुमा सोभियत मध्य एशियामा बुद्धधर्म व्यापक रुपमा प्रचार भयो ।

सातौं शताब्दीदेखि नवौं शताब्दीसम्म इस्लामले दबाउँदै गएर मध्य एशियामा बुद्धधर्म बिस्तारै बिस्तारै पुरिंदै गयो । तापनि मध्य एशियाको पश्चिम भाग र तरियको तल तल पर्ने ठाउँमा एघारौँदेखि चौधौं शताब्दीसम्म बुद्धधर्म बाकि रहेको थियो । मध्य एशियाको पश्चिमतर्फ फेरि बोल्गाको तलितर

## पहिलेका सोभियतसंचमा बुद्धधर्म

विस्तारै प्रचार प्रसारमा उठ्न सक्यो । कतिपय मंगोल खानहरू पछि फेरी बौद्ध भए ।

तैश्रोपटक बुद्धधर्म फेरि राम्रोसंग मापि आउने काम सत्रौ र अठारौ शताब्दीमा पश्चिमी मंगोलहरू आइसकेपिष्ठ भयो । १६२० ईस्वीमा होशतर राजकुमार वैवागसवातारले पहेंलो वस्त्र भनेको तिब्बति निकाय स्वीकार गऱ्यो । १६२८ देखि १६३० सम्ममा पश्चिमी मंगोलहरू बोल्गा को छेउमा आए, फेरि तिनीहरूले आफूसंगै बुद्धधर्म पनि ल्याए । तैपनि पोबोल्टोस्तेपि भन्ने ठाएँमा ठूलो विहार स्थापित भएको अहिलेसम्म देखिएको छैन । परन्तु काल्मिक विहार खानाबदोश ढंगको देखिन्छ । कालासागरको छेउमा बुद्धको उपदेश ल्याउने मानिस तुरानी खानाबदोश मानिसहरू हुन् ।

भण्डे यतिबेला पूर्वी साइबेरिया बैकक् प्रदेशमा बुद्धधर्मको ज्योति देखापऱ्यो । यो जिल्लामा १७१२ ईस्वीमा ४० जवान तिब्बति बौद्धिभक्षहरू आएपछि यो धर्म खानाबदोश जातीका मानिसहरूको बीचमा पनि फैलिएर गयो । एउटा उल्लेख अनुसार ११ रौ शताब्दीमा भारतीय यात्री मिक्षहरू पनि यी मानिसहरूको देशमा आई पुगेको देखिन्छ । भारतीय यात्री मंगोलियामा पनि पुग्नगयो । उलानबतोरको गंदन विहारमा भारतबाट आएका भिक्षको पात्र र लौरो एउटा अहिलेसम्म सुरक्षित गरी राखेको छ ।

बुर्यातियाको पहिलो विहार सेलेगिन जिल्लाको त्योडगोल दजान भन्ने ठाउँमा १७४१ मा निर्माण गरेको थियो ।

यो एउटा निकै रमाझ्लो कुरा हो, यूरोपको जुन राजधानीमा १९१४ मा बनाएको प्रथम बौद्धमन्दिर सैट ' पीटर्सवर्गमा । बुर्यात काल्मिक र तुवा स्वायत्तशासी जनतन्त्रमा

#### बिश्वमा बुद्धधर्म

चीतायइर्कुत्स्क भन्ने ठाउँमा केही जिल्लामा बुद्धधर्मावलम्बी बौद्ध संगठनको नेतृत्व केन्द्रिय बौद्ध परिषद्ले गर्दथ्यो । परिषद्को अध्यक्ष डी.डो. गोन्दोभवे हो । उनलाई बन्दि हाम्बोलामा भनि भन्छन् ।

नेपालका धर्मोदय सभाका अध्यक्ष भिक्षु अमृतानन्दले भन्नुभएको छ, "...मलाई सोभियत संघका केन्द्रिय बौद्ध परिषद्को निमन्त्रणा प्राप्त हुँदा म आश्चर्यमा परें । सोभियत संघमा मैले जे देखें सुनें त्यसबाट म आश्चर्य भएँ । म मस्जिद, रुसी आर्थोडक्स चर्चको गिरिजाघरमा र बौद्धहरूको प्रार्थना घरमा गएँ । मैले देखें कि मानिसहरू पूर्ण स्वतन्त्रतापूर्वक धर्म पालन गरीरहेका छन् ।"

जापानका बौद्ध एसोसिएसनका अध्यक्ष फेरि बौद्धसंघका जनरल सेकेटरी सातोले भन्नुभयो, जहाँसम्म सोभियत संघमा बुद्धधर्मको कुरा छ, जापानको धार्मिक क्षेत्रको धारणामा पूर्वाग्रह छ । जापानमा पूर्वाग्रह पीडितहरूले थानेका थिए "सोभियत संघमा धार्मिक स्वतन्त्रता छदै छैन । फेरि त्यहाँ धर्ममा पत्यार गर्नेलाई दमन गर्छ" अहिले हामीसंग यत्तिका प्रमाणहरू छन्, अब हामीले जापानी जनताको अगाडि प्रमाण सहित भन्नसक्ने भयौ, सोभियत संघमा आस्था हुनेले निश्चिन्त भएर, स्वतन्त्रता पूर्वक आफ्नोधर्म पालन गर्न सक्नेछ । हामीले स्वतन्त्र धर्म गरीराखेका कैथेडल र मन्दिर मन्दिरमा देखें । हाम्रो आखाले देखेको प्रमाण दिएर भन्नसक्छौ, सोभियत संघमा पूर्ण धार्मिक स्वतन्त्रता छ ।

.....अलेक्सेइ यूजिन, (आनन्द भूमि १४।४ बु. सं. २५३१)

## भवतु सब्ब मंगलं

( PX9)

## पहिलेका सोभियतसंघमा बुढधर्म

इति बुद्ध सम्बत २५३७ । नेपाल सम्बत १९१३ । विकास सम्बत २०५० साल अधिक भाद्र कृष्ण नवसी ॥ तदनुस्पर भाव २४ गते शुक्रवार प्रथमवार टाइप सम्पूर्ण ।

अन्तिम बार भिक्षु सुदर्शन महास्थिवर द्वारा संशोधन जुसैंलि बुद्ध सम्बत २४४० । नेपाल सम्बत १९१६ । विक्रम सम्बत २०५३ जेष्ठ शुक्ल नवमी तद्दनुसार जेठ १३ यते आदित्यबार खुनु टाइप सम्पूर्ण जुल ।

अनुवाद तथा ढाइप :

धर्मरत्व शावय, विशुबी, कतापोल ताजाकः ललितपुर, नेपाल ।

# धर्मरत्न शाक्य "त्रिशुली" या नेपाल भाषाय् प्रकाशित सफूत

- बुद्धोपदेशित सार संग्रह,
- खुद्दक पाठ अर्थ सहित,
- ५. अगुलिमाल व वया पूर्वकथा,
- ७. विपश्यना ध्यान निर्देश, (पद्य)
- ९. भीगु बाजा भीगु संस्कृति (ग्वारा संग्रह)
- ११. श्रामणेर विनय,
- १३. देवधम्म जातक (निको),
- १५. विश्वन्तर नातक,
- १७. हिरण्यवर्ण महाविहार संक्षिप्त परिचय,
- १९. असारपुन्ही छगू लुमन्ति,
- २१. भ्तीगु भाषा शास्त्रीय संगीत,
- २३. कर्म व उकिया विपाक,
- २५. माध्यममार्ग र सतिपद्ठान देशना,
- २७. स्वाक्खात गुण धर्म देशना,
- २८. चतुरारक्ख भावना,
- ३०. भीग बाजा भीग संस्कृति निग्ग भाग-(राग, धाः,खिं, नायुखिं, दमःखिंया न्हेग ताल)

- २. चैत्य वन्दना,
- ४. चरिया पिटक,
- ६. उदान,
- धात्थेंगु बुद्ध वन्दना,
- १०. नमक्कार गाथा,
- १२. माँ बौया सेवा,
- १४. सुत्तनिपात पारायण वर्ग,
- १६. प्रचलित दान गाथा (निको),
- १८. स्वस्तिवाक्य व मङ्गलाष्टक, २०. सतिपट्ठान अन्तरमुखी ध्यान
- २२. बौद्ध दर्शनया विकास,
- २४. Golden Tempel (क्वा:बहा),
- २६. उपासक परिहानी तथा सद्धर्म चिरस्थायी मज्वीगु कारण
- २९. शील समाधि प्रज्ञाया सारांश,

## \*\*

## प्रकाशनया प्रतिक्षाय्

- सद्धर्म मिणरतन,
- २. भावना मार्ग निर्देश, (पद्य)
- ्३. अंगुत्तर निकाय (प्रकाशनया लपुई)
- · ४. उपदेश संग्रह्म (पद्य)
- ५. सुगतपुर विहारया संक्षिप्त परिचय,
- ६. सतिपट्ठान धर्मदेशना (पद्य)
- ज्ञानमाला म्यें कान्छाबुद्धया संगीतया नोटेसन,
- ९. वीरकूल पूधाः प्याखँ
- १०. विधुर उपदेश, आदि।



धर्मरत्न शाक्य "त्रिशुली"

हिर्ण्यवर्ण महाविहार कल:

भतापोल ताजा:फ:

ललितप्र

बि.सं. १९८७ साल जन्म:

मार्गशक्ल चौथी

न्. जि. त्रिश्ली कार्यक्षत्र:

हाल निवास: शंखमूल चोक नयाँ बानेश्वर

(काठमाडौँ) फोन, नं ४७५३१५

# धर्मरत्न शाक्य "त्रिश्ली" को नेपालीमा प्रकाशित अन्य पुस्तकहरू:-

२. छछक्क सत्र नेपाली भाषा १. परित्राण अर्थ सहित नेपाली भाषा

तीन सत्र

त्रिशली बजारको सं. परिचय

७. विश्वन्तर जातक

९. ज्ञानमाला भजन संग्रह

११. अंगुलिमाल पूर्णांड्डी नाटक

१३. मङ्गल र पराभव

१४. आमा बाब्को सेवा

१७. त्रिरत्न बन्दना

१९. धर्मचक्र सूत्र अर्थ सहित

२१ परित्राण सातौं संस्करण -(शब्दार्थ सहित)

बुद्धशासनको इतिहास

गार्डश्य धर्म

परित्राण पाँचौं संस्करण

१० विपश्यना ध्यान निर्देश पद्य

97. उदान

१४. स्तृति तथा भजन संग्रह

१६. बौद्ध संस्कार पद्धति

१८. शाक्यराजधानी कपिलवस्त '

२० जातक माला

२२. विश्वमा बुद्धधर्म (तपाईकै हातमा)