बद्ध वचन सुत्तपिटक अन्तर्गतका चौथो ग्रन्थ

अङ्गतरनिकाय



Anguttaranikāya

अनुवादक

भिक्षु बोधिसेन महास्थविर Downloaded from http://dhamma.digital



### **बुद्ध वचन** सुत्तपिटक अन्तर्गतका चौथो ग्रन्थ

# अङ्गुत्तरनिकाय

(एकक, दुक र तिकनिपात)

प्रथम भाग

# Anguttaranikāya

Dhamma.Digical

अनुवादक: भिक्षु बोधिसेन महास्थविर

> प्रकाशिका ज्येष्ठमाया बनिया

## प्रकाशिका ज्येष्ठमाया बनिया

पहिलो संस्करण : १००० प्रति ।

बद्ध संवत : 2440 विकम संवत : 2000 नेपाल संवत : 9933 इस्वी संवत : 2093

## यो पुस्तक धम्मदानको निम्ति हो, बिक्रिको लागि होइन ।

अनुवादकका प्रकाशित कृतिहरू :-

नेपाल भाषामा :-

- १. त्रिरत्न वन्दनामाला ।
- २. स्वप् जातक बाखँ।
- ३. तथागत्तया उपदेश ।
- ४. पेतवत्थ् ।
- ५. थेर-गाथा।
- ६. त्रिरत्न वन्दनामाला (दो. सं.) ।

नेपाली भाषामा :-

- १. कृष्णायन गोत्रको उत्पत्ति ।
- २. थेरी-गाथा प्रथम भाग ।
- ३ थेरी-गाथा दोस्रो भाग । Dhamma Digital
- ४ बोधि कथा।
- ४. जातक कथा।
- ६. अङ्गत्तरनिकाय प्रथम भाग ।
- ७. अङ्गत्तरनिकाय दोस्रो भाग ।
- ८. थेरी-गाथा दो. सं. 1
- ९. दरेनिदानकथा।
- १०. अङ्गत्तर निकाय तेस्रो भाग ।
- ११. अङ्गत्तर निकाय चौथो भाग।
- १२. अङ्गुत्तर निकाय, पाँचौ भाग ।
- १३. अङ्गत्तरनिकाय प्रथम भाग दोस्रो संस्करण तपाईकै हातमा ।
- १४. प्रकाशकको प्रतिक्षामा :- पेतवत्यु (नेपालीमा) कम्प्यूटर सेटिङ्ग, भिक्ष बोधिसेन महास्थिवर

मुद्रणः श्भकामना प्रिन्टिङ्ग प्रेस, केलटोल, मासंगल्ली, फोन नं. ४२३२१२४

# अर्पण

दिउँ भने के नै दिउँ देख्दछु सबै अनित्य । निदउँ भने कहाँ पो मान्छ यो मेरो मन ॥ आउँछ याद भाल्भाली, यहाँहरूको हरेक गुण । गुणानुस्मरण गर्दै तन, मन र वचनले गरेँ मैले पुण्य ॥ यही पुण्य श्रद्धासहित गर्दछु, यहाँहरूलाई अर्पण। स्वीकार गरिदिनु होला सन्तुष्ट भई यो मेरो भेँट ॥

अनन्त गुण सम्पन्न द्वय परमपूज्य

स्व. गुरुवर भिक्षु अतुलसेन महास्थविर

स्व. पिता भिक्षु आनन्दपाल महास्थिवरको

बुद्धोपदेशलाई नवांग बुद्ध-शासन पनि भन्ने गरिन्छ । निकायको हिसाबले दीघ, देखापर्दछ । विशेष गरी खुद्दकनिकायमा साना-ठूला गरी खुद्दक पाठ, धम्मपद, उदान आदि १५ ग्रन्थहरू सूत्रोपदेशको रूपमा छन् । ती मध्ये धेरै जसो त भाषान्तरण्ड भइसकेका छन् । अहिले भाषान्तरण हुन बाँकी जातक दोस्रो भाग, महानिद्देस हु भित्र खालि स-साना सूत्रहरू मात्र नभैकन सम्मूर्ण विनय र अभिधम्म पिटक नै यस अन्तर्गत पारिराखेको देखिन्छ । त्यसो हुनाले यसको क्षेत्र अति नै व्यापक भएको भई एकादशकनिपातसम्म सम्मिलित गराई प्रदर्शित भइराखेको छ । खुदकनिकाय विषयहरूलाई संगालेर सूत्रहरू संकलन भइराखेको पाइन्छ । अङ्गुतरिनकायमा 'एक दीघनिकायमा लामा-लामा सूत्रहरू संकलन भइराखेको छ । मज्किमनिकायमा मफौला खालका सुत्रहरू संकलन भइराखेको छ । संयुत्तनिकायमा विभिन्न मिक्किम, संयुत्त, अक्तुतर र खुद्दकनिकाय भनी पाँच निकायमा खुट्याइएको छ । नामाकरण गरिएको छ। त्रिपिटक अन्तर्गत धर्म स्कन्ध चौरासी हजार तोकिएको छ। पतिसिम्भदामगा रहेका छन्। बढाउँदै ११ अङ्ग भएका उपदेशहरू वा एककनिपातबाट भगवान बुददारा दिनुभएको उपदेश संकलित पालि वाङ्मयलाई विपिटक

भाषान्तरण भई भव्य ग्रन्थका रूपमा हाम्रो सामू प्रस्तुत पनि भई नै सकेको छ के अनुतरनिकाय नेपाल भाषामा केही अंश श्री धर्मरत्न शाब्य 'त्रिशूली' बाट्ट जे होस् पाँचै निकाय आ-आफ्नो ठाउँमा त्यति के. महत्वपूर्ण छ । सम्पूर्ण उपदेश त्यत्तिकै प्रभावकारी भएको हामी महसूस गर्दछौ । ती मध्ये शद्धालु उपासक दण्डबहादुर बजाचार्यज्युबाट दीघ, मिन्कम र संयुत्त तीनै निकायको पूर्णति दुण्डबहादुर बजाचार्यज्यूबाट दीघ, मिक्सिम र संयुत हिलो सुत्त- "चित्तपरियादान सुत्तं" हो । छन्। एकक निपात सबभन्दा पिंहलो निपात हो भने सुत्तहरू मध्येमा सबभन्दा प-यसमा जम्मा निपातको हिसाबले ११ निपातहरू र सुत्तका हिसाबले ९,४४७ सुत्तहरू अभाव पनि हट्यो । अन्य निकाय जस्तै अङ्गुतरनिकायको आफ्नै विशेषता छ । निकाली सबनु भएको छ । तर नेपाली भाषामा देख्न पाइएको थिएन । अब त्यक्

जीवनलाई मनुष्य मात्रले कुन दिशातिर उन्मुख गराई जीवनलाई माथि उचाल्नु पर्छ यसमा गरिराखेको अध्ययन कर्ताहरूले प्रत्यक्षतः अनुभव गर्न सिकन्छ र आफ्नो मनन, सुपरिणाम-दुष्परिणाम, फाइदा-बेफाइदा आदि विषयलाई लिएर विशद वर्णन पाउंछौ । विभिन्न राम्रा-नराम्रा मनस्थितिको चर्चा-परिचर्चा, मानव जीवनको विभिन्न पक्षलाई संगालेर अङ्गुतरनिकाय अधि बढिरहेको वित्तन-

त्यसको सही दिग्दर्शन दिने क्षमता यस वाङ्मयमा निहित उपदेशमा विद्यमान रहेको छ । सामाजिक, आर्थिक, नैतिक, धार्मिक, आध्यात्मिक र पारमार्थिक आदि सबैजसो विषयहरूमा यस वाङ्मयले संगालेको छ । तसर्थ यो वाङमय नितान्त मननीय, चिन्तनीय, अध्ययनीय, अन्वेषनीय र गवेषनीय छ । धार्मिक चिन्तनको जगतमा दिग्विजय स्वतन्त्र घोषणा-पत्रको रूपमा विश्व प्रसिद्ध दश सूत्रीय केसमुत्ति (कालाम) सुत्तं यसै निकाय अन्तर्गत पर्दछ ।

अघ-अघि त यस उपदेश वाङमय अध्ययन गर्न सर्वसाधारणको निमित्त सिजलो थिएन, कारण भाषागत किठनाईले गर्दा । भाग्यवश अहिले यसको भाषान्तरण पालि भाषाबाट अन्य-अन्य भाषाहरूमा पनि हुन थालिसकेको र विशेषतः अहिले नेपाली भाषामा पनि रूपान्तरण हुँदै आउन लागेकोले विभिन्न भाषाभाषी अध्ययन कर्ता पाठक वृन्दहरू भाग्यशाली हुँदै आउन थालेका छन् ।

हाम्रा आयुष्मान भिक्षु बोधिसेन महास्थिवरको सत्प्रयासले आज हाम्रो सामू यो सौभाग्य जुट्न सकेको छ, विशेष गरी नेपाली भाषीहरूलाई पिन वहाँबाट अङ्गुत्तरिनकाय मूल पालिको नेपाली रूपान्तरण मात्र भएको होइन; अब त पुस्तक कै रूप लिई अगाडि बढ्न थालिसकेको छ । तसर्थ वहाँ प्रति हामी सबै अति नै आभारी रहेका छौं । वहाँबाट चाँडै नै अङ्गुत्तरिनकाय नेपाली भाषामा निर्विघ्न र सफलतापूर्वक सम्पन्न गर्न सकून् र नेपाली जनतालाई बुद्धोपदेश अमृत रसास्वादबाट लाभान्वित तुल्याउन सकोस भन्ने सिदच्छाका साथ मेरो आफ्नो छोटो केही कुरा यहाँ टुग्याउन चाहन्छु ।

जिन सासनं चिरं तिहुत्।

भिक्षु ज्ञानपूर्णिक महास्थविर

विश्वशान्ति विहार, मिन भवन नयाँ बानेश्वर, काठमाडौँ दिन:- २०४९/ १/१



प्रकाशिकाः उपासिका जेष्ठमाया बनिया

### प्रकाशकीय

श्रद्धेय भिक्षु बोधिसेन महास्थिवरबाट शाक्यमुनि बुद्धको अमृतमय उपदेश पालि त्रिपिटकको सुत्तपिटक अन्तर्गत अङ्गुत्तरिनकायको प्रथम भाग अनुवाद गरिएकोलाई दोस्रो संस्करणको रूपमा प्रकाशित गरिदिन पाएकोमा म भाग्यमानीको साथै अति नै प्रसन्न छु। यहाँहरूले यस धर्म ग्रन्थमा भएको बुद्धोपदेशलाई जित राम्रोसँग पालन गर्न सक्नुहुनेछ उति नै कल्याण हुनेछ भन्नुमा अत्युक्ति नहोला।

कल्याणकारक उपदेशहरू समावेश भएको यस ग्रन्थलाई राम्रोसँग अध्ययन गर्नुकासाथै व्यवहारमा उतार्न सकेमा जीवन सुखमय हुनेछ भन्ने आशा एवं विश्वास गर्दछु । यहाँहरूको जीवन आनन्दमय र सुखमय बनोस् भनी मंगल-कामना गर्दछु ।

चिकंमुगल, काठमाडौं

उपासिका ज्येष्ठमाया बनियां

२०७०/9/9

# भूमिका

समस्त प्राणीको कल्याण तथा मंगलको निम्ति भगवान बुद्ध ४५ वर्षसम्म विभिन्न देश, शहर र गाउँ-गाउँमा चारिका गर्नुभई अमूल्य ज्ञानको अमृतमय रसपान गराउनु भएको थियो । ज-जस्ले अमृतको रसपान गर्दथ्यो ऊ-उसले नै सहर्षपूर्वक उद्गार व्यक्त गर्दै बुद्ध, धर्म र संघको शरणमा पर्दथ्यो ।

प्रायः जसो मानिसहरू सुख, शान्ति र आनन्द्रकासाथ जीवनयापन गर्न चाहन्छन् तर त्यो चाहना गर्दागर्दे आफ्नो अमूल्य जीवन मृत्युको हातमा पार्दछन् । मानिसहरू धन-जन, मान-सम्मानका लागि जीउज्यान लगाउँछन् तर अन्तमा सुखको बदला दुःख, शान्तिको बदला अशान्ति अनि खुशीको बदला अश्रुपूर्ण जीवन बिताईरहेका तथा जीवन अन्त्य भएकाहरू हामी धेरै नै देख्न पाउँछौं ।

सुख, शान्ति र आनन्दसँग जीवन व्यतीत गर्न हामीलाई सत्बुद्धिको अति नै आवश्यकता छ । सत्बुद्धिमा आफूलाई कल्याण हुने अनि अरूलाई पनि कल्याण हुने शिक्त निहित भएको हुन्छ । यसकारण प्रत्येक क्षण वा पलपलमा यस धर्म ग्रन्थमा उल्लेख गरिराखेको उपदेशहरू स्मरण गर्दै व्यवहारमा उतार्न सके सुख, शान्ति र आनन्दको अनुभूतिमा धक्का पर्नेछ भन्ने विचार नगरे पनि हुन्छ । यदि धक्का पर्ने भए सम्यकसम्बुद्धबाट भिक्षुहरूलाई धर्म प्रचार गर्नको निम्ति प्रोत्साहन दिनुहुन्नथ्यो ।

बुद्धारा उपदिष्ट अमूल्य ज्ञानको भण्डार तीन पिटकमा विभाजित छन् । सुत्तिपिटक, विनयिपटक र अभिधम्मिपटक । यी तीन पिटक मध्ये सुत-पिटकमा दीघनिकाय, मिंक्भिमिनकाय, संयुत्तिनिकाय, अङ्गुत्तरिकाय र खुद्दकिनिकाय गरी पाँच निकाय छन् । यी सुत्तिपटक अन्तर्गत चौथो ग्रन्थ अङ्गुत्तरिकाय हो । २०५९/१/१ मा विहार राजकीयेन पालि प्रकाश मण्डलद्वारा प्रकाशित अङ्गुत्तरिकाय पालिबाट लिई अनुवाद गरेकोलाई श्रद्धावान उपासक ज्ञानज्योति कंसाकार र वहाँकी श्रीमती लक्ष्मीप्रभा कंसाकारबाट प्रकाशित गरिदिन भयो । हाल प्रथम भागको प्रथम संस्करण सिकएको हुनाले दोस्रो संस्करणको निम्ति उपासिका ज्येष्ठमाया बनिया प्रकाशिका हुनुभयो । यो दोस्रो संस्करण मैले विपश्यना विशोधन विन्यास, धम्मिगिरि, इगतपुरी (नासिक) महाराष्ट्र— ४२२ ४०३ भारतबाट प्रकाशित पालिबाट लिई अनुवाद गरेको छु । यस अङ्गुत्तरिकायमा जम्मा एघार निपात छन् । एघार निपातमा रहेकोबाट एकक, दक र तिक निपातलाई प्रथम भागमा, चतुक्क र

पञ्चकिनपात दोस्रो भागमा, छक्क र सत्तकिनपात तेस्रो भागमा, अट्टक र नवकिनपात चौथो भागमा अनि दसक र एकादसकिनपात पाँचौ भाग गरी प्रकाशनमा ल्याई धर्म पिपासुहरूलाई धर्मदानस्वरूप दिन पाउँदा अति नै प्रसन्न छु। तिपिटक अन्तर्गतका धर्म ग्रन्थहरूबाट सम्पादन तथा अनुवाद गरी धर्मदान स्वरूप प्रदान गर्ने मेरो सिदच्छा हो। सिदच्छा दृढ गरी राख्दा पूर्ण हुँदै जाँदोरहेछ। हालसम्म सिदच्छानुरूप २० वटा पुस्तकहरू धर्मदान स्वरूप दिन पाउनु हर्षको कुरा हो।

मैले अङ्गुत्तरिकायमा एककिनिपातदेखि एकादसिनपातसम्म वग्ग, सुत, स्थान र व्यक्तिको नाउँ पालिअनुसार नै राखेको छु । नबुिभने शब्दको अर्थ कोष्ठ भित्र राखि दिएको छु । ... यो चिन्ह आएमा पुनः माथिकै दोहऱ्याएर पढौं । एककिनिपातमा एक-एक विषयसित सम्बन्धितलाई लिई उपदेशहरू समावेश भएका छन् । एककिनिपातमा बीस वग्ग छन् । यस बीस वग्ग अन्तर्गत एकदेखि १३ सम्म कमानुसार वग्ग छन् । १४ नम्बरको वग्गमा 'क' देखि लिएर 'छ' सम्म एतदग्ग ( अग्रपद) समावेश छन् । १४ नम्बरको वग्गमा 'क' देखि 'ग' सम्म अञ्चनसुत्तं समावेश छन् । १६ नम्बरको वग्गमा 'क' देखि 'घ' सम्म एकधम्मसुत्तं समावेश छन् अनि १७ देखि २० वग्गसम्म कमानुसार छन् । यो एककिनिपात वग्गमा भगवान बुद्ध सावित्थिस्थित अनाथिपिण्डकको जेतवनाराममा बस्नुहुँदा दिनुभएका उपदेशहरू छन् । यसमा रहेका सार उपदेशहरू मध्येमा केही साररूप यस प्रकार छन् ।

भगवान बुद्ध भन्नुहुन्छ — "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै पनि यस्तो एक रूप, शब्द, गन्य, रस र स्पर्शलाई देख्दिन जुन कि स्त्रीको रूप, शब्द, गन्य, रस र स्पर्श पुरुषको चित्तमा दिबएर बसेको हुन्छ । यस्तै गरी पुरुषको रूप, शब्द, गन्य, रस र स्पर्श स्त्रीको चित्तमा दिबएर बसेको हुन्छ । (चक्षु, श्रोत, घ्राण, जिव्हा र काय यी पञ्चेन्द्रियलाई चञ्चल पारिदिने, काबुमा राख्न निदने, वशमा राख्न निदने, वशमा राख्न निदने स्वभावैले स्त्री र पुरुषको मिलनमा आकर्षित हुने गर्छ । आकर्षित हुँदा जुन मनमा छाप परेको हुन्छ, त्यसलाई मेटाउन त्यित सिजलो अवश्य पिन हुँदैन । यित भयङ्गर आकर्षित पारी मोहित गराउने अनि यो दृढ बन्धनबाट मुक्त हुन अति नै कठीन हुन्छ । यसकारण यसबाट मुक्त हुन पञ्चेन्द्रियलाई संयम गर्नु, शान्त गर्नु, वशमा राख्नु, चनाखो हुनु तथा सचेत हुनु आवश्यक छ । सचेत हुन नसके जालोमा माछा परे भै हुन्छ । जालमा पर्नु भन्दा पहिले नै सचेत पार्न दिनु भएको उपदेश हो।

कामच्छन्द (काम-तृष्णा, काम-वासना) व्यापाद (द्वेष), थिनमिद्ध (शारीरिक

र मानसिक आलस्य), उद्धच्चकुक्कुच्च (मन, वचन र शरीरद्वारा गरिएको कर्ममा पश्चाताप तथा चित्त अशान्त) र विचिकिच्छा (शङ्का, उपशङ्का) यी पञ्च नीवरण उत्पन्न नगर्दा पिन उत्पन्न हुन्छ, उत्पन्न हुँदा भन बढेर आई धेरै नै हुने गर्छ । पञ्च निवरणको प्रथम कामच्छन्द हुनुको कारण पुरुषले स्त्री, स्त्रीले पुरुषको रूपादि सौन्दर्यमा आकर्षित हुँदा उत्पन्न नभएको कामच्छन्द उत्पन्न हुन्छ अनि उत्पन्न हुँदा भन्-भन् बढेर आई धेरै नै हुनेछन् । यसरी नै हिंसा प्रतिहिंसाद्वारा उत्पन्न नभएको देष... । चाहना वा रुचि नहुँदा उत्पन्न नभएको थिनमिद्ध... । चित्त अशान्त हुँदा उत्पन्न नभएको उद्धच्चकुक्कुच्च... अनि सही विचार नहुँदा उत्पन्न नभएको विचिकिच्छा उत्पन्न हुन्छ अनि उत्पन्न हुँदा भन् भन् बढेर आई धेरै नै हुन्छ । (वास्तवमा शरीरको सौन्दर्यता बाहिरी मात्र हो । भित्री भागलाई केलाउँदै हेरेमा दुर्गन्धीत र घृणीत पदार्थले भरिएको देखिन्छ । शुभ पदार्थ नभएको अशुभै अशुभ मात्र शरीरमा रहेकोलाई यथार्थसहित जानेमा कामच्छन्द उत्पन्न हुँदैन, उत्पन्न भई हाले पनि त्यो नष्ट हुन्छ ।)

यसर्थ अशुभ-भावना गरे अनुत्पन्न कामच्छन्द उत्पन्न हुँदैन, उत्पन्न कामच्छन्द नष्ट हुन्छ । मैत्री-भावना गरे अनुत्पन्न द्वेष... । रुचि हुँदा अनुत्पन्न थिनिमद्ध... । चित्त शान्त हुँदा अनुत्पन्न उद्बच्चकुक्कुच्च... अनि सही विचार हुँदा अनुत्पन्न विचिकिच्छा उत्पन्न हुँदैन तथा उत्पन्न भई हाले पनि त्यो नष्ट हुन्छ ।

भावना नहुँदा चित्त अकर्मण्य हुन्छ अनि भावना हुँदा चित्त कर्मण्य हुन्छ । अभावित, प्रादुर्भूत नहुँदा र बहुकृत नहुँदा चित्त महान अनर्थकारी हुन्छ । भावित, प्रादुर्भूत र बहुकृत हुँदा चित्त महा कल्याणकारी हुन्छ ।

चित्तलाई दमन, शान्त, संयम र रक्षा नगरिंदा महाअनर्थकारी हुन्छ । चित्तलाई दमन, शान्त र संयम गरिंदा महाकल्याणकारी हुन्छ ।

ठीकसँग लागि नसकेको धान वा जौको बालामा लाग्ने कणलाई हात वा खुट्टाले चलाउँदा हात वा खुट्टामा बिभछ वा रगत निस्किन्छ भनी भन्न सिकदैन। यसरी नै चित्त सही मार्गमा नलागे वा ठीकसँग नलागे अविद्या हटाई विद्या उत्पन्न गरी निर्वाण साक्षात्कार गर्नु असम्भव छ। ठीकसँग कण लाग्दा हात वा खुट्टाले चलाउँदा हात वा खुट्टाले चलाउँदा हात वा खुट्टामा बिभछ वा रगत निस्किन्छ भनी भन्न सिकन्छ। यसरी नै चित्त सही मार्गमा लागे वा ठीकसँग लागे अविद्या हटाई विद्या उत्पन्न गरी निर्वाणलाई साक्षात्कार गर्नु सम्भव छ।

चित्त प्रदुषित हुँदा अपाय, दुर्गति, विनिपात (पतन) तथा नरकमा उत्पन्न हुन्छ । चित्त प्रदूषित नहुँदा सगति तथा स्वर्गलोकमा उत्पन्न हुन्छ ।

पोखरीको पानी निर्मल नहुँदा पानी भित्र रहेका सबै देख्न नसके भें चित्त पनि निर्मल नहुँदा आफ्नो, अरूको वा दुवै पक्षको हित हुने जान्न सक्नु असम्भव हुन्छ । पोखरीको पानी निर्मल हुँदा पानी भित्र रहेका सबै देख्न सके भें चित्त पनि निर्मल हुँदा आफ्नो, अरूको वा दुवै पक्षको हित हुने जान्न सम्भव हुन्छ ।

बाहिरी कारणले र धर्म-श्रवण नगरेका साधारणजनले यथार्थ नजान्नाले स्वच्छ र उज्ज्वल चित्त पनि अस्वच्छ र अन्धकारमय हुन्छ । तर धर्म-श्रवण गरेका आर्यश्रावकले यथार्थ जान्नाले स्वच्छ र उज्ज्वल चित्तमा कृनै खलबलि हुँदैन । अस्बच्छ र अन्धकारमय चित्त हुँदा भावनामय चित्त हुँदैन।

जेमा पनि मन नै पहिला जाने हुन्छ । कुशल र अकुशल विचार मनको पछि-पछि लाग्ने हन्छ।

कल्याण मित्रसँग लाग्दा उत्पन्न नभएको कुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् । उत्पन्न नभएको अक्शल धर्महरू क्षय हुन्छन ।

आफन्त, भोग र यशको हानि हुन् भनेको त्यित ठूलो हानि होइन । प्रज्ञाको हानि नै ठूलो हानि हो । आफन्त, भोग र यशको वृद्धि हुन् भनेको त्यति ठूलो वृद्धि होइन । प्रज्ञाको वृद्धि नै ठुलो वृद्धि हो ।

असावधानी हुँदा अनुत्पन्न अकुशल उत्पन्न हुन्छ अनि उत्पन्न कुशल क्षय हुन्छ । सावधानी हुँदा अन्त्पन्न कुशल उत्पन्न हुन्छ अनि उत्पन्न अकुशल क्षय हन्छ।

प्रमाद (बेहोश), आलस्य, अधिक इच्छा, असन्तोष र गलत विचारको हुँदा महाअनर्थकारी हुन्छ । अप्रमाद (होशीयार), वीर्यशील, अल्पेच्छा, सन्तोष र सही विचारको हँदा महाहितकारी हन्छ । प्रमादले सद्धर्म विनाश हन्छ । अप्रमादले सद्धर्म चिरस्थायी हुन्छ, विनाश तथा अन्तर्धान हुँदैन ।

अधर्मलाई अधर्म, धर्मलाई धर्म, आपत्तिलाई आपत्ति, अनापत्तिलाई अनापत्ति, विनय वा धर्मका कृनै पनि विपरित क्रा नगरी जे-जस्तो हो त्यही नै स्वीकार्दा ब-

हुजनको निम्ति हित, सुख तथा धेरै नै देव-मनुष्यका निम्ति कल्याण, हित र सुख-कर हुन्छ । यसभन्दा विपरितदर्शी भई कुरा गरे... दुःख हुन्छ ।

यस संसारमा बहुजन हित र बहुजन सुख निम्ति तथा देवमनुष्यको हित र र सुखका निम्ति अर्हत सम्यकसम्बुद्ध उत्पन्न हुन्छ । तथागत अर्हत सम्यकसम्बुद्धको प्रादुर्भाव दुर्लभ छ । मनुष्यमा आश्चर्य हुनेगरी तथागत सम्यकसम्बुद्धको जन्म हुन्छ ।

भिक्षुहरू मध्ये सर्वप्रथम ज्ञान बुभन सक्नेमा अग्र भिक्षु कोण्डञ्ञ हुन् । महाप्रज्ञावान मध्ये सारिपुत्त अग्र हुन् । ऋद्विवान मध्ये मोग्गल्लान अग्र हुन् ।

भिक्षुणीहरू मध्ये सर्वप्रथम ज्ञान बुभन सक्नेमा अग्र महापजापित गोतमी हुन्। महाप्रज्ञावान मध्ये खेमा अग्र हुन्। ऋद्विवान मध्ये उप्पल्लवण्णा अग्र हुन्।

उपासकहरू मध्ये सर्वप्रथम शरणमा आएका तपुस्स र भिल्लक अग्र हुन् । दान दिनेमा अग्र गृहपति अनाथिपिण्डिक हुन् । धर्म कथिकमा चित्त गृहपति हुन् ।

उपासिकाहरू मध्ये सर्वप्रथम शरणमा आएकी सेनियपुत्री सुजाता अग्र हुन्। दायिकामा अग्र विसाखा मिगारमाता हुन्। बहुश्रुतमा अग्र खुज्जुत्तरा हुन्।

सम्यकदृष्टि हुने व्यक्तिले कुनै पनि संस्कारलाई नित्य, सुख र आत्मा (म, मेरो) भनी स्वीकार्नु असम्भव छ । मिथ्यादृष्टि हुने व्यक्तिले संस्कारलाई नित्य, सुख र आत्मा भनी स्वीकार्न सम्भव छ ।

सम्यकदृष्टि सम्पन्न व्यक्तिद्वारा माता-पिताको हत्या, अर्हतको हत्या, द्वेषी भई तथागतको शरीरबाट रगत बगाउने अनि संघभेद गर्ने यी कृकर्महरू हुनु असम्भव छ । मिथ्यादृष्टि सम्पन्न व्यक्तिद्वारा माता-पिताको हत्या, अर्हतको हत्या, द्वेषी भई तथागतको शरीरबाट रगत बगाउने अनि संघभेद गर्ने यी कुकर्महरू हुनु सम्भव छ ।

जम्बु द्विपमा रमणीय भूमि, स्थान, वन-जंगल र पोखरीहरू कम छन् भने उबड-खाबड जिमन, नदीले कटान गरेको भूभि, काँडाको भाडी, जंगलहरू नै धेरै छन् । यसरी नै मनुष्यहरू मरेर मनुष्य र देवयोनिमा जिन्मने पिन कम नै छन् । नरक, प्रेत र तिर्यक (पशु-पंक्षी) आदि योनिमा जिन्मने धेरै नै छन् ।

चुट्कि बजिञ्जेलसम्म भएं पनि यदि कसैले प्रथमध्यान, द्वितीयध्यान, तृतीय ध्यान, मैत्री, करुणा, मुदिता, उपेक्षा, चित्तविमुक्ति, कायमा कायानुपिस्स, वेदनामा वेदनानुपिस्स, चित्तमा चित्तानुपिस्स, धर्ममा धम्मानुपिस्स, छन्द, वीर्य, चित्त, विमंसा, ऋद्विपाद, श्रद्धेन्द्रिय, वीर्येन्द्रिय, स्मृतिन्द्रिय, समाधिन्द्रिय, प्रज्ञेन्द्रियको भावना गर्छ भने ती भिक्षु ध्यानमा अशून्य भई बसेको, शास्ताको आज्ञा पालन गर्ने, उपदेशानुसार चल्ने र व्यर्थेमा राष्ट्रिपण्ड नखाने भनिन्छ।

एक धर्म अर्थात कायगतानुस्मृति भावना गर्दा वा धेरै गर्दा प्रज्ञावान तथा प्रज्ञा वृद्धि हुन्छ... । कायगतानुस्मृति भावना नगर्दा अमृत रसपान गर्न सिकने छैन । अमृत साक्षात्कार गर्न सिकदैन तथा जान्न सिकदैन । कायगतानुस्मृति भावना गर्दा अमृत रसपान गर्न सिकन्छ । अमृत साक्षात्कार गर्न सिकन्छ तथा जान्न सिकन्छ ।

# द्कनिपात

एककिनपातमा एक-एक विषय लिई उपदेशहरू संग्रह भए भैं दुकिनिपात-मा दुई-दुई विषय लिई संग्रह गिरिएका उपदेशहरू छन् । यसमा जम्मा १७ वग्ग छन् भने एक कम्मकरण वग्गमा स-साना दस सूत्रहरू छन् । १६ कोधवग्गमा दुई पेय्याल छन् । ... वा पेय्याल भन्ने आएमा माथि उल्लेख भएकोलाई नै दोहऱ्याएर पढौं भनेको हो । यस दुकिनिपातमा भिक्षुहरू, ब्राह्मणहरू र अनाथिपिण्डक महाजनलाई दिएका उपदेशहरू छन् । यी उपदेशहरू दिएको स्थान र विहारहरू यस प्रकार छन् – सावित्थिस्थित जेतवन विहार, सावित्थिस्थित पूब्बाराम विहार, भद्रसारी किनारको वर्णा र मथुरा । यसमा उल्लेखित साररूप यस्तो छ-

भिक्षुहो ! दुई प्रकारका दोष छन् – दृष्ट धर्मको (यसै जन्ममा दुष्कर्मको विपाक भोग्नु पर्ने) अनि सम्परायिक दोष (मरण पश्चात पनि दुष्कर्मको विपाक भोग्नु पर्ने) । दुष्कर्मको विपाक यसै जन्ममा अनि अर्को जन्ममा पनि भोग्नु पर्छ भनी जानी दोषी हुने कर्ममा भयभित हुन्छ । जो पाप-कर्म गर्नमा भयभित हुन्छ उसले सबै प्रकारका पाप लाग्ने कर्मबाट टाढा भई बस्छ अर्थात पाप लाग्ने कर्म गर्दैन ।

गृहस्थले भिक्षुलाई चीवर, भोजन, शयनासन, औषधी र परिस्कारहरू दान दिनु भनेको दुष्कर हो । त्यागी प्रव्रजितले सम्पूर्ण क्लेशबाट मुक्त हुनु पीन दुष्कर हो । यी दुई मध्ये सम्पूर्ण क्लेशबाट मुक्त हुनु नै अति उत्तम हो ।

शरीर, वचन र मनले दुष्कर्म गरे पश्चाताप हुन्छ अनि शरीर, वचन र मनले सुकर्म नगरे पनि पश्चाताप हुन्छ ।

कुशल कर्म गर्न र समाधिमा बस्न तृप्त हुनु हुँदैन भनी जानी राख्नुपर्छ । कुशल धर्म र समाधिमा लाग्दा छाला, नशा र हाड मात्रै बाँकी रहेसम्म पराक्रमद्वारा प्राप्त हुने निर्वाण प्राप्त नगरुञ्जेल पराक्रम रोक्ने छैन भन्ने शिक्षा लिनुपर्छ ।

संयोजनीय (बन्धनमा बाँधिने) धर्ममा आस्वादानुदर्शी हुँदा राग, द्वेष, र मोह परित्याग गर्न सिकंदैन । यसलाई परित्याग नगरेसम्म जन्म र मरणादि शोकबाट मुक्त हुन सिकंदैन । संयोजनीय धर्ममा विरक्तानुदर्शी हुँदा राग, द्वेष र मोहको विनाश हुन्छ । यसको विनाश हुँदा जन्म र मरणादिको शोकबाट मुक्त हुन सक्छ ।

पाप-कर्म गर्न निर्लज्ज र निर्भय हुनु कृष्ण धर्म (कालो धर्म) हुन् । लज्जा र भय यी दुई शुक्ल धर्म हुन् । लज्जा र भय यी दुईले लोकलाई पालन गरिराखेको छ । यदि यी दुई नभए आफन्त र गौरव गर्न योग्य व्यक्ति निचन्ने हुन्छ । यो लोक एकदमै गडबड हुनेछ अनि पशु सरह हुनेछ ।

पापीहरूले यस जीवनमा र अर्को जन्ममा पापको फल भोग्नु पर्नेछ भनी विचार गरी पाप कर्मबाट मुक्त भई शरीर, वचन र मनले सुकर्म गरी परिशुद्ध भई बस्छ अनि राग, द्वेष र मोहबाट मुक्त भई बस्नुपर्छ भनी भावना गर्छ। यी दुईलाई नै विचार बल र भावना बल भनिन्छ।

कुकर्म त्याग्न सक्ने हुनाले कुकर्म त्याग गर भनेको हुँ । सुकर्म गर्न सक्ने हुनाले सुकर्म गर भनेको हुँ । सुकर्मद्वारा दुर्गति हुने छैन । सुगति नै हुन्छ । कुकर्मद्वारा सुगति हुने छैन । दुर्गति नै हुन्छ ।

पदव्यञ्जन गलत हुनेगरी लगाउँदा र अर्थ अनर्थ हुनेगरी लगाउँदा सद्धर्म-को विनाश हुन्छ । पदव्यञ्जन ठीकसँग लगाउँदा र अर्थ ठीकसँग लगाउँदा सद्धर्मको विनाश हुँदैन ।

दुष्ट र द्वेषीले तथागतलाई मिथ्या आरोप लगाउने गर्छ । गुप्तरूपले जसले पाप कर्म गर्छ उसले नर्क वा तीर्यक योनिमा जन्मिनु पर्नेछ ।

शमथ र विपश्यना भावना यी दुई धर्महरू विद्या पक्षीय हुन् । शमथ भावना गर्दा चित्त भावित हुन्छ, चित्त भावित हुँदा राग नष्ट हुन्छ । विपश्यना भावना गर्दा प्रज्ञा भावित हुन्छ, प्रज्ञा भावित हुँदा अविद्या नष्ट हुन्छ । राग र अविद्याद्वारा चित्त कलुषित हुँदा प्रज्ञाको भावना हुन सक्दैन । रागबाट मुक्त भई विराग हुँदा चित्त विमुक्ति हुन्छ अनि अविद्याबाट मुक्त हुँदा प्रज्ञा विमुक्ति हुन्छ ।

पितालाई दाहिने काँधमा अनि मातालाई बाँया काँधमा राखी सय वर्षसम्म बोकी गर्नुपर्ने सबै प्रकारका सेवासुश्रुषा गर्छ । मलमूत्रादि पनि धोइ पखालि दिन्छ । महापृथ्वीको सप्तरत्नद्वारा ऐश्वर्य आधिपत्य भएको राज्यमा प्रतिष्ठित गरिदिन्छ । यसरी गरी दिएता पनि माता-पिताप्रति सुप्रत्युपकार गरेको हुँदैन । पुत्रहरूप्रति माता-पिता बहुपकारक, हेर-विचारक, पोषक र यस लोकलाई दर्शाउने हुन् । यसकारण माता-पिता दुश्शील भए शील सदाचारले युक्त हुने बानी बसाल्न लगाउनु पर्छ । कन्जुस भए दान दिने स्वभावमा लगाउनु पर्छ । मूर्ख भए प्रज्ञावान हुने गराई दिनु पर्छ । यसो गरिदिएमा माता-पिताप्रति पुत्रले सुप्रत्युपकार गरेको हुन्छ ।

मनुष्यहरूमा तथागत अर्हत सम्यकसम्बुद्धको जन्म र राजा चक्रवर्तीको जन्म आश्चर्यजनक हुन्छ । यी दुईको मृत्यु हुँदा धेरै जनलाई सन्तप्त पार्छ ।

मिथ्या आरोप र मिथ्या बोली बोल्न नपरोस् भनी किन्नरले मनुष्य बोली बोल्दैनन् ।

गृहस्थ सुख र प्रव्रजित सुख यी दुई सुख हुन् । यी दुई सुख मध्ये प्रव्रजित सुख नै उत्तम हो । यसरी नै काम-भोग सुख र नैष्कम्य सुख, लौकिक सुख र लोकोत्तर सुख, साश्रव सुख र अनाश्रव सुख, आमिष सुख र निरामिष सुख, आर्य सुख र अनार्य सुख, शारीरिक सुख र मानसिक सुख, प्रीतियुक्त सुख र प्रीतिरहित आलम्बन सुख, आस्वाद आलम्बन सुख र उपेक्षा आलम्बन सुख, रूप आलम्बन सुख र अरूप आलम्बन सुख । यहाँ उल्लेखित सबै नै सुख हुन् । तर यी मध्ये नैष्कम्य सुख, लोकत्तर सुख, अनाश्रव सुख, निरामिष सुख, आर्य सुख, मानसिक सुख, प्रीतिरहित उपेक्षा सुख, समाधि सुख, प्रीतिरहित आलम्बन सुख, उपेक्षा आलम्बन सुख र अरूप सुख नै उत्तम हुन् ।

यी दुई प्रकारका धर्म हुन् चित्त विमुक्ति र प्रज्ञा विमुक्ति, वीर्य र अचञ्चल, नाम र रूप, विद्या र विमुक्ति, भव दृष्टि र विभव दृष्टि, निर्लज्ज र निर्भय, लज्जा र भय, दुर्वचन भाव र पापी संगत, सुवचन भाव र कल्याण मित्रको संगत, धातु कुशलता र मानसिक कुशलता अनि आपत्ति कुशलता र आपत्ति उत्थान कुशलता ।

अनागत भार वहन गर्ने, आगत भार वहन नगर्ने, अकप्पिय (नहुने) लाई कप्पिय ( हुने), कप्पियलाई अकप्पिय, अनापत्तिलाई आपत्ति अनि आपत्तिलाई अनापत्ति, अधर्मलाई धर्म अनि धर्मलाई अधर्म, अविनयलाई विनय अनि विनयलाई अविनय सम्भिने व्यक्ति मूर्ख हुन् ।

आगत भार वहन गर्ने, अकप्पियलाई अकप्पिय, कप्पियलाई कप्पिय, अनापत्तिलाई अनापत्ति अनि आपत्तिलाई आपत्ति, अधर्मलाई अधर्म अनि धर्मलाई धर्म, अविनयलाई अविनय अनि विनयलाई विनय सिम्फिने व्यक्ति पण्डित हुन्।

लाभको आशा र जीवनको आशा त्याग्न कठिन छ ।

परोपकार गर्ने र कृतज्ञ हुने अनि अर्हत र सम्यकसम्बुद्ध लोकमा दुर्लभ छन्।

लाभ भए जित सबै संचय गरी राख्ने र लाभ भए जित सबै खर्च गर्नेलाई तृप्त गर्न किठन छ ।

श्रद्धावान भिक्षुले सारिपुत्त र मोग्गल्लान जस्तै म पनि हुन सक्ँ भनी कामना गर्नुपर्छ ।

श्रद्धावती भिक्षुणीले क्षमा र उप्पल्लवण्णा जस्तै म पनि हुन सक् भनी कामना गर्नुपर्छ ।

श्रद्धावान उपासकले चित्त र हत्थक आलवक जस्तै म पनि हुन सकुँ भनी कामना गर्नुपर्छ ।

श्रद्धावती उपासिकाले खुज्जुत्तरा र वेकण्डिकय नन्द माता जस्तै म पनि हुन सकुँ भनी कामना गर्नुपर्छ।

राग, द्वेष, मोह, क्रोध, इनी, म्रक्ष (गुणवानको गुणमा पर्दा हाल्ने ) निर्दयता, इर्ष्या, कन्जुस, माया, छलकपट, धूर्त, जिद्दिपन, कलह, अभिमान, मान, अतिमान, मद र प्रमादताबाट मुक्त हुन वा बोध हुन समथ र विपश्यनाको भावना गर्नुपर्छ।

### तिकनिपात

दुकनिपातमा दुई-दुई विषय लिई संग्रह भए भें यस तिकनिपातमा तीन-तीन विषय लिई संग्रह गरिएका उपदेश छक्तु। यसमा जम्मा सोह्न वग्ग छन्। सोह्न वग्गमा १४६ सुत्तहरू छन् अनि कम्मपथ र राग यी दुई पेय्याल छन्।

१५६ सुत्तहरू मध्ये केही सुत्तहरू सारिपुत्त, आनन्द र नन्दकद्वारा दिएका उपदेश छन्। यसमा अन्य सुत्तहरू भिक्षु, परिव्राजक, ब्राह्मण, गृहपित र उपासिका विसाखालाई दिनु भएको उपदेशहरू संग्रहित छन्। यी सुत्तहरू विभिन्न देश र विभिन्न स्थानमा देशना गर्नु भएको पाइन्छ। सावित्यस्थित जेतवन अनाथिपिण्डकको आराम, विसाखा मिगारमाताको पूब्बाराम, वेनागपुर ब्राह्मण गाउँ, केसमुक्त कालाम नगर, वेसालीस्थित महावन कुटागारसाला, गोतमक चेतिय, वाराणसीस्थित मिगदाय विहार, किपलवत्थुस्थित निग्रोधाराम, भरण्डु कालाम, आलवीस्थित संसपावन, राजगहस्थित मोरिनवाप, कुसीनगरस्थित विलहरणवन खण्ड र कोसम्बी देश। यस तिकनिपातमा केही विशेष साररूप यस्तो छ–

जे जित भय, उपद्रव <mark>र खतरा उत्पन्न</mark> हुन्छ ती सबै मूर्खद्वारा नै उत्पन्न हुन्छ । पण्डितद्वारा हुँदैन ।

शरीर, वचन र मन दुश्चरित्रको हुँदा उसलाई मूर्ख भनी जान्नु पर्छ । शरीर, वचन र मनद्वारा दुष्कर्म गर्ने व्यक्ति, त्यसैमा लागिरहने मूर्ख, अव्यक्त तथा असत्पुरुषले आफूलाई हानि पुऱ्याई रहेको हुन्छ । सदोषी हुन्छ, विज्ञजनद्वारा निन्दनीय हुन्छ अनि धेरै नै पापोत्पत्ति गर्ने हुन्छ ।

शरीर, वचन र मन सुचरित्रको हुँदा उसलाई पण्डित भनी जान्नु पर्छ । शरीर, वचन र मनद्वारा सुकर्म गर्ने व्यक्ति, त्यसैमा लागिरहने पण्डित, व्यक्त तथा सत्पुरुषले आफूलाई हानि पुऱ्याई रहेको हुँदैन । निर्दोषी हुन्छ, विज्ञजनद्वारा प्रशंसनीय हुन्छ अनि धेरै नै पुण्योत्पत्ति गर्ने हुन्छ ।

जन्मस्थल, राज्याभिषेक र संग्राम विजय यी तीन कुराहरू राजालाई यावत जीवन स्मरण भइरहन्छ । प्रव्रजित भएको स्थान, चार आर्यसत्यको बोध अनि आश्रव क्षय गरी चित्त विमुक्ति, प्रज्ञा विमुक्तिलाई यसै जीवनमा साक्षात्कार, अभिज्ञात र उपलब्ध गरेको यावत जीवन भिक्षुलाई स्मरण भइरहन्छ। इन्द्रिय संयमित, भोजनमा मात्रा ज्ञान र जाग्रत हुने यी तीन धर्ममा संलग्न भिक्षु निर्दोष मार्गका अनुगामी हुन्। ऊ आश्रव क्षय गर्नको निम्ति लागिपरेको हुन्छ।

जो व्यक्तिद्वारा कसैलाई बुद्ध, धर्म र संघको शरणमा लगाउँछ, चार आर्यसत्य बोध गराई दिन्छ अनि आश्रव क्षय हुने मार्गमा लगाई दिन्छ भने त्यस व्यक्तिद्वारा उसको निम्ति बहुपकार गरेको हुन्छ । यस भन्दा अर्को कुनै बहुपकार गर्ने भनेको छैन ।

आफू भन्दा पिन शील, समाधि र प्रज्ञामा हीन व्यक्तिसँग संगत नगर्नु, साथमा नलाग्नु र सेवामा नलाग्नु । शील, समाधि र प्रज्ञामा आफू समान भए संगत गर्नु, साथमा लाग्नु र सेवामा लाग्नु । शील, समाधि र प्रज्ञामा आफू भन्दा पिन उन्नतशील भएमा आदर-गौरवसहित संगत गर्नु, साथमा लाग्नु र सेवा गर्नुपर्छ ।

भौतिक पदार्थ संग्रह गर्न नजान्ने, कुशलाकुशल, दोषादोष, हीनप्रणीत र कृष्णशुक्ल नजान्ने व्यक्ति दुवै आँखा नभएका अन्धो हुन् ।

भौतिक पदार्थ संग्रह गर्न जान्ने तर कुशलाकुशल, दोषादोष, हीनप्रणीत र कृष्णशुक्ल नजान्न एउटै मात्र आँखा भएका व्यक्ति हुन् ।

भौतिक पदार्थ संग्रह गर्न जान्ने, कुशलाकुशल, दोषादोष, हीनप्रणीत र कृष्णशुक्ल जान्ने दुवै आँखा भएका व्यक्ति हुन् ।

राम्रोसँग तयार पारेको खेत वा बारीमा असल खालको बीउ लगाई त्यसमा पानी लगाए बीउ उम्रिन्छ अनि बढेर आई ठूलो हुन्छ। यसरी नै जुन कर्मको मूलमा लोभ, द्वेष र मोह हुन्छ त्यस लोभ, द्वेष र मोहको कारणले कर्मको उत्पत्ति हुन्छ। कर्मको उत्पत्तिले गर्दा आत्म भावको उत्पन्त हुन्छ। आत्म भावबाट नै कर्म परिपक्व हुन्छ अनि कर्म परिपक्व हुँदा कि त यसै जन्ममा वा पुनर्जन्ममा भोग्नु पर्ने हुन्छ।

लोभ, द्वेष र मोह भनेको कर्मरूपी बीज हो । यो बीजरूपी कर्म निर्मूल तथा नष्ट पार्नुपर्छ । लोभ, द्वेष र मोह बीजरूपी कर्म नष्ट गरे कर्म विनष्ट हुन्छ, कर्म विनष्ट हुँदा त्यो पुन: उत्पन्न हुँदैन । जस्तै :— राम्रो खालको बीउलाई आगोमा जलाएर खरानी बनाई त्यो खरानीलाई तेज हावामा वा जल प्रवाहमा प्रवाहित गरिदिंदा केही पनि अवशेष रहेंदैन । अवशेष नरहेंदा पुनः उत्पन्न हुने केही रहेंदैन ।

म (बुद्ध) राग, द्वेष र मोहको जालबाट मुक्त छु । यसकारण संसारमा जितपनि सुखपूर्वक सुत्नेहरू छन् ती मध्ये एक म हुँ । राग, द्वेष र मोहको जलनबाट जो जिलरहेको हुन्छ ऊ सुखपूर्वक शयन गर्न सक्दैन ।

पापी व्यक्तिलाई नरकमा यमराजले पहिलो, दोस्रो र तेस्रो देवदूत बारे सोधपूछ, गरेपछि, तिमीले गरेको पाप कर्मको फल तिमीले नै भोग्नुपर्छ, भनी नर्क लोकमा विभिन्न कष्टदायक दण्ड भोग्नु पर्ने देवदूत सूत्रमा उल्लेख छ ।

मनुष्य योनिमा जन्म लिई अर्हत सम्यकसम्बुद्धको दर्शन गर्न पाए हुन्थ्यो, संगत गर्न पाए हुन्थ्यो, धर्म श्रवण गर्न पाए हुन्थ्यो र धर्म जान्न पाए हुन्थ्यो भन्ने विचार यमराजले गरेको थियो ।

पूर्णिमा, औंसी, कृष्ण र शुक्ल पक्षको अष्टमीका दिन मातापिता, श्रमणबाह्मण, घरका ठूलाबडालाई सेवा गर्छन् कि गर्देनन् ? उपोसथव्रत (अष्ट शील) लिन्छन् कि लिदैनन्, जागरण शील छ कि छैन, पुण्य कर्म गर्छन् कि गर्देनन् ? आदि विषय जान्न मनुष्यलोकमा लोकपाल देवका परिषद, पुत्र वा आफै आउने गर्छ।

कोही व्यक्ति म जस्तो अर्हत, क्षीणाश्रव, श्रेष्ठ जीवन आदि सम्यक ज्ञानद्वारा विमुक्त हुन चाहेमा पूर्णिमा, औंसी र पक्षका दुवै अष्टमीका दिन अष्टाङ्ग उपोसथ शीललाई सम्पन्न गर।

यौदन मत्ता, आरोग्य मत्ता र जीवन मत्ता यी तीन मत्ताको हुँदा दुष्कर्म गर्ने हुन्छ । वृद्ध, रोगी र मृत्युको हातमा एक दिन म पनि पर्नेछु भन्ने विचार गरे मत्ता भाव हटेर गई दुष्कर्मबाट बचिन्छ ।

अनुरुद्ध ! स्त्रीहरू बिहान कन्जुसरूपी मैलद्वारा युक्त हुन्छे । मध्यान्हमा ईर्घ्यारूपी मैलद्वारा युक्त हुन्छे अनि सन्ध्यामा रागरूपी मैलद्वारा युक्त हुन्छे । यी नै तीन कारणले गर्दा स्त्रीहरू मृत्यु पश्चात अपाय, दुर्गति, पतन तथा नर्कमा उत्पन्न हुन्छन् ।

अनुरुद्ध भन्तेको विचार सुनेपछि सारिपुत्त भन्तेले भन्नुभयो– "अनुरुद्ध ! अभिमान, औद्धत्य (अशान्त) र कौकृत्य (पश्चाताप) यी तीन तिमीमा निहित हुनाले उपादानरहित भई आश्रवी चित्त विमुक्ति नभएका हुन् । यसर्थ तिमीले ती तीनलाई विनष्ट गरी, तीनै विषयलाई मनमा निलई अमृत (निर्वाण) धातुमा चित्तलाई उन्मुख गर ।

हिंसा, चोरी, व्यभिचार, भूट, चुक्ली, कठोर वचन, बकवाद, लोभ, द्वेष र मोह यी दस अकुशल कर्म आफूले पिन गर्ने अरूलाई पिन गर्न लाउने अनि समर्थन गर्ने व्यक्तिलाई समातेर ल्याई मानौं नर्कमा राखी दिए समान हुन्छ । यी दस अकुशल कर्म आफूले पिन नगर्ने, अरूलाई पिन गर्न नलाउने अनि समर्थन पिन नगर्ने व्यक्तिलाई समातेर ल्याई मानौं स्वर्गमा राखी दिए समान हुन्छ ।

राग जान्नको निम्ति शून्यता समाधि, अनिमित्त समाधि र अप्रणिहित समा-धि यी तीन विषयको भावना गर्नुपर्छ।

राग, द्वेष, मोह इवी, म्रक्ष (अरूको गुणलाई ढाक्ने), इर्ष्या, कन्जुस... छलकपट, धूर्त, जिद्दिपन, कलह, मान, अभिमान, घमण्ड र प्रमाद आदिलाई जान्न-बुभन अनि यी सबैलाई परीक्षय, विनष्ट, क्षय, व्यय, विराग, निरोध, त्याग र परित्याग गर्न सवितक्क, सविचार (वितर्कसहित, विचारसहित) को भावना, अवितर्क विचार भावना र अवितर्क अविचारको भावना यी नै तीन धर्मको भावना गर्नुपर्छ।

यो अङ्गुत्तरिनकायमा रहेका अधिकांश सुत्तहरू शाक्यमुनि बुद्धले भिक्षुहरूलाई सम्बोधन गरी दिनुभएका उपदेशहरू हुन्। यो त भिक्षुहरूलाई दिएको उपदेश हो हाम्रो लागि होइन भन्ने विचार मनमा निलनु होला। वहाँको उपदेश बहुजन हित र बहुजन सुखको निम्ति हो। यसकारण बारंबार पढौं, बुभौं अनि ग्रहण गरी जीवनमा उतारों।

मेरा श्रद्धेय भन्ते ज्ञानपूर्णिक महास्थिविरज्यूले केही कुरा लेखिदिनु भएकोमा वहाँ प्रति म आभारी छु । उपासक हिरशंखर मानन्धरले दुःख नमानि प्रूफ हेरिदिनु भएकोमा वहाँ प्रति साधुवाद छ । यस दोस्रो संस्करणमा सकेसम्म परिमार्जन गरेको छु । अभै परिमार्जन गर्नु परे सूचित गरिदिनु भए यहाँहरूप्रति आभारी हुनेछु । समयमै मुद्रण कार्य सम्पन्न गरिदिनुका साथै बनेपामा नै आउनु भई गुरुकिप लाने र मुद्रण कार्य सकेपछि, ल्याइपुऱ्याउने कार्य गरिदिनु भएकोमा शुभकामना प्रिन्टिङ्ग प्रेसप्रित हार्दिक कृतज्ञताकासाथ सहर्षपूर्वक धन्यवाद ।

बोधिचर्या विहार, बनेपा-६, काभ्रे फोन ०११- ६६१७८९ २०७०/१/१ भिक्षु बोधिसेन महास्थविर



alika estai alika alimen **ernej in**erolfik Angli (24 - 190 ang



# अङ्गुत्तरनिकाय

# (एकक, दुक र तिकनिपात)

# सूची

| . सं.      | विषयः                    | प्. न. | क.सं. | विषय                 | पृ. नं     |
|------------|--------------------------|--------|-------|----------------------|------------|
| *          | एककनिपात                 | 9      |       | ६) सहबरगो            | 30         |
| 9          | रूपादिवग्गो<br>-         | ٩      |       | ७) सत्तमवग्गो        | 39         |
| 2          | निवरणपहानवग्गो           | . 1    | 94.   | १) अद्वानपामि        | 33         |
| <b>ą</b> . | वकम्मनियवग्गो            | X      |       | १. पठमबग्गो          | 11         |
| Υ.         | अवन्सवग्गो               | U      |       | २.बुतियवग्गो         | \$A        |
| X.         | पणिहितवच्छवग्गो          | 1      |       | ३. ततियवग्गो         | 秋          |
| ξ.         | वच्छरासङ्घातवग्गो        | 99     | 94.   | एकधम्मपासि           | ₹0         |
| <b>9</b> . | विरियारम्भवग्गो          | 93     |       | १. पठमबग्गो          | 30         |
| ج.<br>ج.   | कस्याणमित्तादिवग्गो      | 94     |       | २. बुतियवग्गो        | ₹ <b>9</b> |
| 9.         | पमादादिवग्गो             | 90     |       | ३. ततियवग्गो         | 25         |
| ,.<br>90.  | दुतियपमादादिवग्गो        | 99     |       | ४. चतुत्ववग्गी       | <b>Y</b> 9 |
| 99.        | अधम्मवग्गो               | 77     | 90    | पसादकरधम्मवग्गो      | YX         |
| 93.        | अनापतिबग्गो              | २३     | ٩٣.   | अपरअच्छराङ्घात वग्गो | *é         |
| 93.        | एकपुरगसबग्गो             | २४     | 99.   | कायगतासतिवग्गो       | KO         |
| 98.        | १) पठमबग्गो              | २७     | ₹0.   | अमतवग्गो             | ¥\$        |
|            | २) बुतियवग्गो            | २७     |       | दुकनिपात             | XX         |
|            | ३) ततियवग्गो             | 75     | ٩.    | कम्मकरणवग्गो         | XX         |
|            | ४) चतुत्ववग्गो           | 29     | ٩.    | वज्जसुत्तं           | ٧X         |
|            | ७१ <del>चडवसव</del> स्तो | 30     | ₹.    | पधानस्तं             | ५६         |

| क. सं      | . विषय             | पृ. नं.          | <b>新.</b> ₹ | ां. विषय                         |         |
|------------|--------------------|------------------|-------------|----------------------------------|---------|
| ₹.         | तपनियसुत्तं        | પ્રહ             | , , ,       |                                  | पृ. न   |
| ٧.         | अतपनियसुत्त        | प्रख             | ٩.          | तिकनिपात                         | १०६     |
| <b>X</b> . | उपञ्जातसुत्तं      | ५७               | ۹.          | बालवग्गो<br>भग <del>्य</del> ाः  | १०६     |
| ₹.         | संयोजनसुत्त        | ४८               | ۱.<br>۶.    | भयसुत्तं                         | 908     |
| <b>૭</b> . | कण्हसुत्तं         | ሂፍ               | ₹.          | लक्खणसुत्तं<br><del>चिक्का</del> | १०६     |
| 5.         | सुक्कसुत्तं        | <b>۲</b> ۳<br>۲۶ |             | चिन्तीसुत्तं                     | 900     |
| ٩          | चरियसुत्तं         | ४९               | 8.          | भयसुत्तं                         | 905     |
| 90.        | वस्सुपनायिकसुत्तं  |                  | ¥.          | लक्खणसुत्तं                      | १०८     |
| ₹.         | अधिकरणवग्गो        | ४९               | ₹.          | अकुसलसुत्तं                      | १०८     |
| ₹.         |                    | ĘO               | <b>9</b> .  | सावज्जसुत्तं                     | १०९     |
| ۲.<br>لا.  | बालवरगो            | ६६               | ς.          | सब्याबज्भसुत्तं                  | १०९     |
|            | समचित्तवग्गो       | ÉE               | 9.          | खतसुत्तं                         | १०९     |
| ¥.         | परिसवग्गो          | ७४               | 90.         | मलसुत्तं                         | 990     |
| <b>Ę</b> . | १.पुग्गलवग्गो      | 50               | ₹.          | रथकारवग्गो                       | 999     |
| <b>9</b> . | २.सुखवग्गो         | 53               | 9.          | <b>ञातसुत्तं</b>                 | 999     |
| ፍ.         | ३.सनिमित्तवग्गो    | 54               | ₹.          | सारणीयसुत्तं                     | • • 999 |
| ٩.         | ४. धम्मवरगो        | 5                | . 3.        | आसंससुत्तं                       | 997     |
| 90.        | ५.बालवग्गो         | 50               | 8.          | चक्कवतिसुत्तं                    |         |
| 99.        | १. आसादुप्पजहवग्गो | 90               | <b>X</b> .  | सचेतनसुत                         | 998     |
| 97.        | २.आयाचनवागो        | 97               | Ę.          | अपण्णकसुत्तं                     | 994     |
| 93.        | ३. दानवरगो         | ९४               | ٠.<br>نو    | अत्तब्याबाधसुत्तं                | 990     |
| 98         | ४. सन्यारवरगी      | ९७               | ح.<br>ح.    |                                  | 995     |
| 94         | ५.समापतिवग्गो      | 99               | ۶.          | देवलोकसुत्तं                     | 995     |
| ۹.         | कोष्ठपेय्यालं      | 909              |             | पठमपापणिकसुत्त                   | ी ।     |
| ₹.         | अकुसलपेय्यालं      | 902              | 90          | दुतियपापणिकसुत्तं                | 998     |
| ₹.         | विनयपेय्यालं       | 907              | ₹.<br>0     | पुग्गलवग्गी                      | 9 29    |
| ٧.         | रागपेय्यालं        |                  | ٩.          | समिद्धसुत्तं                     | 9 79    |
|            |                    | 903              | ₹.          | गिलानसुत्तं                      | 922     |

| क्र. सं    | विषय                 | पृ.नं | क.सं.      | विषय                  | पृ.नं.                      |
|------------|----------------------|-------|------------|-----------------------|-----------------------------|
| ₹.         | सङ्घारसुत्तं         | 928   | <b>૭</b> . | सङ्गतलक्खणसुत्तं      | <b>੧</b> ሂሂ                 |
| ٧.         | बहुकारसुत्तं         | १२४   | 5.         | असङ्गतलक्खणसुत्त      | ፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞ዿ |
| <b>X</b> . | वजिरूपमसुत्तं        | १२६५  | ٩.         | पब्बतराजसुत्तं        | 944                         |
| Ę.         | सेवितब्बसुतं         | १२६   | 90         | आतप्पकरणीयसुत्तं      | <b>ዓ</b> ሂ६                 |
| <b>૭</b> . | जिगुच्छितब्बसुत्तं   | १२७   | 99.        | महाचोरसुत्तं          | १४६                         |
| ፍ.         | गूथभाणीसुत्तं        | 975   | €.         | ब्राह्मणवग्गो         | १४८                         |
| ٩.         | अन्धसुत्तं           | 978   | ٩. ً       | पठमद्वेबाह्मणसुत्तं   | <b>੧</b> ሂ⊏                 |
| 90.        | अवकुज्जसुत्तं        | 939   | ₹.         | दुतियद्वेबाह्मणसुत्तं | १४९                         |
| ٧.         | देवदूतवग्गो          | 934   | ₹.         | अञ्जतरब्राह्मणसुत्तं  | १६०                         |
| ٩.         | सब्रह्मकसुत्तं       | 934   | ٧.         | परिब्बाजकसुत्तं       | १६१                         |
| ₹.         | आनन्दसुत्तं          | 934   | ¥.         | निब्बुतसुत्तं         | १६२                         |
| ₹.         | सारिपुत्तसुत्तं      | 930   | Ę.         | पलोकसुत्तं            | १६३                         |
| ٧.         | निदानसुत्तं          | 935   | 9.         | वच्छगोत्तसुत्तं       | १६४                         |
| <b>X</b> . | हत्यकसुत्तं          | 980   | <b>5.</b>  | तिकण्णसुत्तं          | १६७                         |
| €.         | देवदूतसुत्तं         | 989   | 9.         | जाणुस्सोणिसुत्तं      | 900                         |
| <b>.</b>   | चतुमहाराजसुत्तं      | १४४   | 90.        | सङ्गारवसुत्तं         | १७३                         |
| 5.         | दुतियचतुमहाराजसुत्तं | 989   | <b>U</b> . | महावग्गो              | ৭৩८                         |
| 9.         | सुखुमालसुत्तं        | 985   | 9          | तित्थायतनादिसुत्तं    | १७८                         |
| 90         | अधिपतेय्यसुत्तं      | 940   | 26 2       | भयसुत्तं              | 957                         |
| <b>X</b> . | चूलवग्गो             | 943   | ₹.         | वेनागपुरसुत्तं        | 958                         |
| ٩.         | सम्मुखीभावसुत्तं     | 943   | ٧,         | सरभसुत्तं             | 955                         |
| ₹.         | तिठानस्तं            | 943   | <b>X</b> . | केसमुत्तिसुत्तं       | 989                         |
| ₹.         | अत्थवससुत्तं         | 943   | €.         | साल्हसुत्तं           | १९४                         |
| ٧.         | कथापवत्तिसुत्तं      | 923   | <b>9</b> . | कथावत्युसुत्तं        | १९९                         |
| ሂ          | पण्डितसुत्तं         | १५४   | 5          | अञ्जतित्थियसुत्तं     | २०२                         |
| €.         | सीलवन्तसुत्तं        | 948   | ٩.         | अकुसलमूलसुत्तं        | २०३                         |
|            | _                    |       |            |                       |                             |

| क. सं.     | विषय                           | पृ. नं.     | क्र.सं.    | विषय                 | पृ.नं          |
|------------|--------------------------------|-------------|------------|----------------------|----------------|
| 90         | उपोसथसुत्तं                    | २०७         | ₹.         | पविवेकसुत्तं         | २४०            |
| <b>5</b> . | आनन्दवग्गी                     | २१६         | ₹.         | सरदसुत्तं            | २४२            |
| ۹. *       | <b>छ</b> न्नसुत्तं             | २१६         | ٧.         | परिसासुत्तं          | २४२            |
| ₹.         | आजीवकसुत्तं                    | २१७         | <b>X</b> . | पठमञ्जानीयसुत्तं     | २४३            |
| ₹.         | महानामसक्कसुत्तं               | २१९         | €.         | दुतियञ्जाजानीयसुत्तं | <b>588</b>     |
| Y,         | निगण्ठसुत्तं                   | २२०         | 9          | ततियआजानीयसुत्तं     | . २४४          |
| X.         | निवेसकसुत्तं                   | २२२         | ۲.         | पोत्थकसुत्तं         | २४६            |
| €.         | पठमभवसुत                       | २२३         | ٩.         | लोणकपल्लसुत्तं       | २४७            |
| <b>9</b> , | दुतियभवसुतं                    | २२३         | 90.        | पंसुधोवकसुत्त        | २४१            |
| <b>5</b> . | सीलब्बतसुत्तं                  | २२४         | 99.        | निमित्तसुतं          | २५४            |
| ٩.         | गन्धजातसुत्तं                  | 258         | 99.        | सम्बोधवग्गो          | २५६            |
| 90.        | चूलनिकासुत्तं                  | २२६         | 9.         | पुब्बेवसम्बोधसुतं    | २५६            |
| ٩.         | समणवग्गी 🦠                     | २२८         | ₹.         | पठमञस्सादसुत्तं      | २५६            |
| ٩.         | समणसुत्तं                      | २२८         | ₹.         | दुतियअस्सादसुत्तं    | २५७            |
| ₹.         | गद्रभसुत्तं                    | २२८         | <b>Y</b> . | समणबाह्मणसुतं        | ं २५७          |
| ₹.         | स्रेतसुत्तं                    | २२९         | ¥.         | रुण्णसुत्तं          | २५८            |
| ٧.         | विजिपुत्तसुत्तं                | २२९         | <b>Ę</b> . | <b>अति</b> तिसुत्तं  | २५८            |
| ¥.         | से क्ख सुत्तं                  | 230         | ů.         | अरक्खितसुत्तं        | २४८            |
| Ę          | पठमसिक्खासुत्तं                | 239         |            | ब्यापन्नसुत्तं       | २५९            |
| 9.         | र्दुतियसिक्खासुत्तं            | २३२         | ٩.         | पठमनिदानसुत्तं       | २६०            |
| ح.<br>ح.   | ततियसिक्खासुत्तं               | 233         | 90.        | दुतियनिदानसुत्तं     | रू६१           |
| ٩.         | पठमसिक्खत्तयसुत्तं             | २३४         | 92.        | वापायिकवग्गो         | ् २ <b>६</b> ४ |
| 90.        | दुतियसिक्खत्तयसुत्तं           | <b>२३</b> ४ | 9.         | आपायिकसुत्तं         | २६३            |
| 99.        | स <b>इ</b> वासुत्तं            | २३६         | ₹.         | दुल्लभसुत्तं         | 743            |
| · 90.      | सोणकपस्तवस्यो<br>साणकपस्तवस्यो | 280         | ₹.         | अप्यमेय्यसुत्तं      | े २६३          |
| 9.         | अच्चायिकसत्तं                  | २४०         | ¥.         | आनेञ्जसत्तं          | 758            |

| 6 9        |                            |        | •          |                        |             |
|------------|----------------------------|--------|------------|------------------------|-------------|
| क.सं.      | विषय                       | पृ.नं. | क.सं.      | विषय                   | पृ.नं.      |
| <b>X</b> . | विपत्तिसम्पदासुत्तं        | २६५    | <b>9</b> , | वुद्धिसुत्तं           | २८३         |
| Ę.         | अपण्णकसुत्तं               | २६६    | <b>5</b> . | अस्सखलु <b>इ</b> सुत्त | २८४         |
| 9          | कम्मन्तसुत्तं              | २६७    | 9.         | अस्सपरस्ससुत्तं        | २८४         |
| 5          | पठमसोचेय्यसुत्तं           | २६८    | 90.        | अस्साजानियसुत्तं       | २८६         |
| 9          | दुतियसाचेय्यसुत्तं         | २६८    | 99.        | पठममोरनिवापसुत्तं      | २८७         |
| 90.        | मोनेय्यसुत्तं              | २७०    | 92.        | दुतियमोरनिवापसुत्तं    | २८८         |
| 93.        | कुसिनारवग्गो               | २७१    | 93.        | ततियमोरनिवापसुत्तं     | २८८         |
|            | कुसिनारसुत्तं              | २७१    | ٩٤.        | मङ्गलबग्गो             | २८९         |
| ٩.         | भृगसनारसुरा<br>भण्डनसुत्तं | २७२    | ٩.         | अकुसलसुत्तं            | २८९         |
| ₹.         | गोतमकचेतियसुत <u>ं</u>     | २७२    | ٦.         | सावज्जसुत              | २८९         |
| ₹.         |                            | २७३    | 3.         | विसमसुत्तं             | २८९         |
| <b>V</b> . | भरण्डुकालामेसुत्तं         | २७४    | ¥.         | असुचिसुत               | 290         |
| <b>X</b> . | हत्यकसुत्तं                | २७६    | ¥.         | पठमखतसुत्तं 🕜          | २९०         |
| ₹.         | कटुवियसुत्तं               | २७७    | Ę          | दुतियखतसुत्तं          | २९०         |
| <b>9</b> . | पठमअनुरुद्धसुत्तं          | २७८    | 9.         | ततियखतसुत्तं           | <b>२९</b> १ |
| ۲.         | दुतियअनुरुद्धसुत्त         |        | <b>5</b> . | चतुत्थबतसुत्तं         | २९१         |
| 9          | पटिच्छन्नसुत्त             | 7.09   | 9.         | वन्दनासुत्तं           | २९१         |
| 90         | लेखसुत्तं 🕨                | 709    |            |                        | <b>२९</b> 9 |
| 98         | योधाजीववग्गो               | २८१    | 90.        | पुब्बण्हस्तं           | 244         |
| ٩.         | योधाजीवसुत्तं              | २८१    | 9€.        | अचेलकवग्गो             |             |
| ٦.         | परिसासुत्तं                | २८२    | 90.        | कम्मपेय्याल            | 356         |
| ₹.         | मित्तसुत्तं                | २८२    | 95.        | रागपेय्यालं            | २९८         |
| ٧.         | उप्पादसुत्तं               | २८२    |            | a a                    |             |
|            |                            |        |            |                        | 1           |

२८३

केशकम्बलसुत्तं

सम्पदासुत्तं

|            | बहुकारसुत्तं              | The Control of the Co |
|------------|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>X</b> . | विजिरूपमसुत्तं            | 928                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Ę.         | सेवितब्बस्तं              | १२६४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>9</b> . | जिग् <b>च्छितब्बस्</b> तं | 978                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 5.         | गूथभाणीसुत                | 920                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 9.         |                           | 1975                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 90.        | अन्धसुत्तं                | 979                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٧.         | अवकुज्जसुत्तं             | 939                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 9.         | देवदूतवग्गो               | 934                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٠.<br>٦.   | सब्रह्मकसुत्तं            | १३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|            | आनन्दसुत्तं               | १३५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ₹.         | सारिपुत्तसुत्तं           | १३७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٧.         | निदानसुत्तं               | 935                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>X</b> . | हत्थकसुत्तं               | 980                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>Ę</b> . | देवदूतसुत्तं              | 989                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 9.         | चतुमहाराजसुत्तं           | 984                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 5.         | दुतियचतुमहाराजसुत्तं      | 989                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 9.         | सुखुमालसुत्तं             | 985                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 90.        | अधिपतेय्यसुत्तं           | 940                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>X</b> . | चूलवग्गो                  | 943                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٩.         | सम्मुखीभावसुत्तं          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ₹.         | तिठानसुत्त                | 943                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ₹.         | अत्थवससुत्तं              | 943                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٧.         | कथापवत्तिसुत्तं           | 943                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| X          | पण्डितसुत्तं              | 943                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|            | सीलवन्तसुत                | १५४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|            | जाजनतासुत                 | 928                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

### नमो तस्स भगवतो अरहतो सम्मासम्बुद्धस्स

# अङ्गुत्तरनिकाय

## १. एककनिपात

### १. रूपादिवग्गो

 मैले यस्तो सुनें एक समय भगवान सावित्यस्थित अनाथिपिण्डिकको आराम जेतवनमा बस्नुहुन्थ्यो । त्यस समय भगवानले भिक्षुहरूलाई सम्बोधन गर्नु भयो - "भिक्षुहो ! "भदन्त" भनी ती भिक्षुहरूले भगवानलाई प्रत्युत्तर दिए ।

भगवानले यसो भन्नुभयो- "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक रूप देख्दिन जुन पुरुषको चित्तमा यसरी दिबएर बसेको हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि स्त्री 'रूप' । भिक्षुहो ! स्त्री 'रूप' पुरुषको चित्तमा दिबएर बसेको हुन्छ ।"

- २. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक शब्द देख्दिन जुन पुरुषको चित्तमा यसरी दिबएर बसेको हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि स्त्री 'शब्द' भिक्षुहो ! स्त्री 'शब्द' पुरुषको चित्तमा दिबएर बसेको हुन्छ ।"
- ३. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक गन्ध देख्दिन जुन पुरुषको चित्तमा यसरी दिबएर बसेको हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि स्त्री गन्ध । भिक्षुहो ! स्त्री 'गन्ध' पुरुषको चित्तमा दिबएर बसेको हुन्छ ।"
- ४. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक रस देख्दिन जुन पुरुषको चित्तमा यसरी दिबएर बसेको हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि स्त्री 'रस' । भिक्षुहो ! स्त्री 'रस' पुरुषको चित्तमा दिबएर बसेको हुन्छ ।"
- ५. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक स्पर्श देख्दिन जुन पुरुषको चित्त-मा यसरी दिबएर बसेको हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि स्त्री स्पर्श । भिक्षुहो ! स्त्री 'स्पर्श' पुरुषको चित्तमा दिबएर बसेको हुन्छ ।"

- ६. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक रूप देख्दिन जुन स्त्रीको चित्तमा यसरी दिबएर बसेको हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि पुरुष 'रूप' । भिक्षुहो ! पुरुष 'रूप' स्त्रीको चित्तमा दिबएर बसेको हुन्छ ।"
- ७. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक शब्द देख्दिन जुन स्त्रीको चित्तमा यसरी दिबएर बसेको हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि पुरुष 'शब्द' । भिक्षुहो ! पुरुष 'शब्द' स्त्रीको चित्तमा दिबएर बसेको हुन्छ ।"
- ८. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक गन्ध देख्दिन जुन स्त्रीको चित्तमा यसरी दिबएर बसेको हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि पुरूष 'गन्ध' । भिक्षुहो ! पुरूष 'गन्ध' स्त्रीको चित्तमा दिबएर बसेको हुन्छ ।"
- ९. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक रस देख्दिन जुन स्त्रीको चित्तमा यसरी दिबएर बसेको हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि पुरुस 'रस' । भिक्षुहो ! पुरूष 'रस' स्त्रीको चित्तमा दिबएर बसेको हुन्छ ।"
- १०. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक स्पर्श देख्दिन जुन स्त्रीको चित्तमा यसरी दिबएर बसेको हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि पुरुष 'स्पर्श' । भिक्षुहो ! पुरूष 'स्पर्श' स्त्रीको चित्तमा दिबएर बसेको हुन्छ ।"

### २. नीवरणप्यहानवग्गो

- ११. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म (विषय) देख्दिन जुन अनुत्पन्न कामेच्छा (काम-तृष्णा) उत्पन्न हुन्छ, उत्पन्न कामेच्छा वृद्धि हुन्छ अनि परिमाणमा अधिक हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि यो शुभ-निमित्त (पुरुष वा स्त्रीले एक आपसका रूपलाई सौन्दर्य मानी आकर्षक हुने भाव) । भिक्षुहो ! 'शुभ-निमित्त' भनी गलत विचार लिंदा अनुत्पन्न कामेच्छा उत्पन्न हुन्छ, उत्पन्न कामेच्छा वृद्धि हुन्छ तथा परिमाणमा अधिक हुन्छ ।"
- १२. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न व्यापाद (द्वेष) उत्पन्न हुन्छ, उत्पन्न व्यापाद वृद्धि हुन्छ तथा परिमाणमा अधिक हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि यो प्रतिघ निमित्त (विरोध भाव) । भिक्षुहो ! प्रतिघ निमित्तमा गलत विचार हुँदा अनुत्पन्न व्यापाद उत्पन्न हुन्छ, उत्पन्न व्यापाद वृद्धि तथा परिमाणमा अधिक हुन्छ ।"
- १३. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न थिनिमद्ध (शारीरिक र मानिसक आलस्य) उत्पन्न हुन्छ, उत्पन्न थिनिमद्ध वृद्धि तथा परिमाणमा अधिक हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि यो अरुचि, सुस्तपन, उँघाई, भोजनान्तर तन्द्रा र चित्त अकर्मण्यता । भिक्षुहो ! 'चित्त अकर्मण्यता' हुँदा अनुत्पन्न थिनिमद्ध उत्पन्न हुन्छ, उत्पन्न थिनिमद्ध वृद्धि तथा परिमाणमा अधिक हुन्छ ।"
- १४. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न उद्धच्चकुक्कुच (अशान्त चित्त र पश्चाताप) उत्पन्न हुन्छ, उत्पन्न उद्धच्चकुक्कुच वृद्धि तथा परिमाणमा अधिक हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि यो अशान्त चित्त । भिक्षुहो ! 'चित्त अशान्त' हुँदा अनुत्पन्न उद्धच्चकुक्कुच्च उत्पन्न हुन्छ, उत्पन्न उद्धचकुक्कुच्च वृद्धि तथा परिमाणमा अधिक हुन्छ ।"
- १५. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न विचिकिच्छा (शंका) उत्पन्न हुन्छ, उत्पन्न विचिकिच्छा वृद्धि तथा परिमाणमा अधिक हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि यो गलत विचार । भिक्षुहो ! 'गलत विचार' हुँदा अनुत्पन्न विचिकिच्छा उत्पन्न हुन्छ, उत्पन्न विचिकिच्छा वृद्धि तथा परिमाणमा अधिक हुन्छ ।"
- ् १६. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न कामेच्छा उत्पन्न हुँदैन, उत्पन्न कामेच्छा विनष्ट हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि यो

अशुभ-निमित्त (पुरुष वा स्त्री एक आपसले रूप सौन्दर्यमा घृणित पदार्थयुक्त शरीर हो भनी विचार गर्ने) । भिक्षुहो ! 'अशुभ-निमित्त' ठीकसँग मनमा लिंदा अनुत्पन्न कामेच्छा उत्पन्न हुँदैन, उत्पन्न कामेच्छा विनष्ट हुन्छ ।"

१७. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न व्यापाद (द्वेष) उत्पन्न हुँदैन, उत्पन्न व्यापाद विनष्ट हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि यो मैत्री तथा चित्त विमुक्ति । भिक्षुहो ! 'मैत्री तथा चित्त विमुक्ति' ठीकसँग मनमा लिंदा अनुत्पन्न व्यापाद उत्पन्न हुँदैन, उत्पन्न व्यापाद विनष्ट हुन्छ ।"

१८. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कृतै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न थिनिमद्ध उत्पन्न हुँदैन, उत्पन्न थिनिमद्ध विनष्ट हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि यो उद्यमी, प्रयत्नवान र पराक्रमी । भिक्षुहो ! 'प्रयत्नशील' भाव ठीकसँग मनमा लिंदा अनुत्पन्न थिनिमद्ध उत्पन्न हुँदैन, उत्पन्न थिनिमद्ध विनष्ट हुन्छ ।"

१९. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न उद्भव्चकुक्कुच्च उत्पन्न हुँदैन, उत्पन्न उद्भव्चकुक्कुच्च विनष्ट हुन्छ । भिक्षुहो ! जुनं कि यो शान्त चित्त । भिक्षुहो ! 'शान्त चित्त' ठीकसँग मनमा हुँदा अनुत्पन्न उद्भव्चकुक्कुच्च उत्पन्न हुँदैन, उत्पन्न उद्भव्चकुक्कुच्च विनष्ट हुन्छ ।"

२०. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न विचिकिच्छा उत्पन्न हुँदैन, उत्पन्न विचिकिच्छा विनष्ट हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि यो ठीकसँग मनमा लिंदा । भिक्षुहो ! ठीकसँग 'मनमा लिंदा' अनुत्पन्न शंका उत्पन्न हुँदैन, उत्पन्न शंका विनष्ट हुन्छ ।"

## ३. अकम्मनियवग्गो

- २१. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन भावना (अभ्यास) नगर्दा यस्तो अकर्मण्य हुन्छ । जुन कि भिक्षुहो ! यो चित्त । भिक्षुहो ! भावना नगर्दा चित्त अकर्मण्य हुन्छ ।"
- २२. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन भावना गर्दा यस्तो कर्मण्य हुन्छ । जुन कि भिक्षुहो ! यो चित्त । भिक्षुहो ! भावना गर्दा चित्त कर्मण्य हुन्छ ।"
- २३. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन भावना नगर्दा यस्तो महाअनर्थकारी हुन्छ । जुन कि भिक्षुहो ! यो चित्त । भिक्षुहो ! भावना नगर्दा चित्त महाअनर्थकारी हुन्छ ।"
- २४. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन भावना गर्दा यस्तो महाहितकारी हुन्छ जुन कि, भिक्षुहो ! यो चित्त । भिक्षुहो ! भावना गर्दा चित्त महाहितकारी हुन्छ ।"
- २५ "भिक्षुहों ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन भावना नगर्दा तथा प्रादुर्भाव नहुँदा यस्तो महाअनर्थकारी हुन्छ । जुन कि भिक्षुहों ! यो चित्त । भिक्षुहों ! भावना नगर्दा तथा प्रादुर्भाव नहुँदा चित्त महाअनर्थकारी हुन्छ ।"
- २६. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन भावना गर्दा तथा प्रादुर्भाव हुँदा यस्तो महाहितकारी हुन्छ । जुन कि भिक्षुहो ! यो चित्त । भिक्षुहो ! भावना गर्दा तथा प्रादुर्भाव हुँदा चित्त महाहितकारी हुन्छ ।"
- २७. "मिक्षुहो ! मैले यरतो अन्य कुनै एक धर्म देख्यिन जुन मावना नगर्दा तथा अभिवृद्धि नहुँदा यस्तो महाअनर्थकारी हुन्छ जुन कि भिक्षुहो ! यो चित्त । भिक्षुहो ! भावना नगर्दा तथा अभिवृद्धि नहुँदा चित्त महाअनर्थकारी हुन्छ ।"
- २८. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देखिन जुन अभ्यास गर्दा तथा अभिवृद्धि हुँदा यस्तो महाहितकारी हुन्छ । जुन कि भिक्षुहो ! यो चित्त । भिक्षुहो ! अभ्यास गर्दा तथा अभिवृद्धि हुँदा चित्त महाहितकारी हुन्छ ।"

- २९. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन भावना नगर्दा तथा अभिवृद्धि नहुँदा यस्तो दु:खदायी हुन्छ जुन कि भिक्षुहो ! यो चित्त । भिक्षुहो ! भावना नगर्दा तथा अभिवृद्धि नहुँदा चित्त दु:खदायी हुन्छ ।"
- ३०. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन भावना गर्दा तथा अभिवृद्धि हँदा यस्तो सुखदायी हुन्छ । जुन कि भिक्षुहो ! यो चित्त । भिक्षुहो ! भावना गर्दा तथा अभिवृद्धि हुँदा चित्त सुखदायी हुन्छ ।"



#### ४. अदन्तवग्गो

- ३१. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन दमन नगर्दा यस्तो महाअनर्थकारी हुन्छ । जुन कि भिक्षुहो ! यो चित्त । भिक्षुहो ! चित्त दमन नगर्दा महाअनर्थकारी हुन्छ ।"
- ३२. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन दमन गर्दा यस्तो महाहितकारी हुन्छ । जुन कि भिक्षुहो ! यो चित्त । भिक्षुहो ! चित्त दमन गर्दा महाहितकारी हुन्छ ।"
- ३३. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन संरक्षण नगर्दा यस्तो महाअनर्थकारी हुन्छ । जुन कि भिक्षुहो ! यो चित्त । भिक्षुहो ! चित्त संरक्षण नगर्दा महाअनर्थकारी हुन्छ ।"
- ३४. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन संरक्षण गर्दा यस्तो महाहितकारी हुन्छ । जुन कि भिक्षुहो ! यो चित्त । भिक्षुहो ! चित्त संरक्षण गर्दा महाहितकारी हुन्छ ।"
- ३५. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन सुरक्षा नगर्दा यस्तो महाअनर्थकारी हुन्छ । जुन कि भिक्षुहो ! यो चित्त । भिक्षुहो ! चित्त सुरक्षा नगर्दा महाअनर्थकारी हुन्छ ।"
- ३६. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन सुरक्षा गर्दा यस्तो महाहितकारी हुन्छ । जुन कि भिक्षुहो ! यो चित्त । भिक्षुहो ! चित्त सुरक्षा गर्दा महाहितकारी हुन्छ ।"
- ३७. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन संयम नगर्दा यस्तो महाअनर्थकारी हुन्छ । जुन कि भिक्षुहो ! यो चित्त । भिक्षुहो ! चित्त संयम नगर्दा महाअनर्थकारी हुन्छ ।"
- ३८. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन संयम गर्दा यस्तो महाहितकारी हुन्छ । जुन कि भिक्षुहो ! यो चित्त । भिक्षुहो ! चित्त संयम गर्दा महाहितकारी हुन्छ ।"

३९. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन दमन, संरक्षण, सुरक्षा र संयम नगर्दा यस्तो महाअनर्थकारी हुन्छ । जुन कि भिक्षुहो ! यो चित्त । भिक्षुहो ! चित्त दमन, संरक्षण, सुरक्षा र संयम नगर्दा महाअनर्थकारी हुन्छ ।"

४०. "भिक्षुहो ! मैले यस्तो अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन दमन, संरक्षण, सुरक्षा र संयम गर्दा यस्तो महाहितकारी हुन्छ । जुन कि भिक्षुहो ! यो चित्त । भिक्षुहो ! चित्त दमन, संरक्षण, सुरक्षा र संयम गर्दा महाहितकारी हुन्छ ।"

### ५. पणिहितअच्छवगगो

४१. "जस्तै कि, भिक्षुहो ! धानको बालामा वा जौको बालामा राम्रोसँग नलागेको कनलाई हात वा खुट्टाले चलाउँदा हात वा खुट्टामा बिभनु वा रगत निकाल्नु सम्भव हुँदैन । त्यो के कारण ? धानको बालामा राम्रोसँग कन नलाग्नाले । यसरी नै, भिक्षुहो ! जो कोही भिक्षुले चित्त राम्रो नगरिकन अविद्या छेदन गर्नु, विद्या उत्पन्न गर्नु अनि निर्वाण साक्षात्कार गर्नु सम्भव हुँदैन । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! चित्त राम्रो नहुनाले ।"

४२. "जस्तै कि, भिक्षुहो ! धानको बालामा वा जौको बालामा राम्रोसँग लागेको कनलाई हात वा खुट्टाले चलाउँदा हात वा खुट्टामा बिभनु वा रगत निकाल्नु सम्भव छ । त्यो के कारण ? धानको बालामा राम्रोसँग कन लागेकोले । यसरी नै, भिक्षुहो ! जो कोही भिक्षुको चित्त राम्रो हुँदा अविद्या छेदन गर्नु, विद्या उत्पन्न गर्नु अनि निर्वाण साक्षात्कार गर्नु सम्भव छ । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! चित्त राम्रो हुनाले ।"

४३. "यहाँ, भिक्षुहो ! कोही एक व्यक्तिको चित्त प्रदूषित हुन्छ, त्यस्तो चित्तलाई मैले आफ्नो चित्तद्वारा देख्दछु - 'यदि यो व्यक्ति अहिले मृत्यु भए उसलाई समातेर ल्याई मानौं नरकमा राखिदिए जस्तै हुन्छ । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! चित्त नै प्रदूषित हुनाले । भिक्षुहो ! चित्त प्रदूषित हुँदा नै यहाँ व्यक्ति मृत्यु पश्चात शरीर नरहँदा अपाय, दुर्गित, विनिपात तथा नर्कमा उत्पन्न हुन्छ ।"

४४. "यहाँ, भिक्षुहो ! कोही एक व्यक्तिको चित्त प्रसन्न हुन्छ, त्यस्तो चित्तलाई मैले आफ्नो चित्तद्वारा देख्दछु - 'यदि यो व्यक्ति अहिले मृत्यु भए उसलाई समातेर ल्याई मानौं स्वर्गमा राखिदिए जस्तै हुन्छ । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! चित्त नै प्रसन्न हुनाले । भिक्षुहो ! चित्त प्रसन्न हुँदा नै यहाँ व्यक्ति मृत्यु पश्चात शरीर नरहँदा सुगित तथा स्वर्गमा उत्पन्न हुन्छ ।"

४५. "जस्तै कि, भिक्षुहो ! पोखरीको पानी मिलन, चिलत र किचड युक्त छ भने किनारमा स्थित चक्षुवान व्यक्तिले त्यहाँ रहेका सिपी, शङ्क, कंकड, भाड, माछा चिलरहेको वा नचली बसेको पिन देख्न सक्दैन । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! पानी मिलन भएकोले । यसरी नै, भिक्षुहो ! चित्त मिलन भिक्षुले आफ्नो हित हुने, परिहत हुने तथा उभयपक्षको हित हुने जान्न अनि साधारण मनुष्य धर्मबाट माथि उठी विशिष्ट आर्य ज्ञान साक्षात्कार गर्न सम्भव छैन । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! चित्त मिलन हुनाले ।"

- ४६ "जस्तै कि, भिक्षुहो ! पोखरीको पानी स्वच्छ, परिशुद्ध र निर्मल छ भने किनारमा स्थित चक्षुवान व्यक्तिले त्यहाँ रहेका सिपी, शृष्ठ, कंकड, भाड, माछा चिलरहेको वा नचली बसेको पनि देख्न सक्छ । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! पानी परिशुद्ध भएकोले । यसरी नै, भिक्षुहो ! चित्त स्वच्छ भिक्षुले आफ्नो हित हुने, परहित हुने तथा उभयपक्षको हित हुने जान्न अनि साधारण मनुष्य धर्मबाट माथि उठी विशिष्ट आर्य ज्ञान साक्षात्कार गर्न सम्भव छ । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! चित्त परिशुद्ध हुनाले ।"
- ४७ "भिक्षुहो ! जे जित वृक्षहरू छन् ती मध्ये जुन कि यो चन्दन वृक्ष नै उत्तम भिनन्छ । यो कमलो र कामको लागि उपयुक्त हुन्छ । यसरी नै, भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अभ्यास गर्दा तथा अधिक गर्दा यस्तो कमलो र कर्मण्य हुन्छ जुन कि, यो चित्त ।"
- ४८. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन शीघ्र परिवर्तन हुनेमा जुन कि, यो चित्त । भिक्षुहो ! चित्त अति शीघ्र परिवर्तन हुन्छ, यस विषयमा उपमा दिन पनि सजिलो छैन ।"
- ४९. "भिक्षुहो ! यो चित्त प्रभास्वर छ, त्यसलाई आगन्तुक उपक्लेशद्वारा नै उपल्किष्ट (दूषित) पार्छ ।"
- ५० "भिक्षुहो ! यो चित्त प्रभास्वर छ, त्यसलाई आगन्तुक उपक्लेशद्वारा नै विमुक्त हुन्छ ।"

### ६. अच्छरासङ्घातवग्गो

- ४१. "भिक्षुहो ! यो चित्त प्रभास्वर छ, त्यसलाई आगन्तुक उपक्लेशद्वारा नै उपिक्किष्ट पार्छ । अश्रुतवान पृथकजनले (धर्म श्रवण नगरेका साधारण जनले) यथार्थता जानेको हुँदैन । त्यसैले म भन्दछु अश्रुतवान पृथकजनमा भावनामय चित्त हुँदैन ।"
- ५२. "भिक्षुहो ! यो चित्त प्रभास्वर छ, त्यसलाई आगन्तुक उपक्लेशद्वारा नै विमुक्त गर्छ । श्रुतवान आर्यश्रावकले यथार्थ जानेको हुन्छ । त्यसैले म भन्दछु श्रुतवान आर्यश्रावकमा भावनामय चित्त हुन्छ ।"
- ५३. "भिक्षुहो ! चुट्की बिजञ्जेलसम्म भए पिन भिक्षुले मैत्री चित्त सेवन गर्छ भने यसैलाई भनिन्छ— भिक्षुहो ! 'भिक्षु ध्यानमा रिक्त नभई बस्ने, शास्ताको आज्ञा पालन गर्ने, उपदेशानुसार गर्ने अनि व्यर्थेमा राष्ट्रपिण्ड नखाने ।' जसले अधिक गर्छ, उसलाई भन्नु नै के छ।"
- ५४ "भिक्षुहो ! चुट्की बिजञ्जेलसम्म भए पनि भिक्षुले मैत्री चित्तको भावना गर्छ भने यसैलाई भनिन्छ— भिक्षुहो ! 'भिक्षु ध्यानमा रिक्त नभई बस्ने, शास्ताको आज्ञा पालन गर्ने, उपदेशानुसार गर्ने अनि व्यर्थेमा राष्ट्रपिण्ड नखाने ।' जसले अधिक गर्छ, उसलाई भन्नु नै के छ ।"
- ४५. "भिक्षुहो ! चुद्की बजिञ्जेलसम्म भए पनि भिक्षुले मनमा मैत्रीभाव राख्छ भने यसैलाई भनिन्छ— भिक्षुहो ! 'भिक्षु ध्यानमा रिक्त नभई बस्ने, शास्ताको आज्ञा पालन गर्ने, उपदेशानुसार गर्ने अनि व्यथैमा राष्ट्रपिण्ड नखाने ।' जसले अधिक गर्छ, उसलाई भन्नु नै के छ।"
- ४६. "भिक्षुहो ! जेजित अकुशल धर्महरू, अकुशल भागका र अकुशल पक्षका हुन् ती सबैका नै मन पूर्वगामी हो । ती सबै धर्महरू मनमा पहिला उत्पन्न हुन्छन् अनि अकुशल धर्महरू साथसाथै लाग्छन् ।"
- ५७. "मिक्षुहो ! जेजित कुशल धर्महरू, कुशल भागका र अकुशल पक्षका हुन् ती सबैका नै मन पूर्वगामी हो । ती सबै धर्महरू मनमा पहिला उत्पन्न हुन्छन् अनि कुशल धर्महरू साथसाथै लाग्छन् ।"

- ५८. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न कुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् । भिक्षुहो ! जुन कि, यो प्रमाद (असावधानी) । भिक्षुहो ! 'प्रमाद'ले नै अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न कुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् ।"
- ५९. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न कुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न अकुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् । भिक्षुहो ! जुन कि, यो अप्रमाद (सावधानी) । भिक्षुहो ! 'अप्रमाद'ले नै अनुत्पन्न कुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न अकुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् ।"
- ६०. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न कुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् । भिक्षुहो ! जुन कि, यो आलस्य । भिक्षुहो ! 'आलस्य'ले नै अनुत्पन्न कुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न कुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् ।"

# ७. वीरियारम्भादिवग्गो

- ६१. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न कुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न अकुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् । भिक्षुहो ! जुन कि, यो वीर्यारम्भ (प्रयत्नशील हुने) । भिक्षुहो ! 'वीर्यारम्भ' गर्दा नै अनुत्पन्न कुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न अकुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् ।"
- ६२. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न कुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् । भिक्षुहो ! जुन कि, यो महाइच्छा । भिक्षुहो ! 'महाइच्छा' हुँदा नै अनुत्पन्न कुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न कुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् ।"
- ६३. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न कुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न अकुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् । भिक्षुहो ! जुन कि, यो अल्पेच्छा । भिक्षुहो ! 'अल्पेच्छा' हुँदा नै अनुत्पन्न कुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न अकुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् ।"
- ६४. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न कुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् । भिक्षुहो ! जुन कि, यो असन्तुष्टी । भिक्षुहो ! 'असन्तुष्ट' हुँदा नै अनुत्पन्न कुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न कुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् ।"
- ६५. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कृनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न कृशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न अकृशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् । भिक्षुहो ! जुन कि, यो सन्तुष्टी । भिक्षुहो ! 'सन्तुष्ट' हुँदा नै अनुत्पन्न कृशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न अकृशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् ।"
- ६६. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न कुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् । भिक्षुहो ! जुन कि, मनमा अनुचित विचार हुँदा । भिक्षुहो ! 'मनमा अनुचित विचार' हुँदा नै अनुत्पन्न कुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न कुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् ।"
- ६७. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न कुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न अकुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् । भिक्षुहो !

जुन कि, मनमा उचित विचार हुँदा । भिक्षुहो ! 'मनमा उचित विचार' हुँदा नै अनुत्पन्न कुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न अकुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् ।"

६८. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न कुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् । भिक्षुहो ! जुन कि, अबुभ्रपन । भिक्षुहो ! 'अबुभ्रपन' हुँदा नै अनुत्पन्न अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न कुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् ।"

६९ "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न कुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न अकुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् । भिक्षुहो ! जुन कि, बुभाक्कड । भिक्षुहो ! 'बुभाक्कड' हुँदा नै अनुत्पन्न अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न कुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् ।"

७० "मिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न कुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् । भिक्षुहो ! जुन कि, पापी-मित्र । भिक्षुहो ! 'पापी-मित्र' हुँदा नै अनुत्पन्न अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न कुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् ।"

# कल्याणिमत्तादिवग्गो

- 9. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न कुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न अकुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् । भिक्षुहो ! जुन कि, कल्याण-मित्र । भिक्षुहो ! 'कल्याण-मित्र' हुँदा नै अनुत्पन्न कुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न अकुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् ।"
- ७२. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न कुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् । भिक्षुहो ! जुन कि, यो अकुशल धर्महरूमा लाग्नु अनि कुशल धर्महरूमा नलाग्नु । भिक्षुहो ! 'अकुशल धर्महरूमा लाग्ने अनि कुशल धर्महरूमा नलाग्ने' हुँदा नै अनुत्पन्न अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न कुशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् ।"
- ७३ "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न कृशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न अकृशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् । भिक्षुहो ! जुन कि, कृशल धर्महरूमा लाग्ने अनि अकृशल धर्महरूमा नलाग्ने । भिक्षुहो ! 'कृशल धर्महरूमा लाग्ने अनि अकृशल धर्महरूमा नलाग्ने' हुँदा नै अनुत्पन्न कृशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न अकृशल धर्महरू परीक्षिण हुन्छन् ।"
- ७४ "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न बोध्यक्कहरू (स्मृति, धर्मविचय, वीर्य, प्रीति, प्रश्नव्धि, समाधि र उपेक्षा यी सात बोध्यक्क हुन्) उत्पन्न हुँदैनन् अनि उत्पन्न बोध्यक्कहरूले भावना परिपूर्ण गरी लाभ उठाउन सक्दै-नन् । भिक्षुहो ! जुन कि अनुचित विचार मनमा हुँदा । भिक्षुहो ! 'अनुचित विचार मनमा' हुँदा अनुत्पन्न बोध्यक्कहरू उत्पन्न हुँदैनन् अनि उत्पन्न बोध्यक्कहरूले भावना परिपूर्ण गरी लाभ उठाउन सक्दैनन् ।"
- ७५. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न बोध्यङ्गहरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न बोध्यङ्गहरूले भावना परिपूर्ण गरी लाभ उठाउन सक्छन् । भिक्षुहो ! जुन कि उचित विचार मनमा हुँदा । भिक्षुहो ! 'उचित विचार मनमा' हुँदा अनुत्पन्न बोध्यङ्गहरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न बोध्यङ्गहरूले भावना परिपूर्ण गरी लाभ उठाउन सक्छन् ।"

- ७६. "भिक्षुहो ! यो थोरैमात्र हानि हो, जुन कि आफन्तको हानि । भिक्षुहो ! वास्तवमा हानि भन्नु नै जुन कि प्रज्ञाको हानि हुनु हो ।"
- 99. "भिक्षुहो ! यो थोरैमात्र वृद्धि हो, जुन कि आफन्तको वृद्धि । भिक्षुहो ! प्रज्ञाको वृद्धि नै उत्तम वृद्धि हो । भिक्षुहो ! त्यसैले यस्तो शिक्षा लिनु पर्छ- प्रज्ञा नै वृद्धि तथा विकास गर्छु । भिक्षुहो ! यही नै शिक्षा लिनुपर्छ ।"
- ७८. "भिक्षुहो ! यो थोरैमात्र हानि हो, जुन कि भोग हानि । भिक्षुहो ! वास्तवमा हानि भन्नु नै जुन कि प्रज्ञाको हानि हुनु हो ।"
- ७९. "भिक्षुहो ! यो थोरैमात्र वृद्धि हो, जुन कि भोग वृद्धि । भिक्षुहो ! प्रज्ञाको वृद्धि नै उत्तम वृद्धि हो । भिक्षुहो ! त्यसैले यस्तो शिक्षा लिनु पर्छ- प्रज्ञा नै वृद्धि तथा विकास गर्छु । भिक्षुहो ! यही नै शिक्षा लिनुपर्छ ।"
- द०. "भिक्षुहो ! यो थोरैमात्र हानि हो, जुन कि यश हानि । भिक्षुहो ! वास्तवमा हानि भन्न नै जुन कि प्रज्ञा हानि हन हो ।"

## ९. पमादादिवग्गो

- ८९. "भिक्षुहो ! यो थोरैमात्र वृद्धि हो, जुन कि यश वृद्धि । भिक्षुहो ! वास्तवमा वृद्धि भन्नु नै जुन कि प्रज्ञा वृद्धि हुनु हो । भिक्षुहो ! त्यसैले यस्तो शिक्षा लिनु पर्छ- 'प्रज्ञा नै वृद्धि तथा उन्नित गर्छु । भिक्षुहो ! यही नै शिक्षा लिनुपर्छ ।"
- ६२. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन कि महाअनर्थकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि प्रमाद । भिक्षुहो ! प्रमादी हुँदा महाअनर्थकर हुन्छ ।"
- ५३. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन कि महाहितकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि अप्रमाद । भिक्षुहो ! अप्रमादी हुँदा महाहितकर हुन्छ ।"
- ५४. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन कि महाअनर्थकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि आलस्य । भिक्षुहो ! आलस्य हुँदा महाअनर्थकर हुन्छ ।"
- ५५. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन कि महाहितकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि प्रयत्नशील । भिक्षुहो ! प्रयत्नशील हुँदा महाहितकर हुन्छ ।"
- द६. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन कि महाअनर्थकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि महाइच्छा । भिक्षुहो ! महाइच्छा हुँदा महाअनर्थकर हुन्छ ।"
- ५७. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन कि महाहितकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि अल्पेच्छा । भिक्षुहो ! अल्पेच्छा हुँदा महाहितकर हुन्छ ।"
- ८८. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन कि महाअनर्थकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि असन्तुष्टी । भिक्षुहो ! असन्तुष्ट हुँदा महाअनर्थकर हुन्छ ।"
- ५९. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन कि महाहितकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि सन्तुष्टी । भिक्षुहो ! सन्तुष्ट हुँदा महाहितकर हुन्छ ।"
- ९०. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन कि महाअनर्थकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि अनुचित विचार मनमा हुँदा । भिक्षुहो ! अनुचित विचार मनमा हुँदा । महाअनर्थकर हुन्छ ।"

- ९१. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन कि महाहितकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि उचित विचार मनमा हुँदा । भिक्षुहो ! उचित विचार मनमा हुँदा महाहितकर हुन्छ ।"
- ९२. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन कि महाअनर्थकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि अविवेक (असम्प्रजन्य) । भिक्षुहो ! अविवेकी हुँदा महाअनर्थकर हुन्छ ।"
- ९३. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन कि महाहितकर हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि विवेक (सम्प्रजन्य) । भिक्षुहो ! विवेकी हुँदा महाहितकर हुन्छ ।"
- ९४. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन कि महाअनर्थकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि पापी मित्र । भिक्षुहो ! पापी मित्र हुँदा महाअनर्थकर हुन्छ ।"
- ९४. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन कि महाहितकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि कल्याण मित्र । भिक्षुहो ! कल्याण मित्र हुँदा महाहितकर हुन्छ ।"
- ९६. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन कि महाअनर्थकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि अकुशल धर्ममा लाग्ने अनि कुशल धर्ममा नलाग्ने । भिक्षुहो ! अकुशल धर्ममा लाग्दा अनि कुशल धर्ममा नलाग्दा महाअनर्थकर हुन्छ ।"
- ९७. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन कि महाहितकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि कुशल धर्ममा लाग्ने अनि अकुशल धर्ममा नलाग्ने । भिक्षुहो ! कुशल धर्ममा लाग्दा अनि अकुशल धर्ममा नलाग्दा महाहितकर हुन्छ ।"

# १०. दुतियपमादादिवग्गो

- ९८. "भिक्षुहो ! (शरीरको) भित्री अङ्गका कुरा मध्ये मैले अन्य कुनै एक यस्तो अङ्ग देख्दिन जुन महाअनर्थकर हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि प्रमाद । भिक्षुहो ! प्रमाद महाअनर्थकर हुन्छ ।"
- ९९. "भिक्षुहो ! (शरीरको) भित्री अङ्गका कुरा मध्ये मैले अन्य कुनै एक यस्तो अङ्ग देख्दिन जुन महाहितकर हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि अप्रमाद । भिक्षुहो ! अप्रमाद महाहितकर हुन्छ ।"
- १००. "भिक्षुहो ! भित्री अङ्गका कुरा मध्ये मैले अन्य कुनै एक यस्तो अङ्ग देख्दिन जुन महाअनर्थकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि आलस्य । भिक्षुहो ! आलस्य महाअनर्थकर हुन्छ ।"
- १०१. "भिक्षुहो ! भित्री अङ्गका कुरा मध्ये मैले अन्य कुनै एक यस्तो अङ्ग देख्यिन जुन महाहितकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि प्रयत्नशील । भिक्षुहो ! प्रयत्नशील महाहितकर हुन्छ ।"
- प्रश्नित्व । भिन्नी अङ्गका कुरा मध्ये मैले अन्य कुनै एक यस्तो अङ्ग देख्ति जुन महाअनर्थकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि अधिकइच्छा... महाहितकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि अल्पेच्छा... महाअनर्थकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि अल्पेच्छा... महाअनर्थकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि असन्तुष्टी... महाअनर्थकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि सन्तुष्टी... महाअनर्थकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि मनमा अनुचित विचार हुँदा... महाहितकर हुन्छ, भिक्षुहो ! मनमा उचित विचार हुँदा... अविवेकशील... विवेकशील । भिक्षुहो विवेकशील हुँदा महाहितकर हुन्छ ।"
- 990. "भिक्षुहो ! बाहिरी अङ्गका कुरा मध्ये मैले अन्य कुनै एक यस्तो अङ्ग देख्दिन जुन महाअनर्थकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि पापी मित्रता । भिक्षुहो ! पापी मित्रद्वारा महाअनर्थकर हुन्छ ।"
- १९९. "भिक्षुहो ! बाहिरी अङ्गका कुरा मध्ये मैले अन्य कुनै एक यस्तो अङ्ग देख्दिन जुन महाहितकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि कल्याण मित्रता । भिक्षुहो ! कल्याणमित्रद्वारा महाहितकर हुन्छ ।"

- 99२. "भिक्षुहो ! भित्री अङ्गका कुरा मध्ये मैले अन्य कुनै एक यस्तो अङ्ग देख्दिन जुन महाअनर्थकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि अकुशल धर्ममा लाग्दा अनि कुशल धर्ममा नलाग्दा । भिक्षुहो ! अकुशल धर्ममा लाग्दा अनि कुशल धर्ममा नलाग्दा महाअनर्थकर हुन्छ ।"
- ११३. "भिक्षुहो ! भित्री अङ्गका कुरा मध्ये मैले अन्य कुनै एक यस्तो अङ्ग देख्दिन जुन महाहितकर हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि कुशल धर्ममा लाग्दा अनि अकुशल धर्ममा नलाग्दा । भिक्षुहो ! कुशल धर्ममा लाग्दा अनि अकुशल धर्ममा नलाग्दा महाहितकर हुन्छ ।"
- ११४. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक यस्तो अङ्ग देख्दिन जुन सद्धर्म विनाश तथा अन्तरधान हुन्छ, जुन कि यो प्रमाद । भिक्षुहो ! प्रमादताले नै सद्धर्म विनाश तथा अन्तरधान हुन्छ, ।"
- ११४. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक यस्तो अङ्ग देख्दिन जुन सद्धर्म स्थिर, अविनाश तथा अन्तरधान हुँदैन, जुन कि अप्रमाद । भिक्षुहो ! अप्रमादताले नै सद्धर्म स्थिर, अविनाश तथा अन्तरधान हुँदैन।"
- ११६. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक यस्तो अङ्ग देख्दिन जुन सद्धर्म विनाश तथा अन्तरधान हुन्छ, जुन कि आलस्य । भिक्षुहो ! आलस्यताले नै सद्धर्म विनाश तथा अन्तरधान हुन्छ, ।"
- ११७. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक यस्तो अङ्ग देख्दिन जुन सद्धर्म स्थिर, अविनाश तथा अन्तरधान हुँदैन, जुन कि प्रयत्नशील । भिक्षुहो ! प्रयत्नशीलले नै सद्धर्म स्थिर, अविनाश तथा अन्तरधान हुँदैन ।"
- ११८-१२८. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक यस्तो अङ्ग देख्दिन जुन सद्धर्म विनाश तथा अन्तरधान हुन्छ, जुन कि अधिक इच्छा... सद्धर्म स्थिर, अविनाश तथा अन्तरधान हुन्छ, जुन कि अधिक इच्छा... सद्धर्म स्थिर, अविनाश तथा अन्तरधान हुन्छ, जुन कि असन्तुष्टता... सद्धर्म स्थिर, अविनाश तथा अन्तरधान हुँदैन, जुन कि सन्तुष्टी ... सद्धर्म विनाश तथा अन्तरधान हुन्छ, जुन कि मनमा अनुचित विचार हुँदा... सद्धर्म स्थिर, अविनाश तथा अन्तरधान हुन्छ, जुन कि मनमा उचित विचार हुँदा... सद्धर्म स्थिर, अविनाश तथा अन्तरधान हुन्छ, जुन कि अविवेकी... सद्धर्म स्थिर, अविनाश तथा अन्तरधान हुन्छ, जुन कि अविवेकी... सद्धर्म हुँदैन, जुन कि विवेकी... स्विम् विनाश तथा अन्तरधान हुन्छ, जुन कि पापी मित्रता... सद्धर्मा स्थिर, अविनाश तथा अन्तरधान हुँदैन, जुन

कि कल्याण मित्रता...सद्धर्म विनाश तथा अन्तरधान हुन्छ, जुन कि अकुशल धर्ममा लाग्दा अनि कुशल धर्ममा नलाग्दा... सद्धर्म स्थिर, अविनाश तथा अन्तरधान हुँदैन, जुन कि कुशल धर्ममा लाग्दा अनि अकुशल धर्ममा नलाग्दा । भिक्षुहो ! कुशल धर्ममा लाग्दा अनि अकुशल धर्ममा नलाग्दा सद्धर्म स्थिर, अविनाश तथा अन्तरधान हुँदैन ।"

१२९. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक यस्तो अङ्ग देख्दिन जुन सद्धर्म स्थिर, अविनाश तथा अन्तरधान हुँदैन, जुन कि कुशल धर्महरूमा लाग्दा अनि अकुशल धर्महरूमा नलाग्दा । भिक्षुहो ! कुशल धर्महरूमा लाग्दा अनि अकुशल धर्महरूमा नलाग्दा सद्धर्म स्थिर, अविनाश तथा अन्तरधान हुँदैन ।

१३०. "भिक्षुहो ! जो भिक्षुहरूले अधर्मलाई धर्म भन्दछन् भने भिक्षुहो ! ती भिक्षुहरू बहुजन अहितको निम्ति, असुखको निम्ति अनि धेरै नै जन तथा देवमनुष्यहरूका निम्ति अनर्थ, अहित र दु:खको निम्ति लागेका हुन्छन् । भिक्षुहो ! ती भिक्षुहरूद्वारा धेरै नै पापोत्पन्न गर्ने हुन्छन् तथा तिनीहरूले नै यो सद्धर्म अन्तर्धान गर्ने हुन्छन् ।"

१३१. "भिक्षुहो ! जो भिक्षुहरूले धर्मलाई अधर्म भन्दछन् भने ती भिक्षुहरूले भिक्षुहो ! बहुजन अहितको निम्ति, असुखको निम्ति अनि धेरै नै जन तथा देवमनुष्यहरूका निम्ति अनर्थ, अहित र दुःखको निम्ति लागेका हुन्छन् । भिक्षुहो ! ती भिक्षुहरूद्वारा धेरै नै पापोत्पन्न गर्ने हुन्छन् तथा तिनीहरूले नै यो सद्धर्म अन्तर्धान गर्ने हुन्छन् ।"

१३२-१३९ "भिक्षुहो ! जो भिक्षुहरूले अविनयलाई विनय भन्दछन्... विनयलाई अविनय भन्दछन्... तथागतले नबोलेको र नभनेकोलाई बोलेको छ र भनेको छ भनी भन्दछन्... तथागतले बोलेको र भनेकोलाई बोलेको छैन र भनेको छैन भन्दछन्... तथागतले अभ्यास नगरेकोलाई तथागतले अभ्यास गरेको छ ननी भन्दछन्... तथागतले अभ्यास गरेकोलाई तथागतले अभ्यास गरेको छैन भनी भन्दछन्... तथागतले अप्रज्ञप्त गरेकोलाई तथागतले प्रज्ञप्त गरेको छ भनी भन्दछन्... तथागतले प्रज्ञप्त गरेकोलाई तथागतले अप्रज्ञप्त गरेको छ भनी भन्दछन्... तथागतले प्रज्ञप्त गरेकोलाई तथागतले अप्रज्ञप्त गरेको भनी भन्दछन् भने भिक्षुहो ! ती भिक्षुहरूद्वारा धेरै नै पापोत्पन्न गर्ने हुन्छन् तथा तिनीहरूले नै यो सद्धर्म अन्तर्धान गर्ने हुन्छन् ।"

### ११. अधम्मवग्गो

१४०. "भिक्षुहो ! जो भिक्षुहरूले अधर्मलाई अधर्म भन्दछन् भने भिक्षुहो ! ती भिक्षुहरू बहुजन हितको निम्ति, सुखको निम्ति अनि धेरै नै जन तथा देवमनुष्यहरूका निम्ति अर्थ, हित र सुखको निम्ति लागेका हुन्छन् । भिक्षुहो ! ती भिक्षुहरूद्वारा धेरै नै पुण्योत्पन्न गर्ने हुन्छन् तथा तिनीहरूले नै यो सद्धर्म चिरस्थायी गर्ने हुन्छन् ।"

१४९. "भिक्षुहो ! जो भिक्षुहरूले धर्मलाई धर्म भन्दछन् भने भिक्षुहो ! ती भिक्षुहरू बहुजन हितको निम्ति, सुखको निम्ति अनि धेरै नै जन तथा देवमनुष्यहरूका निम्ति अर्थ, हित र सुखको निम्ति लागेका हुन्छन् । भिक्षुहो ! ती भिक्षुहरूद्वारा धेरै नै पुण्योत्पन्न गर्ने हुन्छन् तथा तिनीहरूले नै यो सद्धर्म चिरस्थायी गर्ने हुन्छन् ।"

१४२-१४९. "भिक्षुहो ! जो भिक्षुहरूले अविनयलाई अविनय भन्दछन्... विनयलाई विनय भन्दछन्... तथागतले नबोलेको र नभनेकोलाई तथागतले नबोलेको र नभनेको भनी भन्दछन्... तथागतले अभ्यास नगरेकोलाई तथागतले अभ्यास नगरेकोलाई तथागतले अभ्यास नगरेको भनी भन्दछन्... तथागतले अप्रज्ञप्त गरेकोलाई तथागतले अप्रज्ञप्त गरेको भनी भन्दछन्... तथागतले प्रज्ञप्त गरेकोलाई तथागतले प्रज्ञप्त गरेको भनी भन्दछन् ... तथागतले प्रज्ञप्त गरेकोलाई तथागतले प्रज्ञप्त गरेको भनी भन्दछन् भने भिक्षुहो ! ती भिक्षुहरू बहुजन हितको निम्ति, सुखको निम्ति अनि धेरै नै जन तथा देवमनुष्यहरूका निम्ति अर्थ, हित र सुखको निम्ति लागेका हुन्छन् । भिक्षुहो ! ती भिक्षुहरूद्वारा धेरै नै पुण्योत्पन्न गर्ने हुन्छन् तथा तिनीहरूले नै यो सद्धर्म चिरस्थायी गर्ने हुन्छन् ।"

### १२. अनापत्तिवग्गो

१५०. "भिक्षुहो ! जो भिक्षुहरूले अनापत्तिलाई आपित भन्दछन् भने भिक्षुहो! ती भिक्षुहरूद्वारा नै बहुजन अहितको निम्ति, असुखको निम्ति अनि धेरै नै जन तथा देवमनुष्यहरूका निम्ति अनर्थ, अहित र दु:खको निम्ति लागेका हुन्छन् । भिक्षुहो ! ती भिक्षुहरूद्वारा धेरै नै पापोत्पन्न गर्ने हुन्छन् तथा तिनीहरूले नै यो सद्धर्म अन्त-र्धान गर्ने हुन्छन् ।"

१४१. "भिक्षुहो ! जो भिक्षुहरूले आपत्तिलाई अनापित भन्दछन् भने भिक्षुहो ! ती भिक्षुहरूद्वारा नै बहुजन अहितको निम्ति, असुखको निम्ति अनि धेरै नै जन तथा देवमनुष्यहरूका निम्ति अकल्याण, अहित र असुखको निम्ति लागेका हुन्छन् । भिक्षुहो ! ती भिक्षुहरूद्वारा धेरै नै पापोत्पन्न गर्ने हुन्छन् तथा तिनीहरूले नै यो सद्धर्म अन्तर्धान गर्ने हुन्छन् ।"

१५२-१५९. "भिक्षुहो ! जो भिक्षुहरूले लहुक (हलुको) आपित्तलाई गरुक (भारी, ठूलो) आपित भन्दछन्... गरुक आपित्तलाई लहुक आपित भन्दछन्... दुष्ठुल्ल आपित्तलाई अदुष्ठुल्ल आपित भन्दछन्...सावशेष आपित्तलाई अनवशेष आपित भन्दछन्... अनवशेष आपित्तलाई सावशेष आपित भन्दछन्... अप्रतिकर्म आपित्तलाई अप्रतिकर्म आपित्त भन्दछन्... अप्रतिकर्म आपित्तलाई सप्रतिकर्म आपित्त भन्दछन् भने ती भिक्षुहरूद्वारा नै भिक्षुहो ! बहुजन अहितको निम्ति, असुखको निम्ति अनि धेरै नै जन तथा देवमनुष्यहरूका निम्ति अनर्थ, अहित र दुःखको निम्ति लागेको हुन्छन् । भिक्षुहो ! ती भिक्षुहरूद्वारा धेरै नै पापोत्पन्न गर्ने हुन्छन् तथा तिनीहरूले नै यो सद्धर्म अन्तर्धान गर्ने हुन्छन् ।"

१६०. "भिक्षुहो ! जो भिक्षुहरूले अनापत्तिलाई अनापत्ति भन्दछन् भने भिक्षुहो ! ती भिक्षुहरूद्वारा नै बहुजन हितको निम्ति, सुखको निम्ति अनि धेरै नै जन तथा देवमनुष्यहरूका निम्ति कल्याण, हित र सुखको निम्ति लागेका हुन्छन् । भिक्षुहो ! ती भिक्षुहरूद्वारा धेरै नै पुण्योत्पन्न गर्ने हुन्छन् तथा तिनीहरूले नै सद्धर्म चिरस्थायी गर्ने हुन्छन् ।"

१६१. "भिक्षुहो ! जो भिक्षुहरूले आपत्तिलाई आपत्ति भन्दछन् भने भिक्षुहो ! ती भिक्षुहरूद्वारा नै बहुजन हितको निम्ति, सुखको निम्ति अनि धेरै नै जन तथा देवमनुष्यहरूका निम्ति कल्याण, हित र सुखको निम्ति लागेका हुन्छन् । भिक्षुहो ! ती भिक्षुहरूद्वारा धेरै नै पुण्योत्पन्न गर्ने हुन्छन् तथा तिनीहरूले नै सद्धर्म चिरस्थायी गर्ने हुन्छन् ।"

१४२-१४९. "भिक्षुहो ! जो भिक्षुहरूले लहुक (हलुको) आपत्तिलाई लहुक आपत्ति भन्दछन्... गरुक आपत्तिलाई गरुक आपत्ति भन्दछन्... दुष्ठुल्ल आपत्ति भन्दछन्... स्वर्षेष आपत्तिलाई दुष्ठुल्ल आपत्ति भन्दछन्...सावशेष आपत्तिलाई सावशेष आपत्ति भन्दछन्... अप्रतिकर्म आपत्तिलाई सप्रतिकर्म आपत्ति भन्दछन्... अप्रतिकर्म आपत्ति भन्दछन् भने ती भिक्षुहरूद्वारा नै भिक्षुहो ! बहुजन हितको निम्ति, सुखको निम्ति अनि धेरै नै जन तथा देवमनुष्यहरूका निम्ति कल्याण, हित र सुखको निम्ति लागेका हुन्छन् । भिक्षुहो ! ती भिक्षुहरूद्वारा धेरै नै पुण्योत्पन्न गर्ने हुन्छन् तथा तिनीहरूले नै यो सद्धर्म चिरस्थायी गर्ने हुन्छन् ।" (उक्त वग्यका विषयवस्तु बुभन विनयपटक हेरीं)

### १३. एकपुरगलवरगा

१७०. "भिक्षुहो ! बहुजन हित, बहुजन सुख, लोकप्रित अनुकम्पा तथा देवमनुष्यहरूका कल्याण, हित र सुखको निम्ति एक व्यक्ति लोकमा उत्पन्न हुने गर्दछन् वा हुनेछन् । को एक व्यक्ति ? तथागत अर्हत सम्यकसम्बुद्ध । भिक्षुहो ! यिनै एक व्यक्ति बहुजन हित, बहुजन सुख, लोकप्रित अनुकम्पा तथा देवमनुष्यहरू- का कल्याण, हित र सुख दिनको निम्ति एक व्यक्ति लोकमा उत्पन्न हुने गर्दछन् वा हुनेछन् ।"

१७९ "भिक्षुहो ! लोकमा एक व्यक्तिको प्रादुर्भाव दुर्लभ छ । को एक व्यक्ति ? तथागत अर्हत सम्यकसम्बुद्ध । भिक्षुहो ! यी नै एक व्यक्तिको प्रदुर्भाव दुर्लभ छ ।

१७२. "भिक्षुहो ! लोकमा एक व्यक्ति आश्चर्यजनक मनुष्य उत्पन्न हुने गर्दछन् वा हुनेछन् । को एक व्यक्ति ? तथागत अर्हत सम्यकसम्बुद्ध । भिक्षुहो ! यिनै एक व्यक्ति आश्चर्यजनक मनुष्य उत्पन्न हुने गर्दछन् वा हुनेछन् ।"

१७३. "भिक्षुहो ! एक व्यक्तिको मृत्यु हुँदा धेरै जनलाई नै अनुताप हुन्छ । को एक व्यक्ति ? तथागत अर्हत सम्यकसम्बुद्ध । भिक्षुहो ! यो एक व्यक्तिको मृत्यु हुँदा धेरै जनलाई नै अनुताप हुन्छ ।"

१७४. "भिक्षुहो ! एक व्यक्ति जो अदितीय, जसको समान अरू कोही हुँदैन, जसको तुलनामा अरू कोही हुँदैन, जसको बराबरीमा अरू कोही हुँदैन, जसको दाँजोमा सुहाउने अरू कोही हुँदैन, असमान, असमान गुणाङ्ग भएको अनि द्विपदहरू मध्येमा अग्र भएको लोकमा उत्पन्न हुने गर्दछन् वा हुनेछन् । को एक व्यक्ति ? तथागत अर्हत सम्यकसम्बुद्ध । भिक्षुहो ! यिनै एक व्यक्ति जो अदितीय, जसको स-मान अरू कोही हुँदैन, जसको तुलनामा अरू कोही हुँदैन, जसको बराबरीमा अरू कोही हुँदैन, जसको दाँजोमा सुहाउने अरू कोही हुँदैन, असमान, असमान गुणाङ्ग भएको अनि द्विपदहरू मध्येमा अग्र भएको लोकमा उत्पन्न हुने गर्दछन् वा हुनेछन् ।"

१७५-१८६. "भिक्षुहो ! एक व्यक्तिको प्रादुर्भाव हुँदा अतिउत्तम आँखाको प्रादुर्भाव हुन्छ, अतिउत्तम आलोकको प्रादुर्भाव हुन्छ, अतिउत्तम ज्योतिको प्रादुर्भाव हुन्छ, अतिउत्तम ज्योतिको प्रादुर्भाव हुन्छ, छा प्रकारका अनुत्तर धर्मको प्रादुर्भाव हुन्छ, चारप्रकारका प्रतिसम्भिदा साक्षा-त्कार हुन्छ, अनेकप्रकारका धातुको प्रतिवेध हुन्छ, नानाधातुको प्रतिवेध हुन्छ, विद्या-

विमुक्तिको प्रादुर्भाव हुन्छ, सोतापत्ति फलको साक्षात्कार हुन्छ, सकदागामि फलको साक्षात्कार हुन्छ, अनागामि फलको साक्षात्कार हुन्छ, र अरहत फलको साक्षात्कार हुन्छ,।"

१८७. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कोही एक व्यक्ति देख्दिन जो कि तथागतद्वारा प्रवर्तित यो अनुत्तर धम्मचक्कलाई सम्यक्कपले अनुप्रवर्तित गर्न सक्नेछन् । भिक्षुहो ! जो कि यी— सारिपुत्त । भिक्षुहो ! तथागतद्वारा प्रवर्तित अनुत्तर धम्मचक्क-लाई सम्यक्कपले सारिपुत्तले अनुप्रवर्तित गर्न सक्छन् ।"



### १४. एतदग्गवग्गो

### १. पठमवग्गो

१८८. "भिक्षुहो ! सर्वप्रथम ज्ञानलाई बुभन सक्ने मेरा श्रावक भिक्षुहरू मध्ये कोण्डञ्ज अग्र छन् ।"

१८९. "भिक्षुहो ! मेरा श्रावक भिक्षुहरू मध्ये महाप्रज्ञावानमा सारिपुत्त अग्र छन् ।"

१९०. ...ऋदिवानमा महामोग्गल्लान अग्र छन्।"

१९१. ... धुतंगधारिमा महाकास्सप... ।"

१९२. ... दिव्यचक्षुमा अनुरुद्ध... ।"

**१९३. ... उच्चकुलमा कालिगोधापुत्त भद्दीय... ।**"

१९४. ... मधुरस्वरमा लकुण्डकभद्दीय...।"

१९४. ... सिंहनादमा पिण्डोलभारद्वाज... ।"

१९६. ... धर्मकथिकमा मन्तानिप्त्त... ।"

१९७. ... संक्षिप्तमा भनिएकोलाई विस्तारित गरी अर्थ विभाजन गर्नमा महाकच्यान अग्र छन् ।"

## २. दुतियोवगगो

१९८. "भिक्षुहो ! मेरा श्रावक भिक्षुहरू मध्ये शरीर अभिनिर्मित गर्नेमा चूलपन्थक अग्र छन् ।"

१९९. ... चित्तविवर्त कुशलमा चूलपन्थक अग्र छन्।"

२००. ... संज्ञाविवर्त क्शलमा महापन्थक... ।"

- २०१. ... क्लेशमुक्त विहारीमा सुभूति... ।"
  २०२. ... दक्षिणीयमा सुभूति... ।"
  २०३. ... आरण्यकमा रेवतखदिरवनीय... ।"
  २०४. ... ध्यानीमा कङ्गारेवत... ।"
  २०५. ... आरब्धवीर्यमा सोणकोलिविस... ।"
  २०६. ... कल्याणवक्तामा सोण कृटिकण्ण... ।"
  - ३. ततियवग्गो

्२०८. ... श्रद्धाधिमुक्तमा वक्कली... ।"

२०९. "भिक्षुहो ! मेरा श्रावक भिक्षुहरू मध्ये शिक्षाकामिमा राहुल अग्र छन्।
२१०... श्रद्धा प्रव्रजितमा रहुपाल...।"
२११.... पहिलो सलाक ग्रहणमा कुण्डनधान...।"
२१२.... प्रतिभावानमा (किव) वङ्गीस...।"
२१३.... समस्त प्रसन्नतामा वङ्गन्तपुत्त उपसेन...।"
२१४.... शयनासन व्यवस्थापनमा दब्ब मल्लपुत्त...।"
२१४.... देवताका प्रियमा पिलिन्दवच्छ...।"
२१६... शीघ बोध हुनेमा दारुचीरिय...।"

## २१८. ... प्रतिसम्भिदाज्ञान प्राप्तिमा महाकोद्वित... ।"

# ४.चतुत्यवग्गो

२१९. "भिक्षुहो ! मेरा श्रावक भिक्षुहरू मध्ये बहुश्रुतमा आनन्द अग्र छन्।"

२२० ... स्मृतिमानमा आनन्द...।"

२२१. ... गतिमानमा आनन्द... ।"

२२२ं ... धृतिमानमा आनन्द... ।"

२२३. ... सेवकमा आनन्द...।"

२२४. ... महापरिषदमा उरुवेलकस्सप... ।"

२२४ ... कुल प्रसन्न पार्नमा कालुदायी... ।"

२२६. ... निरोगीमा बाकुल...।"

२२७. ... पूर्व जन्मको अनुस्मरण गर्नमा सोभित...।"

२२८. ... विनयधरमा उपालि... ।"

२२९. ... भिक्षुणीहरूलाई ओवादकमा नन्दक... ।"

२३०. ... जितेन्द्रियमा नन्द...।"

२३१. ... भिक्षु ओवादकमा महाकप्पिन...।"

२३२. ... तेजोधातु कुशलमा सागत...।"

२३३. ... प्रतिभानयकमा राध... ।"

२३४. ... रुक्ष चीवरधारिमा मोघराजा... ।"

### ५. पञ्चमवरगो

२३४. "भिक्षुहो ! मेरा श्राविका भिक्षुणीहरू मध्ये सर्वप्रथम ज्ञान बुभन सक्ने महापजापति गोतमी अग्र छिन् ।"

२३६. ... महाप्रज्ञामा खेमा अग्र छिन्।"

२३७. ... ऋदिवतीमा उप्पलवण्णा... ।"

२३८. ... विनयधारीमा पटाचारा... ।"

२३९. ... धर्मकथिकामा धम्मदिन्ना...।"

२४०. ... ध्यानीमा नन्दा...।"

२४१. ... आरब्धवीर्यमा सोणा...।"

२४२. ... दिव्यचक्षुमा बक्ला...।"

२४३. ... क्षिप्रज्ञान लाभीमा भद्दा कुण्डलकेसा... ।"

२४४ .... पूर्व जन्मको अनुस्मरणमा भट्टा कापिलानी...।"

२४५. ... महाअभिज्ञा लाभीमा भट्टकच्चाना...।"

२४६. ... रुक्ष चीवरधारीमा किसागोतमी... ।"

२४७. ... श्रद्धादिमुक्तमा सिङ्गालकमाता... ।"

#### ६. छद्भवग्गो

२४८. "भिक्षुहो ! मेरा श्रावक उपासकहरू मध्ये प्रथम शरणमा आउने तपुस्स र भल्लिका व्यापारी अग्र छन् ।"

- २४९. ... दायकमा सुदत्त गृहपति अनाथिपण्डिक... ।"
- २५०. ... धर्मकथिकमा मच्छिकासण्डको चित्त गृहपति...।"
- २४१. ... चार संग्रह वस्तुले परिषदलाई संग्रह गर्नमा हत्थकआलवक... ।"
- २५२. ... प्रणीत दायकमा महानाम सक्क... ।"
- २४३. ... मन परेका दान दिनेमा वैसालिका उग्ग गृहपति... ।"
- २५४. ... संघ उपस्थापकमा हत्थिगामका उग्गत गृहपति... ।"
- २४४. ... औधी प्रसन्नमा स्रम्बहो... ।"
- २५६. ... व्यक्ति प्रसन्नमा जीवक कोमारभच्च... ।"
- २५७. ... विश्वासकमा नक्लिपता गृहपति...।"

#### ७. सत्तमवग्गो

- २५८. "भिक्षुहो ! मेरा श्राविका उपासिकाहरू मध्ये प्रथम शरणमा आउने सेनीय पुत्री सुजाता अग्र छिन् ।"
  - २४९. ... दायिकामा विसाखा मिगारमाता...।"
  - २६०. ... बहुश्रुतमा खुज्जुत्तरा... ।"
  - २६१. ... मैत्री विहारीमा सामावती...।"
  - २६२. ... ध्यानीमा उत्तरानन्दमाता... ।"
  - २६३. ... प्रणीत दायिकामा कोलिय पुत्री सुप्पवासा... ।"
  - २६४. ... रोगी सेविकामा सुप्पिया उपासिका... ।"

२६४. ... औधी प्रसन्तमा कातियानी...।"

२६६. ... विश्वासीमा नकुलमाता गृहपत्नी... ।"

२६७. ... अनुश्रवण प्रसन्नमा कुल घरकी काली उपासिका... ।"



# १५. अद्वानपालि

## १. पठमवग्गो

- २६८. "भिक्षुहो ! यस्तो सम्भव तथा स्थिति हुन सक्दैन, जो व्यक्ति दृष्टि सम्पन्न हुन्छ, उसले कुनै पनि संस्कारलाई नित्य मानेर ग्रहण गर्नेछन् । यस्तो हुनु असम्भव छ । भिक्षुहो ! यो सम्भव छ जो पृथकजन (अज्ञानिजन) हुन्छ, उसले कुनै पनि संस्कारलाई नित्य मानेर ग्रहण गर्नेछन् । यस्तो हुनु सम्भव छ ।"
- २६९. "भिक्षुहो ! यस्तो सम्भव तथा स्थिति हुन सक्दैन, जो व्यक्ति दृष्टि सम्पन्न हुन्छ, उसले कुनै पिन संस्कारलाई सुख मानेर ग्रहण गर्नेछन् । यस्तो हुनु असम्भव छ । भिक्षुहो ! यो सम्भव छ जो पृथकजन हुन्छ, उसले कुनै पिन संस्कारलाई सुख मानेर ग्रहण गर्नेछन् । यस्तो हुनु सम्भव छ ।"
- २७०. "भिक्षुहो ! यस्तो सम्भव तथा स्थिति हुन सक्दैन, जो व्यक्ति दृष्टि सम्पन्न हुन्छ, उसले कुनै पिन संस्कारलाई आत्मा मानेर ग्रहण गर्नेछन् । यस्तो हुनु असम्भव छ । भिक्षुहो ! यो सम्भव छ जो पृथकजन हुन्छ, उसले कुनै पिन संस्कारलाई आत्मा मानेर ग्रहण गर्नेछन् । यस्तो हुनु सम्भव छ ।"
- २७९. "भिक्षुहो ! यस्तो सम्भव तथा स्थिति हुन सक्दैन, जो व्यक्ति दृष्टि सम्पन्न हुन्छ, उसले मातृ हत्या गर्नेछन् । यस्तो हुनु असम्भव छ । भिक्षुहो ! यो सम्भव छ, जो पृथकजन हुन्छ, उसले मातृ हत्या गर्नेछन् । यस्तो हुनु सम्भव छ ।"
- २७२. "भिक्षुहो ! यस्तो सम्भव तथा स्थिति हुन सक्दैन, जो व्यक्ति दृष्टि सम्पन्न हुन्छ, उसले पितृ हत्या गर्नेछन् । यस्तो हुनु असम्भव छ । भिक्षुहो ! यो सम्भव छ, जो पृथकजन हुन्छ, उसले पितृ हत्या गर्नेछन् । यस्तो हुनु सम्भव छ ।"
- २७३. "भिक्षुहो ! यस्तो सम्भव तथा स्थिति हुन सक्दैन, जो व्यक्ति दृष्टि सम्पन्न हुन्छ, उसले अर्हत हत्या गर्नेछन् । यस्तो हुनु असम्भव छ । भिक्षुहो ! यो सम्भव छ, जो पृथकजन हुन्छ, उसले अर्हत हत्या गर्नेछन् । यस्तो हुनु सम्भव छ ।"

- २७४. "भिक्षुहो ! यस्तो सम्भव तथा स्थिति हुन सब्दैन, जो व्यक्ति दृष्टि सम्पन्न हुन्छ; उसले तथागतको शरीरबाट रगत बगाउनेछन् । यस्तो हुनु असम्भव छ । भिक्षुहो ! यो सम्भव छ- जो पृथकजन हुन्छ, उसले तथागतको शरीरबाट रगत बगाउनेछन् । यस्तो हुनु सम्भव छ ।"
- २७५. "भिक्षुहो ! यस्तो सम्भव तथा स्थिति हुन सक्दैन, जो व्यक्ति दृष्टि सम्पन्न हुन्छ, उसले संघभेद गर्नेछन् । यस्तो हुनु असम्भव छ । भिक्षुहो ! यो सम्भव छ जो पृथकजन हुन्छ, उसले संघभेद गर्नेछन् । यस्तो हुन सम्भव छ ।"
- २७६. "भिक्षुहो ! यस्तो सम्भव तथा स्थिति हुन सक्दैन, जो व्यक्ति दृष्टि सम्पन्न हुन्छ, उसले अन्य शास्ता (गुरु) ग्रहण गर्नेछन् । यस्तो हुनु असम्भव छ । भिक्षुहो ! यो सम्भव छ जो पृथकजन हुन्छ, उसले अन्य शास्ता ग्रहण गर्नेछन् । यस्तो हुन सम्भव छ ।"
- २७७. "भिक्षुहो ! एउटै लोक धातुमा, एकै समय दुई अर्हत सम्यकसम्बुद्ध उत्पन्न हुने सम्भव तथा स्थिति छैन, यस्तो हुनु असम्भव छ । भिक्षुहो ! यो सम्भव छ– एउटै लोक धातुमा एकमात्र अर्हत सम्यकसम्बुद्ध उत्पन्न हुन्छ । यस्तो हुनु सम्भव छ ।"

# २. दुतियवग्गो

- २७८. "भिक्षुहो ! एउटै लोक धातुमा, एकै समय दुई चक्तवर्ती राजा उत्पन्न हुने सम्भव तथा स्थिति छैन; यस्तो हुनु असम्भव छ । भिक्षुहो ! यो सम्भव छ– एउटै लोक धातुमा एकमात्र चक्रवर्ती राजा उत्पन्न हुन्छ । यस्तो हुनु सम्भव छ ।"
- २७९. "भिक्षुहो ! स्त्री अर्हत सम्यकसम्बुद्ध हुने सम्भव तथा स्थिति छैन; यस्तो हुनु असम्भव छ । भिक्षुहो ! यो सम्भव छ-अर्हत सम्यकसम्बुद्ध पुरुष हुन्छ । यस्तो हुनु सम्भव छ ।"
- २८०. "भिक्षुहो ! स्त्री चक्रवर्ती राजा हुने सम्भव तथा स्थिति छैन; यस्तो हुनु असम्भव छ । भिक्षुहो ! यो सम्भव छ- चक्रवर्ती राजा पुरुष हुन्छ । यस्तो हुनु सम्भव छ ।"
  - २८१-२८३. "भिक्षुहो ! स्त्री इन्द्र हुने... मार हुने... ब्रह्मा हुने सम्भव तथा

स्थिति छैन; यस्तो हुनु असम्भव छ । भिक्षुहो ! यो सम्भव छ- इन्द्र हुने... मार हुने... ब्रह्मा हुने पुरुष हुन्छ । यस्तो हुनु सम्भव छ ।"

२८४. "भिक्षुहो ! जसले शरीरद्वारा दुष्कर्म गर्छ उसले असल, रुचिकर र प्रियकर विपाक भोग गर्नु असम्भव तथा स्थिति छैन । यस्तो हुनु असम्भव छ । यो सम्भव छ– भिक्षुहो ! जसले शरीरद्वारा दुष्कर्म गर्छ उसले कमसल, अरुचिकर र अप्रिय विपाक भोग्नेछ । यस्तो हुनु सम्भव छ ।"

२८५-२८६. "भिक्षुहो ! जसले वचनद्वारा दुष्कर्म गर्छ... जसले मनद्वारा दुष्कर्म गर्छ उसले असल, रुचिकर र प्रियंकर विपाक भोग गर्नु असम्भव तथा स्थिति छैन । यस्तो हुनु असम्भव छ । यो सम्भव छ – भिक्षुहो ! जसले शरीरद्वारा दुष्कर्म गर्छ उसले कमसल, अरुचिकर र अप्रिय विपाक भोग्नेछ । यस्तो हुनु सम्भव छ ।"

## ३. ततियवगगो

२८७. "भिक्षुहो ! जो शरीरद्वारा सुकर्म गर्छ उसले अनिष्ट, अरुचिकर र अप्रियकर विपाक भोग गर्नु असम्भव तथा स्थिति छैन । यस्तो हुनु असम्भव छ । यो सम्भव छ- भिक्षुहो ! जसले शरीरद्वारा सुकर्म गर्छ उसले असल, रुचिकर र प्रियकर विपाक भोग्नेछ । यस्तो हुनु सम्भव छ ।"

२८८-२८९. "भिक्षुहो! जो वचनद्वारा सुकर्म गर्छ... जो मनद्वारा सुकर्म गर्छ उसले अनिष्ट, अरुचिकर र अप्रियंकर विपाक भोग गर्नु असम्भव तथा स्थिति छैन। यो असम्भव छ। यो सम्भव छ- भिक्षुहो! जो शरीरद्वारा सुकर्म गर्छ उसले असल, रुचिकर र प्रियंकर विपाक भोग्नेछ। यस्तो हुनु सम्भव छ।"

२९० "भिक्षुहो ! जो शारीरद्वारा दुष्कर्ममा संलग्न रहन्छ, ऊ त्यस निः नले वा त्यस कारणले गर्दा शरीर भेद भई मृत्यु पश्चात सुगित वा स्वर्गलोकमा उत्पन्न हुन् सम्भव तथा स्थिति छैन । यस्तो हुन् असम्भव छ । यो सम्भव छ – भिक्षुहो ! जो शारीरद्वारा दुष्कर्म गर्नमा संलग्न रहन्छ, ऊ त्यस निदानले वा त्यस कारणले शारीर भेद भई मृत्यु पश्चात अपाय, दुर्गित, विनिपात तथा नर्कमा उत्पन्न हुन्छ । यस्तो हुन् सम्भव छ ।"

२९१-२९२. "भिक्षुहो ! जो वचनद्वारा दुष्कर्ममा संलग्न रहन्छ,... जो मनद्वारा दुष्कर्म गर्नमा संलग्न रहन्छ ऊ त्यस निदानले वा त्यस कारणले शरीर भेद भई मुत्यु पश्चात सुगति वा स्वर्गलोकमा उत्पन्न हुनु सम्भव तथा स्थिति छैन । यस्तो हुनु असम्भव छ । यो सम्भव छ- भिक्षुहो ! जो शरीरद्वारा दुष्कर्म गर्नमा संलग्न हुन्छ, ऊ त्यस निदानले वा त्यस कारणले गर्दा शरीर भेद भई मृत्यु पश्चात अपाय, दुर्गति, विनिपात तथा नर्कमा उत्पन्न हुन्छ । यस्तो हुनु असम्भव छ ।"

२९३. "भिक्षुहो ! जो शरीरद्वारा सुकर्ममा संलग्न रहन्छ, ऊ त्यस निदानले वा त्यस कारणले शरीर भेद भई मृत्यु पश्चात दुर्गति, अपाय, विनिपात तथा नर्कमा उत्पन्न हुनु सम्भव तथा स्थिति छैन । यस्तो हुनु असम्भव छ । यो सम्भव छ – भिक्षुहो ! जो शरीरद्वारा सुकर्म गर्नमा संलग्न रहन्छ, ऊ त्यस निदान वा कारणले शरीर भेद भई मृत्यु पश्चात सुगित तथा स्वर्गमा उत्पन्न हुन्छ । यस्तो हुनु सम्भव छ ।"

२९४-२९५. "भिक्षुहो ! जो वचनद्वारा सुकर्ममा संलग्न रहन्छ,... जो मनद्वारा सुकर्ममा संलग्न रहन्छ, उत्तर निवान वा कारणले शरीर भेद भई मुत्यु पश्चात अपाय, दुर्गति, विनिपात तथा नर्कमा उत्पन्न हुनु सम्भव तथा स्थिति छैन । यस्तो हुनु असम्भव छ । यो सम्भव छ – भिक्षुहो ! जो शरीरद्वारा सुकर्ममा संलग्न हुन्छ, उत्तर्यस निवान वा कारणले शरीर भेद भई मृत्यु पश्चात सुगति तथा स्वर्गमा उत्पन्न हुन्छ । यस्तो हुनु सम्भव छ ।"

## १६. एकधम्मपालि

### १.पठमवग्गो

२९६. "भिक्षुहो ! एक धर्म भावित तथा धेरै (पटक) गर्दा सम्पूर्ण निर्वेदको निम्ति, वैराग्यको निम्ति, निरोधको निम्ति, उपशान्तको निम्ति, अभिज्ञातको निम्ति, सम्बोधिको निम्ति र निर्वाणको निम्ति हुन्छ । कुन एक धर्म ? बुढानुस्मृति । भिक्षुहो ! यो एक धर्म नै भावित तथा धेरै गर्दा सम्पूर्ण निर्वेदको निम्ति, वैराग्यको निम्ति, निरोधको निम्ति, उपशान्तको निम्ति, अभिज्ञातको निम्ति, सम्बोधिको निम्ति र निर्वाणको निम्ति हुन्छ ।"

२९७. "भिक्षुहो ! एक धर्म भावित र धेरै गर्दा सम्पूर्ण निर्वेदको निम्ति, वैराग्यको निम्ति, निरोधको निम्ति, उपशान्तको निम्ति, अभिज्ञातको निम्ति, सम्बोधिको निम्ति र निर्वाणको निम्ति हुन्छ । कुन एक धर्म ? धर्मानुस्मृति... संघानुस्मृति... शीलानुस्मृति... त्यागानुस्मृति... देवतानुस्मृति... आनापानानुस्मृति... मरणानुस्मृति... कायगतानुस्मृति... उपशान्तानुस्मृति । भिक्षुहो ! यो एक धर्म नै भावित र धेरै गर्दा सम्पूर्ण निर्वेदको निम्ति, वैराग्यको निम्ति, निरोधको निम्ति, उपशान्तको निम्ति, अभिज्ञातको निम्ति, सम्बोधिको निम्ति र निर्वाणको निम्ति हुन्छ।"

## २. दुतियवग्गो

२९८. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न अकुशल धर्महरू अभिवृद्धि हुँदै थुप्रिन्छन् । भिक्षुहो ! जुन कि यो मिथ्यादृष्टि । मिथ्यादृष्टि हुँदा, भिक्षुहो ! अनुत्पन्न अकशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न अकुशल धर्महरू अभिवृद्धि हुँदै थुप्रिन्छन् ।"

२९९. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न कुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न कुशल धर्महरू अभिवृद्धि हुँदै थुप्रिन्छन् । भिक्षुहो ! जुन कि यो सम्यकदृष्टि । सम्यकदृष्टि हुँदा, भिक्षुहो ! अनुत्पन्न कुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न कुशल धर्महरू अभिवृद्धि हुँदै थुप्रिन्छन् ।"

३००. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कृतै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न कुशल धर्महरू उत्पन्न हुँदैनन् अनि उत्पन्न कुशल धर्महरू नाश हुँदै जानेछन् । भिक्षुहो ! जुन कि यो मिथ्यादृष्टि । मिथ्यादृष्टिक हुँदा, भिक्षुहो ! अनुत्पन्न कुशल धर्महरू उत्पन्न हुँदैनन् अनि उत्पन्न अकुशल धर्महरू अभिवृद्धि हुँदै थुप्रिन्छन् ।"

३०१. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुँदैनन् अनि उत्पन्न अकुशल धर्महरू नाश हुँदै जानेछन् । भिक्षुहो ! जुन कि यो सम्यकदृष्टि । भिक्षुहो ! सम्यकदृष्टि हुँदा अनुत्पन्न अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुँदैनन् अनि उत्पन्न अकुशल धर्महरू नाश हुँदै जानेछन् ।"

३०२. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न मिथ्यादृष्टि उत्पन्न हुन्छ अनि उत्पन्न मिथ्यादृष्टि वृद्धि हुँदै जान्छ । भिक्षुहो ! जुन कि यो गलत विचार मनमा हुँदा । भिक्षुहो ! गलत विचार मनमा हुँदा अनुत्पन्न मिथ्यादृष्टि उत्पन्न हुन्छ अनि उत्पन्न मिथ्यादृष्टि वृद्धि हुँदै जान्छ ।"

३०३. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन अनुत्पन्न सम्यकदृष्टि उत्पन्न हुन्छ अनि उत्पन्न सम्यकदृष्टि वृद्धि हुँदै जान्छ । भिक्षुहो ! जुन कि यो सही विचार मनमा हुँदा । भिक्षुहो ! सही विचार मनमा हुँदा अनुत्पन्न सम्यकदृष्टि उत्पन्न हुन्छ अनि उत्पन्न सम्यकदृष्टि वृद्धि हुँदै जान्छ ।"

३०४. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन यो शरीर भेद भई मरण पश्चात सत्व अपाय, दुर्गति, विनिपात तथा नरकमा उत्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि यो मिथ्यादृष्टि । भिक्षुहो ! मिथ्यादृष्टिले युक्त हुँदा शरीर भेद भई मरण पश्चात सत्व अपाय, दुर्गति, विनिपात तथा नरकमा उत्पन्न हुन्छ ।"

३०५. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन यो शरीर भेद भई मरण पश्चात सत्व सुगति वा स्वर्ग लोकमा उत्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि यो सम्यकदृष्टि । भिक्षुहो ! सम्यकदृष्टिले युक्त हुँदा शरीर भेद भई मरण पश्चात सत्व सुगति वा स्वर्ग लोकमा उत्पन्न हुन्छ ।"

३०६. "भिक्षुहो ! मिथ्यादृष्टिक व्यक्तिले जेजित शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म गर्छ त्यो यथादृष्टि अनुसारै सबै सम्पन्न गर्छ.. जेजित मानिसक कर्म, चेतना, प्रार्थना, प्रणिध (संकल्प/दृढ) र संस्कार हुन्छ त्यो यथादृष्टि अनुसारै सबै सम्पन्न गर्छ। ती सबै धर्महरू अनिष्टमय, अमनोमय, अप्रिय, अहित र दु:खको निम्ति हुन्छ। त्यो के कारणले ? यसको दृष्टि नै पापमय हुनाले। भिक्षुहो ! जस्तै कि, निमको बीज वा कोसातिक बीज वा तिक्त लौकाको बीजलाई पानीले रसाएको माटोमा रोप्दा माटोबाट जेजित यसले रस लिन्छ, जेजित पानीबाट रस लिन्छ, ती सबै

तिक्तता, कटुता, र अस्वादको निम्ति हुन्छ । त्यो के कारणले ? यसको बीज नै पापक (तिक्त) हुनाले । यसरी नै भिक्षुहो ! मिथ्यादृष्टिक व्यक्तिले जेजित शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म गर्छ त्यो यथा दृष्टि अनुसार सबै सम्पन्न गर्छ... जेजित मानिसक कर्म, चेतना, प्रार्थना, प्रणिध र संस्कार हुन्छ त्यो यथादृष्टि अनुसार सबै सम्पन्न गर्छ । ती सबै धर्महरू अनिष्टमय, अमनोमय, अप्रिय, अहित र दुःखको निम्ति हुन्छ । त्यो के कारणले ? यसको दृष्टि नै पापमय हुनाले ।"

३०७. "भिक्षुहो! सम्यकदृष्टिक व्यक्तिले जेजित शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म गर्छ त्यो यथादृष्टि अनुसार सबै सम्पन्न गर्छ... जेजित मानिसक कर्म, चेतना, प्रार्थना, प्रणिधि र संस्कार हुन्छ त्यो यथादृष्टि अनुसार सबै सम्पन्न गर्छ। ती सबै धर्महरू इष्टमय, मनोमय, प्रिय, हित र सुखको निम्ति हुन्छ। त्यो के कारणले ? यसको दृष्टि नै भद्र हुनाले। भिक्षुहो! जस्तै कि उखुको बीज वा धानको बीज वा अंगुरको बीजलाई पानीले रसाएको माटोमा रोप्दा माटोबाट जेजित यसले रस लिन्छ, जेजित पानीबाट रस लिन्छ ती सबै मिठो, स्वादिलो र सन्तुष्टिको निम्ति हुन्छ। त्यो के कारणले ? यसको बीज नै भद्र हुनाले। यसरी नै, भिक्षुहो! सम्यक-दृष्टिक व्यक्तिले जेजित शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म गर्छ त्यो यथादृष्टि अनुसार सबै सम्पन्न गर्छ... जेजित मानिसक कर्म, चेतना, प्रार्थना, प्रणिधि र संस्कार हुन्छ त्यो यथादृष्टि अनुसार सबै सम्पन्न गर्छ। त्यो इष्टमय, मनोमय, प्रिय, हित र सुखको निम्ति हुन्छ। त्यो के कारणले ? यसको दृष्टि नै भद्र हुनाले।"

### ३. ततियवग्गा

३०८. "भिक्षुहो ! लोकमा बहुजन अहितको निम्ति, बहुजन असुखको निम्ति, बहुजन असुखको निम्ति, बहुजन अनर्थको निम्ति तथा देवमनुष्यका दुःखको निम्ति एक व्यक्तिको उत्पन्न हुन्छ । को एक व्यक्ति ? मिथ्यादृष्टिक तथा विपरितदर्शी हुन्छ । उसले बहुजनलाई सद्धर्मबाट हटाउँछ अनि असद्धर्ममा लगाउँछ । भिक्षुहो ! लोकमा बहुजन अहितको निम्ति, बहुजन असुखको निम्ति, बहुजन अनर्थको निम्ति तथा देवमनुष्यका दुःखको निम्ति यी नै एक व्यक्तिको उत्पन्न हुन्छ ।"

३०९. "भिक्षुहो ! लोकमा बहुजन हितको निम्ति, बहुजन सुखको निम्ति, बहुजन अर्थको निम्ति तथा देवमनुष्यका सुखको निम्ति एक व्यक्तिको उत्पन्न हुन्छ । को एक व्यक्ति ? सम्यकदृष्टि तथा अविपरितदर्शी हुन्छ । उसले बहुजनलाई असद्धर्मबाट बचाउँछ अनि सद्धर्ममा लगाउँछ । भिक्षुहो ! लोकमा बहुजन

- हितको निम्ति, बहुजन सुखको निम्ति, बहुजन अर्थको निम्ति तथा देवमनुष्यका सुखको निम्ति यी नै एक व्यक्तिको उत्पन्न हुन्छ ।"
- ३१०. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक धर्म देख्दिन जुन यस्तो महासदोष-पूर्ण हुन्छ, भिक्षुहो ! जुन कि यो मिथ्यादृष्टि । भिक्षुहो ! मिथ्यादृष्टि महासदोष-पूर्ण हुन्छ ।"
- ३११. "भिक्षुहो ! मैले अन्य कुनै एक व्यक्ति देख्दिन जो कि बहुजन अहितको निम्ति, बहुजन असुखको निम्ति, बहुजन अनर्थको निम्ति तथा देवमनुष्यका अहित र दुःखको निम्ति लागेको हुन्छ, जो कि यो मूर्ख व्यक्ति मक्खिल । भिक्षुहो ! जस्तै कि नदीको मुहानमा चाँडै जाल राख्दा धेरै नै माछाका अहितको निम्ति, दुःखको निम्ति, दुर्भाग्यको निम्ति अनि कष्टको निम्ति हुन्छ । भिक्षुहो ! यसरी नै मलाई यस्तो लाग्छ, धेरै नै सत्वका अहितको निम्ति, दुःखको निम्ति, दुर्भाग्यको निम्ति र कष्टको निम्ति, पूर्भ व्यक्ति मक्खिल चाँडै नै मनुष्य भई उत्पन्न भयो ।"
- ३१२. "भिक्षुहो ! दुराख्यात धर्मिवनयमा जो दीक्षित हुन्छ, जसलाई दीक्षित गराउँछ र जो दीक्षित भएको हुन्छ, त्यो अनुसार आचरण गर्दछ भने ती सबैले धेरै अपुण्य उत्पन्न गराउँदछ । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! धर्म दुराख्यात हुनाले ।"
- ३९३. "भिक्षुहो ! सुआख्यात धर्मविनयमा जो दीक्षित हुन्छ, जसलाई दीक्षित गराउँछ र जो दीक्षित भएको हुन्छ, त्यो अनुसार आचरण गर्दछ भने ती सबैले धेरै पुण्य उत्पन्न गराउँदछ । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! धर्म सुआख्यात हुनाले ।"
- ३१४. "भिक्षुहो ! दुराख्यात धर्मविनयमा दायकले मात्रा जान्नुपर्छ, प्रतिग्राहकले होइन । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! धर्म दुराख्यात हुनाले ।"
- ३१५. "भिक्षुहो ! सुआख्यात धर्मविनयमा प्रतिग्राहकले मात्रा जान्नुपर्छ, दायकले होइन । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! धर्म सुआख्यात हुनाले ।"
- ३१६. "भिक्षुहो ! दुराख्यात धर्मविनयमा जो प्रयत्नरत हुन्छ, ऊ दुः:खी हुन्छ । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! धर्म दुराख्यात हुनाले ।"
- ३१७. "भिक्षुहो ! सुआख्यात धर्मविनयमा जो अल्छी हुन्छ, ऊ दुः:खी हुन्छ । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! धर्म सुआख्यात हुनाले ।"

- ३१८. "भिक्षुहो ! दुराख्यात धर्मविनयमा जो अल्छी हुन्छ, ऊ सु:खी हुन्छ । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! धर्म दुराख्यात हुनाले ।"
- ३१९. "भिक्षुहों ! सुआख्यात धर्मविनयमा जो प्रयत्नशील हुन्छ, ऊ सुखी हुन्छ । त्यों के कारण ? भिक्षुहों ! धर्म सुआख्यात हुनाले ।"
- ३२०. "भिक्षुहो ! अल्प मात्रको दिसा पनि दुर्गन्धित हुन्छ । भिक्षुहो ! यसरी नै मैले अल्पमात्रको भवलाई वर्णन गर्दिन— अन्ततः चुट्कि बजाउञ्जेलसम्म पनि ।"
- ३२१. "भिक्षुहो ! अल्प मात्रको मुत्र पनि दुर्गन्धित हुन्छ... अल्प मात्रको थुक पनि... अल्प मात्रको पीप पनि... अल्प मात्रको रक्त पनि दुर्गन्धित हुन्छ । भिक्षुहो ! यसरी नै मैले अल्पमात्रको भवलाई वर्णन गर्दिन— अन्ततः चुट्कि बजाउञ्जेलसम्म पनि ।"

## ४. चतुत्यवग्गो

३२२. "जस्तै कि, भिक्षुहों ! यो जम्बुद्वीपमा रमणीय उद्यान, रमणीय वन, रमणीय भूमि र रमणीय तालहरू थोरै छन् । तर जुन उबड्खावड् जमिन, नदीले कटान गरेको, काँडाका भाडी, जंगल र विषम पर्वतहरू नै धेरै छन् । भिक्षुहो ! यसरी नै ती स्थल सत्वहरू थोरै छन् । तर पानीमा नै सत्वहरू धेरै हुन्छन् ।"

- ३२३ "जस्तै कि, भिक्षुहो !... भिक्षुहो ! यसरी नै मनुष्य भई जिन्मने सत्व-हरू थोरै छन्। तर ती सत्वहरू धेरै छन् जो अन्यत्रमा मनुष्यहरू जिन्मने। मध्यम जनपदमा जिन्मने सत्वहरू थोरै छन्। तर सिमान्त प्रदेश, अशिक्षित र असभ्यकुलमा जिन्मने धेरै छन्।"
- ३२४. "जस्तै कि, मिक्षुहो !... भिक्षुहो ! यसरी नै, जो प्रज्ञावान, अजड, न्याल निनस्कने, लाटो, सुभाषित र दुर्भाषित अर्थ जान्न सक्ने प्रतिबल भएका ती सत्वहरू थोरै छन् । दुष्प्रज्ञ, जड्, न्याल निस्कने, लाटो, सुभाषित र दुर्भाषित अर्थ जान्न नसक्ने प्रतिबल नभएका ती सत्वहरू नै धेरै छन् ।"
- ३२४. "जस्तै कि, मिक्षुहो !... भिक्षुहो ! यसरी नै आर्य प्रज्ञाले सम्पन्न धोरै छन् । तर ती अविद्याले छाएका परम मूर्ख सत्वहरू नै धेरै छन् ।"

- ३२६. "जस्तै कि, भिक्षुहो !... भिक्षुहो ! यसरी नै, ती सत्वहरू थोरै छन् जसले तथागतको दर्शन गर्न पाउँछन् । तर तथागतको दर्शन गर्न नपाउने सत्वहरू नै धेरै छन् ।"
- ३२७. "जस्तै कि, भिक्षुहो !... भिक्षुहो ! यसरी नै, ती सत्वहरू थोरै छन् जसले तथागतद्वारा प्रवर्तन गरेको धर्मविनय सुन्न पाउँछन् । तर यस्ता सत्व नै धेरै छन् जसले तथागतद्वारा प्रवर्तित धर्मविनय सुन्न नपाउने ।"
- ३२८. "जस्तै कि, भिक्षुहो !... भिक्षुहो ! यसरी नै, ती सत्वहरू थोरै छन् जसले सुनेको धर्म धारण गर्छन् । तर यस्ता सत्व नै धेरै छन् जो सुनेको धर्म धारण नगर्ने ।"
- ३२९. "जस्तै कि, भिक्षुहो !... भिक्षुहो ! यसरी नै, ती सत्वहरू थोरै छन् जसले धारित धर्मको अर्थ परीक्षण गर्छन् । तर यस्ता सत्व नै धेरै छन् जो धारित धर्मको अर्थ परीक्षण नगर्ने ।"
- ३३०. "जस्तै कि, भिक्षुहो !... भिक्षुहो ! यसरी नै, ती सत्वहरू थोरै छन् जो अर्थ र धर्म बुभी धर्मानुपूर्वक लाग्छन् । तर यस्ता सत्व नै धेरै छन् जो अर्थ र धर्म बुभी धर्मपूर्वक धर्ममा नलाग्ने ।"
- ३३१. "जस्तै कि, भिक्षुहो !... भिक्षुहो ! यसरी नै, ती सत्वहरू थोरै छन् जो संवेजनीय स्थानमा संवेजित हुने । तर यस्ता सत्व नै धेरै छन् जो संवेजनीय स्थानमा संवेजित हुँदैनन् ।
- ३३२. "जस्तै कि, भिक्षुहो !... भिक्षुहो ! यसरी नै, ती सत्वहरू थोरै छन् जो संविग्न हुनलाई ठीकसँग प्रयत्न गर्दछॅन् । तर यस्ता सत्व नै धेरै छन् जो संविग्न हुनलाई ठीकसँग प्रयत्न नगर्ने ।"
- ३३३. "जस्तै कि, भिक्षुहो !... भिक्षुहो ! यसरी नै, ती सत्वहरू थोरै छन् जो निर्वाण आरम्मण गरी चित्त एकाग्रता लाभी हुन्छन् तथा समाधि लाभ गर्दछन् । तर यस्ता सत्व नै धेरै छन् जो निर्वाण आरम्मण गरी चित्त एकाग्रता लाभी हुँदैनन् तथा समाधि लाभ गर्दैनन् ।"
- ३३४. "जस्तै कि, भिक्षुहो !... भिक्षुहो ! यसरी नै, ती सत्वहरू थोरै छन् जो उत्तम अन्न र रसका लाभी हुन्छन् । तर यस्ता सत्व धेरै छन् जो उत्तम अन्न र

रसको लाभी हुँदैनन् । कन्दमूल र भिक्षा मागी जीवन यापन गर्ने ।"

३३४. "जस्तै कि, भिक्षुहो !... भिक्षुहो ! यसरी नै, ती सत्वहरू थोरै छन् जो अर्थरस, धर्मरस र विमुक्ति रसका लाभी हुन्छन् । तर यस्ता सत्व नै धेरै छन् जो अर्थरस, धर्मरस र विमुक्ति रसका लाभी हुँदैनन् । त्यसैले भिक्षुहो ! यस्तो शिक्षा लिनुपर्छ- अर्थरस, धर्मरस र विमुक्तिरसका लाभी हुन्छु । भिक्षुहो ! यसरी नै शिक्षा लिनुपर्छ ।

३३६-३३८. "जस्तै कि, भिक्षुहो ! जम्बुद्वीपमा रमणीय उद्यान, रमणीय वन, रमणीय भूमि र रमणीय तालहरू थोरै छन् । तर उबड्खाबड् जिमन, नदीले कटान गरेको, काँडाका भाडी, जंगल र पर्वतहरू धेरै छन् । यसरी नै, भिक्षुहो ! ती सत्वहरू थोरै छन् जो मनुष्यहरू मरेर मनुष्य भई जिन्मने । तर यस्ता सत्व धेरै छन् जो मनुष्यहरू मरेर नर्कमा उत्पन्न हुने... पशुपंक्षीमा जिन्मने... अनि प्रेत भई जिन्मने ।"

३३९-३४१. जस्तै कि... यसरी नै, भिक्षुहो ! ती सत्वहरू थोरै छन् जो मनुष्यहरू मरेर देवता भई जिन्मने । तर यस्ता सत्व धेरै छन् जो मनुष्यहरू मरेर नर्कमा उत्पन्न हुने... पशुपंक्षीमा जिन्मने... अनि प्रेत भई जिन्मने ।"

३४२-३४४. जस्तै कि... यसरी नै, भिक्षुहो ! ती सत्वहरू थोरै छन् जो देवताहरू मरेर देवता भई जिन्मने । तर यस्ता सत्व धेरै छन् जो देवताहरू मरेर नर्कमा उत्पन्न हुने... पशुपंक्षीमा जिन्मने... अनि प्रेत भई जिन्मने ।"

३४५-३४७ जस्तै कि... यसरी नै, भिक्षुहो ! ती सत्वहरू थोरै छन् जो देवताहरू मरेर मनुष्य भई जिन्मने । तर यस्ता सत्व धेरै छन् जो देवताहरू मरेर नर्कमा उत्पन्न हुने... पशुपंक्षीमा जिन्मने... अनि प्रेत भई जिन्मने ।"

३४८-३५०. जस्तै कि... यसरी नै, भिक्षुहो ! ती सत्वहरू थोरै छन् जो नरकबाट च्युत हुँदा मनुष्यमा जिन्मने । तर यस्ता सत्व धेरै छन् जो नरकबाट च्युत भई नर्कमा उत्पन्न हुने... पशुपक्षीमा जिन्मने... अनि प्रेत भई जिन्मने ।"

३५१-३५३. जस्तै कि... यसरी नै, भिक्षुहो ! ती सत्वहरू थोरै छन् जो नरकबाट च्युत हुँदा देवता भई जिन्मने । तर यस्ता सत्व धेरै छन् जो नर्कबाट च्युट हुँदा नर्कमा उत्पन्न हुने... पशुपंक्षीमा जिन्मने... अनि प्रेत भई जिन्मने ।" ३५४-३५६. जस्तै कि... यसरी नै, भिक्षुहो ! ती सत्वहरू थोरै छन् जो पशु-पंक्षी मरेर मनुष्य भई जिन्मने । तर यस्ता सत्व धेरै छन् जो पशु-पंक्षी मरेर नर्कमा उत्पन्न हुने... पशुपंक्षीमा जिन्मने... अनि प्रेत भई जिन्मने ।"

३५७-३५९ जस्तै कि... यसरी नै, भिक्षुहो ! ती सत्वहरू थोरै छन् जो पशु-पंक्षी मरेर देवता भई जिन्मने । तर यस्ता सत्व धेरै छन् जो पशु-पंक्षी मरेर नर्कमा उत्पन्न हुने... पशुपंक्षीमा जिन्मने... अनि प्रेत भई जिन्मने ।"

३६०-३६२. जस्तै कि... यसरी नै, भिक्षुहो ! ती सत्वहरू थोरै छन् जो प्रेतहरू मरेर मनुष्य भई जिन्मने । तर यस्ता सत्व धेरै छन् जो प्रेतहरू मरेर नर्कमा उत्पन्न हुने... पशुपंक्षीमा जिन्मने... अनि प्रेत भई जिन्मने ।"

३६३-३६५. जस्तै कि... यसरी नै, भिक्षुहो ! ती सत्वहरू थोरै छन् जो प्रेतरू मरेर देवता भई जिन्मने । तर यस्ता सत्व धेरै छन् जो प्रेतहरू मरेर नर्कमा उत्पन्न हुने... पशुपंक्षीमा जिन्मने... अनि प्रेत भई जिन्मने ।"

## १७. पसादकरधम्मवग्गो

३६६-३८९. "भिक्षुहो ! यो एक प्रकारले लाभ नै हो, जुन कि यो — आरण्यक हुनु... पिण्डपातिक हुनु... पंशुकुलिक हुनु... त्रीचीवरक हुनु... धर्मकथिक हुनु... विनयधर हुनु... बहुश्रुत हुनु... चीरकाल प्रव्रजित हुनु... सम्पदाका लाभी हुनु... पिरवार सम्पदा लाभी हुनु... महापिरवार हुनु... कुलपुत्र हुनु... वर्णसम्पन्न हुनु... कल्याण बोली बोल्ने हुनु... अल्पेच्छुक हुनु र निरोगी हुनु ।

## १८. अपरअच्छरासङ्घातवग्गो

३८२. "भिक्षुहो ! चुट्कि बजिञ्जेलसम्म भएपिन भिक्षुले प्रथम ध्यानको अभ्यास गर्छ भने यसैलाई भनिन्छ, भिक्षुहो ! 'भिक्षुले अरिक्त भई ध्यान गर्ने, शास्ताको अनुशासन पालन गर्ने, उपदेशानुसार गर्ने अनि बेकारमा राष्ट्रिपण्ड नखाने जसले धेरै ध्यान गर्छ उसलाई भन्नु नै के !"

३८३-३८९. "भिक्षुहो ! चुटिक बिजञ्जेलसम्म भएपिन भिक्षुले द्वितीय ध्यानाभ्यास गर्छ भने... चतुर्थ ध्यानाभ्यास गर्छ भने... चतुर्थ ध्यानाभ्यास गर्छ भने... मैत्री चित्तविमुक्ति अभ्यास गर्छ भने... करुणा चित्तविमुक्ति भावना गर्छ भने... मुदिता चित्तविमुक्ति अभ्यास गर्छ भने... उपेक्षा चित्तविमुक्ति अभ्यास गर्छ भने... ।

३९०-३९३. काय (शरीर) मा कायानुपस्सी (शरीरमा रहेको सुक्ष्मातिसुक्ष्म तथा शरीरद्वारा हुने हरेक कार्यमा विदर्शन ज्ञानद्वारा हेर्ने) भई प्रयत्नवान, ज्ञानवान, स्मृतिवान भई लोभ र द्वेष हटाई लोकमा बस्छन्। वेदनामा वेदनानुपस्सी (सुक्ष्मातिसुक्ष्म सुख-दुःख, असुख-अदुःखका दशीं) भई प्रयत्नवान, ज्ञानवान, स्मृतिवान भई लोभ र द्वेष हटाई लोकमा बस्छन्। चित्तमा चित्तानुपस्सी (चित्तमा आएका विभिन्न सुक्ष्मातिसुक्ष्म विषयलाई राम्रोसँग नियालेर हर्ने) भई प्रयत्नवान, ज्ञानवान, स्मृतिवान भई लोभ र द्वेष हटाई लोकमा बस्छन्। धर्ममा धर्मानुपस्सी (कुशल र अकुशल धर्म विषय हेर्ने) भई प्रयत्नबान, ज्ञानवान, स्मृतिवान भई लोभ र द्वेष हटाई लोकमा बस्छन्।

३९४-३९७ अनुत्पन्न पापमय अकुशल धर्म अनुत्पन्नको निम्ति इच्छा गर्छ, प्रयत्न गर्छ, पराक्रम गर्छ अनि चित्त नियन्त्रण गर्न कोसिस गर्छ, उत्पन्न पापमय अकुशल धर्म नष्ट गर्नको निम्ति इच्छा गर्छ, प्रयत्न गर्छ, पराक्रम गर्छ अनि चित्त नियन्त्रण गर्न कोसिस गर्छ । अनुत्पन्न कुशल धर्म उत्पन्नको निम्ति इच्छा गर्छ, प्रयत्न गर्छ, पराक्रम गर्छ अनि चित्त नियन्त्रण गर्न कोसिस गर्छ; उत्पन्न कुशल धर्म स्थिर गर्नको निम्ति, विलीन हुन निदनको निम्ति, अभिवृद्धिको निम्ति, विपुलताको निम्ति र भावना परिपूर्णको निम्ति इच्छा गर्छ, प्रयत्न गर्छ, पराक्रम गर्छ अनि चित्त नियन्त्रण गर्न कोसिस गर्छ ।

३९८-४०१. छन्दसमाधि ध्यान संस्कारले युक्त ऋद्विपाद भावना गर्छ... वीर्यसमाधि ध्यान संस्कारले युक्त ऋद्विपाद भावना गर्छ... चित्तसमाधि ध्यान संस्का- रले युक्त ऋदिपाद भावना गर्छ... विमंसासमाधि ध्यान संस्कारले युक्त ऋदिपाद भावना गर्छ...।

४०२-४०६. श्रद्धेन्द्रिय भावना गर्छ... वीर्येन्द्रिय भावना गर्छ... स्मृतिन्द्रिय भावना गर्छ... समाधिन्द्रिय भावना गर्छ... प्रज्ञेन्द्रिय भावना गर्छ।

४०७- ४९९. श्रद्धाबल भावना गर्छ... वीर्यबल भावना गर्छ... स्मृति-बल भावना गर्छ... समाधिबल भावना गर्छ... प्रज्ञाबल भावना गर्छ ।

४९२-४९८. स्मृति सम्बोध्यङ्ग भावना गर्छ... धर्मविचय सम्बोध्यङ्ग भावना गर्छ... वीर्य सम्बोध्यङ्ग भावना गर्छ... प्रश्निष्यसम्बो-ध्यङ्ग भावना गर्छ... समाधि सम्बोध्यङ्ग भावना गर्छ... उपेक्षा सम्बोध्यङ्ग भावना गर्छ... ।

४९९-४२६. सम्यकदृष्टि भावना गर्छ... सम्यकसंकल्प भावना गर्छ... स-म्यकवाचा भावना गर्छ... सम्यककर्मान्त भावना गर्छ... सम्यकआजीविका भावना गर्छ... सम्यकव्यायाम भावना गर्छ... सम्यकस्मृति भावना गर्छ... सम्यकसमाधि भावना गर्छ...।

४२७-४३४ आफ्नो भित्र रूपसंत्री भई, बाहिरी सीमित दुर्वण-सुवर्ण रूप-लाई हेर्छ । 'त्यसलाई अभिभूत गरी जान्दछु र देख्दछु भन्ने संत्रा हुन्छ... आफ्नो भित्र रूपसंत्री भई, बाहिरी असीमित दुर्वण-सुवर्ण रूपलाई हेर्छ । 'त्यसलाई अभिभूत गरी जान्दछु र देख्दछु भन्ने संत्रा हुन्छ... आफ्नो भित्र अरूपसंत्री भई, बाहिरी सीमित दुर्वण-सुवर्ण रूपलाई हेर्छ । 'त्यसलाई अभिभूत गरी जान्दछु र देख्दछु भन्ने संत्रा हुन्छ... आफ्नो भित्र अरूपसंत्री भई, बाहिरी असीमित दुर्वण-सुवर्ण रूपलाई हेर्छ । 'त्यसलाई अभिभूत गरी जान्दछु र देख्दछु भन्ने संत्रा हुन्छ... आफ्नो भित्र अरूपसंत्री भई, बाहिरी रूपमा हुने नील, नीलवर्ण, नीलरूप दर्शन गरी नीलाभासको रूप हेर्छ । 'त्यसलाई अभिभूत गरी जान्दछु र देख्दछु भन्ने संत्रा हुन्छ... आफ्नो भित्र अरूपसंत्री भई, बाहिरी रूपमा हुने पीत, पीतवर्ण, पीतरूप दर्शन गरी पीताभासको रूप हेर्छ । 'त्यसलाई अभिभूत गरी जान्दछु र देख्दछु भन्ने संत्रा हुन्छ... आफ्नो भित्र अरूपसंत्री भई, बाहिरी रूपमा हुने रातो रातोवर्ण, रातोरूप दर्शन गरी रातो आभासको रूप हेर्छ । 'त्यसलाई अभिभूत गरी जान्दछु र देख्दछु भन्ने संत्रा हुन्छ... आफ्नो भित्र अरूपसंत्री भई, बाहिरी रूपमा हुने संत्रो हुन्छ... आफ्नो भित्र अरूपसंत्री भई, बाहिरी रूपमा हुने संत्रो हुन्छ... आफ्नो भित्र अरूपसंत्री भई, बाहिरी रूपमा हुने संत्रो हुन्छ... आफ्नो भित्र अरूपसंत्री भई, बाहिरी रूपमा हुने सेतो सेतोवर्ण, सेतोरूप दर्शन गरी सेतो आभासको रूप हेर्छ । 'त्यसलाई अभिभूत गरी जान्दछु र देख्दछु भन्ने संत्रा हुन्छ... ।

४३५-४४२. रूपी भएर रूपलाई हेर्छ... आफ्नो भित्र अरूपसंज्ञी भई बाहिरी रूपलाई हेर्छ र त्यो शुभ हो भन्नेबाट अधिमुक्त हुन्छ... समस्त रूपसंज्ञालाई समितिक्रम गरी प्रतिघ संज्ञा (हिंसाभाव) अस्ताउन दिई नानात्वसंज्ञालाई मनिसकार नगरी आकाश अनन्त भनी आकासानञ्चायतन उपलब्ध गरी बस्छ... समस्त आकासानञ्चायतन समितिक्रम गरी विञ्ञान अनन्त भनी विञ्ञानञ्चायतन लाभ गरी बस्छ... समस्त विञ्ञानञ्चायतन समितिकम गरी केही छैन भनी आकिञ्चञ्ञायतन लाभ गरी बस्छ... समस्त आकिञ्चञ्ञायतन समितिकम गरी नेवसञ्जानासञ्जायतन लाभ गरी बस्छ...

४४३-४५२. पृथ्वीकसिण भावना गर्छ... जलकसिण भावना गर्छ... तेजकसिण भावना गर्छ... वायुकसिण भावना गर्छ... नीलकसिण भावना गर्छ... पीतकसिण भावना गर्छ... लोहितकसिण भावना गर्छ... ओदातकसिण (सेतो) भावना गर्छ... आकासकसिण भावना गर्छ... विञ्ञानकसिण भावना गर्छ...।

४५३-४६२. अशुभसंज्ञा भावना गर्छ...मरणसंज्ञा भावना गर्छ... आहार प्रतिकूलसंज्ञा भावना गर्छ...समस्त लोकप्रति अनिभरतसंज्ञा भावना गर्छ... अनित्यसंज्ञा भावना गर्छ... अनित्यमा दुःखसंज्ञा भावना गर्छ... दुःखमा अनात्मासंज्ञा भावना गर्छ... प्रहाणसंज्ञा भावना गर्छ... विरागसंज्ञा भावना गर्छ... निरोधसंज्ञा भावना गर्छ...।

४६३-४७२. अनित्यसंज्ञा भावना गर्छ... अनात्मासंज्ञा भावना गर्छ... मरणसंज्ञा भावना गर्छ... समस्त लोक अनिभरतसंज्ञा भावना गर्छ... (मृतक देहमा) अस्थिसंज्ञा भावना गर्छ... मृतक देहमा किरैकिरा लागेको संज्ञा भावना गर्छ... विनीलकसंज्ञा भावना गर्छ... विच्छेदितसंज्ञा भावना गर्छ... मृतक देह फुलेको संज्ञा भावना गर्छ...।

४७३-४८२. बुद्धानुस्मृति भावना गर्छ... धर्मानुस्मृति भावना गर्छ... संघा-नुस्मृति भावना गर्छ... त्यागानुस्मृति भावना गर्छ... देवतानुस्मृति भावना गर्छ... आनापानानुस्मृति भावना गर्छ... कायगतानुस्मृति भावना गर्छ... उपशमानुस्मृति भावना गर्छ...।

४८३- ४९२. प्रथमध्यान सहगत श्रद्धेन्द्रिय भावना गर्छ... वीर्येन्द्रिय भावना गर्छ... एज्ञेन्द्रिय भावना गर्छ... प्रज्ञेन्द्रिय भावना गर्छ... श्रद्धाबल भावना गर्छ... वीर्यबल भावना गर्छ... स्मृतिबल भावना गर्छ... समाधिबल भावना गर्छ... ।

४९३-५६२. "द्वितीयध्यान सहगत... तृतीयध्यान सहगत... चतुर्थध्यान सहगत... मैत्री सहगत... करुणा सहगत... मृदिता सहगत... उपेक्षा सहगत... श्रद्धेन्द्रिय भावना गर्छ... श्रद्धांबल भावना गर्छ... वीर्यंबल भावना गर्छ... स्मृतिबल भावना गर्छ... समाधिबल भावना गर्छ... प्रज्ञांबल भावना गर्छ. भने यसैलाई भिनन्छ, भिक्षुहो ! 'भिक्षुले अरिक्त भई ध्यान गर्ने, शास्ताको अनुशासन पालन गर्ने, उपदेशानुसार गर्ने अनि बेकारमा राष्ट्रिपण्ड नखाने । जसले धेरै ध्यान गर्छ, उसलाई भन्नु नै के !" (यस वग्गमा रहेको विस्तृतरूपने बुभन विसुद्धि मग्ग हेरी)



## १९. कायगतासतिवग्गो

४६३. "भिक्षुहो ! जस्ले आफ्नो चित्त महासमुद्र सरह व्याप्त गर्छ, जसरी समस्त स-साना नदीहरू महासमुद्रमा समावेश हुन्छन्, यसरी नै भिक्षुहो ! जस्ले कायगतस्मृतिको भावना तथा वृद्धि गर्छ भने जेजित विद्यापक्षीय कुशल धर्महरू छन् ती समस्त त्यसैमा समावेश भएका हुन्छन् ।"

५६४-५७०. "भिक्षुहो ! एक धर्मको भावित र वृद्धि गर्दा महासंवेगको निम्ति हुन्छ... महाकल्याणको निम्ति हुन्छ... महायोगक्षेमको निम्ति हुन्छ... महास्मृतिसम्प्रजन्यको निम्ति हुन्छ... ज्ञानदर्शनको निम्ति हुन्छ... दृष्टधर्ममा सुख-पूर्वक विहार गर्नको निम्ति हुन्छ... विद्याविमुक्ति फल साक्षात्कार गर्नको निम्ति हुन्छ । त्यो एकधर्म के हो ? कायगतस्मृति । भिक्षुहो ! यो नै एकधर्मको भावित र वृद्धि गर्दा महासंवेगको निम्ति हुन्छ... महाकल्याणको निम्ति हुन्छ... महायोगक्षेमको निम्ति हुन्छ... महास्मृतिसम्प्रजन्यको निम्ति हुन्छ... ज्ञानदर्शनको निम्ति हुन्छ... दृष्टधर्ममा सुखपूर्वक विहार गर्नको निम्ति हुन्छ... विद्याविमुक्ति फल साक्षात्कार गर्नको निम्ति हुन्छ...

५७१. "भिक्षुहो ! एक धर्मको भावित र वृद्धि गर्दा शरीर पनि शान्त हुन्छ, वित्त पनि शान्त हुन्छ, वितर्क-विचार पनि शान्त हुन्छ, समस्त विद्यापक्षीय धर्मका भावना परिपूर्ण हुन्छ । त्यो एक धर्म के हो ? कायगतस्मृति । भिक्षुहो ! यो नै एक धर्मको भावित र वृद्धि गर्दा शरीर पनि शान्त हुन्छ, चित्त पनि शान्त हुन्छ, वितर्क-विचार पनि शान्त हुन्छ, समस्त विद्यापक्षीय धर्मका भावना परिपूर्ण हुँदै जान्छ ।"

५७२. "भिक्षुहो ! एक धर्मको भावित र वृद्धि गर्दा अनुत्पन्न अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुँदैनन्, उत्पन्न अकुशल धर्महरू नष्ट हुन्छन् । त्यो एकधर्म के हो ? कायगतस्मृति । भिक्षुहो ! यो नै एक धर्मको भावित र वृद्धि गर्दा अनुत्पन्न अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुँदैनन्, उत्पन्न अकुशल धर्महरू नष्ट हुन्छन् ।"

५७३. "भिक्षुहो ! एक धर्मको भावित र वृद्धि गर्दा अनुत्पन्न कुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न कुशल धर्महरू अभिवृद्धि तथा विपुलताको निम्ति हुन्छ । त्यो एकधर्म के हो ? कायगतस्मृति । भिक्षुहो ! यो नै एक धर्मको भावित र वृद्धि गर्दा अनुत्पन्न कुशल धर्महरू उत्पन्न हुन्छन् अनि उत्पन्न कुशल धर्महरू अभिवृद्धि तथा विपुलताको निम्ति हुन्छ ।"

५७४. "भिक्षुहो ! एक धर्मको भावित र वृद्धि गर्दा अविद्या नष्ट हुन्छ, विद्या

उत्पन्न हुन्छ, अभिमान नष्ट हुन्छ, क्लेश समूल नष्ट हुन्छ र संयोजन नष्ट हुन्छ। त्यो एकधर्म के हो ? कायगतस्मृति । भिक्षुहो ! यो नै एक धर्मको भावित र वृद्धि गर्दा अविद्या नष्ट हुन्छ, विद्या उत्पन्न हुन्छ, अभिमान नष्ट हुन्छ, क्लेश समूल नष्ट हुन्छ र संयोजन नष्ट हुन्छ।"

५७५-५७६. "भिक्षुहो ! एक धर्मको भावित र वृद्धि गर्दा प्रज्ञा प्रस्फुटित हुन्छ... अनुपादिशेष परिनिर्वाण लाभी हुन्छ । त्यो एकधर्म के हो ? कायगतस्मृति भिक्षुहो ! यो नै एक धर्मको भावित र वृद्धि गर्दा प्रज्ञा प्रस्फुटित हुन्छ... अनुपादिशेष परिनिर्वाण लाभी हुन्छ ।"

५७७-५७९. "भिक्षुहो ! एक धर्मको भावित र वृद्धि गर्दा अनेक धातुको ज्ञान हुन्छ... नाना धातुको ज्ञान हुन्छ...अनेक धातुप्रतिसम्भिदा लाभी हुन्छ । त्यो एकधर्म के हो ? कायगतस्मृति । भिक्षुहो ! यो नै एक धर्मको भावित र वृद्धि गर्दा अनेक धातुको ज्ञान हुन्छ... नाना धातुको ज्ञान हुन्छ...अनेक धातुप्रतिसम्भिदा लाभी हुन्छ ।"

१८०-१८३. "भिक्षुहो ! एक धर्मको भावित र वृद्धि गर्दा श्रोतापित फल साक्षात्कार गर्नको निम्ति हुन्छ... सकृदागामि फल साक्षात्कार गर्नको निम्ति हुन्छ... अर्हत फल साक्षात्कार गर्नको निम्ति हुन्छ... अर्हत फल साक्षात्कार गर्नको निम्ति हुन्छ... अर्हत फल साक्षात्कार गर्नको निम्ति हुन्छ। त्यो एकधर्म के हो ? कायगतस्मृति । भिक्षुहो ! यो नै एक धर्मको भावित र वृद्धि गर्दा श्रोतापित्त फल साक्षात्कार गर्नको निम्ति हुन्छ... सकृदागामि फल साक्षात्कार गर्नको निम्ति हुन्छ... अर्हत फल साक्षात्कार गर्नको निम्ति हुन्छ।"

१८४-१९९. "भिक्षुहो ! एक धर्मको भावित र वृद्धि गर्दा प्रज्ञा लाभको निम्ति हुन्छ... प्रज्ञा वृद्धिको निम्ति हुन्छ... प्रज्ञा विपुलताको निम्ति हुन्छ... महाप्रज्ञाको निम्ति हुन्छ... पृथक प्रज्ञा लाभको निम्ति हुन्छ... विपुल प्रज्ञाको निम्ति हुन्छ... गम्भीर प्रज्ञाको निम्ति हुन्छ... असामान्य प्रज्ञाको निम्ति हुन्छ... भूरि प्रज्ञाको निम्ति हुन्छ... प्रज्ञा बहुलताको निम्ति हुन्छ... शीघ्र प्रज्ञाको निम्ति हुन्छ... लहुक (सहजै बोध हुने) प्रज्ञाको निम्ति हुन्छ... हिर्षित प्रज्ञाको निम्ति हुन्छ... वेगवान प्रज्ञाको निम्ति हुन्छ... तीक्ष्ण प्रज्ञाको निम्ति हुन्छ... निर्वेधिक प्रज्ञाको निम्ति हुन्छ । त्यो एकधर्म के हो ? कायगतस्मृति । । भिक्षुहो ! यो नै एक धर्मको भावित र वृद्धि गर्दा प्रज्ञा लाभको निम्ति हुन्छ... प्रज्ञा वृद्धिको निम्ति हुन्छ... प्रज्ञा विपुलताको निम्ति हुन्छ... महाप्रज्ञाको निम्ति हुन्छ... पृथक प्रज्ञा लाभको निम्ति हुन्छ... विपुल प्रज्ञाको निम्ति हुन्छ... गम्भीर प्रज्ञाको निम्ति हुन्छ... असामान्य प्रज्ञाको निम्ति

हुन्छ... भूरि प्रज्ञाको निम्ति हुन्छ... प्रज्ञा बहुलताको निम्ति हुन्छ... शीघ्र प्रज्ञाको निम्ति हुन्छ... लहुक प्रज्ञाको निम्ति हुन्छ... हिष्ति प्रज्ञाको निम्ति हुन्छ... वेगवान प्रज्ञाको निम्ति हुन्छ... तीक्ष्ण प्रज्ञाको निम्ति हुन्छ... निर्वेधिक प्रज्ञाको निम्ति हुन्छ...



## २०. अमतवग्गो

- ६००. "भिक्षुहो ! जसले कायगतानुस्मृति परिभोग गर्दैन, उसले अमृतलाई परिभोग गरेको हुँदैन । भिक्षुहो ! जसले कायगतानुस्मृति परिभोग गर्छ, उसले अमृतलाई परिभोग गरेको हुन्छ ।"
- ६०१. "भिक्षुहो ! जसले कायगतानुस्मृति उपभोग गर्दैन, उसले अमृतलाई उपभोग गरेको हुँदैन । भिक्षुहो ! जसले कायगतानुस्मृतिलाई उपभोग गर्छ, उसले अमृतलाई उपभोग गरेको हुन्छ ।"
- ६०२. "भिक्षुहो ! जो कायगतानुस्मृतिबाट परिहीन हुन्छ, ऊ अमृतबाट परिहीन हुन्छ, ऊ अमृतबाट परिहीन हुन्छ, ऊ अमृतबाट अपरिहीन हुन्छ, ऊ अमृतबाट अपरिहीन हुन्छ, उ
- ६०३. "भिक्षुहो ! जसले कायगतानुस्मृति विरोध गर्छ, उसले अमृतलाई वि-रोध गरेको हुन्छ । भिक्षुहो ! जसले कायगतानुस्मृति आराधना गर्छ, उसले अमृतलाई आराधना गरेको हुन्छ ।"
- ६०४. "भिक्षुहो ! जो कायगतानुस्मृतिप्रति प्रमादी हुन्छ, ऊ अमृतप्रति प्रमादी भएको हुन्छ । भिक्षुहो ! जो कायगतानुस्मृतिप्रति प्रमादी हुँदैन, ऊ अमृतप्रति प्रमादी भएको हुँदैन ।"
- ६०५. "भिक्षुहो ! जसले कायगतानुस्मृति बिसिन्छ, उसले अमृतलाई बिर्से-को हुन्छ । भिक्षुहो ! जसले कायगतानुस्मृति बिर्सिदैन उसले अमृतलाई बिर्सेको हुँदैन ।"
- ६०६. "भिक्षुहो ! जसले कायगतानुस्मृति सेवन गर्दैन, उसले अमृतलाई सेवन गरेको हुँदैन । भिक्षुहो ! जसले कायगतानुस्मृति सेवन गर्छ, उसले अमृत सेवन गरेको हुन्छ ।"
- ६०७. "भिक्षुहो ! जसले कायगतानुस्मृति अभ्यास गर्दैन, उसले अमृतलाई अभ्यास गरेको हुँदैन । भिक्षुहो ! जसले कायगतानुस्मृति अभ्यास गर्छ, उसले अमृतलाई अभ्यास गरेको हुन्छ ।"

- ६०८. "भिक्षुहो ! जसले कायगतानुस्मृति अभिवृद्धि गर्दैन, उसले अमृतलाई अभिवृद्धि गरेको हुँदैन । भिक्षुहो ! जसले कायगतानुस्मृति अभिवृद्धि गर्छ, उसले अमृतलाई अभिवृद्धि गरेको हुन्छ ।"
- ६०९. "भिक्षुहो ! जसले कायगतानुस्मृतिको अभिज्ञता हुँदैन, ऊसँग अमृतको अभिज्ञता हुँदैन । भिक्षुहो ! जसले कायगतानुस्मृतिको अभिज्ञता हुन्छ, ऊसँग अमृतको अभिज्ञता हुन्छ ।"
- ६१०. "भिक्षुहो ! जो कायगतानुस्मृतिको परिज्ञाता हुँदैन, ऊ अमृतको परिज्ञाता हुँदैन । भिक्षुहो ! जो कायगतानुस्मृतिको परिज्ञाता हुन्छ, ऊ अमृतको परिज्ञाता हुन्छ, "
- ६११. "भिक्षुहो ! जसले कायगतानुस्मृति साक्षात्कार गर्दैन, उसले अमृतलाई साक्षात्कार गरेको हुँदैन । भिक्षुहो ! जसले कायगतानुस्मृति साक्षात्कार गर्छ, उसले अमृतलाई साक्षात्कार गरेको हुन्छ ।"

भगवानले यसरी भन्नु भएपछि ती भिक्षुहरूले भगवानको उपदेशलाई सन्तुष्ट भई अभिनन्दन गरे।

एककनिपात निहिता।

# २. दुकनिपात

#### १. कम्मकरणवग्गो

#### १.वज्जसुत्तं

9. मैले यस्तो सुनें एक समय भगवान सावित्थिस्थित अनाथिपिण्डकको जेतवनाराममा बस्नुहुन्थ्यो । त्यस बेला भगवानले भिक्षुहरूलाई आमन्त्रण गर्नुभयो "भिक्षुहो !" "भदन्त !" भनी ती भिक्षुहरूले प्रत्युत्तर दिए । भगवानले यसो भन्नुभयो "भिक्षुहो ! यी दुई दोष हुन् । ती दुई के के हुन् ? दृष्ट धर्म दोष र सम्परायिक (मरणोपरान्त) दोष । भिक्षुहो ! दृष्ट धर्म दोष भनेको के हो ? भिक्षुहो ! यहाँ राजकर्मचारीले चोरलाई समाती विविध कर्मद्वारा दण्ड दिएको, कोर्राले पिटेको, बेटले पिटेको, हथौडाले पिटेको, हात छेदन गरेको, पाउ छेदन गरेको, हात-पाउ छेदन गरेको, कान छेदन गरेको, नाक छेदन गरेको, कान-नाक छेदन गरेको, शीरको छाला ताछेर तातो छड्ले नीलदाम लगाएको, केशसिहत छाला ताछेर कंकडले रगडेको, सनासाले मुख खोली बत्ती बालेको, सम्पूर्ण शरीरमा तेल कपडा लपेटी आगो लगाएको, हातमा तेल कपडा लपेटी आगो लगाएको, गर्दनको छाला ताछेको, गर्दनदेखि कटिसम्म छाला ताछेको, किटदेखि गर्दनसम्म छाला ताछेको, दुवै कुइना र घुँडामा किल्ला ठोकी जिमनमा सुताएको, मुखमा काँटा लाएको, कार्षापन समान गरी मासु काटेको, शरीरमा जहाँतहीँ शस्त्रद्वारा पिटेको, त्यस-त्यस ठाउँमा काँगियोले कोरेको, एकातिर पिल्टन लगाई कानमा किल्ला ठोकेको, शरीर छालामा केही हुन निदइ भीत्री हाडलाई पिसेको, उम्लेको तातो तेल खन्याएको, कुकुरले टोकन लाएको, शूलिमा जीउँदै उत्तानो पारी सुताएको र तरवारले पिन शीर छेदन गरेको कसैले देखेको हन्छ।

"(जसले देखेको हुन्छ) उसलाई यस्तो लाग्न थाल्छ— 'जुन पाप कर्म गरेको हो, त्यो पाप-कर्मले गर्दा उसलाई राजपुरुषले समाती विविध कर्मद्वारा दण्ड दिन्छ, कोर्राले पिट्छ, बेटले पिट्छ, हथौडाले पिट्छ, हात छेदन गर्छ, पाउ छेदन गर्छ, हात-पाउ छेदन गर्छ, कान छेदन गर्छ, नाक छेदन गर्छ, कान-नाक छेदन गर्छ, शीरको छाला ताछेर तातो छड्ले नीलदाम लगाउँछ, केशसहित छाला ताछेर कंकडले रगड्छ, सनासाले मुख खोली बत्ती बाल्छ, सम्पूर्ण शरीरमा तेल कपडा लपेटी आगो लाउँछ, हातमा तेल कपडा लपेटी आगो लाउँछ, हातमा तेल कपडा लपेटी आगो लाउँछ, गर्दनको छाला ताछ्छ, गर्दनदेखि कटिसम्म छाला ताछ्छ, कटिदेखि गर्दनसम्म छाला ताछ्छ, दुवै कुइना र घुँडामा किल्ला ठोकी जिमनमा सुताउँछ, मुखमा काँटा लाउँछ, कार्षापन

समान गरी मासु काटेको, शरीरको जहाँतहीँ शस्त्रद्वारा पिट्छ, त्यस-त्यस ठाउँमा काँगियोले कोर्छ, एकतिर पिल्टिन लगाई कानमा किल्ला ठोक्छ, शरीर छालामा केही हुन निदइ भीत्री हाडलाई पिस्छ, उम्लेको तातो तेल खन्याउँछ, कृकुरले टोक्न लाउँछ, शूलिमा जीउँदै उत्तानो पारी सुताउँछ र तरवारले पिन शीर छेदन गर्छ। मैले पिन यसरूपको पाप-कर्म गरे मलाई पिन राजपुरुषले समाती त्यसरी नै विविध दण्ड दिनेछ कोर्राले पिट्छ... तरवारले शीर छेदन गर्नेछ। उसले यी दृष्टधर्मको दोषबाट भयभीत भई अरूको सम्पत्ति लुटेर हिँड्दैन। भिक्षुहो! यसैलाई भिनन्छ–दृष्टधर्मको दोष।

"भिक्षुहो ! सम्परायिक दोष भनेको के हो ? एक व्यक्तिले यसरी विचार गर्छ— 'शारीरिक दुश्चरित्र पाप हो र मरणोपरान्त दुःख भोग्नु पर्छ, वाचिसक दुश्चरित्र पाप हो र मरणोपरान्त दुःख भोग्नु पर्छ, वाचिसक दुश्चरित्र पाप हो र मरणोपरान्त दुःख भोग्नु पर्छ । यसरी नै शारीरिक दुश्चरित्रको कारणले, वाचिसक दुश्चरित्रको कारणले अनि मानिसक दुश्चरित्रको कारणले शरीर भेद भई मरण पश्चात म अपाय, दुर्गति, विनिपात वा नरकमा उत्पन्न हुनेछु ।' ऊ सम्परायिक दोषबाट भयभीत भई शारीरिक दुश्चरित्र छाडेर शारीरिक सुचरित्रको अभ्यास गर्छ, वाचिसक दुश्चरित्र छाडेर वाचिसक सुचरित्रको अभ्यास गर्छ, मानिसक दुश्चरित्र छाडेर मानिसक सुचरित्रको अभ्यास गर्छ, मानिसक दुश्चरित्र छाडेर मानिसक सुचरित्रको अभ्यास गर्छ, । भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ— सम्परायिक दोष ।

"भिक्षुहो ! यी नै दुई दोष हुन् । त्यसैले, भिक्षुहो ! यस्तो शिक्षा लिनुपर्छ-'दृष्ट धर्मको दोषमा भयभीत हुनेछु अनि सम्परायिक धर्मको दोषमा भयभीत हुनेछु । दोषमा भय-दर्शी भई दोष भीरु हुनेछु । भिक्षुहो ! यही नै शिक्षा लिनुपर्छ । भिक्षुहो ! दोषमा भय-दर्शी भई दोष भीरु हुँदा यो आशा गर्न सिकन्छ कि ऊ सर्वदोषबाट मुक्त हुनेछ ।"

## २. पद्यानसुत्तं

"भिक्षुहो ! लोकमा यी दुई प्रयास गर्न दुष्कर छन् । ती दुई के के हुन् ? गृहस्थले घरमा बसी जुन कि चीवर, पिण्डणात, शयनासन र बिरामीलाई औषधी तथा परिष्कारादि दान दिनु दुष्कर छ अनि घर छाडी अनागारिक प्रव्रजितले सम्पूर्ण क्लेशबाट मुक्त हुन दुष्कर छ । भिक्षुहो ! लोकमा यी नै दुई प्रयास गर्न दुष्कर छन् ।

"भिक्षुहो ! यी दुई प्रयास मध्ये सम्पूर्ण क्लेशबाट मुक्त हुनु नै उत्तम हो । भिक्षुहो ! यस्तो शिक्षा लिनुपर्छ- 'सम्पूर्ण क्लेशबाट मुक्त हुनेछु । भिक्षुहो ! यही नै शिक्षा लिनुपर्छ ।"

## ३. तपनीयसुत्तं

३. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्मले अनुताप दिन्छ । ती दुई के के हुन् ? भिक्षुहो ! यहां कोही शारीरिक दुश्चिरित्रका हुन्छन् तर शारीरिक सुचरित्रका हुँदैनन्, वाचिसक दुश्चिरित्रका हुन्छन् तर वाचिसक सुचरित्रका हुँदैनन् अनि मानसिक दुश्चिरित्रका हुन्छन् तर मानसिक सुचरित्रका हुँदैनन् । ऊ 'मबाट शारीरिक दुश्चिरित्र भयो' भनी अनुतप्त हुन्छ, 'मबाट शारीरिक सुचरित्र भएन' भनी अनुतप्त हुन्छ, 'मबाट वाचिसक दुश्चिरित्र भयो' भनी अनुतप्त हुन्छ, 'मबाट वाचिसक सुचरित्र भएन' भनी अनुतप्त हुन्छ, 'मबाट वाचिसक सुचरित्र भएन' भनी अनुतप्त हुन्छ, 'मबाट मानसिक सुचरित्र भएन' भनी अनुतप्त हुन्छ, 'मबाट मानसिक सुचरित्र भएन' भनी अनुतप्त हुन्छ, । भिक्षुहो ! यी नै दुई अनुताप दिने धर्म हुन् ।"

## ४. बतपनीयसुत्तं

४. "भिक्षुहो! यी दुई धर्मले अनुताप दिदैन। ती दुई के के हुन् ? भिक्षुहो! यहाँ कोही शारीरिक दुश्चरित्रका हुँदैनन् भने शारीरिक सुचरित्रका हुन्छन्, वाचिसक दुश्चरित्रका हुँदैनन् भने वाचिसक सुचरित्रका हुन्छन् अनि मानसिक दुश्चरित्रका हुँदैनन् भने मानसिक सुचरित्रका हुन्छन्। ऊ 'मबाट शारीरिक सुचरित्र भयो' भनी अनुतप्त हुँदैनन्, 'मबाट शारीरिक दुश्चरित्र भएन' भनी अनुतप्त हुँदैनन्, 'मबाट वाचिसिक सुचरित्र भयो' भनी अनुतप्त हुँदैनन्, 'मबाट वाचिसिक दुश्चरित्र भएन' भनी अनुतप्त हुँदैनन्, 'मबाट मानसिक सुचरित्र भएन' भनी अनुतप्त हुँदैनन्, 'मबाट मानसिक दुश्चरित्र भएन' भनी अनुतप्त हुँदैनन्। भिक्षुहो! यी नै दुई अनुताप नदिने धर्म हुन्।"

#### ५. उपञ्जातसुत्तं

५. "मिक्षुहो ! मैले यी दुई धर्मलाई अवगत गरें जसमा कि, कुशल धर्ममा असन्तुष्टि अनि योगाभ्यासमा सतत प्रयत्न । मिक्षुहो ! मैले सतत प्रयत्न गरें मैले सोचें कि मेरो छाला, नसा र हाडमात्र अवशेष रहोस्, शरीरको रक्तमांस सुकोस् तर जुन त्यो पुरुष बलले, पुरुष वीर्यले, पुरुष पराक्रमले प्राप्त हुने हो, त्यो प्राप्त नगरी वीर्य स्थगित गर्ने छैन । भिक्षुहो ! त्यो सम्बोधिलाई मैले अप्रमादिद्वारा प्राप्त गरें तथा अनुत्तर योगक्षमलाई अप्रमादिद्वारा प्राप्त गरें । भिक्षुहो ! तिमीहरूले

पनि सतत प्रयत्न गर— यसरी सोच कि मेरो छाला, नसा र हाडमात्र अवशेष रहोस्, शरीरको रक्तमांस सुकोस् तर जुन त्यो पुरुष बलले, पुरुष वीर्य र पुरुष पराक्रमले प्राप्त हुने हो, त्यो प्राप्त नगरी वीर्य स्थिगत गर्ने छैन । भिक्षुहो ! चीरकाल निबत्दै जुन कारण लिई कुलपुत्रहरूले राम्रोसँग घर छाडी अनगारिक प्रविजत भए, त्यस अनुरूप श्रेष्ठ ब्रह्मचर्य फललाई दृष्टान्त धर्ममा स्वयम्ले अभिज्ञात, साक्षात्कार र प्राप्त गरी बस्नेछौ । भिक्षुहो ! त्यसैले तिमीहरूले यसरी शिक्षा लिनुपर्छ— निरन्तर प्रयत्नवान हुन्छु । यसरी सोच कि, मेरो छाला, नसा र हाडमात्र अवशेष रहोस्, शरीरको रक्तमांस सुकोस् तर जुन त्यो पुरुष बलले, पुरुष वीर्य र पुरुष पराक्रमले प्राप्त हुने हो, त्यो प्राप्त नगरी वीर्य स्थिगत गर्ने छैन । भिक्षुहो ! यसरी नै शिक्षा लिनुपर्छ ।"

## ६. संयोजनसुत्तं

६. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? जुन कि, संयोजनीय (बन्धनमा बाँधने) धर्ममा आस्वादानुदर्शी र संयोजनीय धर्ममा विरक्तानुदर्शी । भिक्षुहो ! संयोजनीय धर्ममा आस्वादानुदर्शी भई बस्दा राग परित्यक्त हुँदैन, द्वेष परित्यक्त हुँदैन अनि मोह परित्यक्त हुँदैन । राग अप्रहिण, द्वेष अप्रहिण र मोह अप्रहिण हुँदा जन्म, जरा, मरण, शोक, परिदेव, दुःख, दौर्मनस्य र उपायासबाट परिमुक्त हुँदैन तथा दुःखबाट परिमुक्त हुँदैन भनी भन्दछु ।

"भिक्षुहो ! संयोजनीय धर्ममा विरक्तानुदर्शी भई बस्दा राग परित्यक्त हुन्छ, द्वेष परित्यक्त हुन्छ, अनि मोह परित्यक्त हुन्छ, । राग परित्यक्त हुँदा, द्वेष परित्यक्त हुँदा अनि मोह परित्यक्त हुँदा जन्म, जरा, मरण, शोक, परिदेव, दुःख, दौर्मनस्य र उपायासबाट परिमुक्त हुन्छ, तथा दुःखबाट परिमुक्त हुन्छ, भनी भन्दछु।"

## ७. कण्हसुत्तं

७. "भिक्षुहो ! यी दुई कृष्ण (कालो) धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? निर्लज्ज र निर्भय । भिक्षुहो ! यी नै दुई कृष्ण धर्म हुन् ।"

## ८.सुक्कसुत्तं

५. "भिक्षुहो ! यी दुई शुक्ल (श्वेत) धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? लज्जा र भय । भिक्षुहो ! यी नै दुई शुक्ल धर्म हुन् ।"

## ९. चरियसुत्तं

९. "भिक्षुहो ! यी दुई शुक्ल धर्मद्वारा लोकलाई पालन गरेको हुन्छ । ती दुई के के हुन् ? लज्जा र भय । भिक्षुहो ! यी दुई शुक्ल धर्मद्वारा लोकलाई पालन नगरे यहाँ न त आमा, कान्छी आमा, फूपु, आचार्य-भार्या वा गौरवनीय कोही स्त्रीलाई चिन्न सक्छ । लोक एकदमै गडबड हुन्छ । भेंडा-कुखुरा-सुङ्गुर र स्याल जस्तै हुन्छ । भिक्षुहो ! यी दुई शुक्ल धर्मद्वारा नै लोकलाई पालन गरेको हुन्छ । त्यसैले यहाँ आमा, कान्छी आमा, फूपु, आचार्य-भार्या वा गौरवनीय कोही स्त्रीलाई चिन्न सकेको ।"

## १०.वस्सूपनायिकसुत्तं

१०. "भिक्षुहो ! यी दुई वर्षावास हुन् । ती दुई के के हुन् ? पिहलो र दोस्रो । भिक्षुहो ! यी दुई वर्षावास हुन् ।"

## २. अधिकरणवग्गो

99. "भिक्षुहो ! दुई बल छन् । ती दुई के के हुन् ? विचार बल र भावना बल । भिक्षुहो ! विचार बल भनेको के हो ? भिक्षुहो ! यहाँ कसैले यसरी विचार गर्छ— शारीरिक दुश्चिरित्रको हुँदा यहीँ नै देखिन गरी र परलोकमा पिन पापको विपाक भोग्नु पर्छ, वाचिसक दुश्चिरित्रको हुँदा यहीँ नै देखिने गरी र परलोकमा पिन पापको विपाक भोग्नु पर्छ अनि मानसिक दुश्चिरित्रको हुँदा यहीँ नै देखिने गरी र परलोकमा पिन पापको विपाक भोग्नु पर्छ । उसले यसरी विचार गरी शारीरिक दुश्चिरित्र त्याग्छ अनि शारीरिक सुचरित्रताको अभ्यास गर्छ, वाचिसक दुश्चिरित्र त्याग्छ अनि वाचिसक सुचरित्रताको अभ्यास गर्छ र मानसिक दुश्चिरित्र त्याग्छ अनि मानसिक सुचरित्रताको अभ्यास गर्छ । आफूलाई शुद्धरूपले परिचालन गर्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई विचार बल भिनन्छ।

"भिक्षुहो ! भावना बल भनेको के हो ? जुन कि यो भावना बल भन्नु नै शैक्ष बल हो । उसले शैक्ष बलद्वारा नै आउने रागलाई त्याग्छ, द्वेषलाई त्याग्छ अनि मोहलाई त्याग्छ । राग त्याग्नाले, द्वेष त्याग्नाले र मोह त्याग्नाले जुन अकुशल धर्म हो त्यो गर्दैन तथा जुन पाप कर्म हो त्यो गर्दैन । भिक्षुहो ! यसैलाइ भावना बल भनिन्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुई बल हुन् ।"

१२. "भिक्षुहो ! दुई बल छन् । ती दुई के के हुन् ? विचार बल र भावना बल । भिक्षुहो ! विचार बल भनेको के हो ? भिक्षुहो ! यहाँ कसैले यसरी विचार गर्छ— शारीरिक दुश्चिरित्रको हुँदा यहीँ नै देखिने गरी र परलोकमा पिन पापको विपाक भोग्नु पर्छ, वाचिसक दुश्चिरित्रको हुँदा यहीँ नै देखिने गरी र परलोकमा पिन पापको विपाक भोग्नु पर्छ, अनि मानसिक दुश्चिरित्रको हुँदा यहीँ नै देखिने गरी र परलोकमा पिन पापको विपाक भोग्नु पर्छ । उसले यसरी विचार गरी शारीरिक दुश्चिरित्र त्याग्छ अनि शारीरिक सुचरित्रताको अभ्यास गर्छ, वाचीसिक दुश्चिरित्र त्याग्छ अनि वाचिसक सुचरित्रताको अभ्यास गर्छ र मानसिक दुश्चिरित्र त्याग्छ अनि मानसिक सुचरित्रताको अभ्यास गर्छ । आफूलाई शुद्धरूपले परिचालन गर्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई विचार बल भिनन्छ ।

"भिक्षुहो ! भावना बल भनेको के हो ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षुले विवेकाश्रित, वैराग्याश्रित, निरोधाश्रित र त्यागको परिणाम जानी स्मृतिसम्बोध्यङ्गको भावना गर्छ । ... धर्मविचयसम्बोध्यङ्गको भावना गर्छ । ... वीर्यसम्बोध्यङ्गको भावना गर्छ । ...प्रीतिसम्बोध्यङ्गको भावना गर्छ । ... प्रश्रव्धिसम्बोध्यङ्गको भावना गर्छ । ... समाधिसम्बोध्यङ्गको भावना गर्छ । विवेकाश्रितक, वैराग्याश्रित, निरोधाश्रित र त्यागको परिणाम जानी उपेक्षासम्बोध्यङ्गको भावना गर्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भावना बल भनिन्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुई बल हुन् ।"

१३. "भिक्षुहो ! दुई बल छन् । ती दुई के के हुन् ? विचार बल र भावना बल । भिक्षुहो ! विचार बल भनेको के हो ? भिक्षुहो ! यहाँ करैले यसरी विचार गर्छ— शारीरिक दुश्चरित्रको हुँदा यहीँ नै देखिने गरी र परलोकमा पिन पापको विपाक भोग्नु पर्छ, वाचिसक दुश्चरित्रको हुँदा यहीँ नै देखिने गरी र परलोकमा पिन पापको विपाक भोग्नु पर्छ अनि मानसिक दुश्चरित्रको हुँदा यहीँ नै देखिने गरी र परलोकमा पिन पापको विपाक भोग्नु पर्छ । उसले यसरी विचार गरी शारीरिक दुश्चरित्र त्याग्छ, शारीरिक सुचरित्रताको अभ्यास गर्छ, वाचिसक दुश्चरित्र त्याग्छ, वाचिसक सुचरित्रताको अभ्यास गर्छ अनि मानसिक दुश्चरित्र त्याग्छ, र मानसिक सुचरित्रताको अभ्यास गर्छ । आफूलाई शुद्धरूपले परिचालन गर्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ— विचार बल ।

"भिक्षुहो ! भावना बल भनेको के हो ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु कामविषयभोगबाट रहित भई, अकुशल धर्म छोडी सवितर्क सविचार एकान्तमय
प्रीतिसुखले युक्त प्रथमध्यान लाभी भई बस्छ । वितर्क-विचार उमशमन गरी
आन्तरिक सम्प्रसादन चित्तमा एकाग्र गरी, अवितर्क र अविचार समाधिद्वारा प्राप्त
प्रीतिसुखमय द्वितीयध्यान लाभी भई बस्छ । प्रीतिबाट विराग भई उपेक्षक
भई बस्छ, स्मृतिवान र होशवान भई कायद्वारा सुखको अनुभूति गर्छ, जसको बारेमा
आर्यहरूले भन्ने गर्छन्— 'उपेक्षक स्मृतिवान र सुखविहारी' तृतीयध्यान लाभी
भई बस्छ । सुखलाई पनि त्यागी अनि दुःखलाई पनि त्यागी, पहिले नै सौमनस्य र
दौर्मनस्य हटाई अदुःख-असुख, उपेक्षास्मृतिद्वारा परिशुद्ध गरी चतुर्थध्यान लाभी
भई बस्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ— भावना बल । भिक्षुहो ! यी नै दुई बल
हुन् ।"

- १४. "भिक्षुहो ! यी दुई तथागतको धर्म देशना हुन् । ती दुई के के हुन् ? संक्षिप्त र विस्तृत । भिक्षुहो ! यी नै दुई प्रकारका तथागतको धर्म देशना हुन् ।"
- १५. "भिक्षुहो ! जुन भगडामा लाग्ने प्रतिवादी भिक्षु र वादी भिक्षु स्वयम्ले आफ्नो बारेमा राम्रोसँग प्रत्यवेक्षण (विचार) गर्दैन भने तिनीहरूको त्यो भगडामा कठोर बोली र मारिपट दीर्घकालसम्म चिलरहनेछ भन्ने आशा गर्न सिकन्छ । भिक्षुहरू सुखपूर्वक बस्न पाउने छैनन् । भिक्षुहो ! जुन भगडामा प्रतिवादी भिक्षु र वादी भिक्षु स्वयम्ले आफ्नो बारेमा राम्रोसँग प्रत्यवेक्षण गरे तिनीहरूको त्यस

भगडामा कठोर बोली र मारपिट नहुने आशा गर्न सिकन्छ । भिक्षुहरू सुखपूर्वक बस्न पाउनेछन् ।

"भिक्षुहो ! प्रतिवादी भिक्षुले कसरी स्वयम् आफ्नो बारेमा राम्रोसँग प्रत्यवेक्षण गर्छ ? भिक्षुहो ! प्रतिवादी भिक्षुले यसरी प्रत्यवेक्षण गर्छ - 'मैले नै शरीरद्वारा केही अकुशल गर्तें । आफ्नो शरीरद्वारा केही अकुशल गर्नाले म दोषी भएको त्यो भिक्षुले देख्यो । यदि मेरो शरीरद्वारा केही अकुशल हुने दोष लाग्ने नगरेको भए त्यो भिक्षुले देख्ने थिएन । जब कि मैले नै आफ्नो शरीरद्वारा केही अकुशल कर्म गरें, त्यसैले त्यो भिक्षुले देख्यो । आफ्नै शरीरद्वारा केही अकुशल कर्मको दोषी हुनाले क असन्तुष्ट भए । असन्तुष्ट हुनाले त्यो भिक्षुले मलाई असन्तुष्ट हुने गरी बोलेको हो । त्यो भिक्षुले मलाई असन्तुष्ट हुने वचन भनेको हुनाले म असन्तुष्ट भएँ । म असन्तुष्ट हुनाले त्यो कुरा अरूलाई सुनाएँ । यो मेरो नै दोष हो । सामानको कर नितरिकन लाने अपराधी भीँ भएँ । भिक्षुहो ! यसरी नै दोषी भिक्षुले राम्रोसँग स्वयम् आफूलाई प्रत्यवेक्षण गर्दछ ।

"भिक्षुहो ! वादी भिक्षुले स्वयम् आफूले कसरी राम्रोसँग प्रत्यवेक्षण गर्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ वादी भिक्षुले यसरी प्रत्यवेक्षण गर्छ— 'यो भिक्षुले शरीरद्वारा केही अकुशल कर्म गर्नाले अकुशलका दोषी भए ।' यो भिक्षु शरीरद्वारा केही अकुशल कर्मका दोषी भएको मैले देखेँ । यदी यो भिक्षुले शरीरद्वारा केही अकुशल कर्म नगरेको भए तथा अकुशलका दोषी नभएको भए मैले यो भिक्षुले शरीरद्वारा गरेको केही अकुशलका दोषी भएको देख्ने थिइन । जब कि यो भिक्षुले अकुशल कर्म गरेको हुनाले केही अकुशलका दोषी भए, त्यसैले यो भिक्षु शरीरद्वारा केही अकुशल कर्मका दोषी भएको मैले देखेँ । यो भिक्षुले शरीरद्वारा गरेको केही अकुशल कर्मका दोषी भएको मैले देखेँ । यो भिक्षुले शरीरद्वारा गरेको केही अकुशल कर्मका दोषी भएको देख्नाले नै म असन्तुष्ट हुनुपऱ्यो । असन्तुष्ट हुनाले नै मैले यो भिक्षुलाई असन्तुष्ट हुने वचन बोलें । मैले असन्तुष्ट हुने वचन बोल्नाले नै यो भिक्षु असन्तुष्ट भयो । असन्तुष्ट हुनाले नै अरूलाई कुरा सुनाउन थाले । यो मेरो नै दोष हो । सामानको कर नितिरिकन लाने अपराधी भेँ भएँ । भिक्षुहो ! यसरी नै वादी भिक्षुले राम्रोसँग स्वयम् आफूलाई प्रत्यवेक्षण गर्दछ ।

"भिक्षुहो ! जुन भगडामा लाग्ने प्रतिवादी भिक्षु र वादी भिक्षु स्वयम्ले आफ्नो बारेमा राम्रोसँग प्रत्यवेक्षण गर्दैन भने तिनीहरूको त्यो भगडामा कठार बोली र मारिपट दीर्घ कालसम्म चिलरहनेछ भन्ने आशा गर्न सिकन्छ । भिक्षुहरू सुखपूर्वक बस्न पाउने छैनन् । भिक्षुहो ! जुन भगडामा प्रतिवादी भिक्षु र वादी भिक्षु स्वयम्ले आफ्नो बारेमा राम्रोसँग प्रत्यवेक्षण गर्छ भने तिनीहरूको त्यस

भगडामा कठोर बोली र मारिपट नहुने आशा गर्न सिकन्छ । भिक्षुहरू सुखपूर्वक बस्न पाउनेछन् ।"

१६. त्यस समय कोही एक ब्राह्मण जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए। त्यहाँ पुगी भगवानसँग प्रसन्न भई कुरा गरे। प्रसन्न भई सारभूत कुरा गरी एक ठाउँमा बसे । एक ठाउँमा बसेपछि ती ब्राह्मणले भगवानलाई यसो भने— भो गोतम! कुन हेतुले तथा कुन विषयले गर्दा कोही कोही सत्वहरू पार्थिव शरीर छाडी मृत्यु पश्चात जहाँ कि अपाय, दुर्गति, विनिपात तथा नर्कमा उत्पन्त हुन्छन् ?" "ब्राह्मण! अधर्म चर्या तथा विषम चर्याको कारणले वा विषयले गर्दा यहाँबाट सत्वहरू पार्थिव शरीर छाडी मृत्यु पश्चात जहाँ कि अपाय, दुर्गति, विनिपात तथा नर्कमा उत्पन्न हुन्छन्।"

"गोतम ! कुन कारणले वा कुन विषयले गर्दा यहाँबाट सत्वहरू पार्थिव शरीर छाडी मृत्यु पश्चात जहाँ कि सुगति स्वर्ग लोकमा उत्पन्न हुन्छन् ?" "ब्राह्मण ! धर्मचर्या तथा समचर्याको कारणले गर्दा यहाँबाट सत्वहरू पार्थिव शरीर छाडी मृत्यु पश्चात सुगति स्वर्ग लोकमा उत्पन्न हुन्छन् ।"

"अति सुन्दर, भो गोतम! अति सुन्दर, भो गोतम! जस्तो कि, भो गोतम! घोप्टो परेकोलाई उत्तानो गरिदिए भौँ, छोपेकोलाई उघारी दिए भौँ, अन्धकारमा तेल बत्ती बाली दिए भौँ अनि आँखा हुनेले रूपलाई देख्न सके भौँ गरी तपाई गोतमले अनेक प्रकारले धर्म प्रकाशित गर्नुभयो । यसैकारण तपाई गोतम भगवानको शरणमा पर्दछ, धर्म र संघको पनि । आजदेखि प्राण रहुञ्जेलसम्म म भगवान गोतमको शरणमा परेका उपासक भनी धारण गर्नुहोस्।"

१७ अनि जानुस्सोणि ब्राह्मण जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए। त्यहाँ पुगी भगवानसँग प्रसन्न भई कुरा गरे। प्रसन्न भई सारभूत कुरा गरी एक ठाउँमा बसे । एक ठाउँमा बसेपछि जानुस्सोणि ब्राह्मणले भगवानलाई यसो भने— भो गोतम! कुन हेतुले तथा कुन विषयले सत्वहरू पार्थिव शरीर छाडी मृत्यु पश्चात जहाँ कि अपाय, दुर्गति, विनिपात तथा नर्कमा उत्पन्न हुन्छन् ?" "ब्राह्मण! गरिनाले र नगरिंदा यहाँबाट सत्वहरू पार्थिव शरीर छाडी मृत्यु पश्चात जहाँ कि अपाय, दुर्गति, विनिपात तथा नर्कमा उत्पन्न हुन्छन् ।" "भो गोतम! कुन हेतुले, कुन विषयले सत्वहरू पार्थिव शरीर छाडी मृत्यु पश्चात सुगति तथा स्वर्गलोकमा उत्पन्न हुन्छन् ?" "ब्राह्मण! गरिनाले र नगरिंदा यहाँबाट सत्वहरू पार्थिव शरीर छाडी मृत्यु पश्चात सुगति तथा स्वर्गलोकमा उत्पन्न हुन्छन् ।" "भो गोतम! तपाईले सिक्षप्तमा भन्नु भएकोलाई विस्तृतरूपले अर्थ व्यक्त नहुँदा विस्तृतरूपले

अर्थ बुभन सिकन । भो गोतम मेरो निम्ति हित हुनेछ, यदि गोतमले त्यसरूपले धर्म देशना गर्नुस् जुन कि तपाईं गोतमद्वारा जुन सिक्षप्तमा भन्नुभयो त्यसलाई विस्तृतरूपले अर्थ अव्यक्त भएकोलाई विस्तृतरूपले अर्थ जान्न सकूँ।" "त्यसोभए, ब्राह्मण ! राम्रोसँग मनमा धारण गर, भन्नेछु।" "हवस् भन्ते !" भनी जाणुस्सोणि ब्राह्मणले भगवानलाई प्रत्युत्तर दिए । भगवानले यसरी भन्नुभयो— "ब्राह्मण ! यहाँ कोही शारीरिक दुश्चिरत्रको हुन्छ अनि शारीरिक सुचिरत्रको हुँदैन; वाचिसक दुश्चिरत्रको हुन्छ, अनि वाचिसक सुचिरत्रको हुँदैन र मानसिक दुश्चिरत्रको हुन्छ, मानसिक सुचिरत्रको हुँदैन । ब्राह्मण ! यसरी गरिंदा र नगरिंदा यहाँ सत्वहरू पार्थिव शरीर छाडी मृत्यु पश्चात जहाँ कि अपाय, दुर्गति, विनिपात तथा नर्कमा उत्पन्न हुन्छन् । ब्राह्मण ! यहाँ कोही शारीरिक सुचिरत्रको हुन्छ, शारीरिक दुश्चिरत्रको हुँदैन; वाचिसक सुचिरत्रको हुन्छ, वाचिसक दुश्चिरत्रको हुँदैन र मानसिक सुचिरत्रको हुन्छ, मानसिक दुश्चिरत्रको हुँदैन । ब्राह्मण ! यसरी नै गरिनाले र नगरिनाले यहाँ सत्वहरूले पार्थिव शरीर छाडी परम् मृत्यु पश्चात सुगति स्वर्ग लोकमा उत्पन्न हुन्छन्।"

"अति सुन्दर, भो गोतम ! ... आजदेखि प्राण रहुञ्जेलसम्म म भगवान गोतमको शरणमा परेका उपासक भनी धारण गर्नुहोस् ।"

१८. अनि आयुष्मान आनन्द, जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो, त्यहाँ जानुभयो। त्यहाँ पुग्नु भई भगवानलाई अभिनन्दन गरी एक ठाउँमा बस्नुभयो। एक ठाउँमा बस्नु भएका आयुष्मान आनन्दलाई भगवानले यसो भन्नुभयो– "आनन्द! शारीरिक दुश्चिरित्र, वाचिसिक दुश्चिरित्र र मानिसक दुश्चिरित्र एकदमै हुनुहुँदैन भनी म भन्दछु। "भन्ते! भगवानले जुन यो शारीरिक दुश्चिरित्र, वाचिसिक दुश्चिरित्र र मानिसक दुश्चिरित्र एकदमै हुनुहुँदैन भनी मलाई भन्नुभयो। त्यस अकरणीय गरिदा कुन दुष्परिणामको प्रत्याशा गर्नुपर्ला?" "आनन्द! जुन यो शारीरिक दुश्चिरित्र, वाचिसिक दुश्चिरित्र र मानिसक दुश्चिरित्र एकदमै हुनुहुँदैन भनी मैले भनें। त्यस अकरणीय गर्दा यस्तो प्रत्याशा गर्न सिकन्छ आफूले आफैलाई दोषी ठान्ने हुन्छ, विज्ञजनले थाहा पाउँदा निन्दा गर्छ, नराम्रो कीर्ति फैलिन्छ, बेहोशी भई मृत्यु हुन्छ अनि पार्थिव शरीर छाडी मृत्यु पश्चात अपाय, दुर्गति, विनिपात तथा नर्कमा उत्पन्न हुन्छ। आनन्द! जुन यो शारीरिक दुश्चिरित्र, वाचिसिक दुश्चिरित्र र मानिसक दुश्चिरित्र हुनुहुँदैन भनी मैले भनें त्यस अकरणीयलाई गर्दा यही नै दुष्परिणामको प्रत्याशा गर्न सिकन्छ।"

"आनन्द ! जुन यो शारीरिक सुचरित्र, वाचसिक सुचरित्र र मानसिक सुचरित्र हुने सम्पूर्ण नै गर्नुपर्छ, भनी जुन मैले भनें त्यस करणीयलाई गर्दा यस्तो प्रतिफलको प्रत्याशा गर्न सिकन्छ । आफूले आफैलाई दोषी नठान्ने हुन्छ, विज्ञजनले थाहा पाए प्रशंसा गर्छ, कल्याण कीर्ति शब्द फैलिन्छ अनि बेहोशी नभई मृत्यु हुन्छ, पार्थिव शरीर छाडी परम् मृत्यु पश्चात सुगित स्वर्गलोक-मा उत्पन्न हुन्छ । आनन्द ! जुन यो शारीरिक सुचरित्र, वाचिसक सुचरित्र र मानिसक सुचरित्र हुने सम्पूर्ण नै गर्नुपर्छ भनी जुन मैले भने त्यस करणीयलाई गर्दा यस्तो प्रतिफलको प्रत्याशा गर्न सिकन्छ ।"

१९. "भिक्षुहो ! अकुशल परित्याग गर । भिक्षुहो ! अकुशल परित्याग गर्न सिकन्छ । भिक्षुहो ! यदि अकुशल परित्याग गर्न नसक्ने भए 'अकुशल परित्याग गर' भनी मैले भिन्दन । जब कि, भिक्षुहो ! अकुशल परित्याग गर्न सिकने हुनाले नै मैले भनें — भिक्षुहो ! 'अकुशल परित्याग गर ।' भिक्षुहो ! यदि अकुशल परित्याग गर्दा अहित र दुःख हुन्छ भने अकुशल परित्याग गर भनी मैले भिन्दन । जब कि, भिक्षुहो ! अकुशल नष्ट हुँदा हित र सुख हुने भएकोले नै मैले यसो भनें — भिक्षुहो ! 'अकुशल परित्याग गर ।' "

"भिक्षुहो ! कुशल अभ्यास गर । भिक्षुहो ! कुशल अभ्यास गर्न सिकन्छ । भिक्षुहो ! यदि कुशल अभ्यास गर्न नसिकने भए मैले भिन्दिन - 'कुशल अभ्यास गर ।' भिक्षुहो ! जब कि, कुशल अभ्यास गर्न सिकने हुनाले नै मैले भनें - भिक्षुहो ! 'कुशल अभ्यास गर ।' भिक्षुहो ! कुशल अभ्यास गर्दा अहित र दुःख हुन्छ भने कुशल अभ्यास गर भनी मैले भन्दिन । जब कि, भिक्षुहो ! कुशल अभ्यास गर्दा हित र सुख हुने भएकोले नै मैले यसो भनें - भिक्षुहो ! कुशल अभ्यास गर ।' "

- २०. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्मद्वारा नै सद्धर्म विनाश तथा अन्तर्धान हुनेछ । ती दुई के के हुन् ? (धर्मको) पदव्यञ्जन गलतरूपले मिलाउँदा अर्थमा अनर्थ हुन्छ । भिक्षुहो ! पदव्यञ्जनको व्यतिक्रम हुँदा अर्थ पिन अनर्थ हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुई धर्मद्वारा सद्धर्म विनाश तथा अन्तर्धान हुनेछ ।"
- २९. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्मद्वारा नै सद्धर्मको स्थिर, अविनाश तथा अन्तरधान हुनेछैन । ती दुई के के हुन् ? पदव्यञ्जन सहीरूपले मिलाउँदा अर्थमा अनर्थ हुँदैन । भिक्षुहो ! पदव्यञ्जन सहीरूपले मिलाउँदा सही अर्थ लगाएको हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुई धर्मद्वारा सद्धर्म अस्थिर, अविनाश तथा अन्तर्धान हुनेछैन ।"

## ३. बालवग्गो

- २२. " 'भिक्षुहो ! यी दुई मूर्ख हुन् । ती दुई को को हुन् ? जसले दोषलाई दोष भनी देख्दैन अनि दोषीले देशना (स्वीकार) गर्दा धर्मपूर्वक प्रतिग्रहण गर्दैन । भिक्षुहो ! यी नै दुई मूर्ख हुन् ।' 'भिक्षुहो ! यी दुई पण्डित हुन् । ती दुई को को हुन् ? जसले दोषलाई दोष भनी देख्दछ अनि दोषीले देशना गर्दा धर्मपूर्वक प्रतिग्रहण गर्दछ । भिक्षुहो ! यी नै दुई पण्डित हुन् ।'"
- २३. "भिक्षुहो ! यी दुईले तथागतलाई मिथ्या आरोप लगाउने हुन्छन् । ती दुई को को हुन् ? दुष्ट वा द्वेषी अनि मिथ्यामतमा श्रद्धावान । भिक्षुहो ! यी नै दुईले तथागतलाई मिथ्या आरोप लगाउँदछन् ।"
- २४. "भिक्षुहो ! यी दुईले तथागतलाई मिथ्या आरोप लगाउने हुन्छन् । ती दुई को को हुन् ? जसले कि, तथागतले नभनेको र नबोलेकोलाई तथागतले भनेको र बोलेको भनी प्रकाश गर्दछ अनि तथागतले भनेको र बोलेकोलाई तथाग-तले नभनेको र नबोलेको भनी प्रकाश गर्दछ । भिक्षुहो ! यी नै दुईले तथागतलाई मिथ्या आरोप लगाउने हुन्छन् ।'" भिक्षुहो ! यी दुईले तथागतलाई मिथ्या आरोप लगाउँदैनन् । ती दुई को को हुन् ? जसले कि, तथागतले नभनेको र नबोलेकोलाई तथागतले नभनेको र नबोलेको भनी प्रकाश गर्दछ अनि तथागतले भनेको र बोलेकोलाई तथागतले भनेको र बोलेको भनी प्रकाश गर्दछ । भिक्षुहो ! यी नै दुईले तथागतलाई मिथ्या आरोप लगाउँदैन ।' "
- २५. "भिक्षुहो ! यी दुईले तथागतलाई मिथ्या आरोप लगाउने हुन्छन् । ती दुई को को हुन् ? सूत्र अन्तर्गत गरी जसले लिएको छैन, (त्यो) सूत्र अन्तर्गत लिएको छ भनी प्रकाश गर्दछ । सूत्र अन्तर्गत गरी जसले लिएको छ, (त्यो) सूत्र अन्तर्गत गरी लिएको छैन भनी प्रकाश गर्दछ । भिक्षुहो ! यी नै दुईले तथागतलाई मिथ्या आरोप लगाउने हुन्छन् ।
- २६. "भिक्षुहो ! यी दुईले तथागतलाई मिथ्या आरोप लगाउँदैन् । ती दुई को को हुन् ? सूत्र अन्तर्गत जसले लिएको छ, (त्यो) सूत्र अन्तर्गत लिएको छ भनी प्रकाश गर्दछ । सूत्र अन्तर्गत जसले लिएको छैन, (त्यो) सूत्र अन्तर्गत लिएको छैन भनी प्रकाश गर्दछ । भिक्षुहो ! यी नै दुईले तथागतलाई मिथ्या आरोप लगाउँदैन ।"

- २७. "भिक्षुहो ! पापकर्मीलाई दुई गति मध्ये एक गतिको प्रत्याशा गर्न सिकन्छ- नर्क वा तिर्यक (किटपटङ्ग, पशुपंक्षी) योनि । भिक्षुहो ! पुण्यकर्मीलाई दुई गति मध्ये एक गतिको प्रत्याशा गर्न सिकन्छ- देव वा मनुष्य ।"
- २८. "भिक्षुहो ! मिथ्यादृष्टि हुनेलाई दुई गति मध्ये एक गतिको प्रत्याशा गर्न सिकन्छ- नर्क वा तिर्यक योनि ।"
- २९. "भिक्षुहो ! सम्यकदृष्टि हुनेलाई दुई गति मध्ये एक गतिको प्रत्याशा गर्न सिकन्छ– देव वा मनुष्य ।"
- ३०. "भिक्षुहो ! दुश्शील हुनेलाई दुई ठाउँमा ग्रहण गरिन्छ नरक वा तिर्यक योनि ।"
- 39. "भिक्षुहो ! मैले दुई कारण देखेर अरण्यमा एकान्त शयनासन सेवन गर्दछ । कुन दुई ? आफ्नो दृष्टान्त धर्ममा सुख विहरणको लागि राम्रोसँग देखेको हुनाले अनि भविष्यमा आउने जनताप्रति अनुकम्पा गर्ने हुनाले । भिक्षुहो ! यी नै दुई कारण राम्रोसँग देखेको हुनाले अरण्यमा एकान्त शयनासनको सेवन गर्दछ ।"
- ३२. "भिक्षुहो ! दुई धर्म विद्या पक्षीय हुन् । ती दुई के के हुन् ? शमथ र विपश्यना । भिक्षुहो ! शमथ भावना गर्दा कुन अर्थ सिद्ध हुन्छ ? चित्त भावित हुन्छ । चित्त भावित हुँदा कुन अर्थ सिद्ध हुन्छ ? जुन राग हो त्यो नष्ट हुन्छ । भिक्षुहो ! विपश्यना भावना गर्दा कुन अर्थ सिद्ध हुन्छ ? प्रज्ञा भावित हुँदा कुन अर्थ सिद्ध हुन्छ ? प्रज्ञा भावित हुँदा कुन अर्थ सिद्ध हुन्छ ? जुन अविद्या हो त्यो नष्ट हुन्छ । भिक्षुहो ! रागमय क्लेशद्वारा मैलो हुँदा चित्त विमुक्त हुँदैन । अविद्यामय क्लेशद्वारा मैलो हुँदा प्रज्ञाको भावना हुँदैन । भिक्षुहो यही रागबाट विराग हुँदा चित्त विमुक्ति हुन्छ अनि अविद्याबाट विराग हुँदा प्रज्ञा विमुक्ति हुन्छ ।"

## ४. समचित्तवग्गो

३३. "भिक्षुहो ! असत्पुरुषभूमि र सत्पुरुषभूमि विषय देशना गर्नेछु, त्यसलाई सुन अनि राम्रोसँग मनमा धारण गर, भन्नेछु ।" "हवस् भन्ते !" भनी ती भिक्षुहरूले भगवानलाई प्रत्युत्तर दिए । भगवानले यसरी भन्नुभयो–

"असत्पुरुषभूमि भनेको के हो ? भिक्षुहो ! असत्पुरुष अकृतज्ञ र अकृतवेदी हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि यो अकृतज्ञता तथा अकृतवेदीता हो, यो केवल असत्पुरुष-भूमि हो । भिक्षुहो ! सत्पुरुष कृतज्ञता तथा कृतवेदी हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कि यो कृतज्ञता तथा कृतवेदीता हो, यो केवल सत्पुरुषभूमि हो ।"

३४. "भिक्षुहो ! यी दुईप्रति सुप्रत्युपकार गरेको नहुने भन्दछु । ती दुई को को हुन् ? माता र पिता । सय वर्षसम्म एकितर काँधमा माता अनि अर्कोतिर काँधमा पितालाई बोकेर राख्छ र उसले तिनीहरूलाई तेल लगाई दिने, मिची दिने, नुहाइ दिने तथा मालिस गरी दिने हुन्छ । तिनीहरूले मलमूत्र त्यहाँ त्याग्छन् । भिक्षुहो ! त्यसरी सेवा गरेता पिन उसले माता-पिताप्रति राम्रोसँग उपकार गरेको होइन । भिक्षुहो ! यस महापृथ्वीमा रहेका अनेक सप्तरत्नद्वारा ऐश्वर्याधिपित भएको राज्यमा माता—पितालाई प्रतिष्ठित गरी दिएता पिन माता-पिताप्रति उपकार वा प्रत्युपकार गरेको हुन्न । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! माता-पिता भनेको पुत्रहरूप्रति बहुपकारक, हेरविचारक, पोषक र यस लोकलाई दर्शाउने हुन् । भिक्षुहो ! यदि माता-पिता अश्रद्धावान हुन् भने माता-पितालाई श्रद्धा सम्पदामा लगाउँछ, बसाउँछ तथा प्रतिष्ठित गराउँछ । कपटी भए त्याग सम्पदामा लगाउँछ, बसाउँछ तथा प्रतिष्ठित गराउँछ । मूर्ख भए प्रज्ञा सम्पदामा लगाउँछ, बसाउँछ तथा प्रतिष्ठित गराउँछ । मूर्ख भए प्रज्ञा सम्पदामा लगाउँछ, वसाउँछ तथा प्रतिष्ठित गराउँछ । मूर्ख भए प्रज्ञा सम्पदामा लगाउँछ, वसाउँछ तथा प्रतिष्ठित गराउँछ । मूर्ख भए प्रज्ञा सम्पदामा लगाउँछ, वसाउँछ तथा प्रतिष्ठित गराउँछ । मूर्ख भए प्रज्ञा सम्पदामा लगाउँछ, वसाउँछ तथा प्रतिष्ठित गराउँछ । मिक्षुहो ! यसो गर्वा माता-पिताप्रति उपकार तथा सुप्रत्युपकार गरेको हुन्छ।"

३४. त्यसबेला कोही एक ब्राह्मण जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए । त्यहाँ पुगी भगवानसँग प्रसन्न भई कुरा गरे । प्रसन्न भई सारणीय कुरा... । एक ठाउँमा बसेपछि ती ब्राह्मणले भगवानलाई यसो भने— "भो गोतम तपाई कुन वादी तथा कुन मतको हुनुहुन्छ ?" "ब्राह्मण ! म कियावादी पनि अकियावादी पनि हुँ ।" "भो गोतम ! तपाई कसरी कियावादी पनि अकियावादी पनि हुनुहुन्छ ?"

"ब्राह्मण ! म अिकयावादी भनी यसरी भन्दछु— शारीरिक दुश्चरित्र, वाचिसक दुश्चरित्र र मानसिक दुश्चरित्र तथा अनेक प्रकारका पाप तथा अकुशल धर्म नगर्नु । म कियावदी भनी यसरी भन्दछु— शारीरिक सुचरित्र, वाचिसक सुचरित्र र मानसिक सुचरित्र तथा अनेक प्रकारका कुशल धर्म गर्नु । ब्राह्मण ! म यसरी कियावादी र अकियावादी हुँ ।"

"अति सुन्दर, भो गोतम ! ... आजदेखि प्राण रहुञ्जेलसम्म म भगवान गोतमको शरणमा परेका उपासक भनी धारण गर्नुहोस् ।"

३६ "त्यसबेला अनाथिपिण्डक गृहपित, जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो, त्यहाँ गए। त्यहाँ पुगी भगवानलाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा बसे। एक ठाउँमा बसेका अनाथिपिण्डक गृहपितले भगवानलाई यसरी भने— "भन्ते! लोकमा किर्प्रकारका दिक्षणेय (दान दिन योग्य) हुन्छन् अनि कसलाई दान दिनुपर्छ?" "गृहपित! लोकमा दुईप्रकारका दिक्षणेय हुन्छन्— शैक्ष र अशैक्ष। गृहपित! लोकमा यी नै दुई प्रकारका दिक्षणेय हुन्, यिनीहरूलाई नै दान दिनुपर्छ।"

भगवानले यसरी भन्नुभएपछि पुनः सुगतले यसो भन्नुभयो-

"सेखो बसेखो च इमस्मिं लोके, बाहुनेय्या यजमानानं होन्ति । ते उज्जुभूता कायेन, वाचाय उद चेतसा । खेत्तं तं यजमानानं, एत्य दिन्नं पहप्फल "न्ति ॥

अर्थात, "यस लोकमा शैक्ष र अशैक्ष छन्, यजमानको निम्ति आव्हान गर्न योग्य हुन्। यिनीहरूका शरीर, वचन र मन ऋजुभूत छन्। जजमानको निम्ति त्यो खेत हो जहाँ दान दिदा महाफल हुन्छ।"

३७. मैले यस्तो सुनें एक समय भगवान सावित्यस्थित अनार्थापण्डिकको जेतवनाराममा बस्नुहुन्थ्यो। त्यस समय आयुष्मान सारिपुत्त सावित्यस्थित िर ारमाताको प्रासाद पूब्बाराममा बस्नुहुन्थ्यो। त्यस बेला आयुष्मान सारिपुत्तले भिक्षुहरू आमन्त्रण गर्नुभयो "आवुस, भिक्षुहो!" "आवुस!" भनी ती भिक्षुहरूले आयुष्मान सारिपुत्तलाई प्रत्युत्तर दिए। आयुष्मान सारिपुत्तले यसो भन्नुभयो "व्यक्तिको स्वकीय संयोजन र बाह्य संयोजन विषय धर्म देशना गर्छु। त्यसलाई सुन र राम्रोसँग मनमा धारण गर, भन्नेछु। "हवस् आवुस!" भनी ती भिक्षुहरूले आयुष्मान सारिपुत्तलाई प्रत्युत्तर दिए। आयुष्मान सारिपुत्तले यसो भन्नुभयो अ

"आवुसहो ! व्यक्तिको स्वकीय संयोजन भनेको के हो ? आवुसहो ! यहाँ भिक्षु शीलवान हुन्छ, प्रातिमोक्ष संवरले संयमित हुन्छ अनि आचार-गोचरले सम्पन्न भई बस्दछ । अणुमात्रको दोषमा भयदर्शी हुन्छ, शिक्षापदलाई राम्रोसँग पालन गर्छ । ज पार्थिव शरीर त्यागी परम मृत्यु भई कुनै एक देव निकायमा जन्मिन्छ । ज त्यहाँबाट च्युत हुँदा यहीँ आउँछ । आवुसहो ! यसैलाई भनिन्छ— स्वकीय संयोजन भएका व्यक्ति । आउँदा यहीँ आउने ।

"आवुसहो ! बाह्य संयोजन भनेको के हो ? यहाँ भिक्षु शीलवान हुन्छ, प्रातिमोक्ष संवरले संयमित हुन्छ, अनि आचार-गोचरले सम्पन्न भई बस्दछ । अणुमात्रको दोषमा भयदर्शी हुन्छ, शिक्षापदलाई राम्रोसँग पालन गर्छ । ऊ अन्यतम शान्ती र चित्त विमुक्ति प्राप्त गरी बस्छ । ऊ पार्थिव शरीर त्यागी परम मृत्यु हुँदा कुनै एक देव निकायमा जन्मिन्छ । ऊ त्यहाँबाट च्युत हुँदा अनागामी हुन्छ । यहाँ नआउने हुन्छ । आवुसहो ! यसैलाई भनिन्छ— बाह्य संयोजनका अनागामी व्यक्ति तथा यहाँ नआउने ।

"अनि फीर अर्को भिक्षु शीलवान हुन्छ... राम्रोसँग पालन गर्छ । ऊ कामरागबाट मुक्त हुन, विराग हुन र निरोध गर्न लागिरहन्छ । ऊ भवबाट मुक्त हुन, विराग हुन र निरोध गर्न लागिरहन्छ । ऊ तृष्णा क्षय गर्न लागिरहन्छ । ऊ लोभ क्षय गर्न लागिरहन्छ । ऊ पार्थिव शरीर त्यागी परम मृत्यु हुँदा कुनै एक देव निकायमा जिन्मन्छ । ऊ त्यहाँबाट च्युत हुँदा अनागामी हुन्छ तथा यहाँ नआउने हुन्छ । आवुसहो ! यसैलाई भनिन्छ— बाह्य संयोजनका अनागामी व्यक्ति तथा यहाँ नआउने ।"

अनि त अनेक समिचत्त भएका देवताहरू जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए। त्यहाँ पुगी भगवानलाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा बसे। एक ठाउँमा बसनु भई ती देवताहरूले भगवानलाई यसो भने— "भन्ते! वहाँ आयुष्मान सारिपुत्तले मिगारमाताको प्रासाद पुब्बाराममा भिक्षुहरूलाई स्वकीय संयोजन व्यक्ति र बाह्य संयोजन व्यक्तिका विषय लिएर देशना गरिदैछ। भन्ते! परिषदरू प्रसन्न छन्। भन्ते! जहाँ मारिपुत्त हुनुहुन्छ त्यहाँ अनुकम्पा गरी भगवान जानुभए राम्रो हुन्छ। भगवानले मौन भई स्वीकार्नु भयो। अनि भगवान— जस्तै कि, बलवान पुरुषले समेटिएको बाहुलाई पसार्दछ, पसारिएको बाहुलाई समेटि दिए जस्तैगरी जेतवनबाट अन्तर्धान हुनुभई मिगारमाताको प्रासाद पुब्बाराममा आयुष्मान सारिपुत्तको सामुन्ने प्रकट हुनुभयो। भगवान बिछ्याइ राखेको आसनमा बस्नु भयो। आयुष्मान सारिपुत्तले पनि भगवानलाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा बस्नु भयो। एक ठाउँमा बस्नु भएका आयुष्मान सारिपुत्तलाई भगवानले यसो भन्नुभयो—

"सारिपुत्त ! 'यहाँ समचित्त भएका देवताहरू जहाँ म थिएँ त्यहाँ आए ।

आई मलाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा बसे । एक ठाउँमा बसेका ती देवताहरूले मलाई यसो भने- "भन्ते ! वहाँ आयुष्मान सारिपुत्तले मिगारमाताको प्रासाद पुब्बाराममा भिक्षुहरूलाई स्वकीय संयोजन व्यक्ति र बाह्य संयोजन व्यक्तिको विषय लिएर उपदेश गरिंदैछ । भन्ते ! परिषदहरू प्रसन्न छन् । भन्ते ! जहाँ सारिपत्त हुनुहुन्छ अनुकम्पा गरी भगवान त्यहाँ जानुभए राम्रो हुन्छ । ती देवताहरू दस जना, बीसजना, तीस जना, चालीस जना, पचास जना, साठ्ठी जना भए पनि सबै सियोको टुप्पो खस्ने ठाउँ सम्ममा पनि बस्न सक्छन् र एकले अर्कोलाई बाधा पुऱ्याउँदैनन् । सारिपुत्त ! तिम्रो मनमा यस्तो हुनसक्छ कि- 'त्यहाँ ती देवताहरूले त्यस्तो चित्तको अभ्यास गरे जब कि ती देवताहरू दस, बीस, तीस, चालीस, पचास र साठ्ठी जना भए पनि सियोको टुप्पो खस्ने ठाउँ सम्ममा पनि बस्न सक्छन् र एकले अर्कोलाई बाधा नपुऱ्याई बस्ने हुन्छन् । सारिप्त ! तर तिमीले यस्तो विचार नगर्न । यहीं ती देवताहरूले चित्तको अभ्यास गरे, जसमा कि ती देवताहरू दस... एकले अर्कोलाई बाधा नपुऱ्याई बस्छन् । सारिप्त ! त्यसैले यस्तो शिक्षा लिनपर्छ- शान्तिन्द्रिय र शान्त मनको हुन्छु । सारिपुत्त ! यही नै शिक्षा लिन्पर्छ । सारिपुत्त ! शान्तिन्द्रिय र शान्त मनको भई शान्तमय शारीरिक कर्म, शान्तमय वाचिसक कर्म र शान्तमय मानसिक कर्मको हुन्छु । शान्तमय व्यवहारको भई सब्रह्मचारीप्रति व्यवहार गर्नेछु । सारिपुत्त ! यही शिक्षा लिनुपर्छ । सारिपुत्त ! अन्य तैर्थिक परिव्राजकहरूले यो धर्म पर्याय सुन्न नपाउँदा उनीहरूलाई हानि भयो।' "

३८. मैले यस्तो सुनें— एक समय आयुष्मान महाकच्चान भद्दसार तीरको वरणमा बस्नुहुन्थ्यो । त्यस समय आरामदण्ड ब्राह्मण जहाँ आयुष्मान महाकच्चान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए । त्यहाँ पुगी आयुष्मान महाकच्चानसँग प्रसन्न भई कुरा गरे । प्रसन्न भई सारणीय कुरा गरेपछि एक ठाउँमा बसे । एक ठाउँमा बसेपछि आराम-दण्ड ब्राह्मणले आयुष्मान महाकच्चानलाई यसो भने— "भो कच्चान ! कुन कारणले वा कुन विषयले गर्दा जहाँ कि, क्षेत्रियहरू क्षेत्रियसँग विवाद गर्छन्, ब्राह्मणहरू ब्राह्मणसँग विवाद गर्छन् अनि गृहपतिहरू गृहपतिसँग विवाद गर्छन् ?" "ब्राह्मण ! कामरागप्रति आसक्ती, जालमा फस्दा, किचडमा धिसंदा र खाल्डोमा खस्दा नै क्षेत्रियहरू क्षेत्रियसँग विवाद गर्छन् ब्राह्मणहरू ब्राह्मणसँग विवाद गर्छन् अनि गृहपतिहरू गृहपत

"भो कच्चान ! कुन कारणले वा कुन विषयले गर्दा श्रमणहरू पनि श्रमणसँग विवाद गर्छन् ?" "ब्राह्मण ! दृष्टि (आ-आफ्नो धर्मको विशेष मत) मा आसक्ती, जालमा फस्दा, किचडमा धिसदा र खाल्डोमा खस्दा नै श्रमणहरू श्रमणसँग विवाद गर्छन् ।" "भो कच्चान ! के यो लोकमा कामरागको आसक्ती, बन्धन, किचड र खाल्डोबाट पार लागेका व्यक्तिहरू छन् अनि यो दृष्टि रागको आसक्ती, बन्धन, किचड र खाल्डोबाट पार लागेका व्यक्तिहरू पिन छन् ?" "छन्, ब्राह्मण ! यो लोकमा कामरागको आसक्ती, बन्धन, किचड र खाल्डोबाट पार लागेका व्यक्तिहरू छन् अनि यो दृष्टि रागको आसक्ती, बन्धन, किचड र खाल्डोबाट पार लागेका व्यक्तिहरू पिन छन्।"

"भो कच्चान ! लोकमा यो कामरागको आसिक्त, बन्धन, किचड र खाल्डोबाट पार लागेका व्यक्ति अनि यो दृष्टि रागको आसिक्त, बन्धन, किचड र खाल्डोबाट पार लागेका व्यक्ति को हुन् ?" "ब्राह्मण ! पूर्व दिशामा सावित्थ नाउँको नगर छ । अहिले अर्हत, सम्यकसम्बुद्ध त्यहाँ बस्नुहुन्छ । ब्राह्मण ! वहाँ भगवान नै यसप्रकारका कामरागको आसक्ती, बन्धन, किचड र खाल्डोबाट पार लागेका व्यक्ति अनि यो दृष्टिरागको आसक्ती, बन्धन, किचड र खाल्डोबाट पार हुनुभएको छ ।

यसरी भन्तु हुँदा आरामदण्ड ब्राह्मण आसनबाट उठी उत्तरासङ्गलाई एक काँधमा राखी दक्षिण खुट्टाले पृथ्वीमा टेकी जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यसतर्फ हातजोडी प्रणाम गर्दे तीनपल्ट उदान वाक्य प्रकट गरे— "नमो तस्स भगवतो अरहतो सम्मासम्बुद्धस्स" (वहाँ अर्हत सम्यकसम्बुद्धलाई नमस्कार) । जुन वहाँ भगवानले यसप्रकारका कामरागको आसक्ती, बन्धन, किचड र खाल्डोबाट पार हुन-भयो अनि दृष्टि रागको आसक्ती, बन्धन, किचड र खाल्डोबाट पार हुन-भयो अनि दृष्टि रागको आसक्ती, बन्धन, किचड र खाल्डोबाट पार हुन-भयो ।

"अति सुन्दर, भो कच्चान ! अति सुन्दर, भो कच्चान ! जस्तो कि घोप्टो परेकोलाई उत्तानो गरिदिए भौँ, छोपेकोलाई उघारी दिए भौँ, पथ अष्ट भएकालाई मार्ग देखाई दिए भौं, अन्धकारमा तेल बत्ती बाली दिए भौँ, आँखा हुनेले रूपलाई देख्न सके भौँ गरी भो कच्चान ! तपाईंले अनेक धर्म प्रकाशित गर्नुभयो । यसैकारण भो कच्चान ! वहाँ गोतम भगवानको शरणमा पर्दछु, धर्म र संघको पनि । भो कच्चान ! आजदेखि प्राण रहुञ्जेलसम्म शरणमा परेका उपासक भनी धारण गर्नुहोस् ।"

३९. एक समय आयुष्मान महाकच्चान मथुरास्थित गुन्दावनमा बस्नुहुन्थ्यो । त्यस समय कन्दरायण ब्राह्मण जहाँ आयुष्मान महाकच्चान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए।... एक ठाउँमा बसेका ती कन्दारायण ब्राह्मणले आयुष्मान महाकच्चानलाई यसो भने— "भो कच्चान! श्रमण कच्चानले ब्राह्मण, जीर्ण, वृद्ध, ज्येष्ठ र उमेर पुगेकालाई अभिवादन, सत्कार र आसनमा बस्न निमन्त्रण गर्दैन। भो कच्चान के तिमी त्यसरूपका हो ? भो कच्चान! ब्राह्मण, जीर्ण, वृद्ध, ज्येष्ठ र उमेर

पुगेकालाई अभिवादन, सत्कार र आसनमा बस्न निमन्त्रण नगर्नु राम्रो होइन । भो कच्चान ! तपाईंले त्यसों गर्नु राम्रो होइन ।"

"ब्राह्मण ! वहाँ भगवानले जान्नुभई, देख्नुभई अर्हत सम्यकसम्बुद्धद्वारा वृद्धभूमि र युवाभूमिको विषयमा भन्नु भएको छ । ब्राह्मण ! असी वर्ष, नब्बे वर्ष वा सय वर्षको वृद्ध भएता पनि ऊ काम-विषयको परिभोग गर्छ, कामवासनामय परिधिमा रहिरहन्छ, कामवासनामय जलनमा जिलरहन्छ, कामवासनामय वितर्कनाद्वारा नै खाइरहेको हुन्छ र कामवासनामय खोजमा उत्सुक हुन्छ भने त्यो मूर्खलाई वृद्धको सङ्घामा गनिन्दैन । ब्राह्मण ! युवा, कालोकेश, श्रेष्ठ यौवनले युक्त तथा पहिलो यौवनको हुँदा पनि उसले काम-विषयको परिभोग गर्दैन, कामवासना-मय परिधिमा रहँदैन, कामवासनामय खोजमा उत्सुक हुँदैन भने ती पण्डित वृद्धत्व-को सङ्घामा गनिन्छ।"

यसो भन्नुहुँदा, कन्दरायण ब्राह्मण उठी एक काँधमा च्यादर राखी युवा भिक्षुहरूका पाउमा शीरले वन्दना गरे । "भन्ते ! तपाईहरू वृद्ध हुनुहुन्छ तथा वृद्ध-भूमिमा स्थित हुनुहुन्छ।"

४०. "भिक्षुहों ! जुन समय चोरहरू बलवान हुन्छन्, त्यस समय राजा दुर्बल हुन्छ । भिक्षुहों ! त्यस समय राजालाई सिमान्त देश वा जनपदमा जान-आउन अनुशासन गर्न सिजलों हुँदैन । ब्राह्मण-गृहपतिहरू पिन त्यस समय जान-आउन वा बाहिरका काम गर्न वा खोज्न सिजलों हुँदैन । भिक्षुहों ! यसरी नै जब पापी भिक्षुहरू बलवान हुन्छन्, त्यस समय सज्जन भिक्षुहरू दुर्बल हुनेछन् । भिक्षुहों ! त्यस समय सज्जन भिक्षुहरू मौन भई बस्नेछन् । मौन भई नै संघका माभ्रमा बस्नेछन् कि त प्रत्यन्त गाउँ वा जनपदमा जानेछन् । भिक्षुहों ! त्यसों हुँदा बहुजनको निम्ति अहित, असुख, देवमनुष्य तथा धेरै जनलाई अकल्याण, अहित र दुःख हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! जुन समय राजा बलवान हुन्छ, त्यस समय चोरहरू दुर्बल हुनेछन् । भिक्षुहो ! त्यस समय राजालाई सिमान्त देश वा जनपदमा जान-आउन अनुशासन गर्न सिजलो हुन्छ । ब्राह्मण-गृहपितहरू पिन त्यस समय जान-आउन वा बाहिरका काम गर्न वा खोज्न सिजलो हुन्छ । भिक्षुहो ! यसरी नै जब सज्जन भिक्षुहरू बलवान हुन्छन्, त्यस समय पापी भिक्षुहरू दुर्बल हुनेछन् । भिक्षुहो ! त्यस समय पापी भिक्षुहरू मौन भई बस्छन् । मौन भई नै संघका माभ्रमा बस्ने हुन्छन् कि त जहाँसुकै जानेछन् । भिक्षुहो ! त्यसो हुँदा बहुजनको निम्ति हित, सुख, देवमनुष्य तथा धेरै जनलाई कल्याण, हित र सुख हुन्छ ।"

४९. "भिक्षुहो ! मिथ्याचर्यामा लागेका गृहस्थ वा प्रव्रजित यी दुवैलाई मैले प्रशंसा गर्दिन । भिक्षुहो ! मिथ्यामार्गमा लागेका, मिथ्याचर्याको अभ्यास गर्दा गृहस्थ वा प्रव्रजितलाई ज्ञय कुशल धर्ममा प्रशंसित हुँदैन ।"

"भिक्षुहो ! सम्यकचर्यामा लागेका गृहस्थ वा प्रव्रजित यी दुवैलाई मैले प्रशंसा गर्दछु । भिक्षुहो ! सम्यकमार्गमा लागेका, सम्यकचर्याको अभ्यास गर्दा गृहस्थ वा प्रव्रजितलाई ज्ञय कुशल धर्ममा प्रशंसित हुन्छ ।"

४२. "भिक्षुहो ! दुर्गृहित सूत्रहरूलाई जो भिक्षुले व्यञ्जनसहित राम्रो लाग्ने गरी अर्थ र धर्म भन्दै हिँड्छ भने, भिक्षुहो ! ती भिक्षुहरूले बहुजन अहित, बहुजन असुख, देवमनुष्य तथा धेरै जनलाई अकल्याण, अहित र दुःखको निम्ति हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! सुगृहित सूत्रहरूलाई जो भिक्षुले व्यञ्जनसहित राम्रो लाग्ने गरी अर्थ र धर्म भन्दै हिँड्छ भने, भिक्षुहो ! ती भिक्षुहरूले बहुजन हित, बहुजन सुख, देवमनुष्य तथा धेरै जनलाई कल्याण, हित र सुखको निम्ति हुन्छ।"

## ५. परिसवग्गो

४३. "भिक्षुहो ! यी दुई परिषद हुन् । ती दुई को को हुन् ? अगम्भीर परिषद र गम्भीर परिषद । भिक्षुहो ! कस्तालाई अगम्भीर परिषद भिनन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ जुन परिषदका भिक्षुहरू उद्धत (प्रचण्ड), अभिमानी, चञ्चल, वाचाल, असंयमित वचन, विस्मृतिवान, मूर्ख, असमाहित, भ्रान्त चित्त र असंयमित इन्द्रिय हुन्छ । भिक्षुहो ! यसप्रकारका परिषदलाई अगम्भीर परिषद भनिन्छ ।

"भिक्षुहो ! कस्तालाई गम्भीर परिषद भिनन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ जुन परिषदका भिक्षुहरू अनुद्धत (प्रचण्ड नभएका), अनिभमानी, अचञ्चल, अवाचाल, संयमित वचन, स्मृतिवान, पण्डित, समाहित, एकाग्र चित्त र संयमित इन्द्रिय हुन्छ । भिक्षुहो ! यसप्रकारका परिषदलाई गम्भीर परिषद भिनन्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुईप्रकारका परिषद हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई परिषद मध्ये जुन कि यो– गम्भीर । परिषद नै श्रेष्ठ हुन् ।"

४४. "भिक्षुहो ! यी दुई परिषद हुन् । ती दुई को को हुन् ? असंगठित परिषद र संगठित परिषद । भिक्षुहो ! कस्तालाई असंगठित परिषद भिनन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ जुन परिषदका भिक्षुहरू भगडालु, कलह गर्ने, विवाद गर्ने अनि एक आपसमा शब्दरूपी शस्त्रद्वारा प्रहार गर्ने हुन्छन् । भिक्षुहो ! यस्तो परिषदलाई असंगठित परिषद भनिन्छ ।

"भिक्षुहो ! कस्तालाई संगठित परिषद भिनन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ जुन परिषदका भिक्षुहरू संगठित, एकमत, अविवादी, दूध-पानी जस्तै मिलेर बस्ने, परस्पर प्रिय भाव तथा प्रसन्नमय आँखाले हेर्ने हुन्छ । भिक्षुहो ! यस्तो परिषदलाई संगठित परिषद भिनन्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुईप्रकारका परिषद हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई परिषद मध्ये जुन कि यो— संगठित परिषद नै श्रेष्ठ हुन् ।"

४५. "भिक्षुहो! यी दुई परिषद हुन्। ती दुई को को हुन्? अनुत्तम परिषद र उत्तम परिषद। भिक्षुहो! कस्तालाई अनुत्तम परिषद भिनन्छ? भिक्षुहो! यहाँ जुन परिषदका थेर भिक्षुहरू महत्वाकांक्षी, शिथिल, पहिल्यै पतन हुने, एकान्त मन नपराउने, अप्रयत्नशील, अप्राप्तिलाई प्राप्त नगर्ने, अनिधकारलाई अधिकार प्राप्त नगर्ने, साक्षात्कार नगरेकोलाई साक्षात्कार नगर्ने अनि तिनीहरूका पछि, लाग्ने तथा अनुयायीहरूले पनि देखासिकी गर्ने हुन्छन्। तिनीहरू पनि महत्वाकांक्षी, शिथिल, पहिल्यै पतन हुने, एकान्त मन नपराउने, अप्रयत्नशील, अप्राप्तिलाई प्राप्त नगर्ने,

अनिधकारलाई अधिकार प्राप्त नगर्ने र साक्षात्कार नगरेकोलाई साक्षात्कार नगर्ने हुन्छन् । भिक्षुहो ! यसप्रकारका भिक्षुलाई नै अनुत्तम परिषद भनिन्छ ।

भिक्षुहो ! कस्तालाई उत्तम परिषद भिनन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ जुन परिषदका थेर भिक्षुहरू अमहत्वाकांक्षी, अशिथिल, पिहल्यै पतन नहुने, एकान्त मन पराउने, प्रयत्नशील, अप्राप्तिलाई प्राप्त गर्ने, अनिधकारलाई अधिकार प्राप्त गर्ने र साक्षात्कार नगरेकोलाई साक्षात्कार गर्ने हुन्छन् । तिनीहरूका पिछ लाग्ने तथा अनुयायीहरूले पिन देखासिकी गर्ने हुन्छन् । तिनीहरू पिन अमहत्वाकांक्षी, अशिथिल, पिहल्यै पतन नहुने, एकान्त मन पराउने, प्रयत्नशील, अप्राप्तिलाई प्राप्त गर्ने, अनिधकारलाई अधिकार प्राप्त गर्ने, साक्षात्कार नगरेकोलाई साक्षात्कार गर्ने हुन्छन् । भिक्षुहो ! यसप्रकारका भिक्षुलाई नै उत्तम परिषद भिनन्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुईप्रकारका परिषद हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई परिषद मध्ये जुन कि यो— उत्तम परिषद नै श्रेष्ठ हुन् ।"

४६. "भिक्षुहो ! यी दुई परिषद हुन् । ती दुई को को हुन् ? अनार्य परिषद र आर्य परिषद । भिक्षुहो ! कस्तालाई अनार्य परिषद भिनन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ जुन परिषदका भिक्षुले 'यो दु:ख हो' भनी यथार्थ जानेको हुँदैन, 'यो दु:ख समुदय हो' भनी यथार्थ जानेको हुँदैन अनि 'यो दु:ख निरोध हो भनी यथार्थ जानेको हुँदैन अनि 'यो दु:ख निरोध हुने मार्ग हो' भनी यथार्थ जानेको हुँदैन । भिक्षुहो ! यसप्रकारका परिषदलाई नै अनार्य परिषद भिनन्छ ।

भिक्षुहो ! कस्तालाई आर्य परिषद भिनन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ जुन परिषदका भिक्षुले 'यो दुःख हो' भनी यथार्थ जानेको हुन्छ, 'यो दुःख समुदय हो' भनी यथार्थ जानेको हुन्छ, 'यो दुःख अनि 'यो दुःख निरोध हो' भनी यथार्थ जानेको हुन्छ, अनि 'यो दुःख निरोध हुने मार्ग हो' भनी यथार्थ जानेको हुन्छ । भिक्षुहो ! यसप्रकारका परिषदलाई नै आर्य परिषद भिनन्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुईप्रकारका परिषद हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई परिषद मध्ये जुन कि यो– आर्य परिषद नै श्रेष्ठ हुन् ।"

४७. "भिक्षुहो ! यी दुई परिषद हुन् । ती दुई को को हुन् ? निस्सार परिषद र सारवान परिषद । भिक्षुहो ! कस्तालाई निस्सार परिषद भनिन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ जुन परिषदका भिक्षुहरू छन्दागित (इच्छा वा लोभको वशमा पर्ने), द्वेषागित (शत्रुताको भावलिई बस्ने), मोहागित (मोहको वशमा पर्ने) र भयागित (भयको वशमा पर्ने) हुन्छन् । भिक्षुहो ! यसप्रकारका परिषदलाई निस्सार परिषद भनिन्छ ।

"भिक्षुहो ! कस्तालाई सारवान परिषद भनिन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ जुन

परिषदका भिक्षुहरू छन्दागितमा नलाग्ने, द्वेषागितमा नलाग्ने, मोहागितमा नलाग्ने र भयागितमा नलाग्ने हुन्छन् । भिक्षुहो ! यसप्रकारका परिषदलाई सारवान परिषद भिनन्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुईप्रकारका परिषद हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई परिषद मध्ये जुन कि यो– सारवान परिषद नै श्रेष्ठ हुन् ।"

४८. "भिक्षुहो ! यी दुई परिषद हुन् । ती दुई को को हुन् ? दुर्विनित तथा प्रश्नोत्तर नगरी अविनीत भएका परिषद अनि प्रश्नोत्तर गरी सुविनीत भएका परिषद । भिक्षुहो ! कस्तालाई दुर्विनीत तथा प्रश्नोत्तर नगरी अविनीत भएका परिषद भिक्षुहो ! यहाँ जुन परिषदमा तथागतद्वारा भन्नु भएका जुन गम्भीर तथा गम्भीर अर्थ भएका सूतहरू, लोकोत्तर र शुन्यताले युक्त भएका ती शब्दलाई सुनाउँदा भिक्षुहरूले सुन्न चाहँदैनन्, कान लाउँदैनन्, बुभनलाई चित्त लाउँदैनन्, न त धर्मलाई ग्रहण गर्ने हुन्छन्, न त राम्रोसँग अध्ययन गर्नुपर्छ भन्ने ठान्दछन् । तर कविद्वारा रिचत काव्य सूत्रहरू विचित्र अक्षर र व्यञ्जन भएका अन्य श्रावक (अन्य धर्मका शिष्य) द्वारा भनेका भनाइलाई सुन्ने हुन्छन् । कान लाउँछन्, बुभनलाई चित्त लाउँछन्, धर्म ग्रहण गर्ने हुन्छन् अनि राम्रोसँग अध्ययन गर्नुपर्छ भन्ने ठान्दछन् । तिनीहरूको त्यस धर्मलाई भने राम्रोसँग अध्ययन गरी एक अर्कासँग प्रश्नोत्तर गर्दैनन् । न त त्यस्तो कुनै विवरण खोज्दछन् 'यो भनेको के हो र यसको अर्थ के हो ?' तिनीहरूले अविवरणलाई विवरण गर्दैनन्, अस्पष्टलाई स्पष्ट पार्दैनन्, सन्देहास्पद धर्मलाई सन्देहास्पदबाट मुक्त गराउँदैनन् । भिक्षुहो ! यसप्रकारका परिषदलाई दुर्विनित तथा प्रश्नोत्तर नगरी अविनित भएका परिषद भनिन्छ ।

"भिक्षुहो ! कस्तालाई विनीत तथा प्रश्नोत्तर गरी सुविनीत भएका परिषद भिनन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ जुन परिषदमा भिक्षुहरूले कविद्वारा रिचत काव्य, सूत्रहरू, विचित्र अक्षर र व्यञ्जन भएका, अन्य श्रावकद्वारा भनेकोलाई सुन्ने हुँदैनन्, कान लाउँदैनन् र बुभनको निम्ति मन लाउँदैनन् । त्यस धर्मलाई ग्रहण गर्दैनन् अनि राम्रोसँग अध्ययन गर्नुपर्छ भन्ने ठान्दैनन् । तर तथागतद्वारा भाषित जुन सूत्रहरू गम्भीर छन्, गम्भीर अर्थका हुन्छन्, लोकत्तर र शुन्यताले युक्त भएका ती शब्दहरूलाई सुनाउँदा सुन्न चाहन्छन्, कान लाउँछन्, बुभनलाई चित्त लाउँछन्, त्यसप्रकारका धर्मलाई ग्रहण गर्नुपर्छ अनि राम्रोसँग अध्ययन गर्नुपर्छ भन्ने ठान्दछन् । तिनीहरूले त्यस धर्मलाई राम्रोसँग अध्ययन गरी एक अर्कासँग प्रश्नोत्तर गर्दछन्, विवरण बोज्दछन्, 'यो भनेको के हो र यसको अर्थ के हो ?' यसरी विवरण नभएकोलाई विवरण गरिदिन्छन्, अस्पष्टलाई स्पष्ट गरिदिन्छन्, अनेकौ शंकास्पद धर्मलाई शंका निवारण गरिदिन्छन् । भिक्षुहो ! यसप्रकारका परिषदलाई विनीत तथा प्रश्नोत्तर गरी सुविनीत भएको परिषद भिनन्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुईप्रकारका

परिषद हुन् । यी दुई परिषद मध्ये जुन कि यो- विनीत तथा प्रश्नोत्तर गरी सुविनीत परिषद नै श्रेष्ठ हुन् ।"

४९. "भिक्षुहो ! यी दुई परिषद हुन् । ती दुई को को हुन् ? भौतिक-लाई महत्व दिने तर सद्धर्मलाई महत्व दिने तर भौतिक पदार्थलाई महत्व निते । भिक्षुहो ! कस्ता परिषदलाई भौतिक महत्व दिने तर सद्धर्मलाई महत्व निते । भिक्षुहो ! यहाँ जुन परिषदमा भिक्षुहरूले श्वेतवस्त्र धारी गृहस्थका सम्मुखमा एक अर्कालाई यसरी वर्णन गर्दछन्-'फलानो भिक्षु त दुवै भागबाट मुक्त छन्, फलानो प्रज्ञाविमुक्त छन्, फलानो काय साक्षी छन्, फलानो दृष्टि प्राप्त छन्, फलानो श्रद्धाविमुक्त छन्, फलानो धर्मपरायण छन्, फलानो श्रद्धायुक्त छन्, फलानो शीलवान छन्, फलानो दुश्शील तथा अधर्मी छन्।' तिनीहरू उनीहरूबाट लाभान्वित हुन्छन् । भिक्षुहो ! तिनीहरू त्यस लाभमा लाभान्वित भई, त्यसमा ग्रसित भई, मूर्छित भई, डुबी, दुष्परिणाम- दर्शी नभई अनि प्रज्ञाले राम्रोसँग पर्यवेक्षण नगरी परिभोग गर्दछन् । यस्तालाई नै भौतिक पदार्थलाई महत्व दिने तर सद्धर्मलाई महत्व निदने परिषद भिनन्छ।

"भिक्षुहो ! कस्ता परिषदलाई भौतिक महत्व निदने तर सद्धर्मलाई महत्व दिने भिनन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ जुन परिषदमा भिक्षुहरूले श्वेतवस्त्र धारी गृहस्थका सम्मुखमा एक अर्कालाई यसरी वर्णन गर्दैनन्— 'फलानो भिक्षु त दुवै भागबाट मुक्त छन्, फलानो प्रज्ञाविमुक्त छन्, फलानो काय साक्षी छन्, फलानो दृष्टि प्राप्त छन्, फलानो श्रद्धाविमुक्त छन्, फलानो धर्मपरायण छन्, फलानो श्रद्धायुक्त छन्, फलानो शीलवान तथा कल्याणधर्मी छन् र फलानो शीलवान तथा धर्मी छन् । तिनीहरू त्यस लाभमा लाभान्वित भई, त्यसमा ग्रसित नभई, मूर्छित नभई, नडुबी दुष्परिणाम-दर्शी भई अनि प्रज्ञाले राम्रोसँग पर्यवेक्षण गरी परिभोग गर्दछन् । यस्तालाई नै भौतिक पदार्थलाई महत्व निदने तर सद्धर्मलाई महत्व दिने परिषद भनिन्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुई परिषद हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई परिषद मध्ये जुन कि यो—सद्धर्मलाई महत्व दिने परिषद नै श्रेष्ठ हुन् ।"

५०. "भिक्षुहो ! यी दुई परिषद हुन् । ती दुई को को हुन् ? विषमपरिषद र समपरिषद । भिक्षुहो ! कस्तालाई विषम परिषद भिनन्छ ? भिक्षुहो ! जुन परिषदमा अधार्मिक कार्य हुन्छ, धार्मिक कार्य हुँदैन, अविनय कार्य हुन्छ विनय कार्य हुँदैन, अधार्मिक कर्म देखिन्छ, धार्मिक कर्म देखिन्छ, तर विनय कर्म देखिने । भिक्षुहो ! यस्तो परिषदलाई विषम परिषद भिनन्छ ।

"भिक्षुहो ! कस्तालाई समपरिषद भनिन्छ ? भिक्षुहो ! जुन परिषदमा धार्मिक

कार्य हुन्छ अधार्मिक कार्य हुँदैन, विनय कार्य हुन्छ अविनय कार्य हुँदैन, धार्मिक कर्म देखिन्छ अधार्मिक कर्म देखिदैन अनि विनय कर्म देखिन्छ तर अविनय कर्म देखिने । भिक्षुहो ! यस्ता परिषदलाई समपरिषद भनिन्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुई परि-षद हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई परिषद मध्ये जुन कि यो – समपरिषद नै श्रेष्ठ हुन् ।"

४१. "भिक्षुहो ! यी दुई परिषद हुन् । ती दुई को को हुन् ? अधार्मिकपरिषद र धार्मिकपरिषद... भिक्षुहो ! यी नै दुई परिषद हुन् । यी दुई परिषद मध्ये जुन कि यो— धार्मिक परिषद नै श्रेष्ठ हुन् ।"

५२. "भिक्षुहो ! यी दुई परिषद हुन् । ती दुई को को हुन् ? अधर्मवादी परिषद र धर्मवादीपरिषद । भिक्षुहो ! कस्तालाई अधर्मवादी परिषद भिनन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ जुन परिषदमा भिक्षुहरूले धार्मिक तथा अधार्मिक विवाद ल्याउँछन् । तिनीहरूले त्यस विवाद ल्याउँदा एक आपसमा जनाउँदैनन्, न त जनाउन एकत्रित हुन्छन्, न त एक आपसमा प्रकट गर्छन् अनि न त प्रकट गर्नलाई एकत्रित हुन्छन् । तिनीहरू ठोकुवा गर्न नसक्ने, प्रकट गर्न नसक्ने, पक्ष विशेषलाई ग्रहण गर्ने, त्यही विवादलाई दृढतासहित ग्रहण गर्ने, हातमा लिने अनि आसक्त भई व्यवहारमा ल्याउँछन् र 'मूर्खले ठान्दछन् कि यही नै साँचो हो ।' भिक्षुहो ! यस्तालाई अधर्मवादी परिषद भिनन्छ ।

"भिक्षुहो ! कस्तालाई धर्मवादीपरिषद भिनन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ जुन परिषदमा भिक्षुहरूले धार्मिक तथा अधार्मिक विवाद ल्याउँछन् । तिनीहरूले त्यस विवाद ल्याउँछन् एक आपसमा जनाउँछन्, जनाउन एकितत हुन्छन्, एक आपसमा प्रकट गर्छन् अनि प्रकट गर्नलाई एकितत हुन्छन् । तिनीहरू ठोकुवा गर्न सक्छन्, प्रकट गर्न सक्छन्, पक्ष विशेषलाई ग्रहण नगर्ने हुन्छन्, न त त्यही विवादलाई दृढ गरी ग्रहण गर्ने हुन्छन्, न त हातमा लिने हुन्छन् तथा न त आसक्त भई व्यवहारमा ल्याउँछन् र न त 'मूर्खले जस्तै यही नै साँचो हो' भनी ठान्छन् । भिक्षुहो ! यस्तालाई नै धर्मवादीपरिषद भिनन्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुई परिषद हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई परिषद मध्ये जुन कि यो— धर्मवादीपरिषद नै श्रेष्ठ हुन् ।"

# २. दुतियपण्णासकं

# (६) १. पुग्गलवग्गो

- ५३. "भिक्षुहो ! यी दुई व्यक्ति बहुजन हित, बहुजन सुख र धेरै नै जनका निम्ति तथा देव-मनुष्यका निम्ति कल्याण गर्न, हित गर्न अनि सुख दिनको निम्ति उत्पन्न हुने गर्छन् वा उत्पन्न हुनेछन् । ती दुई को को हुन् ? तथागत अर्हत, सम्यकसम्बुद्ध र चक्रवर्ती राजा । भिक्षुहो ! यी नै दुई व्यक्ति बहुजन हित, बहुजन सुख र धेरै नै जनका निम्ति तथा देव-मनुष्यका निम्ति कल्याण गर्न, हित गर्न अनि सुख दिनको निम्ति उत्पन्न हुने गर्छन् वा उत्पन्न हुनेछन् ।"
- ४४. "भिक्षुहो ! यी दुई व्यक्ति आश्चर्यजनक मनुष्य उत्पन्न हुने गर्छन्, वा उत्पन्न हुनेछन् । ती दुई को को हुन् ? तथागत अर्हत सम्यकसम्बुद्ध र चक्रवर्ती राजा । भिक्षुहो ! यी नै दुई आश्चर्यजनक मनुष्य उत्पन्न हुने गर्छन्, वा उत्पन्न हुनेछन् ।"
- ४५. "भिक्षुहो ! यी दुई व्यक्तिको मृत्यु हुँदा धैरै जनका निम्ति अनुताप हुन्छ । ती दुई को को हुन् ? तथागत अर्हत सम्यकसम्बुद्ध र चक्रवर्ती राजा । यी नै दुई व्यक्तिको मृत्यु हुँदा धैरै जनका निम्ति अनुताप हुन्छ ।"
- ४६. "भिक्षुहो ! यी दुई व्यक्तिका स्तूप बनाउन योग्य छन् । ती दुई को को हुन् ? तथागत अर्हत सम्यकसम्बुद्ध र चक्रवर्ती राजा । भिक्षुहो ! यी नै दुई व्यक्तिका स्तूप बनाउन योग्य छन् ।"
- ५७. "भिक्षुहो ! यी दुई बुद्ध हुन्छन् । ती दुई को को हुन् ? तथागत अर्हत सम्यकसम्बुद्ध र प्रत्येक बुद्ध । भिक्षुहो ! यी नै दुई बुद्ध हुन्छन् ।"
- ४८. "भिक्षुहो ! यी दुई बिजुली चिम्कंदा तिसंदैनन् । ती दुई को को हुन् ? क्षीणाश्रव (आश्रव, आशा वा इच्छारिहत) भिक्षु र श्रेष्ठ हात्ती । भिक्षुहो ! यी नै दुई बिजुली चिम्कंदा तिसंदैनन् ।"
- ४९. "भिक्षुहो ! यी दुई बिजुली चिम्कंदा तिर्सिदैनन् । ती दुई को को हुन् ? क्षीणाश्रव भिक्षु र श्रेष्ठ घोडा । भिक्षुहो ! यी नै दुई बिजुली चिम्कंदा तिर्सिदैनन् ।"

- ६०. "भिक्षुहो ! यी दुई बिजुली चिम्किंदा तिसँदैनन् । ती दुई को को हुन् ? क्षीणाश्रव भिक्षु र श्रेष्ठ मृगराज सिंह । भिक्षुहो ! यी नै दुई बिजुली चिम्किंदा तिसँदैनन् ।"
- ६१. "भिक्षुहो ! यी दुई कारण राम्रोसँग देख्नाले किन्नरले मनुष्यका बोली बोल्दैनन् । ती दुई के के हुन् ? भूटो बोल्न नपरोस् र अरूलाई मिथ्या आरोप लाउन नपरोस् । भिक्षुहो ! यी नै दुई कारण राम्रोसँग देख्नाले किन्नरले मनुष्यका बोली बोल्दैनन् ।"
- ६२. "भिक्षुहो ! यी दुई विषयमा अतृप्त र असन्तुष्ट भई स्त्रीको मृत्यु हुन्छ । ती दुई के के हुन् ? मैथुन सेवन र सन्तानोत्पत्ति । "भिक्षुहो ! यी नै दुई विषयमा अतृप्त र असन्तुष्ट भई स्त्रीको मृत्यु हुन्छ ।"
- ६३. "भिक्षुहो ! असन्तसँगको सहवास र सन्तसँगको सहवासको देशना गर्छु । त्यसलाई सुन, राम्रोसँग मनमा धारण गर; भन्नेछु । "हवस् भन्ते !" भनी ती भिक्षुहरूले भगवानलाई प्रत्युत्तर दिए । भगवानले यसो भन्नुभयो--

"भिक्षुहो ! असन्तसँगको सहवास कसरी हुन्छ तथा असन्तसँग कसरी बस्दछन् ? भिक्षुहो ! यहाँ स्थिवर भिक्षुले यस्तो विचार गर्छ— 'स्थिवरले पिन मलाई केही नभनोस्, मध्यमले पिन मलाई केही नभनोस् र नौलोले पिन मलाई केही नभनोस् । मैले पिन स्थिवरलाई केही भन्ने छैन, मध्यमलाई पिन केही भन्ने छैन अनि नौलोलाई पिन केही भन्ने छैन । स्थिवरले पिन मलाई अहितानुकम्पी भई भन्ने छैन । मैले अपराध गरेको देखेता पिन भने जस्तो गर्दिन । अहँ, गर्दिन भनी सताउँछु । भिक्षुहो ! मध्यम भिक्षुलाई पिन यस्तो हुन्छ... । भिक्षुहो ! यहाँ नौलो भिक्षुले पिन यस्तो विचार गर्छ— 'स्थिवरले पिन मलाई केही नभनोस् । मैले पिन स्थिवरलाई केही नभनोस् र नौलोले पिन मलाई केही नभनोस् । मैले पिन स्थिवरलाई केही भन्ने छैन, मध्यमलाई पिन केही भन्ने छैन अनि नौलोलाई पिन केही भन्ने छैन । स्थिवरले पिन मलाई अहितानुकम्पी भई भन्ने छैन । स्थिवरले पिन मलाई अहितानुकम्पी भई भन्ने छैन । मैले अपराध गरेको देखेतापिन भने जस्तो गर्दिन । भिक्षुहो ! असन्तसँगको सहवास यस्तै हुन्छ तथा यसरी नै असन्तसँग बस्दछन् ।

"भिक्षुहो ! सन्तसँगको सहवास कसरी हुन्छ तथा सन्तसँग कसरी बस्दछन् ? भिक्षुहो ! यहाँ स्थविर भिक्षुले यस्तो विचार गर्छ– 'स्थविरले पिन मलाई भने हुन्छ, मध्यमले पिन मलाई भने हुन्छ र नौलोले पिन मलाई भने हुन्छ ।

मैले पनि स्थिवरलाई भन्ने छु, मध्यमलाई पनि भन्ने छु अनि नौलोलाई पनि भन्ने छु। स्थिवरले मलाई हितानुकम्पी भई भनोस् तथा अहितानुकम्पी भई नभने हुन्छ। मैले अपराध गरेको देखेको भए भने जस्तो गर्नेछु। "ठीक छ" भनोस्, सताउँदिन। भिक्षुहो! मध्यम भिक्षुलाई पनि यस्तो हुन्छ...। भिक्षुहो! यहाँ नौलो भिक्षुले पनि यस्तो विचार गर्छ- 'स्थिवरले पनि मलाई भने हुन्छ, मध्यमले पनि मलाई भने हुन्छ र नौलोले पनि मलाई भने हुन्छ। मैले पनि स्थिवरलाई भन्ने छु, मध्यमलाई पनि भन्ने छु अनि नौलोलाई पनि भन्ने छु। स्थिवरले मलाई हितानुकम्पी भई भनोस् तथा अहितानुकम्पी भई नभने हुन्छ। मैले अपराध गरेको देखेमा भने जस्तो गर्नेछु। "ठीक छ" भनोस्, सताउँदिन। भिक्षुहो! सन्तसँगको सहवास यस्तै हुन्छ तथा यसरी नै सन्तसँग बस्दछन्।"

६४ "जुन विवादमा दुवै पक्षबाट एकले अर्कालाई आक्रोश र प्रत्याक्रोशका वचन प्रयोग गरिरहन्छन्, दृष्टिको कारणले हुने ईर्ष्या, चित्तद्वारा पुऱ्याउने कोप, असन्तुष्टी र कोधले गर्दा आफूलाई अशान्त पार्छ। त्यसो हुँदा यो आशागर्न सिक-न्छ। दीर्घकालसम्म कठोर वचन बोल्नुपर्ने अनि मारिपट गर्नुपर्ने भई नै रहनेछ। भिक्षुहरू आरामपूर्वक बस्न पाउने छैन।

"भिक्षुहो ! जुन विवादमा एकले अर्कालाई आक्रोश र प्रत्याकोशका वचन प्रयोग गरिरहँदैन, दृष्टिको कारणले हुने ईर्ष्या, चित्तद्वारा पुऱ्याउने कोप, असन्तुष्टी र कोधले गर्दा आफूलाई अशान्त हुँदा राम्रोसँग शान्त पार्छ । त्यसो हुँदा यो आशा गर्न सिकन्छ- 'दीर्घकालसम्म कठोर वचन बोल्नुपर्ने अनि मारिपट गर्नुपर्ने हुँदैन । भिक्षुहरू आरामपूर्वक बस्न पाउने छन् ।"

# (७) २. सुखवग्गो

- ६४. "भिक्षुहो ! यी दुई सुख हुन् । ती दुई के के हुन् ? गृही सुख र प्रव्रजित सुख । भिक्षुहो ! यी नै दुई सुख हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई सुख मध्ये जुन कि यो– प्रव्रजित सुख नै श्रेष्ठ हो ।"
- ६६. "भिक्षुहो ! यी दुई सुख हुन् । ती दुई के के हुन् ? काम सुख र नैष्कम्य सुख । भिक्षुहो ! यी नै दुई सुख हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई सुख मध्ये जुन कि यो–नैष्कम्य सुख नै श्रेष्ठ हो ।"
- ६७. "भिक्षुहो ! यी दुई सुख हुन् । ती दुई के के हुन् ? लौकिक सुख र लोकोत्तर सुख । भिक्षुहो ! यी नै दुई सुख हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई सुख मध्ये जुन कि यो— लोकोत्तर सुख नै श्रेष्ठ हो ।"
- ६८. "भिक्षुहो ! यी दुई सुख हुन् । ती दुई के के हुन् ? आश्रव सुख र अनाश्रव सुख । भिक्षुहो ! यी नै दुई सुख हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई सुख मध्ये जुन कि यो अनाश्रव सुख नै श्रेष्ठ हो ।"
- ६९. "भिक्षुहो ! यी दुई सुख हुन् । ती दुई के के हुन् ? भौतिक सुख र अभौतिक सुख । भिक्षुहो ! यी नै दुई सुख हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई सुख मध्ये जुन कि यो– अभौतिक सुख नै श्रेष्ठ हो ।"
- 90. "भिक्षुहो ! यी दुई सुख हुन् । ती दुई के के हुन् ? आर्य सुख र अनार्य सुख । भिक्षुहो ! यी नै दुई सुख हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई सुख मध्ये जुन कि यो– आर्य सुख नै श्रेष्ठ हो ।"
- 99. "भिक्षुहो ! यी दुई सुख हुन् । ती दुई के के हुन् ? शारीरिक सुख र मानसिक सुख । भिक्षुहो ! यी नै दुई सुख हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई सुख मध्ये जुन कि यो – मानसिक सुख नै श्रेष्ठ हो ।"
- ७२ "भिक्षुहो ! यी दुई सुख हुन् । ती दुई के के हुन् ? प्रीति सुख र प्रीतिविरत सुख । भिक्षुहो ! यी नै दुई सुख हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई सुख मध्ये जुन कि यो – प्रीतिविरत सुख नै श्रेष्ठ हो ।"

- ७३. "भिक्षुहो ! यी दुई सुख हुन् । ती दुई के के हुन् ? आस्वाद सुख र उपेक्षा सुख । भिक्षुहो ! यी नै दुई सुख हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई सुख मध्ये जुन कि यो– उपेक्षा सुख नै श्रेष्ठ हो ।"
- ७४. "भिक्षुहो ! यी दुई सुख हुन् । ती दुई के के हुन् ? समाधि सुख र असमाधि सुख । भिक्षुहो ! यी नै दुई सुख हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई सुख मध्ये जुन कि यो– समाधि सुख नै श्रेष्ठ हो ।"
- ७५. "भिक्षुहो ! यी दुई सुख हुन् । ती दुई के के हुन् ? सप्रीति आरम्मण सुख र प्रीतिविरत सुख । भिक्षुहो ! यी नै दुई सुख हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई सुख मध्ये जुन कि यो – प्रीतिविरत सुख नै श्रेष्ठ हो ।"
- ७६. "भिक्षुहो ! यी दुई सुख हुन् । ती दुई के के हुन् ? आस्वाद आरम्मण सुख र उपेक्षा आरम्मण सुख । भिक्षुहो ! यी नै दुई सुख हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई सुख मध्ये जुन कि यो उपेक्षा आरम्मण सुख नै श्रेष्ठ हो ।"
- ७७. "भिक्षुहो ! यी दुई सुख हुन् । ती दुई के के हुन् ? रूप आरम्मण सुख र अरूप आरम्मण सुख । भिक्षुहो ! यी नै दुई सुख हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई सुख मध्ये जुन कि यो– अरूप आरम्मण सुख नै श्रेष्ठ हो ।"

# (८) ३. सनिमित्तवग्गो

- ७८. "भिक्षुहो ! पापमय अकुशल धर्महरू निमित्त हुनाले नै उत्पन्न हुन्छन् बिना निमित्त होइन । त्यही निमित्त परित्याग गर्दा यस्ता पापमय अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुँदैनन् ।"
- ७९. "भिक्षुहो ! पापमय अकुशल धर्महरू निदानसिहत नै उत्पन्न हुन्छन् बिना निदान होइन । त्यही निदान परित्याग गर्दा यस्ता पापमय अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुँदैनन् ।"
- द0. "भिक्षुहो ! पापमय अकुशल धर्महरू कारण हुनाले नै उत्पन्न हुन्छन् बिना कारण होइन । त्यही कारण परित्याग गर्दा यस्ता पापमय अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुँदैनन् ।"
- ८१. "भिक्षुहो ! पापमय अकुशल धर्महरू संस्कारसित नै उत्पन्न हुन्छन् बिना संस्कार होइन । त्यही संस्कार परित्याग गर्दा यस्ता पापमय अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुँदैनन् ।"
- दर. "भिक्षुहो । पापमय अकुशल धर्महरू विषय हुनाले नै उत्पन्न हुन्छन् बिना विषय होइन । त्यही विषय परित्याग गर्दा यस्ता पापमय अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुँदैनन् ।"
- ८३. "भिक्षुहो ! पापमय अकुशल धर्महरू रूपसिहत नै उत्पन्न हुन्छन् अरूप हुँदा होइन । त्यही रूप परित्याग गर्दा यस्ता पापमय अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुँदैनन् ।"
- द४. "भिक्षुहो ! पापमय अकुशल धर्महरू वेदनाद्वारा नै उत्पन्न हुन्छन् बिना वेदना होइन । त्यही वेदना परित्याग गर्दा यस्ता पापमय अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुँदैनन् ।"
- ८५. "भिक्षुहो ! पापमय अकुशल धर्महरू संज्ञाद्वारा नै उत्पन्न हुन्छन् बिना संज्ञा होइन । त्यही संज्ञा परित्याग गर्दा यस्ता पापमय अकुशलधर्महरू उत्पन्न हुँदैनन् ।"

- ८६. "भिक्षुहो ! पापमय अकुशल धर्महरू विज्ञानद्वारा नै उत्पन्न हुन्छन् बिना विज्ञान होइन । त्यही विज्ञान परित्याग गर्दा यस्ता पापमय अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुँदैनन् ।"
- ५७. "भिक्षुहो ! पापमय अकुशल धर्महरू संस्कारद्वारा नै उत्पन्न हुन्छन् बिना संस्कार होइन । त्यही संस्कार परित्याग गर्दा यस्ता पापमय अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुँदैनन् ।"

#### (९) ४. धम्मवग्गो

- ८८. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? चित्त विमुक्ति र प्रज्ञा विमुक्ति । भिक्षुहो ! यी नै दुई धर्म हुन् ।"
- ८९. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? वीर्य र अचञ्चलता । भिक्षुहो ! यी नै दुई धर्म हुन् ।"
- ९०. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? नाम र रूप । भिक्षुहो ! यी नै दुई धर्म हुन् ।"
- ९१. "भिक्षुहो ! <mark>यी दुई धर्म हुन् । ती दुई</mark> के के हुन् ? विद्या र विमुक्ति । भिक्षुहो ! यी नै दुई धर्म हुन् ।"
- ९२. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? भव दृष्टि र विभव । भिक्षुहो ! यी नै दुई धर्म हुन् ।"
- ९३. "भिक्ष्हो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? निर्लज्जता र निर्भयता । भिक्ष्हो ! यी नै दुई धर्म हुन् ।"
- ९४. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? लज्जा र भय । भिक्षुहो ! यी नै दुई धर्म हुन् ।"
- ९५. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? दुर्वचन र पाप मित्र । भिक्षुहो ! यी नै दुई धर्म हुन् ।"
- ९६. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? सुवचन र कल्याण मित्र । भिक्षुहो ! यी नै दुई धर्म हुन् ।"

- ९७. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? धातु कुशलता र मनिसकार कुशलता । भिक्षुहो ! यी नै दुई धर्म हुन् ।"
- ९८. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? आपित कुशलता र आपित्तउत्थान कुशलता । भिक्षुहो ! यी नै दुई धर्म हुन् ।"

#### (१०) ५. बालवग्गो

- ९९. "भिक्षुहो ! यी दुई मूर्ख हुन् । ती दुई को को हुन् ? जसले अनागत भारवहन गर्छ अनि जसले आगत भारवहन गर्दैन । भिक्षुहो ! यी नै दुई मूर्ख हुन् ।"
- १००. "भिक्षुहो ! यी दुई पण्डित हुन् । ती दुई को को हुन् ? जसले अनागत भारवहन गर्दैन अनि जसले आगत भारवहन गर्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुई पण्डित हुन् ।"
- १०१. "भिक्षुहो ! यी दुई मूर्ख हुन् । ती दुई को को हुन् ? जसले अकिप्पय (गर्न नहुने ) लाई किप्पय (गर्न हुने ) भन्ने धारणा राख्छ अनि जसले किप्पयलाई अकिप्पय भन्ने धारणा राख्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुई मूर्ख हुन् ।"
- १०२. "भिक्षुहों ! यी दुई पण्डित हुन् । ती दुई को को हुन् ? जसले अकिप्पयलाई अकिप्पय भन्ने धारणा राख्छ अनि जसले किप्पयलाई किप्पय भन्ने धारणा राख्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुई पण्डित हुन् ।"
- १०३. "भिक्षुहो ! यी दुई मूर्ख हुन् । ती दुई को को हुन् ? जसले अनापत्ति-लाई आपत्ति भन्ने धारणा राख्छ अनि जसले आपत्तिलाई अनापति भन्ने धारणा राख्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुई मूर्ख हुन् ।"
- १०४. "भिक्षुहो ! यी दुई पण्डित हुन् । ती दुई को को हुन् ? जसले अनापत्तिलाई अनापत्ति भन्ने धारणा राख्छ अनि जसले आपत्तिलाई आपत्ति भन्ने धारणा राख्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुई पण्डित हुन् ।"
- १०५. "भिक्षुहो ! यी दुई मूर्ख हुन् । ती दुई को को हुन् ? जसले अधर्मलाई धर्म भन्ने धारणा राख्छ अनि जसले धर्मलाई अधर्म भन्ने धारणा राख्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुई मूर्ख हुन् ।"

- १०६. "भिक्षुहो ! यी दुई पण्डित हुन् । ती दुई को को हुन् ? जसले धर्मलाई धर्म भन्ने धारणा राख्छ अनि जसले अधर्मलाई अधर्म भन्ने धारणा राख्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुई पण्डित हुन् ।"
- १०७. "भिक्षुहो ! यी दुई मूर्ख हुन् । ती दुई को को हुन् ? जसले अविनयलाई विनय भन्ने धारणा राख्छ अनि जसले विनयलाई अविनय भन्ने धारणा राख्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुई मूर्ख हुन् ।"
- १०८. "भिक्षुहो ! यी दुई पण्डित हुन् । ती दुई को को हुन् ? जसले अविनयलाई अविनय भन्ने धारणा राख्छ अनि जसले विनयलाई विनय भन्ने धारणा राख्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुई पण्डित हुन् ।"
- १०९. "भिक्षुहो ! यी दुईद्वारा आश्रव वृद्धि हुन्छ । ती दुई के के हुन् ? जसले कौकृत्य (पश्चाताप) गर्न नपर्नेमा कौकृत्य हुन्छ अनि जसले कौकृत्य गर्ने पर्नेमा कौकृत्य गर्दैन । भिक्षुहो ! यी नै दुईद्वारा आश्रव वृद्धि हुन्छ ।"
- ११०. "भिक्षुहो ! यी दुईद्वारा आश्रव वृद्धि हुँदैन । ती दुई के के हुन् ? जसले कौकृत्य गर्न नपर्नेमा कौकृत्य गर्देन अनि जसले कौकृत्य गर्न पर्नेमा कौकृत्य गर्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुईद्वारा आश्रव वृद्धि हुँदैन ।"
- १९९. "भिक्षुहो ! यी दुईद्वारा आश्रव वृद्धि हुन्छ । ती दुई के के हुन् ? जसले अकिप्पयलाई किप्पय भन्ने धारणा राख्छ अनि जसले किप्पयलाई अकिप्पय भन्ने धारणा राख्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुईद्वारा आश्रव वृद्धि हुन्छ ।"
- ११२. "भिक्षुहो ! यी दुईद्वारा आश्रव वृद्धि हुँदैन । ती दुई के के हुन् ? जसले अकप्पियलाई अकप्पिय भन्ने धारणा राख्छ अनि जसले कप्पियलाई कप्पिय भन्ने धारणा राख्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुईद्वारा आश्रव वृद्धि हुँदैन ।"
- ११३. "भिक्षुहो ! यी दुईद्वारा आश्रव वृद्धि हुन्छ । ती दुई के के हुन् ? जसले आपित्तलाई अनापित भन्ने धारणा राख्छ अनि जसले अनापित्तलाई आपित्त भन्ने धारणा राख्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुईद्वारा आश्रव वृद्धि हुन्छ ।"
- १९४. "भिक्षुहो ! यी दुईद्वारा आश्रव वृद्धि हुँदैन । ती दुई के के हुन् ? जसले आपत्तिलाई आपत्ति भन्ने धारणा राख्छ अनि जसले अनापत्तिलाई अनापत्ति भन्ने धारणा राख्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुईद्वारा आश्रव वृद्धि हुँदैन ।"

१९५. "भिक्षुहो ! यी दुईद्वारा आश्रव वृद्धि हुन्छ । ती दुई के के हुन् ? जसले अधर्मलाई धर्म भन्ने धारणा राख्छ अनि जसले धर्मलाई अधर्म भन्ने धारणा राख्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुईद्वारा आश्रव वृद्धि हुन्छ ।"

११६. "भिक्षुहो ! यी दुईद्वारा आश्रव वृद्धि हुँदैन । ती दुई के के हुन् ? जसले धर्मलाई धर्म भन्ने धारणा राख्छ अनि जसले अधर्मलाई अधर्म भन्ने धारणा राख्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुईद्वारा आश्रव वृद्धि हुँदैन ।"

१९७. "भिक्षुहो ! यी दुईद्वारा आश्रव वृद्धि हुन्छ । ती दुई के के हुन् ? जसले अविनयलाई विनय भन्ने धारणा राख्छ अनि जसले विनयलाई अविनय भन्ने धारणा राख्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुईद्वारा आश्रव वृद्धि हुन्छ ।"

११८. भिक्षुहो ! यी नै दुईद्वारा आश्रव वृद्धि हुँदैन । ती दुई के के हुन् ? जसले अविनयलाई अविनय भन्ने धारणा राख्छ अनि जसले विनयलाई विनय भन्ने धारणा राख्छ । भिक्षुहो ! यी नै दुईद्वारा आश्रव वृद्धि हुँदैन ।"

# ३. ततियपण्णासकं

# (११) १. आसादुप्पजहवग्गो

- 99९. "भिक्षुहो ! यी दुई आशा त्याग्न कठिन छ । ती दुई के के हुन् ? लाभको आशा र जीवनको आशा । भिक्षुहो ! यी नै दुई आशा त्याग्न कठिन छ ।"
- १२०. "भिक्षुहो ! लोकमा यी दुई व्यक्ति दुर्लभ छन् । ती दुई को का हुन् ? जो कि परोपकारी र उपकारकप्रति कृतज्ञ हुने । भिक्षुहो ! यी नै दुई व्यक्ति लोकमा दुर्लभ छन् ।"
- १२१. "भिक्षुहो ! लोकमा यी दुई व्यक्ति दुर्लभ छन् । ती दुई को को हुन् ? जो कि तृप्त (अर्हत) र तृप्ततम (सम्यकसम्बुद्ध) । भिक्षुहो ! यी नै दुई व्यक्ति लोकमा दुर्लभ छन् ।"
- १२२. "भिक्षुहो ! दुई व्यक्तिलाई तृप्त गर्न सजिलो छैन । ती दुई को को हुन् ? जो कि लाभ भएजित सबै जम्मागर्ने अनि लाभ भएजित सबै खर्चगर्ने । भिक्षुहो ! यी नै दुई व्यक्तिलाई तृप्त गर्न सजिलो छैन ।"
- १२३. "भिक्षुहो ! दुई व्यक्तिलाई तृप्त गर्न सजिलो छ । ती दुई को को हुन् ? जो कि लाभ भएजित सबै जम्मानगर्ने अनि लाभ भएजित सबै खर्चनगर्ने । भिक्षुहो ! यी नै दुई व्यक्तिलाई तृप्त गर्न सजिलो छ ।"
- १२४. "भिक्षुहो ! यी दुई विषयले गर्दा राग उत्पत्ति हुन्छ । ती दुई के के हुन् ? शुभिनिमित्त र गलत विचार । भिक्षुहो ! यी नै दुई विषयले राग उत्पत्ति हुन्छ ।"
- १२४. "भिक्षुहो ! यी दुई विषयले द्वेष उत्पत्ति हुन्छ । ती दुई के के हुन् ? विरोधी भाव र गलत विचार । भिक्षुहो ! यी नै दुई विषयले द्वेष उत्पत्ति हुन्छ ।"
- १२६. "भिक्षुहो ! यी दुई विषयले मिथ्यादृष्टि उत्पत्ति हुन्छ । ती दुई के के हुन् ? अरूबाट सद्धर्म विरोध र गलत विचार । भिक्षुहो ! यी नै दुई विषयले मिथ्यादृष्टि उत्पत्ति हुन्छ ।"

१२७. "भिक्षुहो ! यी दुई विषयले गर्दा सम्यकदृष्टि उत्पत्ति हुन्छ । ती दुई के के हुन् ? अरूबाट सद्धर्म विरोध नहुँदा र सही विचार हुँदा । भिक्षुहो ! यी नै दुई विषयले गर्दा सम्यकदृष्टि उत्पत्ति हुन्छ ।"

१२८. "भिक्षुहो ! यी दुई आपत्ति हुन् । ती दुई के के हुन् ? हलुको आपत्ति र भारी आपत्ति । भिक्षुहो ! यी नै दुई आपत्ति हुन् ।"

१२९. "भिक्षुहो ! यी दुई आपत्ति हुन् । ती दुई के के हुन् ? दुष्ठुल्ल आपत्ति र अदुष्ठुल्ल आपत्ति । भिक्षुहो ! यी नै दुई आपत्ति हुन् ।"

१३०. "भिक्षुहो ! यी दुई आपत्ति हुन् । ती दुई के के हुन् ? सावशेष आपत्ति र अनावशेष आपत्ति । भिक्षुहो ! यी नै दुई आपत्ति हुन् ।"

## (१२.) २. आयाचनवग्गो

- १३१. "भिक्षुहो ! श्रद्धावान भिक्षुले कामना गर्दा सम्यकरूपले यसरी कामना गर्नुपर्छ- 'म त्यस्तो हुनसकुँ जस्तो कि सारिपुत्त र महामोग्गल्लान । भिक्षुहो ! सारि-पुत्त र मोग्गल्लान मेरा श्रावक भिक्षुहरूका निम्ति तराजु तथा प्रमाण हुन् ।"
- १३२. "भिक्षुहो ! श्रद्धावती भिक्षुणीले कामना गर्दा सम्यकरूपले यसरी कामना गर्नुपर्छ- 'म त्यस्तो हुनसकुँ जस्तो कि खेमा र उप्पलवण्णा । भिक्षुहो ! खेमा र उप्पलवण्णा मेरा श्राविका भिक्षुणीहरूका निम्ति तराजु तथा प्रमाण हुन् ।"
- १३३. "भिक्षुहो ! श्रद्धावान उपासकले कामना गर्दा सम्यकरूपले यसरी कामना गर्नुपर्छ- 'म त्यस्तो हुनसकुँ जस्तो कि चित्त गृहपित र हत्थकआलवक । भिक्षुहो ! चित्त गृहपित र हत्थकआलवक मेरा श्रावक उपासकहरूका निम्ति तराजु तथा प्रमाण हुन्।"
- १३४. "भिक्षुहो ! श्रद्धावित उपासिकाले कामना गर्दा सम्यकरूपले यसरी कामना गर्नुपर्छ- 'म त्यस्तो हुनसकुँ जस्तो कि खुज्जुत्तरा उपासिका र बेलुकन्दिक नन्दमाता । भिक्षुहो ! खुज्जुत्तरा उपासिका र बेलुकन्दिक नन्दमाता मेरा उपासिका-हरूका निम्ति तराजु तथा प्रमाण हुन् ।"
- १३५. "भिक्षुहो ! यी दुई कारणले युक्त मूर्ख, अव्यक्त र असत्पुरुषले आफूलाई विनाश गर्ने, हानि पुऱ्याउने, दोषी र विज्ञजनद्वारा निन्दनीय हुन्छन् अनि धेरै नै अपुण्यका भागी हुन्छन् । ती दुई के के हुन् ? नजानी-नबुभ्ती गुणवानको अवगुण भन्दछन् अनि अवगुणीको गुण बखान गर्दछन् । भिक्षुहो ! यी नै दुई कारणले युक्त मूर्ख, अव्यक्त र असत्पुरुषले आफूलाई विनाश गर्ने, हानि पुऱ्याउने दोषी र विज्ञजनद्वारा निन्दनीय अनि धेरै नै अपुण्यका भागी हुन्छन् ।

"भिक्षुहो ! यी दुई कारणले युक्त पण्डित, व्यक्त र सत्पुरुषले आफूलाई विनाश नगर्ने, हानि नपुऱ्याउने, निर्दोषी र विज्ञजनद्वारा अनिन्दनीय हुन्छन् अनि धेरै नै पुण्यका भागी हुन्छन् । ती दुई के के हुन् ? जानी-बुभी अवगुणीको अवगुण भन्दछन् अनि गुणवानको गुण बखान गर्दछन् । भिक्षुहो ! यी नै दुई कारणले युक्त पण्डित, व्यक्त र सत्पुरुषले आफूलाई अविनाशी, हानि नपुऱ्याउने निर्दोषी र विज्ञजनद्वारा अनिन्दनीय अनि धेरै नै पुण्यका भागी हुन्छन् ।"

१३६. "भिक्षुहो ! यी दुई कारणले युक्त मूर्ख, अव्यक्त र असत्पुरुषले आफू-

लाई चोट पुऱ्याउने, हानि पुऱ्याउने, सदोषी र विज्ञजनद्वारा निन्दनीय हुन्छन् अनि धेरै नै अपुण्यका भागी हुन्छन् । ती दुई के के हुन् ? नजानी-नबुभी श्रद्धा व्यक्त गर्न नपर्ने ठाउँमा श्रद्धा व्यक्त गर्दछन्, नजानी-नबुभी श्रद्धा गर्न पर्ने ठाउँमा अश्रद्धा व्यक्त गर्दछन् । भिक्षुहो ! यी नै दुई कारणले युक्त मूर्ख, अव्यक्त र असत्पुरुषले आफूलाई चोट पुऱ्याउने, हानि पुऱ्याउने, दोषी र विज्ञजनद्वारा निन्दनीय अनि धेरै नै अपुण्यका भागी हुन्छन् ।

"भिक्षुहो ! यी दुई कारणले युक्त पण्डित, व्यक्त र सत्पुरुषले आफूलाई चोट नपुऱ्याउने, हानि नपुऱ्याउने, निर्दोषी र विज्ञजनद्वारा अनिन्दनीय हुन्छन् अनि धेरै नै पुण्यका भागी हुन्छन् । ती दुई के के हुन् ? जानी-बुभी श्रद्धा व्यक्त गर्न नपर्ने ठाउँमा श्रद्धा व्यक्त गर्दैनन् अनि जानी-बुभी श्रद्धा व्यक्त गर्न पर्ने ठाउँमा श्रद्धा व्यक्त गर्दछन् । भिक्षुहो ! यी नै दुई कारणले युक्त पण्डित, व्यक्त र सत्पुरुषले आफूलाई चोट नपुऱ्याउने, हानि नपुऱ्याउने, निर्दोषी र विज्ञजनद्वारा अनिन्दनीय अनि धेरै नै पुण्यका भागी हुन्छन् ।"

१३७ "भिक्षुहो ! यी दुईप्रति मिथ्याव्यवहारी मूर्ख, अव्यक्त र असत्पुरुषले आफूलाई चोट पुऱ्याउने, हानि पुऱ्याउने, सदोषी र विज्ञजनद्वारा निन्दनीय हुन्छन् अनि धेरै नै अपुण्यका भागी हुन्छन् । ती दुई को को हुन् ? माता र पिताप्रति । भिक्षुहो ! यी नै दुईप्रति मिथ्याव्यवहारी मूर्ख, अव्यक्त र असत्पुरुषले आफूलाई चोट पुऱ्याउने, हानि पुऱ्याउने, सदोषी र विज्ञजनद्वारा निन्दनीय हुन्छन् अनि धेरै नै अपुण्यका भागी हुन्छन् ।

"भिक्षुहो ! यी दुईप्रति सम्यकव्यवहारी पण्डित, व्यक्त र सत्पुरुषले आफूलाई चोट नपुऱ्याउने, हानि नपुऱ्याउने, निर्दोषी र विज्ञजनद्वारा प्रशंसनीय हुन्छन् अनि धेरै नै पुण्यका भागी हुन्छन् । ती दुई को को हुन् ? माता र पिताप्रति । भिक्षुहो ! यी नै दुईप्रति सम्यकव्यवहारी पण्डित, व्यक्त र सत्पुरुषले आफूलाई चोट नपुऱ्याउने, हानि नपुऱ्याउने, निर्दोषी र विज्ञजनद्वारा प्रशंसनीय हुन्छन् अनि धेरै नै पुण्यका भागी हुन्छन् ।"

१३८ "भिक्षुहो ! यी दुईप्रति मिथ्याव्यवहारी मूर्ख, अव्यक्त र असत्पुरुषले आफूलाई चोट पुऱ्याउने, हानि पुऱ्याउने, सदोषी र विज्ञजनद्वारा निन्दनीय हुन्छन् अनि धेरै नै अपुष्यका भागी हुन्छन् । यी दुई को को हुन् ? तथागत र तथागतका श्रावकप्रति । भिक्षुहो ! यी नै दुईप्रति मिथ्याव्यवहारी मूर्ख, अव्यक्त र असत्पुरुषले आफूलाई चोट पुऱ्याउने, हानि पुऱ्याउने, सदोषी र विज्ञजनद्वारा निन्दनीय अनि धेरै नै अपुष्यका भागी हुन्छन् ।"

"भिक्षुहो ! यी दुईप्रति सम्यकव्यवहारी पण्डित, व्यक्त र सत्पुरुषले आफू-लाई चोट नपुऱ्याउने, हानि नपुऱ्याउने, निर्दोषी र विज्ञजनद्वारा प्रशंसनीय अनि धेरै नै पुण्यका भागी हुन्छन् । ती दुई को को हुन् ? तथागत र तथागत श्रावकप्रति । भिक्षुहो ! यी नै दुईप्रति सम्यकव्यवहारी पण्डित, व्यक्त र सत्पुरुषले आफूलाई चोट नपुऱ्याउने, हानि नपुऱ्याउने, निर्दोषी र विज्ञजनद्वारा प्रशंसनीय अनि धेरै नै पुण्यका भागी हुन्छन् ।"

१३९. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? चित्त परिशुद्ध गर्ने अनि लोकमा कुनै पनि (आसक्तवश) उपादान नगर्ने । भिक्षुहो ! यी नै दुई धर्म हुन् ।"

१४०. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? क्रोध र उपनाह (वैर साँध्नु) । भिक्षुहो ! यी नै दुई धर्म हुन् ।"

१४१. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । कुन दुई ? क्रोध शान्त पार्ने र उपनाह शान्त पार्ने । भिक्षुहो ! यी नै दुई धर्म हुन् ।"

# (१३) ३. दानवग्गो

१४२. "भिक्षुहो ! यी दुई दान दिन योग्य हुन् । ती दुई के के हुन् ? आमिस (भौतिक) दान र धर्मदान । भिक्षुहो ! यी दुई दान दिन योग्य हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई दान मध्ये जुन कि यो = धर्मदान नै श्रेष्ठ हो ।"

१४३ : "भिक्षुहो ! यी दुई यज्ञ हुन् । ती दुई के के हुन् ? आमिसयज्ञ र धर्मयज्ञ । भिक्षुहो ! यी दुई यज्ञ हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई यज्ञ मध्ये जुन कि यो-धर्मयज्ञ नै श्रेष्ठ हो ।"

१४४. "भिक्षुहो ! यी दुई त्याग हुन् । ती दुई के के हुन् ? आमिसत्याग र धर्मत्याग । भिक्षुहो ! यी दुई त्याग हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई त्याग मध्ये जुन कि यो-धर्मत्याग नै श्रेष्ठ हो ।"

१४५. "भिक्षुहो ! यी दुई परित्याग हुन् । ती दुई के के हुन् ? आमिसपरि-त्याग र धर्मपरित्याग । भिक्षुहो ! यी दुई परित्याग हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई परित्याग मध्ये जुन कि यो = धर्मपरित्याग नै श्रेष्ठ हो ।"

१४६. "भिक्षुहो ! यी दुई भोग हुन् । ती दुई के के हुन् ? आमिसभोग र धर्मभोग । भिक्षुहो ! यी दुई भोग हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई भोग मध्ये जुन कि यो-धर्मभोग नै श्रेष्ठ हो ।"

१४७. "भिक्षुहो ! यी दुई परिभोग हुन् । ती दुई के के हुन् ? आमिस-परिभोग र धर्मपरिभोग । भिक्षुहो ! यी दुई परिभोग हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई परिभोग मध्ये जुन कि यो– धर्मपरिभोग नै श्रेष्ठ हो ।"

१४८. "भिक्षुहो ! यी दुई संविभाग हुन् । ती दुई के के हुन् ? आमिससर्वि-भाग र धर्मसंविभाग । भिक्षुहो ! यी दुई संविभाग हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई संविभाग मध्ये जुन कि यो– धर्मसंविभाग नै श्रेष्ठ हो ।"

१४९. "भिक्षुहो ! यी दुई संग्रह हुन् । ती दुई के के हुन् ? आमिससंग्रह र धर्मसंग्रह । भिक्षुहो ! यी दुई संग्रह हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई संग्रह मध्ये जुन कि यो-धर्मसंग्रह नै श्रेष्ठ हो ।" १५०. "भिक्षुहो ! यी दुई अनुग्रह हुन् । ती दुई के के हुन् ? आमिसअनुग्रह र धर्मअनुग्रह । भिक्षुहो ! यी दुई अनुग्रह हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई अनुग्रह मध्ये जुन कि यो – धर्मअनुग्रह नै श्रेष्ठ हो ।"

१५१. "भिक्षुहो ! यी दुई अनुकम्पा हुन् । ती दुई के के हुन् ? आमिस-अनुकम्पा र धर्मअनुकम्पा । भिक्षुहो ! यी दुई अनुकम्पा हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई अनुकम्पा मध्ये जुन कि यो– धर्मअनुकम्पा नै श्रेष्ठ हो ।"



# (१४) ४. सन्यारववग्गो

१५२. "भिक्षुहो ! यी दुई आसन हुन् । ती दुई के के हुन् ? आमिसआसन र धर्मआसन । भिक्षुहो ! यी दुई आसन हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई आसन मध्ये जुन कि यो— धर्मआसन नै श्रेष्ठ हो ।"

१५३. "भिक्षुहो ! यी दुई आदरभाव हुन् । ती दुई के के हुन् ? आमिस-आदरभाव र धर्मआदरभाव । भिक्षुहो ! यी दुई आदरभाव हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई आदरभाव मध्ये जुन कि यो– धर्मआदरभाव नै श्रेष्ठ हो ।"

१५४. "भिक्षुहो ! यी दुई खोज हुन् । ती दुई के के हुन् ? आमिसखोज र धर्मखोज । भिक्षुहो ! यी दुई खोज हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई खोज मध्ये जुन कि यो-धर्मखोज नै श्रेष्ठ हो ।"

१४५ "भिक्षुहो ! यी दुई पर्यवेक्षण हुन् । ती दुई के के हुन् ? आमिस-पर्यवेक्षण र धर्मपर्यवेक्षण । भिक्षुहो ! यी दुई पर्यवेक्षण हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई पर्यवेक्षण मध्ये जुन कि यो- धर्मपर्यवेक्षण नै श्रेष्ठ हो ।"

१४६. "भिक्षुहो ! यी दुई गवेषणा हुन् । ती दुई के के हुन् ? आमिस-गवेषणा र धर्मगवेषणा । भिक्षुहो ! यी दुई गवेषणा हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई गवेषणा मध्ये जुन कि यो— धर्मगवेषणा नै श्रेष्ठ हो ।"

१५७. "भिक्षुहो ! यी दुई पूजा हुन् । ती दुई के के हुन् ? आमिसपूजा र धर्मपूजा । भिक्षुहो ! यी दुई पूजा हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई पूजा मध्ये जुन कि यो— धर्मपूजा नै श्रेष्ठ हो ।"

१५८. "भिक्षुहो ! यी दुई आतिथ्य हुन् । ती दुई के के हुन् ? आमिस-आतिथ्य र धर्मआतिथ्य । भिक्षुहो ! यी दुई आतिथ्य हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई आतिथ्य मध्ये जुन कि यो– धर्मआतिथ्य नै श्रेष्ठ हो ।"

१५९. "भिक्षुहो ! यी दुई ऋढि हुन् । ती दुई के के हुन् ? आमिसऋढि र धर्मऋढि । भिक्षुहो ! यी दुई ऋढि हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई ऋढि मध्ये जुन कि यो– धर्मऋढि नै श्रेष्ठ हो ।"

१६०. "भिक्षुहो ! यी दुई वृद्धि हुन् । ती दुई के के हुन् ? आमिस वृद्धि र

धर्मवृद्धि । भिक्षुहो ! यी दुई बृद्धि हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई वृद्धि मध्ये जुन कि यो-धर्मवृद्धि नै श्रेष्ठ हो ।"

१६१. "भिक्षुहो ! यी दुई रत्न हुन् । ती दुई के के हुन् ? आमिसरत्न र धर्मरत्न भिक्षुहो ! यी दुई रत्न हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई रत्न मध्ये जुन कि यो— धर्मरत्न नै श्रेष्ठ हो ।"

9६२. "भिक्षुहो ! यी दुई संग्रह हुन् । ती दुई के के हुन् ? आमिससंग्रह र धर्मसंग्रह । भिक्षुहो ! यी दुई संग्रह हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई संग्रह मध्ये जुन कि यो— धर्मसंग्रह नै श्रेष्ठ हो ।"

१६३. "भिक्षुहो ! यी दुई विपुलता हुन् । ती दुई के के हुन् ? आमिस-विपुलता र धर्मविपुलता । भिक्षुहो ! यी दुई विपुलता हुन् । भिक्षुहो ! यी दुई विपुलता मध्ये जुन कि यो– धर्मविपुलता नै श्रेष्ठ हो ।"

## (१५) ५. समापत्तिवग्गो

- १६४. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? समापत्तिकुशलता र समापत्ति उद्घानकुशलता । भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् ।"
- १६५. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? ऋजुपन र मृदुपन । भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् ।
- १६६. "भिक्षुहो ! यी दुइ धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? क्षान्ति र सुशील । भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् ।"
- १६७ "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? प्रियवचन र धर्मानुसार आचरण । भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् ।"
- ़ १६८. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? अहिंसा र शुद्धता । भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् ।"
- १६९. "भिक्षुहो<mark>ं ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई</mark> के के हुन् ? इन्द्रिय असंयमी र भोजनमा मात्राज्ञान नहुनु । भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् ।"
- १७०. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? इन्द्रिय संयम र भोजनमा मात्राज्ञान हुनु । भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् ।"
- १७९. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? प्रत्यवेक्षणबल र भावनाबल । भिक्ष्हो ! यी दुई धर्म हुन् ।"
- १७२. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? स्मृतिबल र समाधिबल । भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् ।"
- १७३. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? समथ र विपश्यना । भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् ।"
- १७४. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? शीलविपत्ति र दृष्टिविपत्ति । भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् ।"

- १७४. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? शीलसम्पदा र दृटिसम्पदा । भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् ।"
- १७६. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? शीलविशुद्धि र दृटिविशुद्धि । भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् ।"
- १७७. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? दृष्टिविशुद्धि र यथादृटि प्रयास । भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् ।"
- १७८. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? कुशल धर्ममा असन्तुष्टी र प्रयत्नशीलता । भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् ।"
- १७९. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? विस्मृति र अज्ञान । भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् ।"
- १८०. "भिक्षुहों ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? स्मृति र सम्प्रजन्य । भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् ।"

## १. कोधपेय्यालं

१८९. " "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? कोध र इबी...म्रक्ष (अरूको गुण ढाक्ने) र वैर... इर्घ्या र कन्जुस... माया र ठगी... (पाप गर्नमा) निर्लज्ज र निर्भय । भिक्षुहो ! यी नै दुई धर्म हुन् ।"

१८२. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्म हुन् । ती दुई के के हुन् ? अक्रोध र इबी नगर्ने... अम्रक्ष र अवैर... इर्ष्यारिहत र अकन्जुस... अमाया र नठग्ने... लज्जा र भय । भिक्षुहो ! यी नै दुई धर्म हुन् ।"

१८३. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्मयुक्त दुःखपूर्वक बस्छन् । ती दुई के के हुन् ? कोध र इबी...म्रक्ष र वैर... इर्ष्या र कन्जुस... माया र ठगी... निर्लज्ज र निर्भय । भिक्षुहो ! यी नै दुई धर्मयुक्त दुःखपूर्वक बस्छन् ।"

१८४. "भिक्षुहो! यी दुई धर्मयुक्त सुखपूर्वक बस्छन्। ती दुई के के हुन्? अक्रोध र इबी नगर्ने... अग्रक्ष र अवैर... इर्ष्यारहित र अकन्जुस... अमाया र नठग्ने... लज्जा र भय। भिक्षुहो! यी नै दुई धर्मयुक्त सुखपूर्वक बस्छन्।"

१८५. भिक्षुहो ! यी धर्मयुक्त शैक्षिक भिक्षुलाई हानि हुन्छ । ती दुई के के हुन् ? कोध र इबी... म्रक्ष र वैर... इर्ष्या र कन्जुस... माया र ठगी... निर्लज्ज र निर्भय । भिक्षुहो ! यी नै दुई धर्मयुक्त शैक्षिक भिक्षुलाई हानि हुन्छ ।"

१८६. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्मयुक्त शैक्षिक भिक्षुलाई हानि हुँदैन । ती दुई के के हुन् ? अक्रोध र इबी नगर्ने... अम्रक्ष र अवैर... इर्ष्यारहित र अकन्जुस... अमाया र नठग्ने... लज्जा र भय । भिक्षुहो ! यी नै दुई धर्मयुक्त शैक्षिक भिक्षुलाई हानि हुँदैन ।"

१८७. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्मयुक्त हुँदा समातेर मानौं नर्कमा राखे समान हुन्छ । ती दुई के के हुन् ? कोध र इबी...मक्ष र वैर... इर्घ्या र कन्जुस... माया र ठगी... निर्लज्ज र निर्भय । भिक्षुहो ! यी नै दुई धर्मयुक्त हुँदा समातेर मानौं नर्कमा राखे समान हुन्छ ।"

१८८. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्मयुक्त हुँदा समातेर मानौ स्वर्गमा राखे समान हुन्छ । ती दुई के के हुन् ? अकोध र इबी नगर्ने... अम्रक्ष र अवैर... इर्ष्यारहित र

अकन्जुस... अमाया र नठग्ने... लज्जा र भय । भिक्षुहो ! यी नै दुई धर्मयुक्त हुँदा समातेर मानौं स्वर्गमा राखे समान हुन्छ ।"

१८९. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्मयुक्त हुँदा जो कोही शरीर त्यागी मृत्यु-पश्चात अपाय, दुर्गति, विनिपात वा नर्कमा उत्पन्न हुन्छ । ती दुई के के हुन् ? कोध र इबी...मक्ष र वैर... इर्ष्या र कन्जुस... माया र ठगी... निर्लज्ज र निर्भय । भिक्षुहो ! यी नै दुई धर्मयुक्त हुँदा जो कोही शरीर त्यागी मृत्युपश्चात अपाय, दुर्गति, विनिपात वा नर्कमा उत्पन्न हुन्छ ।"

१९०. "भिक्षुहो ! यी दुई धर्मयुक्त हुँदा जो कोही शरीर त्यागी मृत्यु-पश्चात सुगति स्वर्ग लोकमा उत्पन्न हुन्छ । ती दुई के के हुन् ? अक्रोध र इबी नगर्ने... अमक्ष र अवैर... इर्ष्यारिहत र अकन्जुस... अमाया र नठग्ने... लज्जा र भय । भिक्षुहो ! यी नै दुई धर्मयुक्त हुँदा जो कोही शरीर त्यागी मृत्यु-पश्चात सुगति स्वर्ग लोकमा उत्पन्न हुन्छ ।"

# २. अकुसलपेय्यालं

१९१-२०० भिक्षुहो ! यी दुई धर्म अकुशल हुन्... भिक्षुहो ! यी दुई धर्म कुशल हुन्... भिक्षुहो ! यी दुई धर्म दोषयुक्त हुन्... भिक्षुहो ! यी दुई धर्म निर्दोष हुन्... भिक्षुहो ! यी दुई धर्म द्वारा दुःख उत्पन्न हुन्छ... भिक्षुहो ! यी दुई धर्मद्वारा सुख उत्पन्न हुन्छ... भिक्षुहो ! यी दुई धर्मद्वारा दुःख विपाक दिने हुन्... भिक्षुहो ! यी दुई धर्मद्वारा देष हुन्छ... भिक्षुहो ! यी दुई धर्मद्वारा अद्वेष हुन्छ । भिक्षुहो ! ती दुई के के हुन् ? अकोध र इबी नगर्ने... अमक्ष र अवैर... इर्ष्यारहित र अकन्जुस... अमाया र नठग्ने... लज्जा र भय । भिक्षुहो ! यी नै दुई धर्म अद्वेष हुन् ।"

#### ३. विनयपेय्यालं

२०१. "भिक्षुहो ! यी दुई कल्याण हुने कारण लिएर म तथागतबाट श्रावकहरूका निम्ति शिक्षापद प्रज्ञप्त गरेको हुँ । ती दुई के के हुन् ? संघ सुखको निम्ति र संघ आरामको निम्ति... दुश्शील व्यक्तिलाई निग्रह गर्न र सदाचारी भिक्षुलाई आरामसँग बस्न दिन... दृष्टान्त धर्ममा आश्रव संवर गर्न र परलोकको निम्ति आश्रव प्रतिघात गर्न... दृष्टान्त धर्ममा वैर संवर गर्न र परलोकको निम्ति वैर प्रतिघात गर्न... दृष्टान्त धर्ममा वैर रारलोकको निम्ति देष प्रतिघात

गर्न... दृष्टान्त धर्ममा भय संवर गर्न र परलोकको निम्ति भय प्रतिघात गर्न... दृष्टान्त धर्ममा अकुशल संवर गर्न र परलोकको निम्ति अकुशल प्रतिघात गर्न... गृहीलाई अनुकम्पा गर्न, पापेच्छुक भिक्षुहरूका पक्षलाई उच्छद गर्न... अप्रसन्तलाई प्रसन्त पार्न, प्रसन्त भएकालाई भन वृद्धि गर्न... सद्धर्म स्थिर गर्न र विनयप्रति अनुग्रहको निम्ति । भिक्षुहो ! यी नै दुई कल्याण हुने कारण लिएर म तथागतबाट श्रावकहरूका निम्ति शिक्षापद प्रज्ञप्त गरेको हुँ।"

२०२- २३०. "भिक्षुहो ! यी दुई कल्याण हुने कारण लिई म तथागतबाट श्रावकहरूका निम्ति पातिमोक्ख (भिक्षु नियम) (तलका विषय बुभन विनयपितक हेर्नुस्) प्रज्ञप्त गरेको हुँ... प्रातिमोक्ष उद्देश्यको निम्ति प्रज्ञप्त ... प्रातिमोक्ष स्थापनाको निम्ति प्रज्ञप्त... पवारणा प्रज्ञप्त.. पवारणा स्थापना... तज्जनीय ( तर्जनीय ) कर्म प्रज्ञप्त... नियस्स कर्म प्रज्ञप्त.. पब्बाजनीय (प्रव्राजनीय) कर्म प्रज्ञप्त... प्रतिसारणीय (पटिसारणीय) कर्म प्रज्ञप्त... उक्खेपनीय (उत्क्षेपनीय) प्रज्ञप्त... परिवासदान प्रज्ञप्त... मूलाय पटिकस्सनं (मूल प्रतिकर्षण) प्रज्ञप्त... मानत्तदान प्रज्ञप्त... अव्भान प्रज्ञप्त... ओसारणीय प्रज्ञप्त... निस्सारणीय प्रज्ञप्त... उपसम्पदा प्रज्ञप्त... जित कर्म प्रज्ञप्त... जित द्तियकर्म प्रज्ञप्त... जित चतुर्थकर्म प्रज्ञप्त... अग्रन्त... जात कम प्रज्ञप्त... जात दात्यकम प्रज्ञप्त... आत चतुथकम प्रज्ञप्त... अप्रज्ञप्त... प्रज्ञप्त... प्रज्ञप्त... प्रज्ञप्त... सम्मुख विनय प्रज्ञप्त... स्मृति विनय प्रज्ञप्त... अमूढ विनय प्रज्ञप्त... प्रतिज्ञातकरण विनय प्रज्ञप्त... येभुयसिक प्रज्ञप्त... तस्सपापीयासिका प्रज्ञप्त... तिणवत्थारक प्रज्ञप्त... । ती दुई के के हुन् ? संघ सुखको निम्ति र संघ आरामको निम्ति... दुश्शील व्यक्तिलाई निग्रह गर्न र सदाचारी भिक्षुलाई आरामसँग बस्न दिन... दृष्टान्त धर्ममा आश्रव संवर गर्न र परलोकको निम्ति आश्रव प्रतिघात गर्न... दृष्टान्त धर्ममा वैर संवर गर्न र परलोकको निम्ति वैर प्रतिघात गर्न... दृष्टान्त धर्ममा देष संवर गर्न र परलोकको निम्ति देष प्रतिघात गर्न... दृष्टान्त धर्ममा भय संवर गर्न र परलोकको निम्ति भय प्रतिघात गर्न... दृष्टान्त धर्ममा अकुशल संवर गर्न र परलोकको निम्ति अकुशल प्रतिघात गर्न... गृहीलाई अनुकम्पा गर्न, पापेच्छुक भिक्षुहरूका पक्षलाई उच्छेद गर्न... अप्रसन्नलाई प्रसन्न पार्न, प्रसन्न भएकालाई फन वृद्धि गर्न... सद्धर्म स्थिर गर्न र विनयप्रति अनुग्रहको निम्ति । भिक्षुहो ! यी नै दुई कल्याण हुने कारण लिई म तथागतबाट श्रावकहरूका निम्ति शिक्षापद प्रज्ञप्त गरेको हुँ ।"

#### ४. रागपेय्यालं

२३१. "भिक्षुहो ! राग अभिज्ञात गर्न दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ ? ती दुई के के हुन् ? समथ र विपश्यना । भिक्षुहो ! राग अभिज्ञात गर्न यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ ।"

"भिक्षुहो ! राग परिज्ञात गर्न दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । ती दुई के के हुन् ? समथ र विपश्यना । भिक्षुहो ! राग परिज्ञात गर्न यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । भिक्षुहो ! राग परीक्षय गर्न दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । ती दुई के के हुन् ? समथ र विपश्यना । भिक्षुहो ! राग परीक्षय गर्न यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । भिक्षुहो ! राग नष्ट गर्न दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । ती दुई के के हुन् ? समथ र विपश्यना । भिक्षुहो ! राग नष्ट गर्न यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । भिक्षुहो ! राग क्षय गर्न दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । ती दुई के के हुन् ? समथ र विपश्यना । भिक्षुहो ! राग क्षय गर्न यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । ती दुई के के हुन् ? समथ र विपश्यना । भिक्षुहो ! राग व्यय गर्न यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । ती दुई के के हुन् ? समथ र विपश्यना । भिक्षुहो ! राग व्यय गर्न यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । ती दुई के के हुन् ? समथ र विपश्यना । भिक्षुहो ! रागबाट विराग हुन यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । भिक्षुहो ! राग निरोध गर्न दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । ती दुई के के हुन् ? समथ र विपश्यना । भिक्षुहो ! राग निरोध गर्न यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । भिक्षुहो ! राग त्याग गर्न यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । सिक्षुहो ! राग त्याग गर्न यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । सिक्षुहो ! रागबाट अलिगन दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । ती दुई के के हुन् ? समथ र विपश्यना । भिक्षुहो ! राग त्याग गर्न यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । सिक्षुहो ! रागबाट अलिगन यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । ती दुई के के हुन् ? समथ र विपश्यना । भिक्षुहो ! रागबाट अलिगन यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । ती दुई के के हुन् ? समथ र विपश्यना । भिक्षुहो ! रागबाट अलिगन यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ ।

२३२.-२४६. "भिक्षुहों ! द्वेष... मोह... कोध... इवी... मक्ष... वैर... इर्ष्या... कन्जुसी... मायाजाल... छलकपट... हठ... उत्तेजना... मान... अतिमान... मद... प्रमाद अभिज्ञात गर्न दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । ती दुई के के हुन् ? समथ र विपश्यना । भिक्षुहों ! प्रमाद अभिज्ञात गर्न यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । "भिक्षुहों ! प्रमाद परिज्ञात गर्न दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । ती दुई के के हुन् ? समथ र विपश्यना । भिक्षुहों ! प्रमाद परिज्ञात गर्न यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । भिक्षुहों ! प्रमाद परीक्षय गर्न दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । ती दुई के के हुन् ? समथ र विपश्यना । भिक्षुहों ! प्रमाद परीक्षय गर्न यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । भिक्षुहों ! प्रमाद नष्ट गर्न दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । सिक्षुहों ! प्रमाद क्षय गर्न दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । सिक्षुहों ! प्रमाद क्षय गर्न दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । ती दुई के के हुन् ? समथ र विपश्यना । भिक्षुहों ! प्रमाद क्षय गर्न यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । सिक्षुहों ! प्रमाद व्यय गर्न दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । ती दुई के के हुन् ? समथ र विपश्यना । भिक्षुहों ! प्रमाद व्यय गर्न यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । सिक्षुहों ! प्रमाद व्यय गर्न दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । ती दुई के के हुन् ? समथ र विपश्यना । भिक्षुहों ! प्रमाद व्यय गर्न यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । ती दुई के के हुन् ? समथ र विपश्यना । भिक्षुहों ! प्रमाद व्यय गर्न यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । ती दुई के के हुन् ? समथ र विपश्यना । भिक्षुहों ! प्रमाद व्यय गर्न यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । ती दुई के के

के हुन् ? समथ र विपश्यना । भिक्षुहो ! प्रमादबाट विराग हुन यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । "भिक्षुहो ! प्रमाद निरोध गर्न दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । ती दुई के के हुन् ? समथ र विपश्यना । भिक्षुहो ! प्रमाद निरोध गर्न यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । "भिक्षुहो ! प्रमाद त्याग गर्न दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । ती दुई के के हुन् ? समथ र विपश्यना । भिक्षुहो ! प्रमाद त्याग गर्न यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । "भिक्षुहो ! प्रमादबाट अलग्गिन दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ । ती दुई के के हुन् ? समथ र विपश्यना । भिक्षुहो ! प्रमादबाट अलग्गिन यी नै दुई धर्मको भावना गर्नुपर्छ ।"

भगवानले यसरी आज्ञा गर्नु भएपछि ती भिक्षुहरूले सन्तुष्ट भई भगवानको उपदेशलाई अभिनन्दन गरे।

दुकनिपात निद्विता।

# तिकनिपात

#### १. पठमपण्णासकं

## १.बालवग्गो

## १. भयसुत्तं

9. मैले यस्तो सुने— एक समय भगवान सावित्थिस्थित अनाथिपिण्डिकको जेतवनाराममा बस्नुहुन्थ्यो । त्यस समय भगवानले भिक्षुहरूलाई आमन्त्रण गर्नुभयो— "भिक्षुहो !" "भदन्त !" भनी ती भिक्षुहरूले भगवानलाई प्रत्युत्तर दिए । भगवानले यसो भन्नुभयो—

"भिक्षुहो ! जेजित भयहरू उत्पन्न हुन्छन् ती सबै मूर्खद्वारा उत्पन्न हुन्छ, पिण्डतद्वारा हुँदैन । जेजित उपद्रवहरू उत्पन्न हुन्छन् ती सबै मूर्खद्वारा उत्पन्न हुन्छ, पिण्डतद्वारा हुँदैन । जेजित विपत्तिहरू उत्पन्न हुन्छन् ती सबै मूर्खद्वारा उत्पन्न हुन्छ, पिण्डतद्वारा उत्पन्न हुन्छ, पिण्डतद्वारा उत्पन्न हुँदैन । जस्तै कि, ढोकामा चुकुल लगाई राखे पिन, भयाल बन्द भए पिन कुशागार वा तृणागारमा आगो लाग्दा विना हावा पिन आगोले लपेट्दै जलाउँछ ।

भिक्षुहो ! यसरी नै जेजित भयहरू उत्पन्न हुन्छन् ती सबै मूर्खद्वारा उत्पन्न हुन्छ, पण्डितद्वारा हुँदैन । जेजित उपद्रवहरू उत्पन्न हुन्छन् ती सबै मूर्खद्वारा उत्पन्न हुन्छ, पण्डितद्वारा हुँदैन । जेजित विपत्तिहरू उत्पन्न हुन्छन् ती सबै मूर्खद्वारा उत्पन्न हुन्छ, पण्डितद्वारा उत्पन्न हुन्छ, पण्डितबाट भय हुन्छ, पण्डितबाट भय हुन्छ, पण्डितबाट उपद्रव हुँदैन । मूर्खबाट उपद्रव हुँदैन । मूर्खबाट विपत्ति आउँछ, पण्डितबाट विपत्ति आउँदिन ।

"भिक्षुहो ! त्यसैले यस्तो शिक्षा लिनुपर्छ- 'जुन तीन धर्मद्वारा युक्त हुन्छ, उसलाई मूर्ख भनी जान्नुपर्छ । त्यसैले यी तीन धर्मलाई त्याग्छु । जुन तीन धर्मद्वारा युक्त हुँदा पण्डित हुन्छ, ती तीन धर्म लिएर चल्नेछु ।' भिक्षुहो ! यही नै शिक्षा लिनुपर्छ ।"

#### २. लक्खणस्तं

२. "भिक्षुहो ! कर्म-लक्षणले मूर्ख र कर्म लक्षणले पण्डित हुन्छ । जीवन

चर्याद्वारा प्रज्ञा शोभायमान हुन्छ । भिक्षुहो ! तीन धर्मद्वारा युक्त भए मूर्ख भनी जान्नुपर्छ । ती तीन के के हुन् ? शारीरिक-दुश्चरित्र, वाचिसक-दुश्चरित्र र मानिसक दुश्चरित्र । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्मद्वारा युक्त हुँदा मूर्ख भनी जान्नुपर्छ ।

"भिक्षुहो ! तीन धर्मद्वारा युक्त हुँदा पण्डित भनी जान्नुपर्छ । ती तीन के के हुन् ? शारीरिक-सुचरित्र, वाचिसक-सुचरित्र र मानिसक सुचरित्र । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्मद्वारा युक्त हुँदा पण्डित भनी जान्नुपर्छ ।

"भिक्षुहो ! त्यसैले यस्तो शिक्षा लिनुपर्छ— जुन तीन धर्मद्वारा युक्त हुँदा मूर्ख भनी चिनिन्छ त्यस तीन धर्मलाई त्याग्छु अनि जुन तीन धर्मद्वारा युक्त हुँदा पण्डित भनी चिनिन्छ ती तीन धर्म लिएर चल्नेछु।"

## ३. चिन्तीसुत्तं

३. "भिक्षुहो ! यी तीन मूर्खका मूर्ख लक्षण, मूर्ख निमित्त र मूर्ख व्यवहार हुन् । ती तीन के के हुन् ? भिक्षुहो ! यहाँ मूर्खले चिन्तन गर्दा दुश्चिन्तक हुन्छन्, बोल्दा दुर्भाषित हुन्छन् अनि कर्म गर्दा दुश्कर्मी हुन्छन् । भिक्षुहो ! यदि मूर्खले चिन्तन गर्दा दुश्चिन्तक नहुँदो, बोल्दा दुर्भाषित नहुँदो अनि कर्म गर्दा दुष्कर्मी नहुँदो हो त पण्डितले यो कसरी थाहा पाउँछ- 'यो व्यक्ति असत्पुरुष मूर्ख हो' भनी । भिक्षुहो ! जब कि मूर्खले चिन्तन गर्दा दुश्चिन्तक हुन्छन् बोल्दा दुर्भाषित हुन्छन् अनि कर्म गर्दा दुश्कर्मी हुन्छन् । त्यसैले पण्डितले थाहा पाउँछ- 'यो व्यक्ति असत्य तथा मूर्ख हुन्' भनी । भिक्षुहो ! यी नै तीन मूर्खका मूर्ख लक्षण, मूर्ख निमित्त र मूर्ख व्यवहार हुन् ।

"भिक्षुहो ! यी तीन पण्डितका पण्डित लक्षण, पण्डित निमित्त र पण्डित व्यवहार हुन्छन् । ती तीन के के हुन् ? भिक्षुहो ! यहाँ पण्डितले चिन्तन गर्दा सुचिन्तक हुन्छन्, बोल्दा सुभाषित हुन्छन् अनि कर्म गर्दा सुकर्मी हुन्छन् । भिक्षुहो ! यिद पण्डितले चिन्तन गर्दा सुचिन्तक नहुँदो, बोल्दा सुभाषित नहुँदो अनि कर्म गर्दा सुकर्मी नहुँदो हो त पण्डितले यो कसरी थाहा पाउँछ– 'यो व्यक्ति सत्पुरुप तथा पण्डित हो' भनी । भिक्षुहो ! जब कि पण्डितले चिन्तन गर्दा सुचिन्तक हुन्छन्, बोल्दा सुभाषित हुन्छन् अनि कर्म गर्दा सुकर्मी हुन्छन् । त्यसैले पण्डितले थाहा पाउँछ– 'यो व्यक्ति सत्पुरुष तथा पण्डित हुन्, भनी । भिक्षुहो ! यी नै तीन पण्डितका पण्डित लक्षण, पण्डित निमित्त र पण्डित व्यवहार हुन् । त्यसैले... शिक्षा लिनुपर्छ ।"

## ४. अच्चयसुत्तं

४. "भिक्षुहो ! तीन धर्म-युक्त हुँदा मूर्ख भनी चिनिन्छ । ती तीन के के हुन् ? अपराधलाई अपराध भनी नदेख्ने, अपराधलाई अपराध भनी देखेर धर्मानुसार प्रतिकार नगर्ने अनि अरूको दोष भए देशना (स्वीकार) गर्दा धर्मपूर्वक प्रतिग्रहण (क्षमा) नगर्ने । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्म-युक्त हुँदा मूर्ख भनी चिनिन्छ ।

"भिक्षुहो ! तीन धर्म-युक्त हुँदा पण्डित भनी चिनिन्छ । ती तीन के के हुन् ? अपराधलाई अपराध भनी देखे, अपराधलाई अपराध भनी देखेर धर्मानुसार प्रतिकार गर्ने अनि अरूको दोष भए देशना (स्वीकार) गर्दा धर्मपूर्वक प्रतिग्रहण गर्ने । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्म-युक्त हुँदा पण्डित भनी चिनिन्छ । त्यसैले... शिक्षा लिनुपर्छ ।"

## ५. अयोनिससुत्तं

४. "भिक्षुहो ! तीन धर्म-युक्त हुँदा मूर्ख भनी चिनिन्छ । ती तीन के के हुन् ? अयथार्थ प्रश्न कर्ता हुन्छ, अयथार्थ प्रश्नको उत्तर दिन्छ अनि अरूले यथार्थ प्रश्नको उत्तर दिदा परिमण्डलद्वारा, पदव्यञ्जनद्वारा, श्लेष युक्त (मिलन युक्त) द्वारा, शब्दार्थद्वारा अनुमोदन गर्देन । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्म-युक्त हुँदा मूर्ख भनी चिनिन्छ ।

"भिक्षुहो ! तीन धर्म-युक्त हुँदा पण्डित भनी चिनिन्छ । ती तीन के के हुन् ? यथार्थ प्रश्न कर्ता हुन्छ, यथार्थ प्रश्नको उत्तर दिन्छ अनि अरूले यथार्थ प्रश्नको उत्तर दिंदा परिमण्डलद्वारा, पदव्यञ्जनद्वारा, श्लेष युक्तद्वारा, शब्दार्थद्वारा अनुमोदन गर्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्म-युक्त हुँदा पण्डित भनी चिनिन्छ । त्यसैले... शिक्षा लिनुपर्छ ।"

# ६. अकुसलसुत्तं

६. "भिक्षुहो ! तीन धर्म-युक्त हुँदा मूर्ख भनी चिनिन्छ । ती तीन के के हुन् ? शारीरद्वारा अकुशल कर्म गर्ने, वचनद्वारा अकुशल कर्म गर्ने अनि मनद्वारा अकुशल कर्म गर्ने । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्म-युक्त हुँदा मूर्ख भनी चिनिन्छ ।

"भिक्षुहो ! तीन धर्मद्वारा धर्म-युक्त पण्डित भनी चिनिन्छ । ती तीन के के हुन् ? शारीरद्वारा कुशल कर्म गर्ने, वचनद्वारा कुशल कर्म गर्ने अनि मनद्वारा कुशल

कर्म गर्ने । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्म-युक्त हुँदा पण्डित भनी चिनिन्छ । त्यसैले... शिक्षा लिनुपर्छ ।"

#### ७. सावज्जसुत्तं

७. "भिक्षुहो ! तीन धर्म-युक्त हुँदा मूर्ख भनी चिनिन्छ । ती तीन के के हुन् ? शारीरिक कर्ममा दोषी, वाचिसक कर्ममा दोषी र मानिसक कर्ममा दोषी हुन्छ... शारीरिक कर्ममा निर्दोषी, वाचिसक कर्ममा निर्दोषी र मानिसक कर्ममा निर्दोषी... त्यसैले... शिक्षा लिनुपर्छ ।"

## ८. सब्याबज्भस्तं

द्र. "भिक्षुहो ! तीन धर्म-युक्त हुँदा मूर्ख भनी चिनिन्छ । ती तीन के के हुन् ? शारीरिक कर्ममा द्वेषी, वाचिसक कर्ममा द्वेषी र मानसिक कर्ममा द्वेषी... शारीरिक कर्ममा निर्देषी, वाचिसक कर्ममा निर्देषी र मानसिक कर्ममा निर्देषी हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्म-युक्त हुँदा पण्डित भनी चिनिन्छ ।

"भिक्षुहो ! त्यसैले यस्तो शिक्षा लिनुपर्छ- 'जुन तीन धर्म-युक्त हुँदा मूर्ख भनी चिनिने हो ती तीन धर्म त्याग्छु, जुन तीन धर्म-युक्त हुँदा पण्डित भनी चिनिने हो ती तीन धर्म लिएर चल्नेछु । भिक्षुहो ! यही नै शिक्षा लिनुपर्छ ।"

#### ९. खतसुत्तं

९. "भिक्षुहो ! तीन धर्म-युक्त मूर्ख, अव्यक्त र असत्पुरुषले आफ़्लाई हानि तथा विनाश गर्छ, दोषी हुन्छ, विज्ञजनद्वारा निन्दित अनि धेरै नै अपुण्यका भागी हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? शारीरिक दुश्चिरित्र, वाचिसक दुश्चिरित्र र मानिसक दुश्चिरित्र । "भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्म-युक्त मूर्ख, अव्यक्त र असत्पुरुषले आफ़्लाई हानि तथा विनाश गर्छ, दोषी हुन्छ, विज्ञजनद्वारा निन्दित अनि धेरै नै अपुण्यका भागी हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! तीन धर्म-युक्त पण्डित, व्यक्त र सत्पुरुषले आफूलाई हानि तथा विनाश गर्दैन, निर्दोषी हुन्छ, विज्ञजनद्वारा अनिन्दित अनि धेरै नै पुण्यका भागी हुन्छ, । ती तीन के के हुन् ? शारीरिक सुचरित्र, वाचसिक सुचरित्र र मानसिक सुचरित्र हुँदा । "भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्म-युक्त पण्डित, व्यक्त र सत्पुरुषले आफुलाई हानि तथा विनाश गर्दैन, निर्दोषी हुन्छ, विज्ञजनद्वारा अनिन्दित अनि धेरै नै पुण्यका भागी हुन्छ।"

#### १०. मलसुत्तं

90. "भिक्षुहो ! तीन धर्म-युक्त हुँदा तथा तीन प्रकारका क्लेश (मैल) त्याग नगर्दा मानौं समातेर नरकमा राखी दिए भें हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? दुश्शील हुन्छ, दुश्शील रूपी मैल नष्ट हुँदैन; इर्ष्याल हुन्छ, इर्ष्या मैल नष्ट हुँदैन अनि कन्जुस हुन्छ, कन्जुसी मैल नष्ट हुँदैन । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्म-युक्त हुँदा तथा तीन प्रकारका क्लेश त्याग नगर्दा मानौं समातेर ल्याई नरकमा राखी दिए भें हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! तीन धर्म-युक्त हुँदा तथा तीन प्रकारका क्लेश त्याग गर्दा मानौं समातेर स्वर्गमा राखी दिए भैं हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? शीलवान हुन्छ, दुश्शील रूपी मैल नष्ट हुन्छ; इर्ष्याल हुँदैन, इर्ष्या मैल नष्ट हुन्छ अनि कन्जुस हुँदैन, कन्जुसी मैल नष्ट हुन्छ । "भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्म-युक्त हुँदा तथा तीन प्रकारका क्लेश त्याग गर्दा मानौं समातेर ल्याई स्वर्गमा राखी दिए भैं हुन्छ ।"

#### २. रथकारवग्गो

## १. बातसुत्तं

११. "भिक्षुहो ! तीन धर्म-युक्त प्रसिद्ध भिक्षु बहुजन अहित, बहुजन दुःख तथा धेरै नै देव-मनुष्य जनका निम्ति अकल्याण, अहित र दुःखको निम्ति लागेको हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? अननुकूल (अनुकुल नभएको) शारीरिक कर्ममा उत्साहित गराउँदछ । अननुकुल वाचिसक कर्ममा उत्साहित गराउँदछ । अननुकुल धर्ममा उत्साहित गराउँदछ । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्म-युक्त प्रसिद्ध भिक्षु बहुजन अहित, बहुजन दुःख तथा धेरै नै देव-मनुष्य जनका निम्ति अकल्याण, अहित र दुःखको निम्ति लागेको हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! तीन धर्म-युक्त प्रसिद्ध भिक्षु बहुजन हित, बहुजन सुख तथा धेरै नै देव-मनुष्य जनका निम्ति कल्याण, हित र सुखको निम्ति लागेको हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? अनुकूल शारीरिक कर्ममा उत्साहित गराउँदछ । अनुकुल वाचिसक कर्ममा उत्साहित गराउँदछ । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्म-युक्त प्रसिद्ध भिक्षु बहुजन हित, बहुजन सुख तथा धेरै नै देव-मनुष्य जनका निम्ति कल्याण, हित र सु:खको निम्ति लागेको हुन्छ ।"

# २. सारणीयसुत्तं

१२. "भिक्षुहो ! राज्याभिषिक्त क्षेत्रिय राजालाई यावत जीवन यी तीन कुरा स्मरणीय हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? जुन प्रदेशमा राज्याभिषिक्त क्षेत्रिय राजाको जन्म हुन्छ । भिक्षुहो ! राज्यभिषिक्त क्षेत्रिय राजालाई यो पहिलो कुरो यावत जीवन स्मरणीय हुन्छ ।

"पुनः अर्को, भिक्षुहो ! जुन प्रदेशमा क्षेत्रिय राजा राज्याभिषिक्त हुन्छ । राज्यभिषिक्त क्षेत्रिय राजालाई यो दोस्रो कुरा यावत जीवन स्मरणीय हुन्छ ।

"पुनः अर्को, भिक्षुहो ! जुन प्रदेशमा क्षेत्रिय राजा राज्याभिषिक्तले सङ्ग्राममा जितेर सङ्ग्राम विजयी भई त्यहीं सङ्ग्रामस्थलमा बस्दछ । भिक्षुहो ! राज्यभिषिक्त क्षेत्रिय राजालाई यो तेस्रो कुरा यावत जीवन स्मरणीय हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन कुरा राज्याभिषिक्त क्षेत्रिय राजालाई यावत जीवन स्मरणीय हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! यसरी नै भिक्षुलाई यी तीन कुरा यावत जीवन स्मरणीय हुन्छ ।

ती तीन के के हुन् ? जुन प्रदेशमा केश-दाह्री खौरी, काषाय वस्त्र परिधान गरी, घर छाडी अनागारिक भई प्रब्रजित हुन्छ । भिक्षुहो ! भिक्षुलाई यो पहिलो कुरो यावत जीवन स्मरणीय हुन्छ ।

"पुनः अर्को, भिक्षुहो ! भिक्षुले जुन प्रदेशमा 'यो दुःख हो' भनी यथार्थसहित जान्दछ, 'यो दुःख समुदय हो' भनी यथार्थसहित जान्दछ, 'यो दुःख निरोध हो' भनी यथार्थसहित जान्दछ अनि 'यो दुःख निरोध गामिनी मार्ग हो' भनी यथार्थसहित जान्दछ । भिक्षुहो ! भिक्षुलाई यो दोस्रो कुरो यावत जीवन स्मरणीय हुन्छ ।

"पुनः अर्को, भिक्षुहो ! भिक्षुले जुन प्रदेशमा आश्रव क्षय गरी अनाश्रवी भई चेतोविमुक्ति र प्रज्ञाविमुक्तिलाई दृष्टान्त धर्ममा स्वयम्ले अभिज्ञात, साक्षात्कार र लाभ गरी विहर्दछ । भिक्षुहो ! भिक्षुलाई यो तेस्रो कुरो यावत जीवन स्मरणीय हुन्छ ।"

## ३. आसंससुत्तं

१३. "भिक्षुहो ! लोकमा तीन प्रकारका व्यक्ति हुन्छन् । ती तीन को को हुन् ? निराशवान, आशवान र विगताशवान । भिक्षुहो ! निराशवान व्यक्ति कस्ता हुन्छन् ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही व्यक्ति चाण्डाल कुलमा, बाँसको काम गर्ने कुलमा शिकारी कुलमा, रथकारको कुलमा, पुक्कस कुलमा, अन्नपान भोजन गर्न पाउन कठिन कुलमा, जीवन यापन गर्न गाह्रो, दिरद्र कुलमा जहाँ कि कठिनताकासाथ खानपान गर्न पाउँदछ । यस्तो नीच कुलमा जन्मेको हुन्छ । ऊ दुर्वर्ण, दुर्दशनीय, शरीर काम्ने, रोगाहा, अन्धो, लुलो, लँगडो, पक्षाघाती, अन्नपान, वस्त्र, यान, माला, गन्ध, विलेपन, शैय्या, वासस्थान र प्रदीपका लाभी हुँदैन । उसले सुन्दछ- 'यो नामको फलानो क्षेत्रियलाई क्षेत्रियद्वारा क्षेत्रिय अभिषेकबाट अभिषेक गरे ।' उसलाई यस्तो आशा नै हुँदैन- 'कुनै एक दिन मलाई पनि क्षेत्रियहरूले क्षत्रिय अभिषेकद्वारा अभिषिक्त हुनेछु ।' भिक्षुहो ! यसैलाई भिनन्छ- निराशवान व्यक्ति ।

"भिक्षुहो ! आशावान व्यक्ति कस्ता हुन्छन् ? भिक्षुहो ! यहाँ राज्याभिषिक्त क्षेत्रिय राजाको ज्येष्ठ पुत्र अभिषेक गर्नुपर्ने अनि राज्य गर्नको निम्ति वर्ष पुगेका अनिभषेक हुन्छ । उसले सुन्दछ— 'फलानो नामका क्षेत्रियलाई क्षेत्रियद्वारा क्षेत्रिय अभिषेक गरे ।' उसलाई यस्तो आशा हुन्छ— 'कुनै एक दिन मलाई पनि क्षेत्रियहरूले क्षत्रिय अभिषेकद्वारा अभिषिक्त हुनेछु ।' भिक्षुहो ! यसैलाई भिनन्छ— आशावान व्यक्ति ।

"भिक्षुहो ! विगताशावान व्यक्ति कस्ता हुन्छन ? भिक्षुहो ! यहाँ क्षेत्रिय राजा राज्याभिषिक्त हुन्छ । उसले सुन्दछ- 'फलानो नामका क्षेत्रियलाई क्षेत्रियद्वारा क्षेत्रिय अभिषेक गरे ।' उसलाई यस्तो हुँदैन- "कुनै एक दिन मलाई पनि क्षेत्रियहरूले क्षत्रिय अभिषेकद्वारा अभिषिक्त हुनेछु ।' त्यो के कारणले ? भिक्षुहो ! जब कि पहिले अनभिषिक्तको अभिषेक आशा पूर्ण भइसक्यो । भिक्षुहो ! यसैलाई भिनन्छ-विगताशावान व्यक्ति । भिक्षुहो ! यी नै तीन व्यक्तिहरू लोकमा छन् ।

"भिक्षुहो ! यसरी नै तीनप्रकारका व्यक्ति भिक्षुहरू मध्येमा छन् । निराशावान, आशावान र विगताशावान । भिक्षुहो ! निराशावान व्यक्ति कस्ता हुन्छन् ? भिक्षुहो ! यहाँ एक व्यक्ति दुश्शील, पापी, अशुद्ध, शंकास्पदाचार, गुप्त अशुभ कर्मी, अश्रमण भएर पनि श्रमण प्रतिज्ञ, अब्रह्मचारी भएर पनि ब्रह्मचारी दर्शाउने, अन्तरमा दुर्गन्धले भिजेको र क्लेशोत्पत्ति गर्ने हुन्छ । उसले सुन्दछ- 'फलानो नामका भिक्षुले आश्रव क्षय गरी अनाश्रवी भई, चेतो विमुक्तिद्वारा, प्रज्ञावि-मुक्तिद्वारा, दृष्टान्त धर्ममा स्वयम्ले अभिज्ञात गरी, साक्षात्कार गरी उपलब्ध गरी बसेका छन् । उसमा यस्तो आशा हुँदैन— 'कुनै एक दिन मैले पनि आश्रव क्षय गरी अनाश्रवी भई, चित्तविमुक्तिद्वारा र प्रज्ञाविमुक्तिद्वारा, दृष्टान्त धर्ममा स्वयम् अभिज्ञात गरी, साक्षात्कार गरी उपलब्ध गरी बस्नेछु ।' भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ—निराशवान व्यक्ति ।

"भिक्षुहो ! आशावान व्यक्ति कस्ता हुन्छन् ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु शीलवान र कल्याण धर्मी हुन्छ । उसले सुन्दछ— 'फलानो नामका भिक्षुले आश्रव क्षय गरी अनाश्रवी भई, चित्तविमुक्तिद्वारा, प्रज्ञाविमुक्तिद्वारा र दृष्टान्त धर्ममा स्वयम् अभिज्ञात गरी, साक्षात्कार गरी र उपलब्ध गरी बसेका छन् । उसमा यस्तो आशा हुन्छ—'कुनै एक दिन मैले पनि आश्रव क्षय गरी अनाश्रवी भई, चित्तविमुक्तिद्वारा, प्रज्ञाविमुक्तिद्वारा र दृष्टान्त धर्ममा स्वयम् अभिज्ञात गरी, साक्षात्कार गरी र उपलब्ध गरी बस्नेछु।' भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ— आशावान व्यक्ति ।

"भिक्षुहो ! विगताशावान व्यक्ति कस्ता हुन्छन् ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु क्षिणाश्रवी अर्हत हुन्छ । उसले सुन्दछ-'फलानो नामका भिक्षुले आश्रव क्षय गरी अनाश्रवी भई चितवमुक्तिद्वारा, प्रज्ञाविमुक्तिद्वारा र दृष्टान्त धर्ममा स्वयम् अभिज्ञात गरी, साक्षात्कार गरी तथा उपलब्ध गरी बसेका छन् । उसमा यस्तो आशा हुँदैन—'कुनै एक दिन मैले पिन आश्रव क्षय गरी अनाश्रवी भई चित्तविमुक्तिद्वारा, प्रज्ञाविमुक्तिद्वारा र दृष्टान्त धर्ममा स्वयम् अभिज्ञात गरी, साक्षात्कार गरी तथा उपलब्ध गरी बस्नेछु ।' त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! जब कि— उसले पहिले नै अवि-मुक्तबाट विमुक्तावस्था पूर्ण गरेका भए । भिक्षुहो ! यसैलाई भिनन्छ— विगताशावान

व्यक्ति । भिक्षुहो ! यी नै तीन प्रकारका व्यक्ति भिक्षुहरू मध्येमा छन् ।"

# ४. चक्कवत्तिसुत्तं

१४. "भिक्षुहो ! जो धार्मिक चक्रवर्ती राजा, धार्मिक धर्मराजा हुन्छ उसले पिन राज्य विहिन भई चक्रलाई प्रवर्तन गर्दैन । यसो भन्नु भएपछि कोही एकजना भिक्षुले सोधे— "भन्ते ! चक्रवर्ती धार्मिक, धर्मराजका राजा को ? "भिक्षुहो ! धर्म नै हो ।" भनी भगवानले भन्नुभयो— भिक्षुहो ! यहाँ चक्रवर्ती राजा, धार्मिक राजाले धर्मका निम्ति नै धर्मलाई सत्कार गर्दे, धर्मलाई गौरव गर्दे, धर्मध्वज, धर्मकेतु र धर्माधिपत्य भई लोकजनप्रति धार्मिक पूर्वक रक्षावरणको व्यवस्था गर्छ ।

"पुनः अर्को, भिक्षुहो ! चक्रवर्ती राजा, धार्मिक धर्म राजाले धर्मको निम्ति नै धर्मको नै सत्कार गर्दे, धर्मको नै गौरव गर्दे, धर्मको नै पूजा गर्दे, धर्मध्वज, धर्मकेतु र धर्माधिपत्य भई क्षेत्रियलाई, कामदारलाई, सेनालाई, बाह्मण-गृहपितलाई, निगम-जनपदलाई, श्रमण-बाह्मणलाई, मृग तथा पंक्षीहरूलाई धर्मपूर्वक नै चक्र प्रवर्तन गर्छ । भिक्षुहो ! ऊ नै चक्रवर्ती राजा, धार्मिक धर्म राजाले धर्मको निम्ति नै धर्मको नै सत्कार गर्दे, धर्मको नै गौरव गर्दे, धर्मको नै पूजा गर्दे, धर्मध्वज, धर्मकेतु र धर्माधिपत्य भई, लोकजनप्रति सुरक्षाको व्यवस्था गर्छ । क्षेत्रिय, कामदार, सेना, बाह्मण-गृहपित, निगम-जनपद, श्रमण-बाह्मण, मृग तथा पंक्षीहरूलाई धर्मपूर्वक नै चक्र प्रवर्तन गर्छ । त्यो चक्रलाई अन्य कोही मनुष्य वा शत्रुद्वारा प्रवर्तन हुँदैन ।"

"भिक्षुहो ! यसरी नै तथागत अर्हत सम्यकसम्बुद्ध धार्मिक धर्मराजा, धर्मको निम्ति नै, धर्मलाई सत्कार गर्दै, धर्मलाई गौरव गर्दे, धर्मलाई नै पूजा गर्दे, धर्मध्वज, धर्मकेतु र धर्माधिपत्य भई शारीरिक कर्मप्रति धार्मिक संरक्षणको व्यवस्था गर्छ- 'यसप्रकारले शारीरिक कर्म गर्नु हुँदैन ।' "

पुनः अर्को, "भिक्षुहो ! यसरी नै तथागत अर्हत सम्यकसम्बुद्ध धार्मिक धर्म राजाले धर्मको निम्ति नै, धर्मको नै सत्कार गर्दे, धर्मको नै गौरव गर्दे, धर्मको नै पूजा गर्दे, धर्मको तै पूजा गर्दे, धर्मक्वत, धर्मकेतु र धर्माधिपत्य भई वाचिसक कर्मप्रति धार्मिक संरक्ष- णको व्यवस्था गर्छ- 'यसप्रकारले वाचिसक कर्म गर्नुपर्छ अनि यसप्रकारले वाचिसक कर्म गर्नु हुँदैन... यसप्रकारले मानसिक कर्म गर्नुपर्छ अनि यसप्रकारले वाचिसक कर्म गर्नु हुँदैन ।' "

"भिक्षुहो ! वहाँ अर्हत सम्यकसम्बुद्ध नै धार्मिक, धर्मराजा, धर्मको निम्ति धर्मलाई सत्कार गर्दै, धर्मलाई पूजा गर्दै, धर्मलाई गौरव गर्दै, धर्मध्वज, धर्मकेतु, धर्माधिपत्य भई, शारीरिक कर्मप्रति धार्मिक संरक्षणको व्यवस्था गर्छ, वाचिसक कर्मप्रति धार्मिक संरक्षणको व्यवस्था गर्छ अनि मानसिक कर्मप्रति धार्मिक संरक्षणको व्यवस्था गर्छ अनि धर्मपूर्वक नै अनुत्तर धर्मचक्रको प्रवर्तन गर्छ। त्यस चक्रलाई जो कोही श्रमण, ब्राह्मण, देव, मार र ब्रह्माले पनि प्रवर्तन गर्न सक्दैन।"

### ५. सचेतनसुत

१४. एक समय भगवान वाराणसीस्थित इसिपतन मिगदावनमा बस्नु हुन्थ्यो । त्यस समय भगवानले भिक्षुहरूलाई सम्बोधन गर्नुभयो— "भिक्षुहो !" "भदन्त !" भनी ती भिक्षुहरूले भगवानलाई प्रत्युत्तर दिए । भगवानले यसो भन्नुभयो—

"भिक्षुहो ! पूर्वकालमा सचेतन नामका राजा थिए । अनि सचेतन राजाले । रथकारलाई आमन्त्रण गरी भने— "सौम्य रथकार !" आजकों छ महिनापछि सङ्ग्राम हुनेछ । के तिमीले नयाँ पाँड्ग्रा बनाई दिन सक्छौ ?" 'सक्छु देव !' भनी भिक्षुहो ! त्यो रथकारले सचेतन राजालाई प्रत्युत्तर दिए । भिक्षुहो ! अनि रथकारले छ दिन कम छ महिनामा एउटा पाँड्ग्रा बनाए । 'देव ! छ दिन कम छ महिनामा यो एउटा पाइ्ग्रा बनाई सकें । भिक्षुहो ! अनि पुनः सचेतन राजाले रथकारलाई आमन्त्रण गरी भने— "सौम्य रथकार ! आजको छ दिन पछि सङ्ग्राम हुनेछ । नयाँ अर्को पाइ्ग्रा बनाई दिन सक्छौ ?' 'सक्छु देव !' भनी छ दिनमै दोस्रो पाङ्ग्रा बनाई सकेपछि नयाँ पाइ्ग्रा लिई जहाँ सचेतन राजा थियो त्यहाँ गए । त्यहाँ पुगी राजा सचेतनलाई यसो भने— 'देव ! तपाईको यो नयाँ पाङ्ग्रा बनाई सकें ।' 'सौम्य रथकार ! तिमीले जुन यो पाइ्ग्रा छ दिन कम छ महिनामा बनायौ अनि यो पाङ्ग्रा भने छ दिनमै बनायौ यसमा के भिन्नता छ ? मैले त यसमा केही भिन्नता देख्दिन ।' " 'देव ! यसमा भिन्नता छ । हेर्न्स देव ! यसको भिन्नता ।' "

"अनि त भिक्षुहो ! रथकारले जुन छ दिनमै बनेको पाङ्ग्रा थियो त्यसलाई गुडाइयो । गुडाइएको त्यो पाङ्ग्रा जित जोडले धकेलि दियो त्यितसम्म गुड्दै गई धलमिलदै जिमनमा पल्ट्चो । जुन छ दिन कम छ मिहनामा बनेको हो त्यो पिन गुडाइयो । गुडाएको त्यो पाङ्ग्रा जित जोडले धकेलियो त्यितसम्म गुड्दै गई धुरीमा स्थित जस्तै भई स्थिर रह्यो ।

" 'सौम्य रथकार ! के कारण वा यसको विशेषता के हो ? जुन कि यो छ दिनमै बनेको पाङ्ग्रा जित जोडले धकेलि दिए त्यतिसम्म गुड्दै गई धलमलिंदै जिमनमा पल्ट्चो ! जुन छ दिन कम छ महिनामा बनेको हो त्यो पाङ्ग्रा गुडाउँदा जित जोडले धकेलियो त्यितसम्म गुँड्दै गई धुरीमा स्थित जस्तै भई स्थिर रह्यो ।' 'देव ! जुन यो छ दिनमै बनेको पङ्ग्रा हो त्यसको नाभि पिन टेंढो छ, सदोष छ तथा सफा छैन । त्यसको आरा पिन टेंढो छ, सदोष छ तथा सफा छैन । नाभि पिन टेंढो छ, सदोष छ तथा सफा छैन त्यसैले जित जोडले धकेलियो त्यितसम्म गुड्दै गई धलमिलदै जिमनमा पल्ट्चो । देव ! जुन यो छ दिन कम छ मिहनामा बनेको हो त्यसको नाभि पिन टेंढो छैन, दोष छैन तथा सफा छ । आरा पिन टेंढो छैन, दोष छैन तथा सफा छ । आरा पिन टेंढो छैन, दोष छैन तथा सफा छ । तथा सफा छ । तथा सफा छ । तथा सफा छ । तथा सफा हुनाले, आरामा पिन टेंढो नहुनाले, दोष नहुनाले तथा सफा हुनाले जित जोडले धकेलियो त्यितसम्म गुड्दै गई धुरीमा स्थित जस्तै भई स्थिर रह्यो ।' "

"भिक्षुहो ! तिमीहरूलाई यस्तो विचार हुनसक्छ कि, त्यो रथकार अरू कोही थियो होला । भिक्षुहो ! तिमीहरूले त्यसरी विचार नगरे पनि हुन्छ । त्यस सम्यमा म नै रथकार थिएँ । भिक्षुहो ! त्यस समय म काठको टेंढोपन र काठको कसर छुट्चाउन दक्ष थिएँ । भिक्षुहो ! अहिले म अर्हत सम्यकसम्बुद्ध हुँ । मैले शरीरको टेंढोपन, शरीरको दोष तथा शरीरको कसर हटाउन सिपालु छु । वचनको टेंढोपन, वचनको दोष तथा वचनको कसर हटाउन सिपालु छु । मनको टेंढोपन, मनको दोष तथा मनको कसर हटाउन सिपालु छु । भिक्षुहो ! जो कोही भिक्षु वा भिक्षुणीको शारीरिक टेंढोपन, शारीरिक दोष तथा शारीरिक कसर अप्रहीण (अविनष्ट) हुन्छ, वचनको टेंढोपन, वचनको दोष तथा वचनको कसर अप्रहीण हुन्छ अनि मनको टेंढोपन, मनको दोष तथा मनको कसर अप्रहीण हुन्छ भने भिक्षुहो ! ती यस धर्म विनयबाट यसरी पल्टिन्छ जस्तै कि भिक्षुहो छ दिनमै बनेको पाङ्ग्रा ।

"भिक्षुहो ! जो कोही भिक्षु वा भिक्षुणीको शारीरिक टेंढोपन, शारीरिक दोष तथा शारीरिक कसर प्रहीण (विनष्ट) हुन्छ, वचनको टेंढोपन, वचनको दोष तथा वचनको कसर प्रहीण हुन्छ अनि मनको टेंढोपन, मनको दोष तथा मनको कसर प्रहीण हुन्छ अनि मनको टेंढोपन, मनको दोष तथा मनको कसर प्रहीण हुन्छ भने भिक्षुहो ! ती यस धर्म विनयबाट यसरी स्थिर हुन्छ, जस्तो कि भिक्षुहो ! छ दिन कम छुम्महिनामा बनेको पाङ्ग्रा ।

"भिक्षुहो ! यस्तो शिक्षा लिनुपर्छ- शारीरिक टेंढोपन, शारीरिक दोष तथा शारीरिक कसर परित्याग गर्छु, वचनको टेंढोपन, वचनको दोष तथा वचनको कसर परित्याग गर्छु अनि मनको टेंढोपन, मनको दोष तथा मनको कसर परित्याग गर्छु। भिक्षुहो ! यसरी शिक्षा लिनुपर्छ।"

#### ६. अपण्णकसूत्तं

१६. "भिक्षुहो ! तीन धर्मयुक्त भिक्षु निर्दोष मार्गका अनुगामी हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु इन्द्रिय संयमित हुन्छ, भोजनमा मात्रा जान्ने हुन्छ अनि जागृत भई बस्छ ।

"भिक्षुहो ! भिक्षुले इन्द्रिय संयमित कसरी गर्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षुले चक्षुद्वारा रूप हेरी निमित्त ग्रहण गर्दैन अनि व्यञ्जन पनि ग्रहण गर्दैन । जसप्रति वशीभूत हुँदा चक्षुन्द्रिय असंयमित भई विहरण गर्दा लोभ, दौर्मनस्य, पापमय अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुनसक्ने हुनाले त्यसलाई संवर गर्नितर लाग्नुपर्छ । चक्षुन्द्रिय रक्षा गर्छ तथा चक्षुन्द्रिय संयम गर्नितर लाग्छ । कानले शब्द सुन्दा... नाकले गन्ध सुँद्दा... जिब्रोले रस चाख्दा... शरीरले स्पर्श गर्दा... मनले विषय ग्रहण गर्दा निमित्तग्राही तथा व्यञ्जनग्राही हुँदेन । जसप्रति वशीभूत हुँदा मनिन्द्रिय असंयमित भई विहरण गर्दा लोभ, दौर्मनस्य, पापमय अकुशल धर्महरू उत्पन्न हुनसक्ने हुनाले त्यसलाई संवर गर्नितर लाग्नुपर्छ । भिक्षुहो ! भिक्षुले यसरी नै इन्द्रिय संवर गर्छ ।

"भिक्षुहों ! भिक्षुले भोजनमा कसरी मात्रा जान्ने हुन्छ ? भिक्षुहों ! यहाँ भिक्षुले यथार्थ विचार पुऱ्याई भोजन गर्छ— यो न मजा लिनको निम्ति, न मदकों है निम्ति, न शरीर मण्डनको निम्ति, न विभूषितको निम्ति, जबसम्म यो शरीर रिहरहन्छ तबसम्म जीवन रक्षाको निम्ति, विहिंसाबाट विरत हुन, ब्रह्मचर्यप्रति अनुग्रह गर्न, पुरानो वेदना (भोक) हटाउन, नव वेदना उत्पन्न हुन निदन, मेरो (जीवन) यात्रा निर्दोष तथा सुखपूर्वक बिताउनको निम्ति हुनेछ । भिक्षुहों ! भिक्षुले यसरी नै भोजनमा मात्रा जान्ने हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! भिक्षु कसरी जागरणमा लागेको हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्ष् दिनमा चङ्कमण गर्दा र बस्दा आवरणीय धर्मबाट चित्त परिशोधन गर्छ । रातको प्रथमयाममा चङ्कमण गर्दा र बस्दा आवरणीय धर्मबाट चित्त परिशोधन गर्छ । रातको मध्ययाममा दाहिनेपृष्टि करवट गरी सिंहशैय्या गरी, पाउ माथि पाउ राखी अलिक खुम्च्याई स्मृति, सम्प्रजन्य (जागरुक) भई, उठ्नु पर्ने मनमा लिई, रातको पिछल्लो याममा उठी चङ्कमण गर्दा र बस्दा आवरणीय धर्मबाट चित्त परिशोधन गर्छ । भिक्षुहो ! भिक्षु यसरी नै जागरणमा लागेको हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्मयुक्त हुँदा भिक्षु निर्दोष मार्गमा लागेको हुन्छ अनि उसको जन्म आश्रव क्षय गर्नितर लागेको हुन्छ ।"

#### ७. अत्तब्याबाधसुत्तं

9७. "भिक्षुहो ! यी तीन धर्मले आफ्नो पिन अहित हुन्छ, अरूको पिन अहित हुन्छ तथा उभय पक्षको पिन अहित हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? शारीरिक दुश्चिरित्र, वाचिसक दुश्चिरित्र र मानिसक दुश्चिरित्र । भिक्षुहो ! यी तीन धर्मले आफ्नो पिन अहित हुन्छ, अरूको पिन अहित हुन्छ तथा उभयपक्षको पिन अहित हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! यी तीन धर्मले आफ्नो पिन अहित हुँदैन, अरूको पिन अहित हुँदैन तथा उभय पक्षको पिन अहित हुँदैन । ती तीन के के हुन् ? शारीरिक सुचरित्र, वाचिसक सुचरित्र र मानसिक सुचरित्र । भिक्षुहो ! यी तीन धर्मले आफ्नो पिन अहित हुँदैन, अरूको पिन अहित हुँदैन तथा उभयपक्षको पिन अहित हुँदैन ।"

## देवलोकसुत्तं

१८. "भिक्षुहो ! यदि अन्य तैर्थिक परिव्राजकहरूले यसरी सोधिन्छ— 'के देवलोकमा उत्पन्न हुन श्रपण गोतमले ब्रह्मचर्य जीवन बिताउँदछन् ?' भिक्षुहो ! तिमीहरूलाई यसरी सोद्धा के पीडानुभूति हुँदैन, लाज लाग्दैन र घृणा लाग्दैन ?" "लाग्छ, भन्ते.!"

"भिक्षुहो ! वास्तवमा तिमीहरू दिव्य आयुप्रति पीडानुभूति, लज्जा र घृणा गर । दिव्य वर्णप्रति, दिव्य सुखप्रति, दिव्य यशप्रति अनि दिव्य अधिपतिप्रति पीडानुभूति, लज्जा र घृणा गर । भिक्षुहो ! यसको अलावा पहिले नै तिमीहरू शारीरिक दुश्चरित्रप्रति पीडा महसुस गर्नुपर्छ, लज्जालु हुनुपर्छ र घृणा गर्नुपर्छ । वाचिसक दुश्चरित्रप्रति पीडा महसुस गर्नुपर्छ, लज्जालु हुनुपर्छ र घृणा गर्नुपर्छ । मानिसक दुश्चरित्रप्रति पीडा महसुस गर्नुपर्छ, लज्जालु हुनुपर्छ र घृणा गर्नुपर्छ ।

## ९. पठमपापणिकसुत्तं

98. "भिक्षुहो ! तीन अङ्गयुक्त हुँदा पसलेले अप्राप्त भोग प्राप्त गर्न सक्दैन अनि प्राप्त भोग वृद्धि गर्न सक्दैन । ती तीन के के हुन् ? भिक्षुहो ! यहाँ पसलेले बिहानको समय सावधान भई कारोवारमा दृढसंकिल्पत हुँदैन, मध्यान्ह समय सावधान भई कारोवारमा दृढ संकिल्पत हुँदैन अनि सन्ध्या समयमा सावधान भई कारोवारमा दृढ संकिल्पत हुँदैन । भिक्षुहो ! यी नै तीन अङ्गयुक्त हुँदा पसलेले अप्राप्त भोग प्राप्त गर्न सक्दैन अनि प्राप्त भोग वृद्धि गर्न सक्दैन ।

भिक्षुहो ! यसरी नै तीन धर्मयुक्त हुँदा भिक्षुले अप्राप्त कुशल धर्म प्राप्त गर्न सक्दैन र प्राप्त कुशल धर्म वृद्धि गर्न सक्दैन । ती तीन के के हुन् ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु बिहानी समय सावधान भई समाधि निमित्तमा दृढसंकिल्पत हुँदैन, मध्या-न्ह समय सावधान भई समाधि निमित्तमा दृढसंकिल्पत हुँदैन अनि सन्ध्या समय सावधान भई समाधि निमित्तमा दृढसंकिल्पत हुँदैन । भिक्षुहो ! यी ने तीन धर्मयुक्त हुँदा भिक्षुले अप्राप्त कुशल धर्म प्राप्त गर्न सक्दैन र प्राप्त कुशल धर्म वृद्धि गर्न सक्दैन ।

"भिक्षुहो ! तीन अङ्गयुक्त हुँदा पसलेले अप्राप्त भोग प्राप्त गर्न सक्छ अनि प्राप्त भोग वृद्धि गर्न सक्छ । ती तीन के के हुन् ? भिक्षुहो ! यहाँ पसलेले बिहानको समय सावधान भई कारोवारमा दृढसंकित्पित हुन्छ, मध्यान्ह समय सावधान भई कारोवारमा दृढसंकित्पत हुन्छ, अनि सन्ध्या समय सावधान भई कारोवारमा दृढ-संकित्पत हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन अङ्गयुक्त हुँदा पसलेले अप्राप्त भोग प्राप्त गर्न सक्छ अनि प्राप्त भोग वृद्धि गर्न सक्छ ।

भिक्षुहो ! यसरी नै तीन धर्मयुक्त हुँदा भिक्षुले अप्राप्त कृशल धर्म प्राप्त गर्न सक्छ र प्राप्त कृशल धर्म वृद्धि गर्न सक्छ । ती तीन के के हुन् ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु बिहानी समय सावधान भई समाधि निमित्तमा दृढसंकिल्पत हुन्छ, मध्यान्ह समय... सन्ध्या समय सावधान भई समाधि निमित्तमा दृढसंकिल्पत हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्मयुक्त हुँदा भिक्षुले अप्राप्त कृशल धर्म प्राप्त गर्न सक्छ र प्राप्त कृशल धर्म वृद्धि गर्न सक्छ ।"

# १०. दुतियपापणिकसुत्तं

२०. भिक्षुहो ! यी तीन अङ्गयुक्त हुँदा पसलेले चीरकाल निबर्ते महा तथा विपुल भोग प्राप्त गर्न सक्छ । ती तीन के के हुन् ? भिक्षुहो ! यहाँ पसले चक्षुवान, पण्डित र निश्रय सम्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! पसले कसरी चक्षुवान हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ पसलेले बिक्री गर्नु पर्ने चिजलाई जानेको हुन्छ— 'यो चीज यतिमा किने र यतिमा बिक्री गर्नुपर्छ । यति मात्रामा धन हुनेछ र यतिमात्रामा उपार्जन हुनेछ ।' भिक्षुहो ! पसले यसरी चक्षुवान हुन्छ ।

भिक्षुहो ! पसले कसरी पण्डित हुन्छ ? यहाँ पसले कय र विकयमा सिपालु हुन्छ । भिक्षुहो ! पसले यसरी नै पण्डित हुन्छ ।

भिक्षुहो ! पसले कसरी निश्रय सम्पन्न हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ पसले जो ती गृहपित वा गृहपित पुत्र धनाढच, महाधनवान र महाभोगवान हुन्छ उसले यसरी जानेको हुन्छ,— 'यो पसले चक्षुवान, पण्डित र पुत्रपुत्रीलाई पोषण गर्न समर्थवान छ । मलाई समयमै पैसा (ब्याज) दिन आउँछ । उसले (महाजनले) उसलाई सम्पत्ति दिंदै भन्छ— पसले भाइ ! मसँग पैसा लिएर भोग गरी पुत्रपुत्रीलाई पालन गर र मलाई पिन समय समयमा ब्याज दिन आउनु । भिक्षुहो ! पसले यसरी नै निश्रय सम्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन अङ्गयुक्त पसलेले चीरकाल निबत्दै महान तथा विपुल भोग प्राप्त गर्ने हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! यसरी नै तीन धर्मयुक्त हुँदा चीरकाल निबत्दै भिक्षुले कुशल धर्ममा महा तथा विपुलता प्राप्त गर्न सक्छ । ती तीन के के हुन् ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु चक्षुवान हुन्छ, पण्डित हुन्छ र निश्रय सम्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! भिक्षु कसरी चक्षुवान हुन्छ, भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षुले 'यो दुःख हो' भनी यथार्थसिहत जान्दछ, 'यो दुःख समुदय हो' भनी यथार्थसिहत जान्दछ, 'यो दुःख निरोध हो' भनी यथार्थसिहत जान्दछ अनि 'यो दुःख निरोध हुने प्रतिपदा हो' भनी यथार्थसिहत जान्दछ । भिक्षुहो ! भिक्षु यसरी नै चक्षुवान हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! भिक्षु कसरी पण्डित हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु अकुशल धर्म प्रहाण गर्न र कुशल धर्म उत्पन्न गर्न प्रयत्नवान भई बस्दछ । कुशल धर्ममा स्तम्भ समान दृढपराक्रमी र भारवहन गर्न नचुक्ने हुन्छ । भिक्षुहो ! भिक्षु यसरी नै पण्डित हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! भिक्षु कसरी निश्चय सम्पन्न हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु जो ती भिक्षुहरू बहुश्रुत, शास्त्रज्ञ, धर्मधर, विनयधर र मातृकाधर हुन्छ । उसकहाँ गई सम-यसमयमा सोद्धछ तथा प्रश्न गर्छ— 'भन्ते ! यो भनेको के हो ? यसको अर्थ के हो ? उसलाई ती आयुष्मानले खुलस्त नभएको खुलस्त गरी दिन्छ, घोप्टो परेकोलाई उत्तानो पारी दिन्छ, अनेक विधिद्वारा शंकास्पद धर्मको शंकालाई निवारण गरी दिन्छ । भिक्षुहो ! यसरी नै भिक्षु निश्चय सम्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्मयुक्त भिक्षु चीरकार गवित्वै कुशल धर्ममा महा तथा विपुलता प्राप्ता गर्ने हुन्छ ।"

## ३. पुग्गलवग्गो

## १.सिमदसुत्तं

२१. मैले यस्तो सुनें एक समय भगवान सावित्यस्थित अनाथ-पिण्डिकको जैतवनाराममा बस्नुहुन्थ्यो । त्यस समय आयुष्मान सिमद्ध र आयुष्मान कोद्वित जहाँ आयुष्मान सारिपुत्त हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए । त्यहाँ पुगी आयुष्मान सारिपुत्तसँग कुशलवार्ता गरे । कुशलवार्ता गरेपछि एक ठाउँमा बसे । एक ठाउँमा बसेका आयुष्मान सिमद्धलाई आयुष्मान सारिपुत्तले यसो भन्नुभयो-

"आवुस सिमद्ध ! यी तीन प्रकारका व्यक्ति लोकमा छन् । ती तीन को को हुन् ? कायसाक्षी, दृष्टिप्राप्त र श्रद्धाविमुक्त । आवुस ! यी तीन प्रकारका व्यक्ति मध्ये तिमीलाई, औध नै राम्रो औधि नै श्रेष्ठ र मन पर्ने व्यक्ति को ?"

"आवुस सारिपुत ! यी तीन प्रकारका व्यक्ति लोकमा छन् । ती तीन को को हुन् ? कायसाक्षी, दृष्टिप्राप्त र श्रद्धाविमुक्त । आवुस ! यी नै तीन प्रकारका व्यक्ति लोकमा छन् । आवुस ! यी तीन प्रवारका मध्ये जो श्रद्धा विमुक्त हो, ऊ नै अति राम्रो, अति श्रेष्ठ र मलाई मन पर्ने व्यक्ति हुन् । त्यो के कारण ? आवुस ! यी व्यक्तिका श्रद्धिन्द्रिय अधिक बलवान हुन्छ ।

अनि आयुष्मान सारिपुत्तले आयुष्मान महाकोद्वितलाई यसो भने— "आवुस महाकोद्वित ! यी तीन प्रकारका व्यक्ति लोकमा छन् । ती तीन को को हुन् ? कायसाक्षी, दृष्टिप्राप्त र श्रद्धाविमुक्त । आवुस ! यी तीन प्रकारका व्यक्ति मध्ये तिमीलाई, औधि नै राम्रो औधि नै श्रेष्ठ र मन पर्ने व्यक्ति को ?"

"आवुस सारिपृत्त ! यी तीन प्रकारका व्यक्ति लोकमा छन् । ती तीन को को हुन् ? कायसाक्षी, दृष्टिप्राप्त र श्रद्धाविमुक्त । आवुस ! यी नै तीन प्रकारका व्यक्ति लोकमा छन् । आवुस ! यी तीन प्रकारका मध्ये जो कायसाक्षी हो, ऊ नै अति राग्रो, अति श्रेष्ठ र गलाई गन पर्ने व्यक्ति हुन् । त्यो के कारण ? आवुस ! यी व्यक्तिका समाधिन्द्रिय अधिक बलवान हुन्छ ।"

अनि आयुष्मान महाकोट्टितले आयुष्मान सारिपुत्तलाई यसो भने— "आवुस सारिपुत्त ! यी तीन प्रकारका व्यक्ति लोकमा छन् । ती तीन को को हुन् ? कायसाक्षी, दृष्टिप्राप्त र श्रद्धाविमुक्त । आवुस ! यी तीन प्रकारका व्यक्ति मध्ये तिमीलाई, औधि नै राम्रो, औधि नै श्रेष्ठ र मन पर्ने व्यक्ति को ?" "आवुस महाकोद्दित ! यी तीन प्रकारका व्यक्ति लोकमा छन् । ती तीन को को हुन् ? कायसाक्षी, दृष्टिप्राप्त र श्रद्धाविमुक्त । आवुस ! यी नै तीन प्रकारका व्यक्ति लोकमा छन् । आवुस ! यी तीन प्रकारका मध्ये जो दृष्टिप्राप्त हो, ऊ नै अति राम्रो, अति श्रेष्ठ र मलाई मन पर्ने व्यक्ति हुन् । त्यो के कारण ? आवुस ! यी व्यक्तिका प्रज्ञेन्द्रिय अधिक बलवान हुन्छ ।"

अनि त आयुष्मान सारिप्तले आयुष्मान सिमद्ध र आयुष्मान महाकोद्वित-लाई यसो भने— "आवुसहो ! हामीले यथसक्य भन्यौं । आवुसहो ! आऊ, जहाँ भगवान हुन्हुन्छ त्यहाँ जाऔं, त्यहाँ गई भगवानको सामु यो कुरा सुनाऔं । जसरी भगवानद्वारा व्याख्या हुनेछ त्यसलाई धारण गरौं ।" "हुन्छ, आवुस !" भनी आयुष्मान सिमद्ध र आयुष्मान महाकोद्वितले आयुष्मान सारिपुत्तलाई प्रत्युत्तर दिए । अनि ती आयुष्मान सारिपुत्त, आयुष्मान सिमद्ध र आयुष्मान महाकोद्वित जहाँ भगवान हुन्हुन्थ्यो त्यहाँ गए । त्यहाँ पुगी भगवानलाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा बसे । एक ठाउँमा बसेपछि आयुष्मान सारिपुत्तले आयुष्मान सिमद्ध र आयुष्मान महाकोद्वितसँग जेजित वार्तालाप भएको थियो ती सबै भगवानलाई सुनाए ।

"सारिपुत्त ! 'एकप्रकारले यी तीन व्यक्ति मध्येमा यो अति राम्रो र यो अति श्रेष्ठ छ भनी भन्न सजिलो छैन ।' "सारिपुत्त ! यसको सम्भावना छ कि, जो व्यक्ति कायसाक्षी हुन् ऊ अर्हत हुने मार्गमा लागेको हुन्छ । जो व्यक्ति श्रद्धाविमुक्त हुन् ऊ सकृदागामी वा अनागामी हुन्छ । जो व्यक्ति दृष्टिप्राप्त हुन् ऊ पनि सकृदागामी वा अनागामी हुन्छ ।

"सारिपुत्त ! 'एकप्रकारले यी तीन व्यक्ति मध्येमा यो अति राम्रो र यो अति श्रेष्ठ छ भनी भन्न सजिलो छैन ।' "सारिपुत्त ! यसको सम्भावना छ कि, जो व्यक्ति दृष्टिप्राप्त हुन् ऊ अर्हत हुने मार्गमा लागेको हुन्छ । जो व्यक्ति श्रद्धाविमुक्त हुन् ऊ सकृदागामी वा अनागामी हुन्छ । जो व्यक्ति कायसाक्षी हुन् ऊ पनि सकृदागामी वा अनागामी हुन्छ ।

"सारिपुत्त ! 'एकप्रकारले यी तीन व्यक्ति मध्येमा यो अति राम्रो र यो अति श्रेष्ठ छ भनी भन्न सजिलो छैन ।' "

## २. गिलानसुत्तं

२२. "भिक्षुहो ! लोकमा यी तीन रोगी हुन्छन् । ती तीन को को हुन् ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही एकजना रोगीले अनुकूल भोजनादि लाभ हुँदा पनि, अनुकूल भोजनादि लाभ नहुँदा पिन; अनुकूल औषिध लाभ हुँदा पिन, अनुकूल औषिध लाभ नहुँदा पिन अनि योग्य सेवक हुँदा पिन योग्य सेवक नहुँदा पिन त्यस रोगबाट मुक्त हुँदैन ।

"भिक्षुहो ! यहाँ कोही एकजना रोगीले अनुकूल भोजनादि लाभ हुँदा पनि, अनुकूल भोजनादि लाभ नहुँदा पनि, अनुकूल औषधि लाभ हुँदा पनि, अनुकूल औषधि लाभ नहुँदा पनि अनि योग्य सेवक हुँदा पनि योग्य सेवक नहुँदा पनि त्यस रोगबाट मुक्त हुन्छ ।

भिक्षुहो ! यहाँ कोही एकजना रोगीले अनुकूल भोजनादि लाभ हुन्छ, लाभ नहुने होइन; अनुकूल औषधि लाभ हुन्छ, लाभ नहुने होइन अनि योग्य सेवक हुन्छ, योग्य सेवक नहुने होइन । त्यस रोगबाट मुक्त हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! यस मध्येमा जो यस्तो रोगी हुन्छ— उसलाई अनुकूल भोजनादि लाभ हुन्छ, लाभ नहुने होइन; अनुकूल औषधि लाभ हुन्छ, लाभ नहुने होइन अनि योग्य सेवक हुन्छ, योग्य सेवक नहुने होइन । त्यस रोगबाट मुक्त हुन्छ । भिक्षुहो ! यस प्रकारका रोगीलाई भोजन, औषधी र सेवकको अनुमित दिएको हुँ । भिक्षुहो ! यसरी नै रोगीको निमित्त लिई अरू रोगीलाई पनि सेवा गर्नुपर्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन प्रकारका रोगी लोकमा हुन्छन् ।

"भिक्षुहो ! यस्तैगरी यी तीन रोगीसमान व्यक्तिहरू लोकमा छन् । ती तीन को को हुन् ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही कोही व्यक्तिले तथागतको दर्शन गर्न पाए पिन वा तथागतको दर्शन गर्न नपाए पिन अनि तथागतद्वारा उपदेशित धर्म-विनय श्रवण गर्न पाए पिन का तथागतद्वारा उपदेशित धर्म-विनय श्रवण गर्न नपाए पिन क नियमपूर्वक कुशल धर्ममा सहमत भई लाग्दैन ।

"भिक्षुहो ! यहाँ कोही कोही व्यक्तिले तथागतको दर्शन गर्न पाए पनि वा तथागतको दर्शन गर्न नपाए पनि अनि तथागतद्वारा उपदेशित धर्म-विनय श्रवण गर्न पाए पनि वा तथागतद्वारा उपदेशित धर्म-विनय श्रवण गर्न नपाए पनि ऊ नियमपूर्वक कुशल धर्ममा सहमत भई लाग्दछ ।

"भिक्षुहो ! यहाँ कोही कोही व्यक्तिले तथागतको दर्शन गर्न पाउँछन् नपाउने होइन अनि तथागतद्वारा उपदेशित धर्म श्रवण गर्न पाउँछन् नपाउने होइन । ज नियमपूर्वक कुशल धर्ममा सहमत भई लाग्दछ । भिक्षुहो ! यिनै एक व्यक्तिको निमित्त लिई धर्म देशनाको अनुज्ञा दिएको छु । भिक्षुहो ! यो एक व्यक्तिको निमित्त लिई अरूलाई पनि धर्म देशना गर्नुपर्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन प्रकारका रोगी समान व्यक्तिहरू लोकमा छन् ।"

#### ३. सङ्घारवसुत्तं

२३. "भिक्षुहो ! संसारमा यी तीन प्रकारका व्यक्ति हुन्छन् । ती तीन को को हुन् ? यहाँ कोही कोही व्यक्तिले शरीरद्वारा द्वेषसिहत कर्म गर्छन्, वचनद्वारा द्वेषसिहत कर्म गर्छन् अनि मनद्वारा द्वेषसिहत कर्म गर्छन् । उसले शरीरद्वारा द्वेषसिहत कर्म गर्छा, वचनद्वारा द्वेषसिहत कर्म गर्दा अनि मनद्वारा द्वेषसिहत कर्म गर्दा द्वेषसिहत कर्म गर्दा द्वेषसिहतको लोकमा उत्पन्न हुन्छ । ऊ. द्वेषसिहतको लोकमा उत्पन्न हुँदा समानरूपले नै द्वेषसिहतको स्पर्शले स्पर्शित हुन्छ । ऊ द्वेषसिहतको स्पर्शले स्पर्शित हुँदा समानरूपले नै द्वेषसिहत अत्यन्त दुःखवेदना भोग्नेछन् । जस्तै कि नारकीय सत्वहरू ।"

"भिक्षुहो ! तर यहाँ जो व्यक्ति द्वेषरिहत भई शरीरद्वारा कर्म गर्छन्, द्वेषरिहत भई वचनद्वारा कर्म गर्छन् अनि द्वेषरिहत भई मनद्वारा कर्म गर्छन् । उसले द्वेषरिहत भई शरीरद्वारा कर्म गर्दा, द्वेषरिहत भई वचनद्वारा कर्म गर्दा अनि द्वेषरिहत भई मनद्वारा कर्म गर्दा द्वेषरिहत लोकमा उत्पन्न हुन्छ । द्वेषरिहत लोकमा उत्पन्न हुँदा समानरूपले नै द्वेषरिहत स्पर्शद्वारा स्पर्शित हुन्छ । उ द्वेषरिहत स्पर्शले स्पर्शित हुँदा समानरूपले नै अत्यन्त सुखवेदना भोग्नेछन् । जस्तै कि सुभिकण्ह देवताहरू ।

"भिक्षुहो ! तर यहाँ जो व्यक्ति द्वेषसहित र द्वेषरिहत भई शरीरद्वारा कर्म गर्ने हुन्छन्, द्वेषसिहत र द्वेषरिहत भई वचनद्वारा कर्म गर्ने हुन्छन् अनि द्वेषसिहत र द्वेषरिहत भई मनद्वारा कर्म गर्ने हुन्छन् । उसले द्वेषसिहत र द्वेषरिहत भई शरीरद्वारा कर्म गर्दा, द्वेषसिहत र द्वेषरिहत भई वचनद्वारा कर्म गर्दा अनि द्वेषसिहत र द्वेषरिहत भई मनद्वारा कर्म गर्दा ऊ द्वेषसिहत र द्वेषरिहत लोकमा उत्पन्न हुन्छ । ऊ द्वेषसिहत र द्वेषरिहत लोकमा उत्पन्न हुन्छ । ऊ द्वेषसिहत र द्वेषरिहत लोकमा उत्पन्न हुन्छ । ऊ द्वेषसिहत र द्वेषरिहत लोकमा उत्पन्न हुँदा समानरूपले नै मिल्दोजुल्दो सुख-दुःखको वेदना भोग्नेछन् । जस्तै कि, कोही मनुष्य, कोही विनिपातिक (विमानका देवगणले कुनै वेला देवताले जस्तै दुःख-कण्ट भोग्नु पर्ने) हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन प्रकारका व्यक्तिहरू संसारमा छन् ।"

### ४ बहुकारसुत्तं

२४. "भिक्षुहो ! यी तीन व्यक्तिहरू व्यक्तिका निम्ति बहुपकारक हुन्छन् । ती तीन को को हुन् ? जो व्यक्ति (आचार्य) द्वारा (शिष्य) बुद्धको शरणमा जान्छ, धर्मको शरणमा जान्छ र संघको शरणमा जान्छ । भिक्षुहो ! त्यस व्यक्तिको निम्ति यी व्यक्ति बहुपकारक हुन् ।

"पुनः अर्को, भिक्षुहो ! जो व्यक्तिद्वारा 'यो दुःख हो' भनी यथार्थसहित ज्ञात गराउँछ, 'यो दुःख समुदय हो' भनी यथार्थसहित ज्ञात गराउँछ, 'यो दुःख निरोध हो' भनी यथार्थसहित ज्ञात गराउँछ अनि 'यो दुःख निरोध हुने मार्ग हो' भनी यथार्थसहित ज्ञात गराउँछ । भिक्षुहो ! त्यस व्यक्तिको निम्ति यो व्यक्ति बहुपकारक हुन् ।

"पुन: अर्को भिक्षुहो ! जो व्यक्तिद्वारा आश्रव क्षय गर्न, अनाश्रवी हुन चित्तविमुक्ति, प्रज्ञाविमुक्ति, दृष्टान्त धर्ममा स्वयम्लाई अभिज्ञात तथा साक्षात्कार गर्न लाउँछ । भिक्षुहो ! त्यस व्यक्तिको निम्ति यी व्यक्ति बहुपकारक हुन् । भिक्षुहो ! यी नै तीन व्यक्तिहरू व्यक्तिका निम्ति बहुपकारक हुन्छन् ।

"भिक्षुहो ! यी तीन व्यक्तिहरू त्यस व्यक्तिका निम्ति यो भन्दा बढी बहुपकार गरेको हुँदैन भनी भन्दछु । भिक्षुहो ! यदि यी तीन व्यक्तिहरूलाई अभिवादन, प्रत्युपस्थान, हात जोड्नु, उचित व्यवहार, चीवर, भोजन, सयनाशन, रोगीको निम्ति औषधी र परिष्कारादि दान दिनाले ती व्यक्तिहरूप्रति सुप्रत्युपकार गरेको हुँदैन भनी म भन्दछु ।"

# ५. वजिरूपमसुत्तं

२५. "भिक्षुहो ! संसारमा यी तीन व्यक्तिहरू छन् । ती तीन को को हुन् ? पुरानो घाउ समानका चित्त, विद्युत समानका चित्त अनि बज्ज समानका चित्त । भिक्षुहो ! यहाँ जो कोही व्यक्ति कोधी, अत्यधिक दुःखी, सानै कुरामा पनि रिसाउँछ, कृपित हुन्छ, देषी हुन्छ, कठोर हुन्छ, विनाकारण कृपित र द्वेष प्रकट गर्दछन् । भिक्षुहो ! जस्तै कि, पुरानो घाउमा काठ वा ठुटोद्वारा घोच्दा अत्यधिक रगत वा पीप बग्न थाल्छ । भिक्षुहो ! यस्तै नै यहाँ कोही कोही व्यक्ति कोधी, अत्यधिक दुःखी, सानै कुरामा पनि रिसाउँछ, कृपित हुन्छ, देगी हुन्छ, कठोर हुन्छ, विनाकारण कृपित र द्वेष प्रकट गर्दछन् । भिक्षुहो ! यस्तालाई नै भिनन्छ— पुरानो घाउ समान चित्तका व्यक्ति ।

"भिक्षुहो ! विद्युत समान चित्तका व्यक्ति कस्तो हुन्छ ? यहाँ जो कोही व्यक्तिले 'यो दु:ख हो' भनी यथार्थसहित जान्दछ, 'यो दु:ख समुदय हो' भनी यथार्थसहित जान्दछ, 'यो दु:ख निरोध हो' भनी यथार्थसहित जान्दछ, अनि 'यो दु:ख

निरोध हुने मार्ग हो' भनी यथार्थसहित जान्दछ । भिक्षुहो ! रातको अन्धकारमा बिजुली चिम्किंदा जसरी रूपलाई देख्छ । भिक्षुहो ! यसरी नै यहाँ जो कोही व्यक्तिले 'यो दु:ख हो' भनी यथार्थसहित जान्दछ... 'यो दु:ख निरोध हुने मार्ग हो' भनी यथार्थसहित जान्दछ । भिक्षुहो ! यस्तालाई नै भनिन्छ— विद्युत समान चित्तका व्यक्ति ।

"भिक्षुहो ! बज समान चित्तका व्यक्ति कस्तो हुन्छ ? जो कोही भिक्षुले आश्रव क्षय गरी अनाश्रवी, चित्तविमुक्ति, प्रज्ञाविमुक्ति, दृष्टान्त धर्ममा स्वयम्ले अभिज्ञात, साक्षात्कार तथा उपलब्ध गरी बस्छ । भिक्षुहो ! जस्तै कि मणि वा पाषाणद्वारा बज अभेच हुन्छ । यसरी नै, भिक्षुहो ! यहाँ जो कोही व्यक्तिले आश्रव क्षय गरी... उपलब्ध गरी बस्दछ । भिक्षुहो ! यसैलाई भिनन्छ— बज समान चित्तका व्यक्ति । भिक्षुहो ! यी नै तीन व्यक्तिहरू संसारमा छन् ।"

## ६. सेवितब्बस्तं

२६. "भिक्षुहो! संसारमा तीन प्रकारका व्यक्तिहरू छन्। ती तीन को को हुन् ? सङ्गत गर्न नहुने, साथमा लाग्न नहुने अनि सेवामा लाग्न नहुने व्यक्ति । भिक्षुहो! सङ्गत गर्न हुने, साथमा लाग्न हुने अनि सेवामा लाग्न हुने व्यक्ति छन्। भिक्षुहो! आदर तथा गौरवपूर्वक सङ्गत गर्न हुने, साथमा लाग्न हुने अनि सेवामा लाग्न हुने व्यक्ति छन्। भिक्षुहो! कस्ता व्यक्तिसँग सङ्गत गर्न हुँदैन, साथमा लाग्न हुँदैन अनि सेवामा लाग्न हुँदैन ? भिक्षुहो! यहाँ कोही कोही व्यक्ति शील, समाधि र प्रज्ञामा हीन हुन्छ। यस्तो व्यक्तिलाई दया वा अनुकम्पा गर्ने स्थिति बाहेक सङ्गत गर्नु हुँदैन, साथमा लाग्न हुँदैन अनि सेवामा लाग्न हुँदैन।

"भिक्षुहो ! कस्ता व्यक्तिसँग सङ्गत गर्नुपर्छ, साथमा लाग्नुपर्छ अनि सेवामा लाग्नुपर्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही कोही व्यक्ति शील, समाधि र प्रज्ञामा आफूसमान हुन्छ । यस्तो व्यक्तिको सङ्गत गर्नुपर्छ, साथमा लाग्नुपर्छ अनि सेवामा लाग्नुपर्छ । त्यो क्रे कारणले ? सदृश शीलवानसँग शील विषयकै कुरा हुन्छ, त्यही विषयमै कुरा चिलरहन्छ अनि त्यसबाटै सुख पाउँछ । सदृश समाधिमा लाग्नेसँग समाधि विषयकै कुरा हुन्छ, त्यही विषयमै कुरा चिलरहन्छ अनि त्यसबाटै सुख पाउँछ । सदृश प्रज्ञावानसँग प्रज्ञा विषयकै कुरा हुन्छ, त्यही विषयमै कुरा चिलरहन्छ अनि त्यसबाटै सुख पाउँछ । त्यसैले यस्तो व्यक्तिसँग सङ्गत गर्नुपर्छ, साथमा लाग्नुपर्छ अनि सेवामा लाग्नुपर्छ ।

"भिक्षुहो ! कस्ता व्यक्तिसँग आदर तथा गौरवपूर्वक सङ्गत गर्नुपर्छ, साथ-

लाग्नुपर्छ अनि सेवामा लाग्नुपर्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही कोही व्यक्ति शील, समाधि र प्रज्ञामा धेरै नै उन्नतशील हुन्छ । भिक्षुहो ! यस्तो व्यक्तिको आदर तथा गौरवपूर्वक सङ्गत गर्नुपर्छ, साथ लाग्नुपर्छ अनि सेवामा लाग्नुपर्छ । त्यो के कारण ? यो अपिरपूर्ण शीलस्कन्घ परिपूर्ण गर्छु परिपूर्ण शीलस्कन्घलाई त्यस त्यस प्रज्ञाद्वारा अनुगृहीत गर्छु अपिरपूर्ण समाधिस्कन्घ परिपूर्ण गर्छु, परिपूर्ण समाधिस्कन्घलाई त्यस त्यस प्रज्ञाद्वारा अनुगृहीत गर्छु अनि अपिरपूर्ण प्रज्ञास्कन्ध परिपूर्ण गर्छु, परिपूर्ण प्रज्ञास्कन्धलाई त्यस त्यस प्रज्ञाद्वारा अनुगृहीत गर्छु । भिक्षुहो ! त्यसैले यस्तो व्यक्तिको आदर तथा गौरवपूर्वक सङ्गत गर्नुपर्छ, साथ लाग्नुपर्छ अनि सेवामा लाग्नु-पर्छ । भिक्षुहो ! यो नै तीन व्यक्तिहरू संसारमा छन् ।

"निहियति पुरिसो निहीन सेवी, न च हायेथ कदाचि तुल्यसेवी। सेट्टमुपनमं उदेति बिप्पं, तस्मा अत्तनो उत्तरिं भजेथा" ति॥

"हीनसँग सङ्गत गर्ने व्यक्ति हीन हुन्छ, आफूसमानसँग सङ्गत गर्नेलाई कहिले पनि हानि हुँदैन । श्रेष्ठसँगको सङ्गतले शीघ्र नै उन्नति हुन्छ । त्यसैले आफू भन्दा पनि श्रेष्ठको सङ्गत गर ।"

# ७. जिगुच्छितम्बसुत्तं

२७ "भिक्षुहो ! ससारमा तीन प्रकारका व्यक्ति छन् । ती तीन को को हुन् ?
भिक्षुहो ! घृणा गर्नुपर्ने, सङ्गत गर्न नहुने, साथमा लाग्न नहुने अनि सेवामा लाग्न नहुने व्यक्ति छन् । भिक्षुहो ! उपेक्षा गर्नुपर्ने, सङ्गत गर्न हुने, साथमा लाग्न नहुने अनि सेवामा लाग्न नहुने व्यक्ति छन् । भिक्षुहो ! सङ्गत गर्न हुने, साथमा लाग्न हुने अनि सेवामा लाग्न हुने व्यक्ति छन् । भिक्षुहो ! कस्ता व्यक्ति घृणा गर्नुपर्ने, सङ्गत गर्न नहुने, साथमा लाग्न नहुने अनि सेवामा लाग्न नहुने व्यक्ति हुन्छन् ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही कोही व्यक्ति दुश्शील, पापी, अपवित्र, सशाङ्गत आचरण गर्ने, लुकिछिपि कर्म गर्ने, अश्रमण भई श्रमण भन्ने, अज्ञह्मचारी भई ब्रह्मचारी भन्ने, अन्तस्करणमा दुर्गिन्धत, कामुक र प्रदूषित हुन्छन् । भिक्षुहो ! यस प्रकारका व्यक्तिलाई घृणा गर्नुपर्ने, सङ्गत गर्न नहुने, साथमा लाग्न नहुने अनि सेवामा लाग्न नहुने व्यक्ति हुन् । त्यों के कारण ? भिक्षुहो ! यदि कसैले यस्ता व्यक्तिको अनुकरण नगरे पनि उसको नराम्रो अपशब्द फैलिन्छ- 'यो पापीको मित्र हो, पापीको सहायक तथा पापीको बन्धु हो । भिक्षुहो ! यसरी नै त्यसप्रकारका व्यक्तिको अनुकरण नगरेता पनि बेरी दिन सक्छ । भिक्षुहो ! यसरी नै त्यसप्रकारका व्यक्तिको अनुकरण नगरेता पनि पापरूपी कीर्ति शव्द फैलिन्छ- 'यो पापीको मित्र हो, पापीको सहायक हो र पापीको बन्धु हो । भिक्षुहो ! त्यसैले त्यस्ता व्यक्तिकोई घृणा गर्नुपर्छ, सङ्गत गर्न हुँदैन, साथमा लाग्न

# हुँदैन अनि सेवामा लाग्न हुँदैन।

"भिक्षुहो ! कस्ता व्यक्तिलाई उपेक्षा गर्नुपर्ने, सङ्गत गर्न नहुने, साथमा लाग्न नहुने अनि सेवामा लाग्न नहुने हुन्छन् ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही कोही व्यक्ति कोधी, धेरै अशान्त, सानै कुरा बोल्दा पनि बिग्रिन्छ, कुपित हुन्छ, देषी हुन्छ, विरोधी हुन्छ तथा कोप, देष र असन्तोष प्रकट गर्छ । भिक्षुहो ! जस्तै कि पुरानो घाउमा काठद्वारा वा ठूटोद्वारा घसिदा अधिक (रगत वा पीप) बग्न थाल्छ । भिक्षुहो ! यसरी नै... । जस्तै कि बलिरहेको तिन्दुक रुखका काठलाई कुनै ठूटो वा काठले चलाउँदा धेरै चिच्चित गर्छ, चिटचिट आवाज आउँछ । भिक्षुहो ! यसरी नै... । भिक्षुहो ! जस्तै कि, गुह्यानको खाल्डोमा काठ वा कुनै ठूटोले चलाउँदा भन धेरै दुर्गन्धित हुन्छ । भिक्षुहो ! यहाँ कोही कोही व्यक्ति कोधी, धेरै अशान्त, सानै कुरा बोल्दा पनि बिग्रिने, कुपित हुने, देषी हुने, विरोधी हुने तथा कोप, देष र असन्तोष प्रकट गर्ने हुन्छन् । भिक्षुहो ! यस्ता व्यक्तिलाई उपेक्षा गर्नुपर्छ, सङ्गत गर्न हुँदैन, साथमा लाग्न हुँदैन अनि सेवामा लाग्न हुँदैन । तथो के कारण ? मलाई आक्रोश गर्नसक्छ, अपशब्द बोल्नसक्छ र मलाई अनर्थ पनि गर्नसक्छ । त्यसैले यस्ता व्यक्तिलाई उपेक्षा गर्नुपर्छ, सङ्गत गर्न हुँदैन, साथमा लाग्न हुँदैन अनि सेवा गर्न हुँदैन ।

"भिक्षुहो ! कस्ता व्यक्तिको सङ्गत गर्नुपर्छ, साथमा लाग्नुपर्छ अनि सेवा गर्नुपर्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही कोही व्यक्ति शीलवान हुन्छ तथा कल्याणधर्मी हुन्छ । भिक्षुहो ! यस्ता व्यक्तिको सङ्गत गर्नुपर्छ, साथमा लाग्नुपर्छ अनि सेवा गर्नुपर्छ । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! कसैले पनि यस्ता व्यक्तिको अनुकरण नगरेता पनि कल्याण कीर्ति शब्द फैलिन्छ— 'यो व्यक्तिको कल्याण मित्र छ, कल्याण सहायक तथा कल्याणकारी साथी छ । त्यसैले यस्ता व्यक्तिसँग सङ्गत गर्नुपर्छ, साथमा लाग्नुपर्छ अनि सेवा गर्नुपर्छ । भिक्षुहो ! संसारमा यी नै तीन व्यक्तिहरू छन् ।' "

"निहियति पुरिसो निहीनसेवी, न च हायेथ कदाचि तुल्यसेवी । सेट्टमुपनमं उदेति खिप्पं, तस्मा अत्तनो उत्तरिं भजेथा" ति ॥ (अर्थ माथिकै)

## ८. गूथभाणीसुत्तं

२८. "भिक्षुहो ! संसारमा तीन प्रकारका व्यक्तिहरू छन् । ती तीन को को हुन् ? मलभाषी, पुष्पभाषी र मधुभाषी । कस्तालाई मलभाषी व्यक्ति भनिन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही व्यक्तिलाई सभामा, परिषदमा, आफन्तकहाँ, व्यवसायीकहाँ वा राजकुलमा साक्षी बकाउन लाँदा भन्छ— 'हे पुरुष ! तिमीले जे जान्दछौ त्यही भन्नु । उसले नजानेको 'जान्दछु' भन्छ, जानेकोलाई 'जानेको छैन' भन्छ, नदेखेकोलाई

'देखेको खु' भन्छ, देखेकोलाई 'देखेको छैन' भन्छ । आफ्नो वा अरूको निम्ति वा भौतिक लाभको निम्ति जानि-बुभी भूटो बोल्छ । भिक्षुहो ! यस्तालाई भनिन्छ– मलभाषी व्यक्ति ।

"भिक्षुहो ! कस्तालाई पुष्पभाषी व्यक्ति भनिन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही व्यक्तिलाई सभामा, परिषदमा, आफन्तकहाँ, व्यवसायीकहाँ वा राजकुलमा साक्षी बकाउन लाँदा भन्छ- 'हे पुरुष ! तिमीले जे जान्दछौ त्यही भन्नु । उसले नजानेको 'जानेको छैन' भन्छ, जानेकोलाई 'जानेको छु' भन्छ; नदेखेकोलाई 'देखेको छैन' भन्छ, देखेकोलाई 'देखेको छु' भन्छ । आफ्नो वा अरूको निम्ति वा भौतिक लाभको निम्ति जानि-बुभी भूटो बोल्दैन । भिक्षुहो ! यस्तालाई भनिन्छ- पुष्पभाषी व्यक्ति ।

"भिक्षुहो ! कस्तालाई मधुभाषी व्यक्ति भनिन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही व्यक्तिले कठोर वचन प्रयोग नगर्ने, कठोर वचनबाट विरत, उसको जुन वचन हो त्यो निर्दोष, कानलाई सुख दिने, प्रेममय, हृदयस्पर्शी, गुण परिपूर्ण हुनुका साथै बहुजनलाई राम्रो लाग्ने तथा बहुजनलाई प्रिय लाग्ने खालको वचन बोल्ने हुन्छ । भिक्षुहो ! यस्तालाई भनिन्छ— मधुभाषी व्यक्ति । भिक्षुहो ! यी नै तीन व्यत्तिहरू ससारमा छन्।"

### ९. अन्धसुत्तं

२९. "भिक्षुहो ! संसारमा तीन प्रकारका व्यक्तिहरू छन् । ती तीन को को हुन् ? अन्धो, एक आँखे र दुई आँखे । कस्तालाई अन्धो व्यक्ति भनिन्छ ? यहाँ कोही एक व्यक्तिसँग त्यस्तो आँखा हुँदैन, जुन चक्षुद्वारा अप्राप्त भोगलाई प्राप्त गर्न सक्छन् र प्राप्त भोग वृद्धि गर्न सक्छन् । त्यस्तो आँखा पनि हुँदैन जुन आँखाद्वारा कुशलाकुशल धर्म जान्न सक्छन्, दोषादोष धर्म जान्न सक्छन्, हीनप्रणीत धर्म जान्न सक्छन् र पाप-धर्म जान्न सक्छन् । भिक्षुहो ! यस्तालाई भनिन्छ – अन्धो व्यक्ति ।

"भिक्षुहो ! कस्तालाई एक आँखे व्यक्ति भनिन्छ ? यहाँ कोही एक व्यक्तिसँग त्यस्तो आँखा हुन्छ । जुन आँखाद्वारा अप्राप्त भोग प्राप्त गर्न सक्छन्, प्राप्त भोग वृद्धि गर्न सक्छन् । त्यस्तो आँखा हुँदैन जुन आँखाद्वारा कुशलाकुशल धर्म जान्न सक्छन्, दोषादोष धर्म जान्न सक्छन्, हीनप्रणीत धर्म जान्न सक्छन् र पाप-धर्म जान्न सक्छन् । भिक्षुहो ! यस्तालाई भनिन्छ— एक आँखे व्यक्ति ।

"भिक्षुहो ! कस्तालाई दुई आँखे व्यक्ति भनिन्छ ? यहाँ कोही एक व्यक्तिसँग त्यस्तो आँखा हुन्छ । जुन आँखाद्वारा अप्राप्त भोग प्राप्त गर्न सक्छन्, प्राप्त भोग वृद्धि गर्न सक्छन् । त्यस्तो आँखा पनि हुन्छ जुन आँखाद्वारा कुशलाकुशल धर्म जान्न सक्छन्, दोषादोष धर्म जान्न सक्छन्, हीनप्रणीत धर्म जान्न सक्छन् र पापधर्म जान्न सक्छन् । भिक्षुहो ! यस्तालाई भनिन्छ- दुई आँखे व्यक्ति ।"

> "न चेव भोगा तथारूपा, नच पुञ्जानि कुब्बति । उभयत्थ कलिग्गाहो, अन्धस्स हतचक्खुनो ॥

"बंधापरायं बन्धातो, एकचन्धु च पुग्गलो । धम्माधम्मेन सठोसो, भोगानि परियेसति ॥

"वेय्येन कूटकम्मेन, मुसावादेन चूभयं। कुसलो होति सङ्घातुं, कामभोगी च मानवो। इतो सो निरयं गन्त्वा, एकचक्बु विहञ्जति॥

"द्विचक्बु पन अक्बातो, सेट्ठो पुरिसपुरगलो । धम्मलबेहि भोगेहि, उद्वानाधिगतं धनं ॥

"ददाति सेहोसङ्घप्पो, अब्यग्गमानसो नरो । उपेति भइकं ठानं, यत्य गन्त्वा न सोचति ॥

"अन्धञ्च एक <mark>चन्सुञ्च, आरका परिव</mark>ज्जये । द्विचन्सुं पन सेवेथ, सेट्टं पुरिसपुग्गल" न्ति ॥

" आँखाविहिन अन्धोसँग न त त्यस्तो भोग पदार्थ हुन्छ, न त पुण्य कर्म नै गर्छ, त्यसैले ऊ उभयपक्षबाट नै अभागी हुन्छ ।

"अतः अर्को यस्ता एक आँखे व्यक्ति छन् जो धर्माधर्म दुवै मिश्रित कर्मद्वारा भोग्य पदार्थ खोज्छन् ।

"कामभोगी मानवले चोरी, ठगी कर्मद्वारा र मृषावादी भई उभयबाट नै कामभोगका विषय खोज्न सिपालु हुन्छन् । एक आँखे व्यक्ति यहाँबाट नरकमा जान्छ तथा विनाश हुन्छ ।

"धर्मद्वारा भोग लाभी, प्रयत्नद्वारा धन प्राप्त गर्ने दुई आँखेलाई श्रेष्ठ भनिन्छ। "अव्यग्र मनका नरले श्रेष्ठ संकित्पित भई दान दिने हुँदा उत्तम ठाउँमा जन्म लिन्छ। जहा जाँदा चिन्तित हुनु पर्दैन।

"अन्धो र एक आँखे व्यक्तिलाई टाढैबाट परित्याग गर अनि दुई आँखे श्रेष्ठ पुरुषसँग संगत गर्नु ।"

### १०. अवकुज्जसुत्तं

३०. "भिक्षुहो ! संसारमा तीन प्रकारका व्यक्तिहरू छन् । ती तीन को को हुन् ? अधोमुख गिदीका व्यक्ति, काखे गिदीका व्यक्ति अनि अधिकतम गिदीका व्यक्ति । कस्तालाई अधोमुख गिदीका व्यक्ति भनिन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही व्यक्ति धर्म श्रवण गर्न विहारमा नित्य जाने हुन्छ । उसलाई भिक्षुले आदिकल्याण, मध्यकल्याण र अन्तकल्याण तथा सार्थक, सव्यञ्जन, केवल परिपूर्ण परिशुद्ध ब्रह्मचर्य विषय प्रकाशित गर्छ अनि धर्म देशना गर्छ । ऊ त्यस आसनमा बस्दा वहाँले शुरुमा गर्नु भएको उपदेश मनमा धारण गर्दैन, बीचको उपदेश मनमा धारण गर्दैन अनि अन्तको उपदेश पनि मनमा धारण गर्दैन; आफ्नो आसनबाट उठ्दा पनि वहाँले शुरुमा गर्नु भएको उपदेश मनमा धारण गर्दैन, बीचको उपदेश मनमा धारण गर्दैन अनि अन्तको उपदेश पनि मनमा धारण गर्दैन । जस्तै कि अधोम्ख घडामा पानी राखे अडिदैन तथा विद्यमान रहँदैन । भिक्षुहो ! यस्तै गरी यहाँ कोही व्यक्ति धर्म श्रवण गर्न विहारमा नित्य जाने हुन्छ । उसलाई भिक्षुले आदिकल्याण, मध्यकल्याण र अन्तकल्याण तथा सार्थक, सव्यञ्जन, केवल परिपूर्ण परिशुद्ध ब्रह्मचर्य विषय प्रकाशित गर्छ अनि धर्म देशना गर्छ । ऊ त्यस आसनमा बसेर वहाँले शुरुमा गर्नु भएको उपदेश मनमा धारण गर्दैन, बीचको उपदेश मनमा धारण गर्दैन अनि अन्तको उपदेश पनि मनमा धारण गर्दैन; आफ्नो आसनबाट उठ्दा पनि वहाँले शुरुमा गर्नु भएको उपदेश मनमा धारण गर्दैन, बीचको उपदेश मनमा धारण गर्दैन अनि अन्तको उपदेश पनि मनमा धारण गर्दैन । भिक्षुहो ! यस्तालाः नै भनिन्छ- अधोमख गिदीका व्यक्ति ।

"भिक्षुहो ! कस्तालाई काखे गिदीको व्यक्ति भनिन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही व्यक्ति धर्म श्रवण गर्न विहारमा नित्य जाने हुन्छ । उसलाई भिक्षुले आदिकल्याण, मध्यकल्याण र अन्तकल्याण तथा सार्थक, सव्यञ्जन, केवल परिपूर्ण परिशुद्ध ब्रह्मचर्य विषय प्रकाशित गर्छ अनि धर्म देशना गर्छ । ऊ त्यस आसनमा बस्दा वहाँले शुरुमा गर्नु भएको उपदेश मनमा धारण गर्छ, बीचको उपदेश मनमा धारण गर्छ अनि अन्तको उपदेश पनि मनमा धारण गर्छ । ऊ आफ्नो आसनबाट उठ्दा न

त वहाँले शुरुमा गर्नु भएको उपदेश मनमा धारण गर्छ, न त बीचको उपदेश मनमा धारण गर्छ अनि न त अन्तको उपदेश मनमा धारण गर्छ । जस्तै कि, व्यक्तिले तिल, चामल, लड्डु र वयर जस्ता नाना खाद्यपदार्थ काखमा राख्छ । तर ऊ आफ्नो आसनबाट उठ्दा स्मृति नहुनाले त्यो जम्मै भुँइमा पोख्छ । भिक्षुहो ! यस्तै गरी यहाँ कोही व्यक्ति धर्म श्रवण गर्न विहारमा नित्य जाने हुन्छ । उसलाई भिक्षुले आदिकल्याण, मध्यकल्याण र अन्तकल्याण तथा सार्थक, सव्यञ्जन, केवल परिपूर्ण परिशुद्ध ब्रह्मचर्य विषय प्रकाशित गर्छ अनि धर्म देशना गर्छ । ऊ त्यस आसनमा बस्दा वहाँले शुरुमा गर्नु भएको उपदेश मनमा धारण गर्छ, बीचको उपदेश मनमा धारण गर्छ अनि अन्तको उपदेश पनि मनमा धारण गर्छ, न त बीचको उपदेश मनमा धारण गर्छ।

"भिक्षुहो ! कस्तालाई अधिकतम गिदीको व्यक्ति भनिन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही व्यक्ति धर्म श्रवण गर्न विहारमा नित्र जाने हुन्छ । उसलाई भिक्षुले आदिकल्याण, मध्यकल्याण र अन्तकल्याण तथा सार्थक, सव्यञ्जन, केवल परिपूर्ण परिशुद्ध ब्रह्मचर्य विषय प्रकाशित गर्छ अनि धर्म देशना गर्छ । ऊ त्यस आसनमा बस्दा वहाँले शुरुमा गर्नु भएको उपदेश मनमा धारण गर्छ, बीचको उपदेश मनमा धारण गर्छ अनि अन्तको उपदेश पनि मनमा धारण गर्छ । ऊ आफ्नो आसनबाट उठ्दा वहाँले शुरुमा गर्नु भएको उपदेश मनमा धारण गर्छ, बीचको उपदेश मनमा धारण गर्छ अनि अन्तको उपदेश पनि मनमा धारण गर्छ । जस्तै कि, उर्ध्वमुखी घडामा पानी राख्दा भरिनु बाहेक पोखिंदैन । भिक्षुहो ! यस्तै नै यहाँ कोही व्यक्ति धर्म श्रवण गर्न विहारमा नित्य जाने हुन्छ । उसलाई भिक्षुले आदिकल्याण, मध्यक-ल्याण र अन्तकल्याण तथा सार्थक, सव्यञ्जन, केवल परिपूर्ण परिशुद्ध ब्रह्मचर्य विषय प्रकाशित गर्छ अनि धर्म देशना गर्छ । ऊ त्यस आसनमा बस्दा वहाँले शुरुमा गर्नु भएको उपदेश मनमा धारण गर्छ, बीचको उपदेश मनमा धारण गर्छ अनि अन्तको उपदेश पनि मनमा धारण गर्छ । ऊ आफ्नो आसनबाट उठ्दा वहाँले शुरुमा गर्नु भएको उपदेश मनमा धारण गर्छ, बीचको उपदेश मनमा धारण गर्छ अनि अन्तको उपदेश पनि मनमा धारण गर्छ । भिक्षुहो ! यस्तालाई भनिन्छ-अधिकतम गिदीको व्यक्ति । भिक्षुहो ! 'संसारमा यी नै तीन प्रकारका व्यक्ति छन् ।' "

> "अवकुज्जपञ्ञो पुरिसो, दुम्मेघो अविचक्खणो । अभिक्खणम्पि चे होति, गन्ता भिक्खून सन्तिके ॥ "आदिं कथाय मज्कञ्च, परियोसानञ्च तादिसो । उग्गहेतुं न सक्कोति, पञ्जा हिस्स न विज्जति ॥

"उच्छक्कपञ्जो पुरिसो, सेय्यो एतेन वुच्चति । अभिक्खणम्पि चे होति, गन्ता भिक्खुन सन्तिके ॥

"आदिं कथाय मज्काञ्च, परियोसानञ्च तादिसो । निसिन्नो आसने तस्मिं, उग्गहेत्वान ब्यञ्जनं । बुद्दितो नप्पजानाति, गहितं हिस्स मुस्सति ॥

"पुथुपञ्जो च पुरिसो, सेय्यो एतेहि वुच्चिति । अभिक्खणम्यि चे होति, गन्ता भिक्खून सन्तिके ॥

"आदिं कथाय मज्फञ्च, परियोसानञ्च तादिसो । निसिन्नो आसने तस्मिं, उग्गहेत्वान ब्यञ्जनं ॥

"घारेति सेट्टसङ्कप्पो, अब्यग्गमानसो नरो। धम्मानुधम्मपटिपन्नो, दुक्खस्सन्तकरो सिया"ति॥

"दुर्बुद्धि, अक्कल नभएका र अधोमुखका व्यक्ति नित्य भिक्षुकहाँ जाने गर्छ ।

"उसले आदि, मध्य र अन्त कल्याण हुने त्यस्तो कथाहरू ग्रहण गर्न सक्दैन तथा ऊसँग त्यस्तो प्रज्ञा <mark>नै हुँदैन ।</mark>

"काखे गिदीका व्यक्ति ऊ भन्दा पनि उत्तम भन्नुपर्छ, ऊ नित्य भिक्षुकहाँ जान्छ।

"आदि, मध्य र अन्त कल्याण हुने त्यस्तो कथाहरूलाई व्यञ्जनसहित गृःण गरी त्यस आसनमा बस्छ, आसनबाट उठ्दा जान्न, बुभन सक्दैन र ग्रहण गरेको पनि बिर्सिन्छ।

"अधिकतम गिदिका व्यक्ति यिनीहरू भन्दा पनि उत्तम भन्नुपर्छ, ऊ नित्य भिक्षुकहाँ जाने गर्छ ।

"आदि, मध्य र अन्त कल्याण हुने कथाहरू व्यञ्जनसहित ग्रहण गरी आसनमा बस्छ । अव्यग्न (शान्त) मनका नरले श्रेष्ठ सङ्गल्पित भई धारण गर्छ अनि धर्मानुपूर्वक धर्माचरण गरी दु:ख अन्त गर्छ ।"



# ४. देवदूतवग्गो

## १. सब्रह्मकसुत्तं

३१. "भिक्षुहो ! जुन घरमा पुत्रद्वारा मातापिताको पूजन हुन्छ त्यो सब्रह्म कुल हो । भिक्षुहो ! जुन घरमा पुत्रद्वारा मातापिताको पूजन हुन्छ त्यो पूर्वाचार्य कुल हो । भिक्षुहो ! जुन घरमा पुत्रद्वारा मातापिताको पूजन हुन्छ त्यो सआह्वान कुल हो । भिक्षुहो ! 'ब्रह्मा' भन्नु नै मातापिताको पर्याय हो । भिक्षुहो ! 'पूर्वाचार्य' भन्नु नै मातापिताको पर्याय हो । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! मातापिताद्वारा सन्तानलाई पालनपोषन र बहुपकार गर्ने हुन् र यो संसार देखाउने हुन् ।

"ब्रह्माति मातापितरो, पुष्वाचरियाति वुच्चरे । आहुनेय्या च पुत्तानं, पजाय अनुकम्पका ॥

"तस्मा हि ने नमस्सेय्य, सक्करेय्य च पण्डितो । अन्नेन अथ पानेन, वत्थेन सयनेन च । उच्छादनेन न्हापनेन, पादानं धोवनेन च ॥

"ताय नं पारिचरियाय, मातापितुसु पण्डिता । इधेव नं पसंसति, पेच्च सग्गे पमोदती" ति ॥

"सन्तानप्रति अनुकम्पा गर्ने हुनाले मातापिता 'ब्रह्मा' र 'पूर्वाचार्य' भनिन्छ भने पुत्रको निम्ति आह्वाननीय हुन् ।

"त्यसकारण पण्डितले अन्न, पान, वस्त्र, शयनासन, मालिशद्वारा, स्नान र पाद धुवाई सत्कार गर एवम् नमस्कार गर । पण्डितले मातापितालाई परिचर्याद्वारा सन्तुष्ट पार्दा यहाँ पनि प्रशंसित हुन्छ र मृत्यु पश्चात स्वर्गमा पनि प्रमुदित हुन्छ ।

## २. बानन्दसुत्तं

३२ अनि आयुष्मान आनन्द, जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए । त्यहाँ पुगी भगवानलाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा बसे । एकठाउँमा बसी आयुष्मान आनन्दले भगवानलाई यसो भने— "भन्ते ! के भिक्षुले त्यस्तो समाधि लाभ गर्न

सक्छ, जुन यस सिवज्ञान शरीरप्रित अहङ्कार, ममकार र मानानुसय छैन भनी जान्नसक्ने, बाहिरी सबै निमित्तप्रित अहङ्कार, ममकार र मानानुसय छैन भनी जान्नसक्ने; जुन चित्तविमुक्ति र प्रज्ञाविमुक्ति लाभी भई विहरण गर्दा अहङ्कार, ममकार, मानानुसय रहँदैन, त्यसरूपको चित्तविमुक्ति र प्रज्ञाविमुक्तिका लाभी भई विहरण गर्ने छन् ?" "आनन्द ! त्यस्तो समाधि लाभ गर्नसक्छ जुन कि — यो सिवज्ञान शरीरप्रित अहङ्कार, ममकार, मानानुसय छैन भनी जान्नसक्ने, बाहिरी सबै निमित्तप्रित अहङ्कार, ममकार, मानानुसय छैन भनी जान्नसक्ने; अनि जुन चित्तविमुक्ति र प्रज्ञाविमुक्ति लाभी भई विहरण गर्दा अहङ्कार, ममकार, मानानुसय रहँदैन त्यस चित्तविमुक्ति र प्रज्ञाविमुक्तिलाई लाभ गरी विहरण गर्ने छन्।"

"भन्ते ! भिक्षुले कसरी यो जानेको हुन्छ कि, त्यसरूपको समाधि लाभी भई जुन यही सिवज्ञान शरीरप्रित अहङ्कार, ममकार र मानानुसय छैन भनी जान्न सक्ने, बाहिरी सबै निमित्तप्रित अहङ्कार, ममकार र मानानुसय छैन भनी जान्न सक्ने, जुन चित्तविमुक्ति र प्रज्ञाविमुक्ति लाभी भई विहरण गर्दा अहङ्कार, ममकार, मानानुसय रहँदैन त्यस चित्तविमुक्ति र प्रज्ञाविमुक्तिका लाभी भई विहरण गर्ने हुन्छन् ?"

"आनन्द! यहाँ मिक्षुलाई यस्तो हुन्छ— 'जुन कि यो समस्त संस्कार शमन, समस्त उपाधि परित्याग, तृष्णा क्षय, विराग, निरोध र निर्वाण हो, यो शान्त तथा प्रणीत छ।' यसरी नै, आनन्द! सविज्ञान शरीरप्रित अहङ्कार, ममकार र मानानुसय छैन भनी जान्न सक्ने, बाहिरी सबै निमित्तप्रित अहङ्कार, ममकार र मानानुसय छैन भनी जान्न सक्ने, जुन चित्तविमुक्ति र प्रज्ञाविमुक्तिका लाभी भई विहरण गर्दा अहङ्कार, ममकार र मानानुसय रहँदैन त्यस चित्तविमुक्ति र प्रज्ञाविमुक्तिका लाभी भई विहरण गर्छन्। "आनन्द! पूर्णक प्रश्न पारायणमा मैले जुन भनेको थिएँ, त्यो यही अर्थमा भनेको हुँ—

"सङ्घाय लोकस्मिं परोपरानि, यस्सिञ्जितं नित्य कुहिञ्चि लोके । सन्तो विधूमो अनीघो निरासो, अतारि सो जाति जरन्ति बूमी" ति ॥

"संस्कार लोकको यस वारी र त्यस पारीको ज्ञान लाभ गरी जसको मनमा कुनै पनि लोकप्रति चञ्चलता रहँदैन । शान्त, धूवाँरहित, दु:खरहित र आशारहित भई जन्म तथा जराबाट पार भए भनी म भन्दछु ।"

### ३. सारिपुत्तसुत्तं

३३. त्यस समय आयुष्मान सारिपृत्त जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ जानुभयो। त्यहाँ पुग्नुभई भगवानलाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा बस्नुभयो। एक ठाउँमा बस्नु भएपछि आयुष्मान सारिपुत्तलाई भगवानले यसो भन्नुभयो— "सारिपुत्त! मैले संक्षिप्तमा पिन धर्म देशना गर्दछु। सारिपुत ! मैले विस्तृतरूपले पिन धर्म देशना गर्दछु। मैले संक्षिप्त र विस्तृत गरी पिन धर्म देशना गर्दछु। तर धर्म बुभन सक्ने भने दुर्लभ छन्। "भगवान ! यही समय हो, सुगत ! यही समय हो। भगवानले संक्षिप्तमा पिन धर्म देशना गर्नुस्, विस्तृत गरी पिन धर्म देशना गर्नुस्। संक्षिप्त र विस्तृत गरी धर्म देशना गर्नुस् धर्म बुभनसक्ने पिन हुन्छन्।"

"त्यसोभए, सारिपुत्त ! यसरी सिक्नुपर्छ- 'यस सिवज्ञान शरीरप्रति अहङ्गर, ममकार र मानानुसय रहनेछैन अनि बाहिरी समस्त विषयप्रति अहङ्गर, ममकार र मानानुसय रहनेछैन । जुन चित्तविमुक्ति र प्रज्ञाविमुक्ति प्राप्त गरी बस्दा अहङ्गर, ममकार र मानानुसय रहँदैन त्यस चित्तविमुक्ति र प्रज्ञाविमुक्तिका लाभी भई बस्छु । सारिपुत्त ! यसरी नै सिक्नुपर्छ ।

"सारिपुत्त ! जब भिक्षुसँग यो सिवज्ञान शरीरप्रति अहङ्कार, ममकार र मानानुसय रहँदैन अनि बाहिरी समस्त विषयप्रति अहङ्कार, ममकार र मानानुसय रहँदैन, जुन कि यो— चित्तविमुक्ति र प्रज्ञाविमुक्ति लाभी भई बस्दा अहङ्कार, ममकार र मानानुसय नरहंदा त्यस चित्तविमुक्ति र प्रज्ञाविमुक्तिका लाभी भई बस्दछन् । सारिपुत्त ! यसैलाई भनिन्छ— 'भिक्षुले तृष्णा क्षय गन्यो, संयोजनलाई जरोसिहत उखेलियो, सम्यकरूपले मनलाई शान्त पान्यो र दुःख अन्त गन्यो ।' सारिपुत्त ! मैले उदय प्रश्न पारायणमा जुन भनेको थिएँ, त्यो यही अर्थ लिई भनेको हुँ—

"पहानं कामसञ्जानं, दोमनस्सान चूमयं । चिनस्स च पनूदनं, कुक्कुच्चानं निवारणं ॥

"उपेक्खासतिसंसुद्धं, धम्मतक्कपुरेजवं । अञ्जाविमोक्खं पबूमि, अविज्जाय पभेदन"न्ति ॥

"कामसंज्ञा र दौर्मनस्य उभय नष्ट गर्छ, आलस्य मर्दन गर्छ र कौकृत्य पनि निवारण गर्छ । "उपेक्षा र स्मृति शुद्ध पार्छ, सम्यकसंकल्पको अनुगमन गर्छ अनि अविद्या विनाश गर्दा नै विमोक्षलाई जान्यो भनी म भन्दछ ।"

### ४.निदानसुत्तं

३४. "भिक्षुहो ! कर्म उत्पत्ति हुनुका कारण तीन छन् । ती तीन के के हुन् ? लोभको कारणले कर्मको उत्पत्ति हुन्छ, द्वेषको कारणले कर्मको उत्पत्ति हुन्छ अनि मोहको कारणले कर्मको उत्पत्ति हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! जुन कर्मको मूलमा लोभ हुन्छ, लोभको कारणले हुन्छ, लोभको विषयले हुन्छ, र लोभद्वारा उत्पन्न हुन्छ, जहाँ कि आत्मभाव (पुनर्जन्म) हुन्छ, त्यहाँ त्यो कर्म परिपक्व हुन्छ । जब त्यो कर्म परिपक्व हुन्छ तब त्यो कर्मको विपाक भोग्नु पर्छ । कि त यसै जन्ममा वा अर्को कुनै एक जन्ममा ।

"भिक्षुहो ! जुन कर्मको मूलमा द्वेष हुन्छ, द्वेषको कारणले, द्वेषको विषयले र द्वेषद्वारा उत्पन्न हुन्छ, जहाँ कि आत्मभाव हुन्छ, त्यहाँ त्यो कर्म परिपक्व हुन्छ । जब त्यो कर्म परिपक्व हुन्छ तब त्यो कर्मको विपाक भोग्नु पर्छ । कि त यसै जन्ममा वा अर्को कुनै एक जन्ममा ।

"भिक्षुहो ! जुन कर्मको मूलमा मोह हुन्छ, मोहको कारणले, मोहको विषयले र मोहद्वारा उत्पन्न हुन्छ, जहाँ कि आत्मभाव हुन्छ, त्यहाँ त्यो कर्म परिपक्व हुन्छ । जब त्यो कर्म परिपक्व हुन्छ तब त्यो कर्मको विपाक भोग्नु पर्छ । कि त यसै जन्ममा वा अर्को कुनै एक जन्ममा ।

"भिक्षुहो ! जस्तै कि, अखण्डित, नसडेको, हावा तथा तापले निबग्नेको साथै सारवान बीजहरू राम्रोसँग राखेको हुन्छ, सुक्षेत्र तथा राम्रोसँग तयार गरेको भूमिमा बीजन छर्छ अनि त्यसमा राम्रोसँग पानी पर्दा भिक्षुहो ! ती बीजहरू उम्रन्छन्, बढ्छन् र विपुल हुनेछन् । भिक्षुहो ! यसरी नै जुन कर्मको मूलमा लोभ हुन्छ, लोभको कारणले, लोभको विषयले र लोभद्वारा उत्पन्न हुन्छ, जहाँ कि आत्म-भावको हुन्छ, त्यहाँ त्यो कर्म परिपक्व हुन्छ । जब त्यो कर्म परिपक्व हुन्छ तब त्यो कर्मको विपाक भोगन् पर्छ । कि त यसै जन्ममा वा अर्को कुनै एक जन्ममा ।

जुन कर्मको द्वेष... जुन कर्मको मूलमा मोह हुन्छ, मोहको कारणले, मोहको विषयले र मोहद्वारा उत्पन्न हुन्छ, जहाँ कि आत्मभाव हुन्छ, त्यहाँ त्यो कर्म परिपक्व हुन्छ । जब त्यो कर्म परिपक्व हुन्छ तब त्यस कर्मको विपाक भोग्नु पर्छ । कि त यसै जन्ममा वा अर्को कुनै एक जन्ममा ।

"भिक्षुहो ! कर्म उत्पत्ति हुनुका कारण तीन छन् । ती तीन के के हुन् ? अलोभको कारणले कर्मको उत्पत्ति हुन्छ, अद्वेषको कारणले कर्मको उत्पत्ति हुन्छ अनि अमोहको कारणले कर्मको उत्पत्ति हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! जुन कर्मको मूलमा अलोभ हुन्छ, अलोभी हुँदा, अलोभको कारणले, अलोभ उत्पन्न हुँदा अर्थात लोभ नरहँदा कर्म नष्ट हुन्छ, मूलोच्छेद हुन्छ, काटिएको ताड वृक्ष भेर हुन्छ, अभाव हुन्छ तथा पुनः उत्पन्न हुँदैन ।

"भिक्षुहो ! जुन कर्मको मूलमा अद्वेष हुन्छ, अद्वेषी हुँदा, अद्वेषको कारणले, अद्वेष उत्पन्न हुँदा अर्थात द्वेष नरहँदा कर्म नष्ट हुन्छ, मूलोच्छेद हुन्छ, काटिएको ताड वृक्ष भौं हुन्छ, अभाव हुन्छ तथा पुन: उत्पन्न हुँदैन ।

"भिक्षुहो ! जुन कर्मको मूलमा अमोह हुन्छ, अमोह हुँदा, अमोहको कारणले, अमोह उत्पन्न हुँदा अर्थात मोह नरहँदा कर्म बन्दैन, मूलोच्छेद हुन्छ, काटिएको ताड वृक्ष भेर हुन्छ, अभाव हुन्छ तथा पुनः उत्पन्न हुँदैन ।

"भिक्षुहो ! जस्तै कि, अखिण्डत, नसडेको, हावा वा तापले निषग्रेको, सारवान बीजहरू राम्रोसँग राखेको हुन्छ । ती बीजहरूलाई पुरुषले आगोमा जलाई दिन्छ, आगोमा भष्म गरी खरानी पारी दिन्छ, खरानी भएपछि तेज हावामा वा तेज नदीको श्रोतमा प्रवाहित गरी दिन्छ । भिक्षुहो ! यसरी नै ती बीजहरूको मूलोच्छेद हुन्छ, काटिएको ताड वृक्ष भी हुन्छ, अभाव हुन्छ तथा पुनः उत्पन्न हुँदैन ।

"भिक्षुहो ! जुन कर्मको मूलमा अद्वेष... अमोह हुँदा, अमोहको कारणले, अमोह उत्पन्न हुँदा अर्थात मोह नरहँदा कर्म बन्दैन, मूलोच्छेद हुन्छ, काटिएको ताड वृक्ष भौं हुन्छ, अभाव हुन्छ तथा पुनः उत्पन्न हुँदैन ।

> "लोभजं दोसजञ्चेव, मोहजञ्चापिवद्दसु। यं तेन पकतं कम्मं, अप्यं वा यदि वा बहुं। इक्षेव तं वेदनियं, वत्यु अञ्जं न विज्जति।

"तस्मा लोभञ्च दोसञ्च, मोहजञ्चापि विद्दसु । विज्जं उप्पादयं भिक्खु, सब्बा दुग्गतियो जहे"ति ॥ "मूर्खले लोभ, द्वेष र मोहको वशीभूत भई चाहे सानो वा ठूलो होस् जसबाट कर्म निर्मित गर्छ, त्यसको प्रतिफल यहीं भोग्नु पर्छ, तथा अरूले त्यो कर्मको विपाक भोग्नु पर्दैन ।

"त्यसकारण भिक्षुले लोभ, द्वेष र मोहको वशीभूत नभई, त्यस्तो कर्म नगरी, विद्या उत्पन्न गरी समस्त दुर्गतिबाट मुक्त हुन्छ ।"

#### ५. हत्यकसुत्तं

३५. मैले यस्तो सुनें— एक समय भगवान आलिविस्थित गौमार्गको सिंसपा वनमा पातको आसन लगाई बस्नु भएको थियो । त्यस समय हत्थक आलवक घुम्दै-फिर्दै विचरण गर्दै जाँदा भगवान गौमार्गको सिंसपा वनमा पातको आसनमा बस्नु भएको देखे । देखेपछि जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए । त्यहाँ पुगी भगवान-लाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा बसे । एक ठाउँमा बसेका हत्थक आलवकले भगवानलाई यसो भने— "भन्ते ! के भगवान सुखपूर्वक सुत्नु भयो ?" "हो, कुमार ! सुखपूर्वक सुतें । संसारमा जितपिन सुखपूर्वक सुत्नेहरू छन् उनीहरू मध्येमा म एक हुँ ।

"भन्ते ! हेमन्तको शीतकाल रात छ । शीत ऋतुको अत्यन्त चीसो हिमपा-तको दिन छ । गौका खुरले कुल्चिएको हुँदा जिमन खरो छ । पातको पातलो आसन छ । रूखमा पात बिरलै छन् । चीसो काषाय वस्त्र छ । पर्वत प्रदेशबाट चीसो हावा बहेर आइरहेको छ । तैपिन भगवान भन्नुहुन्छ – 'हो, कुमार ! सुखपूर्वक सुतें । संसारमा जितपिन सुखपूर्वक सुत्नेहरू छन् उनीहरू मध्येमा म एक हुँ ।' "

"त्यसोभए, कुमार ! तिमीसँगै सोध्छु । तिमीलाई जे ठीक लाग्छ त्यही भन । कुमार ! के तिमीलाई थाहा छ ? यहाँ गृहपित वा गृहपित पुत्रले घरलाई तलमाथि सबै ठाउँमा रङ्गले पोतेको, हावा नलाग्ने, चुकुल लगाएको र भयाल बन्द हुन्छ । त्यहाँ एउटा पलङ्गमा भलरदार तन्ना बिछ्याएको, बाक्लो उनको दरी बिछ्याएको र कदली मृगचर्मासन बिछ्याएको हुन्छ । त्यो पलङ्ग माथि चँदुवा ताँगेको हुन्छ । शीर र पाउनिर दुईटा रातो तिकया हुन्छन् । तेलको प्रदीप बालेको हुन्छ । चारवटी श्रीमतीहरूले राम्रोसँग मनपर्ने गरी सेवा गरिरहेका हुन्छन् । तः कुमार ! तिमीलाई यस विषयमा कस्तो लाग्छ, उ सुखपूर्वक सुत्छन् कि सुत्दैनन् ? तथा उसलाई त्यसबेला कस्तो हुन्छ ?" "भन्ते ! ऊ सुखपूर्वक सुत्ने हुन्छ । संसारमा जो सुखपूर्वक सुत्ने हुन् तिनीहरू मध्येमा ऊ एक हुन् ।"

"त्यसोभए, कुमार ! तिमीलाई कस्तो महसुस हुन्छ, गृहपित वा गृहपित पुत्रलाई रागद्वारा शारीरिक वा मानसिक जलन उत्पन्न हुँदा त्यस रागको जलनद्वारा सन्तप्त भई दु:खपूर्वक सुतेको हुन्छ ?" "यस्तै हो, भन्ते !"

"जो कि, कुमार ! त्यो गृहपित वा गृहपित पुत्र रागको जलनद्वारा सन्तप्त हुँदा दु:खपूर्वक सुत्छन् । तथागतबाट त्यो राग विहिन, मूलोच्छेद, काटिएको ताड वृक्ष भौं वृद्धि नहुने तथा पुनः उत्पन्न हुँदैन । त्यसैले म सुखपूर्वक सुत्ने हुँ ।

"त्यसोभए, कुमार ! तिमीलाई कस्तो महसुस हुन्छ, त्यो गृहपित वा गृहपित पुत्र द्वेषद्वारा... मोहद्वारा शारीरिक वा मानसिक जलन उत्पन्न हुँदा त्यस मोहको जलनद्वारा सन्तप्त भई दु:खपूर्वक सुतेको हुन्छ ?" "यस्तै हो, भन्ते !

"जो कि, कुमार ! त्यो गृहपित वा गृहपित पुत्र मोहको जलनद्वारा सन्तप्त हुँदा दुःखपूर्वक सुत्छन् । तथागतबाट त्यो मोह विहिन, मूलोच्छेद, काटिएको ताड वृक्ष भे वृद्धि नहुने तथा पुनः उत्पन्न हुँदैन । त्यसैले म सुखपूर्वक सुत्ने हुँ ।"

> "सब्बदा वे सुखं सेति, बाह्मणो परिनिब्बुतो । यो न लिम्पति कामेस्, सीतिभूतो निरूपिष्ठ ॥

"सब्बा आसत्तियो छेत्वा, विनेय्य हदये दरं। उपसन्तो सुखं सेति, सन्तिं पप्पुय्य चेतसो"ति॥

"परिनिर्वाण लाभी ब्राह्मण सदैव सुखपूर्वक सुत्छ, जो कामभोगप्रति लिप्त हुँदैन र उपाधिरहित शान्त हुन्छ।

"समस्त आसिक्त छेदन गरी हृदय दु:खलाई हटाई उपशान्त सुखपूर्वक सुत्छ र चित्तमा शान्ति लाम गर्दछ ।"

### ६. देवदूतसुत्तं

३६. "भिक्षुहो ! यी तीन देवदूत हुन् । ती तीन के के हुन् ? भिक्षुहो ! यहाँ कसैले शरीरद्वारा दुष्कर्म गर्छ, वचनद्वारा दुष्कर्म गर्छ र मनद्वारा दुष्कर्म गर्छ । उसबाट शरीरद्वारा दुष्कर्म हुँदा, वचनद्वारा दुष्कर्म हुँदा र मनद्वारा दुष्कर्म हुँदा शरीर भेद भई परम् मृत्युपश्चात अपाय, दुर्गति, विनिपात तथा नरकमा उत्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो उसलाई नरकपालले बाहुमा समाती यमराजकहाँ लगेर देखाउँदै भन्छ-

"देख ! यसले माताप्रति, पिताप्रंति, श्रमणप्रति र ब्राह्मणप्रति गौरव गरेन अनि कुलका ज्येष्ठतमलाई आदर-सत्कारभाव गरेन, देव ! यसलाई दण्ड दिनुस्।' "

"भिक्षुहो ! यमराजले उसँग प्रथम देवदूत बारेमा प्रश्नोत्तर गर्छ, कारण सोध्छ, र कुराकानी गर्छ- 'हे पुरुष ! के तिमीले मनुष्य लोकमा प्रथम देवदूत प्रादुर्भूत भएको देखेनौ ?' उसले भन्छ- 'देखिन, भन्ते !' "

"भिक्षुहो ! यमराजले उसलाई यसो भन्छ— 'हे पुरुष ! मनुष्यहरूमा स्त्री वा पुरुष अस्सी, नब्बे वा सय वर्षको जीर्ण, कुप्रों, भग्न, दण्ड परायण, थरथर काम्दै हिँड्ने, आतुर, यौवन बितेको, खण्डित दाँत, केश पाकेको, लुछिएको जस्तो केश, निहुरिएको जस्तो शीर, चाउरी परेको छाला र शरीरमा तिलको जस्तै दाग भएकोलाई के तिमीले देखेनौ ? उसले भन्छ— 'देखेको छु, भन्ते !' "

"भिक्षुहो ! यमराजले उसलाई यसो भन्छ— 'हे पुरुष ! त्यस समय तिमी विज्ञ, स्मृतिवान र वृद्धावस्था हुँदा यस्तो मनमा आएन— 'म पनि वृद्ध हुँ, वृद्धबाट बच्न सिकन अतः मैले शरीर, वचन र मनले कल्याण हुने कर्म किन नगर्ने ? उसले भन्छ— 'सिकन, भन्ते ! प्रमादी भएँ भन्ते !' "

"भिक्षुहो ! यमराजले उसलाई यसो भन्छ— 'हे पुरुष ! तिमी प्रमादी भई शरीर, वचन र मनले कल्याण हुने कर्म गरेनौ । त्यसैले, हे पुरुष ! तिमी जसरी प्रमादी भयो, त्यसरी नै तिमीलाई दण्ड दिइनेछ । त्यस समय तिमीले गरेको पाप कर्म न त आमाले गरेकी हुन, न त बाले गरेको हो, न त भाइले गरेको हो, न त बहिनीले गरेकी हुन, न त बन्धुबान्धवले गरेका हुन, न त रगतसम्बन्धित आफन्तले गरेको हो, न त देवताले गरेको हो, न त श्रमणब्राह्मणले गरेको हो, अथवा तिमीले नै त्यो पाप कर्मको विपाक भोग्नु पर्नेछ ।

"भिक्षुहो ! यमराजले उसँग प्रथम देवदूत बारेमा प्रश्नोत्तर गरेपछि कारण सोधेपछि र कुराकानी गरेपछि दोस्रो देवदूत बारेमा प्रश्नोत्तर गर्छ, कारण सोध्छ, र कुराकानी गर्छ— 'हे पुरुष ! के तिमीले मनुष्य लोकमा दोस्रो देवदूत प्रादुर्भूत भएको देखेनौ ?' उसले भन्छ— 'देखिन, भन्ते !' "भिक्षुहो ! यमराजले उसलाई यसो भन्छ—'हे पुरुष ! मनुष्यहरूमा स्त्री वा पुरुष रोगी भएको, दुःखित भएको, रोगाहा भई आफ्नै मलमूत्रमा परिरहेको, अरूद्वारा उठाउनु पर्ने र अरूद्वारा सुताउनु पर्नेलाई तिमीले देखेनौ ?' 'उसले भन्छ—'देखेको छु, भन्ते !' "

"भिक्षुहो ! यमराजले उसलाई यसो भन्छ- 'हे पुरुष ! त्यस समय तिमी

विज्ञ, स्मृतिवान र वृद्धावस्था हुँदा यस्तो मनमा आएन- 'म पिन रोगी हुनुपर्छ, रोगी हुनबाट मुक्त हुने छैन, अतः मैलै शरीर, वचन र मनले कल्याण हुने कर्म किन नगर्ने ? उसले भन्छ- 'सिकन, भन्ते ! प्रमादी भएँ भन्ते !'

"भिक्षुहो ! यमराजले उसलाई यसो भन्छ— 'हे पुरुष ! तिमी नै प्रमादी भई शरीर, वचन र मनले कल्याण हुने कर्म गरेनौ । त्यसैले हे पुरुष ! तिमी जसरी प्रमादी भयौ, त्यसरी नै तिमीलाई दण्ड दिइनेछ । त्यस समय तिमीले गरेको पाप कर्म न त आमाले गरेकी हुन्, न त बाले गरेको हो, न त भाइले गरेको हो, न त बिहिनीले गरेकी हुन्, न त बन्धुबान्धवले गरेका हुन्, न त रगतसम्बन्धित आफन्तले गरेको हो, न त देवताले गरेको हो, न त श्रमणब्राह्मणले गरेको हो, अथवा तिमीले नै त्यो पाप कर्मको विपाक भोग्नु पर्नेछ ।' "

"भिक्षुहो ! यमराजले उसँग दोस्रो देवदूत बारे प्रश्नोत्तर गरेपछि, कारण सोधेपछि र कुराकानी गरेपछि तेस्रो देवदूत बारे प्रश्नोत्तर गर्छ, कारण सोध्छ, र कुराकानी गर्छ- 'हे पुरुष ! के तिमीले मनुष्य लोकमा तेस्रो देवदूत प्रादुर्भूत भएको देखेनौ ?' उसले भन्छ- 'देखिन, भन्ते !' "

"भिक्षुहो ! यमराजले उसलाई यसो भन्छ- 'हे पुरुष ! मनुष्यहरूमा स्त्री वा पुरुष मरेर एक दिन, दुई दिन र तीन दिनको हुँदा फूलेको, नीलोरूप भई शरीरबाट पीप बिगरहेको तिमीले देखेनौ ?' उसले भन्छ- 'देखेको छु, भन्ते !' "

"भिक्षुहो ! यमराजले उसलाई यसो भन्छ- 'हे पुरुष ! त्यस समय तिमी विज्ञ, स्मृतिवान र वृद्धावस्था हुँदा यस्तो मनमा आएन- 'म पिन रोगी हुनुपर्छ, रोगी हुनबाट मुक्त हुने छैन, अतः मैलै शरीर, वचन र मनले कल्याण हुने कर्म किन नगर्ने ? उसले भन्छ- 'सिकन, भन्ते !, प्रमादी भएँ भन्ते !'"

"भिक्षुहो ! यमराजले उसलाई यसो भन्छ— 'हे पुरुष ! तिमी नै प्रमादी भई शरीर, वचन र मनले कल्याण हुने कर्म गरेनौ । त्यसैले, हे पुरुष ! तिमी जसरी प्रमादी भयौ, त्यसरी नै तिमीलाई दण्ड दिइनेछ । त्यस समय तिमीले गरेको पाप कर्म न त आमाले गरेकी हुन्, न त बाले गरेको हो, न त भाइले गरेको हो, न त बिहनीले गरेकी हुन्, न त बन्धुबान्धवले गरेका हुन्, न त रगतसम्बन्धित आफन्तले गरेको हो, न त देवताले गरेको हो, न त श्रमणबाह्मणले गरेको हो, अथवा तिमीले नै त्यो पाप कर्म गन्यौ, तिमीले नै त्यो पाप कर्मको विपाक भोगनु पर्नेछ ।' "

"भिक्षुहो ! यमराजले उसँग तेस्रो देवदूत बारे प्रश्नोत्तर गरेपछि, कारण सोधेपछि र कुराकानी गरेपछि मौन हुन्छ । मौन भएपछि, भिक्षुहो ! नरकपालहरूले उसलाई पाँच प्रकारका दण्ड दिन्छ । तप्त फलामको कीलाले हातमा ठोक्छ, तप्त फलामको कीलाले दोस्रो हातमा ठोक्छ । तप्त फलामको कीलाले पाउमा ठोक्छ, तप्त फलामको कीलाले दोस्रो पाउमा ठोक्छ । तप्त फलामको कीलाले छातिको माभना ठोक्छ । ऊ त्यहाँ तिब्र दुःख, खरो, कटु वेदना भोग्छ । त्यति बेलासम्म मरण हुँदैन जुन बेलासम्म पापकर्म क्षय हुँदैन ।

"भिक्षुहो ! नरकपालहरूले उसलाई उत्तानो पारी बन्चरोले ताछ्छ । ऊ त्यहाँ तिब्र दुःख, खरो, कटु वेदना भोग्छ । त्यित बेलासम्म मरण हुँदैन जुन बेलासम्म पापकर्म क्षय हुँदैन ।

"भिक्षुहो ! नरकपालहरूले उसलाई शीर तल, पाउ माथि पारेर बसलाले ताछ्छ... । "भिक्षुहो ! नरकपालहरूले उसलाई तप्त भूमिमा, प्रज्वलित भूमिमा र प्रिदिप्त भूमिमा रथमा जोती अगांडि हाँक्दै लैजांदा पिन अनि पिछिल्तिर हाँक्दे ल्याउँदा पिन... । भिक्षुहो ! नरकपालहरूले तप्त, प्रज्वलित र प्रिदेप्त महाअँगार पर्वतमा चढ्न लाउँछ र ओराल्न लाउँछ.... । भिक्षुहो ! नरकपालहरूले उसलाई तप्त, प्रज्वलित, प्रिदेप्त तातेको लौह कुम्भिमा शीर तल पाउ माथि पार्दै खसाल्छ । क त्यसमा खारिएर पाक्दै गर्दा शरीरबाट फिँज निस्केर माथितिर पिन आउँछ, तलितर पिन डुब्छ अनि तेसों पिन लाग्छ । क त्यहाँ तिब्र दुःख, खरो, कटु वेदना भोग्छ । त्यित बेलासम्म मरण हुँदैन जुन बेलासम्म पापकर्म क्षय हुँदैन । अनि भिक्षुहो ! उसलाई महानरकमा फाली दिन्छ । त्यो महानरक यस्तो हुन्छ—

"चतुक्कण्णो चतुद्वारो, विभत्तो भागसो मितो । अयोपाकारपरियन्तो, अयसा पटिकुञ्जितो ॥ "तस्स अयोमया भूमि, जलिता तेजसा युता । समन्ता योजनसतं, फरित्वा तिद्वति सब्बदा"ति ॥

"चतुर्कोण, चतुर्द्वार समान भागले विभक्त छन् । चारै दिशा फलामे पाताको पर्खाल र फलामले नै छाना छाएको हुन्छ । त्यस फलामे भूमिमा चारैतिर सय योजनसम्म निरन्तर आगोको ज्वाला फैलिरहेको हुन्छ ।"

"भिक्षुहो ! परापूर्व कालमा यमराजलाई यस्तो लागेको थियो— संसारमा. यदि कसैले पाप कर्म गरे उसलाई यसरूपको विविध प्रकारले दण्ड भोग दिन्छ । अहो ! म मनुष्य भई जन्म लिन पाए हुन्थ्यो, संसारमा तथागत अर्हत, सम्यकसम्बुद्ध को जन्म भए हुन्थ्यो, मैले वहाँको सत्सङ्गत गर्न पाए हुन्थ्यो, वहाँ भगवानले मलाई धर्म देशना गर्नु भए हुन्थ्यो अनि मैले वहाँ भगवानको उपदेश सुन्त र जान्न पाए हुन्थ्यो । भिक्षुहो ! मैले यो कुरा कोही अन्य श्रमण वा ब्राह्मणबाट सुनेर भनेको होइन । भिक्षुहो ! जेजित म स्वयम्ले जानें, स्वयम्ले देखें र स्वयम्ले विदित गरें त्यही नै भन्दछु ।"

"चोदिता देवदूतेहि, ये पमज्जन्ति माणवा । ते दीघरत्तं सोचन्ति, हीनकायूपगा नरा ॥

"ये च खो देवदूतेहि, सन्तो सप्पुरिसा इष्ट । चोदिता नप्पमज्जन्ति, अरियधम्मे कुदाचनं ॥

"उपादाने भयं दिस्वा, जातिमरणसम्भवे । अनुपादा विमुच्चन्ति, जातिमरणसङ्घये ॥

"ते बप्पमत्ता सुखिनो, दिद्वधम्माभिनिब्बुता । सब्बदेरभयातीता, सब्बदुक्खं उपच्चगु"न्ति ॥

**"देवदूतद्वारा सचेत गराउँदा पिन जो मानवहरू प्रमादी हुन्छन्, ती** मानवहरू हीनावस्थामा पुगी दीर्घकालसम्म सोचमा पर्छन्।

"यहाँ जो सत्पुरुषहरू हुन् उनीहरूलाई देवदूतद्वारा सचेत गराउँदा आर्य धर्ममा कहिले पनि प्रमादी हुँदैनन् ।

"जन्म-मरणको कारण उपादान स्कन्धमा भयदर्शी भई, उपादानरिहत भई जन्म-मरणको चक्रबाट विमुक्त हुन्छन् ।

"तिनीहरू अप्रमादी भई समस्त वैरभयबाट मुक्त हुन्छन्, सम्पूर्ण दु:खबाट पार हुन्छन् र सुखी भई यसै जन्ममा निर्वाण लाभी हुन्छन् ।"

### ७. चतुमहाराजसुत्तं

३७. "भिक्षुहो ! पक्षको अष्टमीमा चतुमहाराजका अमात्य, परिषदहरू यस लोकमा विचरण गर्दै हेर्नेगर्छन्— 'के मनुष्य लोकमा अधिकांश मानिसहरू मातृ सेवा, पितृ सेवा, श्रमण सेवा, ब्राह्मण सेवा, घरका ज्येष्ठप्रति सेवा गर्छन कि गर्दैनन्, उपोसथ व्रत लिन्छन् कि लिदैनन्, जाग्रत छन् कि छैनन् अनि पुण्य कर्म गर्छन् कि गर्दैनन् ।' भिक्षहो ! पक्षको औंसीमा चतुमहाराजका पुत्र यस लोकमा विचरण गर्दै हेर्नेगर्छन्— 'के मनुष्य लोकमा अधिकांश मानिसहरू मातृ सेवा, पितृ सेवा, श्रमण सेवा, ब्राह्मण सेवा, घरका ज्येष्ठप्रति सेवा गर्छन् कि गर्दैनन्, उपोसथ व्रत लिन्छन् कि लिदैनन्, जाग्रत छन् कि छैनन् अनि पुण्य कर्म गर्छन् कि गर्दैनन् ।' भिक्षुहो ! त्यस्तै गरी उपोसथको पूर्णिमामा स्वयम् चतुमहाराज यस लोकमा विचरण गर्दै हेर्नेगर्छन्— 'के मनुष्य लोकमा अधिकांश मानिसहरू मातृ सेवा, पितृ सेवा, श्रमण सेवा, ब्राह्मण सेवा, घरका ज्येष्ठप्रति सेवा गर्छन् कि गर्दैनन्, उपोसथ व्रत लिन्छन् कि लिदैनन्, जाग्रत छन् कि छैनन् अनि पुण्य कर्म गर्छन् कि गर्दैनन् ।' "

"भिक्षुहो ! यदि मनुष्य लोकमा मातृ सेवा गर्ने, पितृ सेवा गर्ने, श्रमणहरू सेवा गर्ने, ब्राह्मणहरू सेवा गर्ने, घरका ज्येष्ठप्रति सेवा गर्ने, उपोसथ व्रत लिने, जाग्रतरहने र पुण्य कर्म गर्ने कम हुँदा, भिक्षुहो ! ती चतुमहाराजाहरू तावतिस (त्रयोत्रिश) सुधर्मा सभामा एकत्रित भएका देवताहरूलाई सुनाउँछन्— 'देवहो ! मनुष्य लोकमा मातृ सेवा गर्ने, पितृ सेवा गर्ने, श्रमणहरू सेवा गर्ने, ब्राह्मण सेवा गर्ने, घरका ज्येष्ठलाई सेवा गर्ने, उपोसथ व्रत लिने, जाग्रतरहने र पुण्य कर्म गर्ने कम छन्।' भिक्षुहो ! त्यसबेला देवहरू असन्तुष्ट हुन्छन्— 'दिव्यकाय परिहीन हुन्छ र असुरकाय परिपूर्ण हुन्छ।' "

"भिक्षुहो ! यदि मनुष्य लोकमा मातृ सेवा गर्ने, पितृ सेवा गर्ने, श्रमणहरू सेवा गर्ने, ब्राह्मणहरू सेवा गर्ने, घरका ज्येष्ठप्रति सेवा गर्ने, उपोस्थ व्रत लिने, जाग्रत रहने र पुण्य कर्म गर्ने धेरै हुँदा, भिक्षुहो ! ती चतुमहाराजाहरू तावतिस सुधर्मा सभामा एकत्रित भएका देवताहरूलाई सुनाउँछन्— 'देवहो ! मनुष्य लोकमा मातृ सेवा गर्ने, पितृ सेवा गर्ने, श्रमणहरू सेवा गर्ने, ब्राह्मणहरू सेवा गर्ने, घरका ज्येष्ठप्रति सेवा गर्ने, उपोसथ व्रत लिने, जाग्रत रहने र पुण्य कर्म गर्ने धेरै छन् ।' भिक्षुहो ! त्यसबेला देवहरू सन्तुष्ट हुन्छन्— 'दिव्यकाय परिपूर्ण हुन्छ र असुरकाय परिहीन हुन्छ।' "

"भिक्षुहो ! पूर्वकालमा देवराज इन्द्रले तावितंसमा देवहरूप्रति दया गरी यो गाथा भनको थियो-

> "चातुद्द्दिसं पञ्चदिसं, या च पक्खस्स अट्टमी । पाटिहारियपक्खञ्च, अट्टङ्गसुसमागतं । उपोसथं उपवसेय्य, योपिस्स मादिसो नरो"ित ॥

"जो कोही म जस्तै हुन चाहेमा चतुर्दशी, पूर्णिमा, पक्षका अष्टमीको दिनमा र प्रातिहार्य पक्षमा अष्टाङ्ग उपोसथ व्रतलाई सुसम्पन्न गर।"

"भिक्षुहो । देवराज इन्द्रको जुन त्यो गाथा हो त्यो सुगीत होइन, दुर्गीत हो तथा सुभाषित होइन, दुर्भाषित हो । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! देवराज इन्द्र रागबाट रहित भएको छैन, द्वेषबाट रहित भएको छैन र मोहबाट रहित भएको छैन ।

"भिक्षुहो ! जो भिक्षु अर्हत हुन्छ, क्षीणाश्रव हुन्छ, श्रेष्ठ ब्रह्मचर्य जीवन व्यतित गर्छ, गर्न पर्ने कार्य गरी सकेको हुन्छ, भार वहन गर्नबाट मुक्त हुन्छ, सदर्थ प्राप्त गरी सकेको हुन्छ, भव संयोजन रहँदैन र सम्यकज्ञानद्वारा विमुक्त हुन्छ । भिक्षुहो ! त्यो भिक्षुको यो कथन समुचित हो-

"चातुइसिं पञ्चदसिं, या च पन्खस्स बहुमी । पाटिहारियपन्खञ्च, बहुङ्गसुसमागतं । उपोसधं उपवसेय्य, योपिस्स मादिसो नरो"ति ॥

"जो कोही म जस्तै हुन चाहेमा चतुर्दशी, पूर्णिमा, पक्षको अष्टमीमा, प्रा-तिहार्य पक्षमा अष्टाङ्ग उपोस्थ व्रतलाई सुसम्पन्न गर ।"

"त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! त्यो भिक्षु रागरहित हुन्, द्वेषरहित हुन् अनि मोहरहित हुन् ।"

# दुतियचतुमहाराजसुत्तं

३८. "भिक्षुहो ! पूर्वकालमा देवराज इन्द्रले तावतिस (इन्द्र लोकमा) देवहरूप्रति दया गरी यो गाथा भने-

> "चातुइसिं पञ्चदसिं, या च पन्सस्स बहुमी । पाटिहारियपन्सञ्च, बहुङ्गसुमागतं । उपोसथं उपवसेय्य, योपिस्स मादिसो नरो"ति ॥ (बर्थ माथिकै)

"भिक्षुहो ! देवराज इन्द्रको जुन त्यो गाथा हो त्यो सुगीत होइन, दुर्गीत हो तथा सुभाषित होइन, दुर्भाषित हो । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! देवराज इन्द्र जन्म, जरा, मरण, शोक, परिदेव, दुःख, दौर्मनस्य र उपायासबाट अपरिमुक्त हुन् तथा दुःखबाट अपरिमुक्त हुन् भनी भन्दछु । "भिक्षुहो ! जो भिक्षु अर्हत हुन्छ, क्षीणाश्रव हुन्छ, श्रेष्ठ ब्रह्मचर्य जीवन व्यतित गर्छ, गर्नु पर्ने कार्य गरी सकेका, भार वहन गर्नबाट मुक्त, सदर्थ प्राप्त गरी सकेका, भव संयोजन नरहेका र सम्यकज्ञानद्वारा विमुक्त हुन्छ । भिक्षुहो ! त्यो भिक्षुको यो कथन समुचित हो—

> "चातुइसिं पञ्चदसिं, या च पक्खस्स बद्दमी । पाटिहारियपक्खञ्च, अद्दृष्टसुमागतं । उपोसथं उपवसेय्य, योपिस्स मादिसो नरो"ति ॥ (अर्थ्न माथिकै)

"त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! त्यो भिक्षु जन्म, जरा, मरण, शोक, परिदेव, दु:ख, दौर्मनस्य र उपायासबाट मुक्त हुन् तथा दु:खबाट मुक्त हुन् भनी भन्दछु ।"

## ९. सुखुमालसुत्तं

३९. "भिक्षुहो ! म सुखमय, परम सुखमय र अत्यन्तै सुखमयकासाथ थिएँ । भिक्षुहो ! मेरा पिताको घरनिर पोखरीहरू थिए । एउटामा कमलको फूल, नील कमलको फूल तथा रक्त कमलको फूलहरू फूलेका हुन्थे । ती सबै मेरै निम्ति थिए । भिक्षुहो ! त्यस समय मैले काशीको चन्दन बाहेक अरू चन्दन लाउँदिन थिएँ । भिक्षुहो ! काशीमा बनेको नै मेरो फेता हुन्थ्यो, काशीकै कवच, काशीकै वस्त्र र काशीकै च्यादर हुन्थ्यो । भिक्षुहो ! मलाई शीत, गर्मीमा तृण तथा ओस नलागोस् भनी रातदिन श्वेत छत्र ओढ्न लगाइएको हुन्थ्यो ।

"भिक्षुहो ! त्यस समय एउटा हेमन्त ऋतुको निम्ति, एउटा गृष्म ऋतुको निम्ति र एउटा वर्षा ऋतुको निम्ति भनी मेरा तीन प्रासादहरू थिए । भिक्षुहो ! म वर्षाको तीन महिनासम्म तूर्य वाद्यवादनको लयमा पुरुषविहिन परिचारिकाहरूद्वारा घेरिएर प्रासादको माथिल्लो तल्लाबाट तल आउँदिन थिएँ । भिक्षुहो ! अरूका घरमा जहाँ कि दास तथा नोकरहरूलाई कणिकाको भात, विलङ्ग (गुणस्तर हिन) खाद्य दिइन्छ भने मेरो पिताको घरमा दास तथा नोकरहरूलाई शालिको भात र मासु दिइन्थ्यो ।

"भिक्षुहो ! त्यस समय यस्तो सुख ऐश्वर्य परिभोग गरिरहँदा, मलाई यस्तो लाग्थ्यो- 'अश्रुतवान, पृथकजन (साधारणजन) स्वयम् बुढो हुनुपर्ने तथा बुढोहुनबाट छुटकारा नपाउने हुँदा पिन अरू बुढो देख्दा उद्वेगी, लिज्जित तथा घृणा गर्छन् । म पिन बुढो हुनुपर्छ बुढोहुनबाट मुक्त हुनेछैन । बुढो देख्दा उद्वेगी, लिज्जित तथा घृणा गर्नु यो मेरो निम्ति उचित होइन ।' भिक्षुहो ! मैले यसरी विचार गर्दा ममा भएको

#### यौवन मद विनष्ट भयो।

'अश्रुतवान, पृथकजन स्वयम् रोगी हुनुपर्ने तथा रोगी हुनबाट छुटकारा नपाउने हुँदा पिन अरू रोगी देख्दा उद्देगी, लिज्जित तथा घृणा गर्छन् । म पिन रोगी हुनुपर्छ तथा रोगी हुनबाट मुक्त हुने छैन । रोगी देख्दा उद्देगी, लिज्जित तथा घृणा गर्नु यो मेरो निम्ति उचित होइन ।' भिक्षुहो ! मैले यसरी विचार गर्दा ममा भएको आरोग्य मद विनष्ट भयो ।

'अश्रुतवान, पृथकजन स्वयम् मृत्यु हुनुपर्ने तथा मृत्यु हुनबाट छुटकारा नपाउने हुँदा पिन अरू मृत्यु भएको देख्दा उद्देगी, लिज्जित तथा घृणा गर्छन् । म पिन मर्नु पर्छ तथा मृत्यु हुनबाट मुक्त हुनेछैन । मृत्यु देख्दा उद्देगी, लिज्जित तथा घृणा गर्नु यो मेरो निम्ति उचित होइन ।' भिक्षुहो ! मैले यसरी विचार गर्दा ममा भएको जीवन मद विनष्ट भयो ।

"भिक्षुहो ! यी तीन मद हुन् । ती तीन के के हुन् ? यौवन मद, आरोग्य मद र जीवन मद । भिक्षुहो ! अश्रुतवान पृथकजन यौवन मत्ता भई शरीरद्वारा दुष्कर्म गर्छन्, वचनद्वारा दुष्कर्म गर्छन् र मनद्वारा दुष्कर्म गर्छन् । उसले शरीरद्वारा दुष्कर्म, वचनद्वारा दुष्कर्म र मनद्वारा दुष्कर्म गर्दा उसको शरीर भेद भई मृत्यु पश्चात अपाय, दुर्गति, विनिपात तथा नरकमा उत्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! आरोग्य मत्ता भई... । भिक्षुहो ! अश्रुतवान पृथकजन जीवन मत्ता भई शरीरद्वारा दुष्कर्म गर्छन्, वचनद्वारा दुष्कर्म गर्छन् र मनद्वारा दुष्कर्म गर्छन् । उसले शरीरद्वारा दुष्कर्म, वचनद्वारा दुष्कर्म र मनद्वारा दुष्कर्म गर्दा उसको शरीर भेद भई मृत्यु पश्चात अपाय, दुर्गति, विनिपात तथा नरकमा उत्पन्न हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! यौवन मत्ता भिक्षुले शिक्षा त्यागी हीनावस्थाका हुन्छन् । भिक्षुहो ! आरोग्य मत्ता... । भिक्षुहो ! जीवन मत्ता भिक्षुले शिक्षा त्यागी हीनावस्थ का हुन्छन् ।"

> "ब्याधिधम्मा जराधम्मा, अथो मरणधम्मिनो । यथाधम्मा तथासन्ता, जिगुच्छन्ति पुथुज्जना ॥

"अहञ्चे तं जिगुच्छेय्यं, एवंधम्मेसु पाणिसु । न मेतं पतिरूपस्स, मम एवं विहारिनो ॥ "सोहं एवं विहरन्तो, जत्वा धम्मं निरूपिधं। आरोग्ये योब्बनस्मिञ्च, जीवितस्मिञ्च ये मदा॥

"सब्बे मदे अभिभोस्मि, नेक्खम्मे दृद्व खेमतं। तस्स मे अहु उस्साहो, निब्बानं अभिपस्सतो॥

"नाहं भव्बो एतरिह, कामानि पटिसेवितुं । अनिवित्त भविस्सामि, ब्रह्मचरियपरायणो"ित ॥

"ब्याधि-धर्मी, जरा-धर्मी र मरण धर्मी हुँदा पनि पृथकजनले त्यसरूपको व्यक्तिलाई घृणा गर्छन् ।

"यस प्रकारका व्यक्तिलाई मैले नै यसरी घृणा गऱ्यो भने त यो व्यवहार मेरो निम्ति उचित होइन ।

"मैले यो उपाधिरहित धर्म जानेर विहरण गर्दा आरोग्य, यौवन र जीवन मदप्रति जुन मद भाव हो ती समस्त मदभाव परित्याग गरी नैष्क्रम्यमा कल्याण हुने देखें अनि निर्वाण दर्शन गरी त्यसैमा म उत्साहित हुन्छु।

"यस अवस्थामा मैले काम-भोगको सेवन गर्नु योग्य होइन, ब्रह्मचर्य परा-यण भई नफर्किने हुन्छु ।"

## १०. अधिपतेय्यसुत्तं

४०. "भिक्षुहो ! यी तीन आधिपत्य हुन् । ती तीन के के हुन् ? आत्माधि-पत्य, लोकाधिपत्य र धर्माधिपत्य । भिक्षुहो ! आत्माधिपत्य भनेको के हो ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु अरण्यवासी वा वृक्षमूलवासी वा शुन्यागारवासी भई यसरी विचार गर्छ— 'म चीवरको लागि घर छाडी अनागारिक भई प्रव्रजित भएको होइन । न त पिण्डपातको लागि, न त शयनासनको लागि अनि न त यसोउसो बन्न घर छाडी अनागारिक भई प्रव्रजित भएको हुँ । अतः म जन्म, जरा, व्याधि, मरण, शोक, परिदेव, दुःख र दौर्मनस्यबाट पर रहन तथा दुःखबाट उत्तीर्ण हुनको निम्ति हो । यी दुःखस्कन्ध नाउँ गरेकोलाई अन्त गर्न पाए हुन्थ्यो । म समस्त काम भोगलाई छाडी तथा घर त्याग गरी अनागारिक प्रवृजित भएँ । ती काम-भोगहरू खोज्दै हिँडें भने त्यसबाट भन नराम्रो काम हुने भयो । यो मेरो निम्ति उचित होइन ।' उसले यसरी विचार गर्छ— 'म आलस्यरहित हुन्छु, उत्साही भई प्रयत्नवान हुन्छु, स्मृतिविहिन नभई स्मृतिवान हुन्छु, उत्तेजित नभई शान्त शरीरको हुन्छु र चित्त समाहित तथा एकाग्रताको हुन्छु । उसले आफूलाई नै अधिपति बनाई अकुशल त्याग्छ, कुशल भावना गर्छ, दोष हुने त्याग्छ, निर्दोष हुने भावना गर्छ अनि आफूलाई शुद्ध रूपले परिचालन गर्छ। भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ— आत्माधिपत्य ।

"भिक्षुहो ! लोकाधिपत्य भनेको के हो ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु अरण्यवासी वा वृक्षमूलवासी वा शुन्यागारवासी भई यसरी विचार गर्छ— 'म चीवरको लागि घर छाडी अनागारिक प्रव्रजित भएको होइन । न त पिण्डपातको लागि, न त शयनासनको लागि अनि न त यसोउसो बन्न घर छाडी अनागारिक भई प्रव्रजित भएको हुँ । अतः म जन्म, जरा, व्याधि, मरण, शोक, परिदेव, दुःख र दौर्मनस्यबाट हर्न तथा दुःखबाट उत्तीर्ण हुन हो । यी दुःखस्कन्धलाई अन्त गर्न पाए हुन्थ्यो ।' म प्रव्रजित भएर पिन काम वितर्कको वितर्कना गरें भने, व्यापाद वितर्कको वितर्कना गरें भने, विहंसा वितर्कको वितर्कना गरें भने त यो संसार महान छ, यस महान संसारमा ऋद्विवान, दिव्यचक्षु भएका र परिचत्त जान्ने श्रमण ब्राह्मणहरू छन् । तिनीहरूले मलाई जानेको हुन्छ— 'भो हेर ! यी कुलपुत्र श्रद्धापूर्वक घर छाडी, अनागारिक प्रव्रजित भई पापमय अकुशल धर्मले धाकिएर बसेको छ । देवताहरू पिन ऋद्विवान, दिव्यचक्षु र परिचत्त जानेका हुन्छन् । वहाँहरूले टाढैबाट देख्न सक्छन्, सङ्ग हुँदा पिन हामीले देख्न सक्दैनौं र चित्तद्वारा चित्तलाई जानेको हुन्छ । तिनीहरूले मलाई जानेको हुन्छ— 'भो हेर ! यी कुलपुत्र श्रद्धापूर्वक घर छाडी, अनागारिक प्रव्रजित भई पापमय अकुशल धर्मले धाकिएर बसेको छ । उसले यसरी विचार गर्छ— 'म आलस्यरहित हुन्छु, उत्साही भई प्रयत्नवान हुन्छु, स्मृतिविहिन नभई स्मृतिवान हुन्छु, उत्तेजित नभई शान्त शरीरको हुन्छु र चित्त समाहित तथा एकाग्रताको हुन्छु । उसले लोकलाई नै अधिपति बनाई अकुशल त्याग्छ, कुशल भावना गर्छ, दोष त्याग्छ, निर्दोष हुने भावना गर्छ अनि आफूलाई शुद्ध रूपले परिचालन गर्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ— लोकाधिपत्य ।

"भिक्षुहो ! धर्माधिपत्य भनेको के हो ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु अरण्यवासी वा वृक्षमूलवासी वा शुन्यागारवासी भई यसरी विचार गर्छ— 'म चीवरको लागि घर छाड़ी अनागारिक प्रवृजित भएको होइन । न त पिण्डपातको लागि, न त शायनासनको लागि अनि न त यसोउसो बन्न घर छाड़ी अनागारिक भई प्रवृजित भएको हुँ । अतः म जन्म, जरा, व्याधि, मरण, शोक, परिदेव, दुःख र दौर्मनस्यबाट हट्न तथा दुःखबाट उत्तीर्ण हुन हो । यी दुःखस्कन्धलाई अन्त गर्न पाए हुन्थ्यो । भगवानको धर्म सुआख्यात छ, सान्दिष्टिक छ, अकालिक छ, आएर हेर भन्न मिल्ने निर्वाणोन्मुख र प्रत्येक विज्ञजनले साक्षात्कार गर्न सिकने हो । मेरा ब्रह्मचारीले जानेर र देखेर नै यसमा बिसरहेका छन् । यदि म सुआख्यात धर्ममा प्रवृजित भएर

पिन अल्छी हुन् र प्रमादी हुन् भनेको यो मेरो निम्ति योग्य होइन । उसले यसरी विचार गर्छ- 'म आलस्यरिहत हुन्छु, उत्साही भई प्रयत्नवान हुन्छु, स्मृतिविहिन नभई स्मृतिवान हुन्छु, उत्तेजित नभई शान्त शरीरको हुन्छु र चित्त समाहित तथा एकाग्रको हुन्छु । उसले धर्मलाई अधिपित बनाई अकुशल त्याग्छ, कुशल भावनागर्छ, दोष हुने त्याग्छ, निर्दोषी भावना गर्छ अनि आफूलाई शुद्ध रूपले परिचालन गर्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भिनन्छ- धर्माधिपत्य । भिक्षुहो ! यी नै तीन आधिपत्य हुन् ।"

"नित्य लोके रहो नाम, पापकम्मं पकुब्बतो । अत्ता ते पुरिस जानाति, सच्चं वा यदि वा मुसा ॥

"कल्याणं वत भो सक्खि, अत्तानं अतिमञ्जसि । यो सन्तं अत्तनि पापं, अत्तानं परिगृहसि ॥

"पस्सन्ति देवा च तथागता च, लोकस्मि बाल विसम चरन्तं। तस्मा हि अत्ताधिपतेय्यको च, लोकाधिपो च निपको च भागी॥

"धम्माधिपो च अनुधम्मचारी, न हीयित सच्चपरक्कमो मुनि । पसह्य मारं अभिभुय्य अन्तकं, यो च फुसी जातिक्खयं पधानवा । सो तादिसो लोकविदू सुमेधो, सब्बेसु धम्मेसु अतम्मयो मुनी" ति ॥

"पापकर्मीको लागि लुकिछिपि गर्ने ठाउँ छैन, जसले पाप कर्म गर्छ त्यो स्वयम् आफैले नै जानेको हुन्छ सत्य हो कि, भट्टो हो ।

"भो साक्षी ! तिमी कल्याणक हो, जो व्यक्तिले आफ्नो पाप आफैले छोप्छ, त्यो अतिक्रमण गरेको आफूलाई थाहा भएकै हुन्छ ।

"लोकमा मूर्ख व्यक्तिद्वारा विषम आचरण गर्दा देव र तथागतले देखेकै हुन्छ ।

"त्यसकारण आफूले आफैलाई नै आधिपत्य स्वीकारी स्मृतिवान हुनुपर्छ । लोकाधिपत्य स्वीकार्ने बुद्धिमानले ध्यान गर्नुपर्छ ।

"धर्मको आधिपत्य स्वीकारी धर्मानुसार आचरण गर्छ, यथार्थ पराऋमी हुने मुनिको कहिल्यै पनि अवनित हुँदैन । मार र मृत्यु विजयी वीर्यवान व्यक्ति जन्म क्षय (निर्वाण लाभी) हुन्छ । लोकका ज्ञाता, पण्डित मुनिले समस्त धर्म (विषयादि) तृष्णाबाट पार हुन्छ ।"

# ५. चूलवग्गो

### १. सम्मुखीभावसुत्तं

४१. "भिक्षुहो! तीन धर्म आफूसँग हुँदा श्रद्धावान कुलपुत्रले धेरै नै पुण्या-र्जन गर्छ। ती तीन के के हुन्? आफूसँग श्रद्धा हुँदा श्रद्धावान कुलपुत्रले धेरै नै पुण्यार्जन गर्छ। भिक्षुहो! आफूसँग दातव्य वस्तु हुँदा श्रद्धावान कुलपुत्रले धेरै नै पुण्यार्जन गर्छ। भिक्षुहो! दक्षिणेय्य हुँदा कुलपुत्रले धेरै नै पुण्यार्जन गर्छ। भिक्षुहो! यी नै तीन धर्म आफूसँग हुँदा श्रद्धावान कुलपुत्रले धेरै नै पुण्यार्जन गर्न सक्छ।"

### २. तिठानसुत्तं

४२. "भिक्षुहो ! तीन कारणद्वारा श्रद्धावान व्यक्ति प्रसन्न भएको बुिफन्छ । ती तीन के के हुन् ? शीलवानको दर्शन गर्न चाहेको हुन्छ, सद्धर्म श्रवणगर्न चाहेको हुन्छ अनि कन्जुसीपनको मैलरहित भई मुक्त-त्यागी, परिशुद्ध हात, दान दिइरहने उदार र संविभाजन गर्न मन लगाई गृहस्थजीवन यापन गर्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन कारणद्वारा श्रद्धावान व्यक्ति प्रसन्न भएको बुिफन्छ ।

> "दस्सनकामो सीलवतं, सद्धम्मं सोतुमिच्छति । विनये मच्छेरमलं, स वे सद्धोति वुच्चती"ति ॥

"शीलवानको दर्शन गर्न चाहन्छ, सद्धर्म श्रवण गर्न चाहन्छ र कन्जुसीपन हटाउन चाहनेलाई नै श्रद्धावान भनिन्छ।"

#### ३. अत्थवससुत्तं

४३. "भिक्षुहो ! तीन अर्थको कारणदर्शी भई अरूलाई धर्म देशना गर्नुपर्छ । ती तीन के के हुन् ? जसले धर्म देशना गर्छ उसले अर्थ र धर्मलाई जान्ने हुन्छ । जसले धर्मश्रवण गर्छ उसले अर्थ र धर्म जान्ने हुन्छ । जो धर्मदेशक र धर्म श्रवण कर्ता हुन्छ उसले यी दुवैले अर्थ र धर्म जानेको हुन्छ । भिक्षुहो यी नै तीन अर्थको कारणदर्शी भई अरूलाई धर्मदेशना गर्नुपर्छ ।"

### ४. कथापवत्तिसुत्तं

४४. "भिक्षुहो ! तीन अर्थदर्शी भई अरूलाई धर्मीणदेश दिनुपर्छ । ती तीन

के के हुन् ? जसले धर्मोपदेश दिन्छ उसले अर्थ र धर्म जान्नुपर्छ । जसले धर्म श्रवण गर्छ उसले अर्थ र धर्म जान्नुपर्छ । जो धर्मदेशक र धर्म श्रवणकर्ता हुन्छ यी दुवैले अर्थ र धर्म जान्नुपर्छ । भिक्षुहो यी नै तीन अर्थदर्शी भई अरूलाई धर्मोपदेश दिनुपर्छ ।"

#### ५. पण्डितसुत्तं

४५. "भिक्षुहो ! यी तीन कारणले गर्दा पण्डितद्वारा प्रज्ञापित गरेका हुन् वा सत्पुरुषद्वारा प्रज्ञापित गरेका हुन् । ती तीन के के हुन् ? 'दान' पण्डितद्वारा प्रज्ञापित गरेको वा सत्पुरुषद्वारा प्रज्ञापित गरेको हो । 'प्रव्रज्या' पण्डितद्वारा प्रज्ञापित गरेको वा सत्पुरुषद्वारा प्रज्ञापित गरेको हो । मातापिताको सेवा पण्डितद्वारा प्रज्ञापित गरेको वा सत्पुरुषद्वारा प्रज्ञापित गरेको हो ।"

> "सिब्स दानं उपञ्जतं, अहिंसा संयमो दमो। मातापितु उपद्वानं, सन्तानं बह्मचारिनं॥

"सतं एतानि ठानानि, यानि सेवेथ पण्डितो । अरियो दस्सनसम्पन्नो, स लोकं भजते सिव"न्ति ॥

"सन्तपुरुषले दान, अहिंसा, संयम, दम, शान्त भएका ब्रह्मचारी र मातापिताको सेवा गर्नुपर्<mark>छ भनी प्रज्ञापित गरिएको छ ।</mark>

"सत्पुरुषद्वारा प्रशंसित यी विषयानुरूप जो पण्डितले आचरण गर्छ, (ऊ) आर्यदर्शन गर्न योग्य व्यक्ति हुन्। ऊ समस्त लोकबाट पूजित भई भाग्यवान हुन्छ, (देवलोकमा उत्पन्न हुन्छ,)।"

#### ६. सीलवन्तसुत्तं

४६. "भिक्षुहो ! जुन गाउँ वा शहरको आश्रयमा प्रव्रजित बस्छ । त्यहाँका मानिसले तीन प्रकारले पुण्यार्जन गर्छ । ती तीन के के हुन् ? शरीर, वचन र मन । भिक्षुहो ! जुन गाउँ वा शहरको आश्रयमा प्रव्रजित बस्छ । त्यहाँका मानिसले यी नै तीन प्रकारले पुण्यार्जन गर्छ ।"

### ७. सङ्गतलक्खणसुत्तं

४७. "भिक्षुहो ! यी तीन संस्कार लक्षण हुन् । ती तीन के के हुन् ? उत्पन्न भएको थाहा हुन्छ, विनाश भएको थाहा हुन्छ अनि स्थित भई अन्यरूप भएको थाहा हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन संस्कार लक्षण हुन् ।"

# ८. असङ्गतलक्खणसुत्तं

४८. "मिक्षुहो ! यी तीन असंस्कार लक्षण हुन् । ती तीन के के हुन् ? उत्पन्न नभएको थाहा हुन्छ, विनाश नभएको थाहा हुन्छ अनि स्थित तथा अन्यरूप नभएको थाहा हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन असंस्कार लक्षण हुन् ।"

### ९. पष्यतराजसुत्तं

४९. "भिक्षुहो ! पर्वतराज हिमालयको आश्रयमा महाशाल वृक्ष तीन प्रका-रले वृद्धि हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? शाखा-पातका, बोका अनि मूल दाँठको वृद्धि हुन्छ । भिक्षुहो ! पर्वतराज हिमालयको आश्रयमा महाशाल वृक्ष यी नै तीन प्रकारले वृद्धि हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! यसरी नै श्रद्धावान कुलपुत्रको आश्रयमा बस्ने व्यक्तिलाई तीन प्रकारको वृद्धि हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? श्रद्धा, शील अनि प्रज्ञा वृद्धि हुन्छ । भिक्षुहो ! श्रद्धावान कुलपुत्रको आश्रयमा बस्ने व्यक्तिलाई यी नै तीन प्रकारको वृद्धि हुन्छ ।"

"यवापि पब्बतो सेलो, बरञ्जस्मि बहावने । तं रुक्बा उपनिस्साय, बहुन्ते ते वनप्पती ॥

"तथेव सीलसम्पन्नं, सद्धं कुलपति इघ । उपनिस्साय बहुन्ति, पुत्तदारा च बन्धवा ॥ अमच्या जातिसङ्घा च, येचस्स अनुजीविनो ॥

"त्यास्स सीसववतो सीलं, चागं सुचरितानि च । पस्समानानुकुम्बन्ति, बत्यमस्यं विचनवणा ॥

"इद्य घम्मं चरित्वान, मग्गं सुगतिगामिनं । नन्दिनो देवलोकस्मि, मोदन्ति कामकामिनौ"ति ॥ "शैल पर्वतको आश्रित हुँदा जसरी घनाजङ्गलका ती वृक्ष र वनस्पतिको वृद्धि हुन्छ ।

"त्यसरी नै शीलसम्पन्न श्रद्धावान कुलपतिको आश्रयमा बस्नेलाई यहाँ पुत्र-पुत्री, बान्धव, अमात्य, ज्ञाति-संघको वृद्धि हुन्छ ।

"पण्डितले ती सदाचारीको शील, त्याग र सुचरित्रादि देख्दा अनुकरण गर्छ तथा कोधी हुँदैन ।

"यहाँ धर्मको आचरण गरी सुगतिगामि मार्गबाट देवलोकमा आनिन्दित हुन्छ अनि जेजे कामना गरे ती पूर्ण हुँदा आनिन्दित हुन्छ ।"

#### १०. आतप्पकरणीसुत्तं

५०. "भिक्षुहो ! तीन कुरामा प्रयत्नशील हुनुपर्छ । ती तीन के के हुन् ? अनुत्पन्न पापकर्म तथा अकुशल धर्म उत्पन्न हुननिदन प्रयत्न गर्नुपर्छ । अनुत्पन्न कुशल धर्म उत्पन्न गर्नको निम्ति प्रयत्न गर्नुपर्छ । उत्पन्न शारीरिक दु:ख, तीब्र, खर्री, कटु, अस्वादिष्ट, अप्रिय र प्राण जाने समान वेदना सहने प्रयत्न गर्नुपर्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन कुरामा प्रयत्नशील हुनुपर्छ ।

"भिक्षुहो ! जब भिक्षुले अनुत्पन्न पापकर्म उत्पन्न हुननदिन प्रयत्नशील हुन्छ तथा अनुत्पन्न कुशल धर्म उत्पन्न गर्नको निम्ति प्रयत्नशील हुन्छ । उत्पन्न शारीरिक दुःख, तीब्र, खर्रो, कटु, अस्वादिष्ट, अप्रिय र प्राण जाने समान वेदना सहन प्रयत्नशील हुन्छ । भिक्षुहो ! यस्तै प्रयत्नशील, बुद्धिमान, स्मृतिवान तथा सम्यकरूपले दुःख अन्त गर्ने भिक्षु भनिन्छ ।"

#### ११. महाचोरसुत्तं

५१. "भिक्षुहो ! तीन अङ्गसम्पन्न महाचोरले भित्ता पनि फोड्छ, लुटेर पनि लिन्छ, एउटै घरलाई घेरेर पनि चोरी गर्छ अनि लुट्नलाई बाटोमा पनि ढुक्छ । ती तीन के के हुन् ? भिक्षुहो ! यहाँ महाचोर विषम-आश्रित हुन्छ, गहन-आश्रित हुन्छ अनि बलवान-आश्रित हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! महाचोर विषम-आश्रित कसरी हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ महाचोर नदीका दुर्गमस्थान अथवा पर्वतका विषम स्थानमा ४स्छ । भिक्षुहो ! यसरी नै

#### महाचोर विषम-आश्रित हुन्छ।

"भिक्षुहो ! महाचोर गहन-आश्रित कसरी हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ महाचोर तृण-गहन, वृक्ष-गहन, जङ्गल वा महावनमा लुकेर बस्छ । भिक्षुहो ! यसरी नै महाचोर गहन-आश्रित कसरी हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! महाचोर बलवान-आश्रित कसरी हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ महाचोर राजाबाट वा राजमहामात्यबाट आश्रय पाएको हुन्छ । भिक्षुहो ! उसले यसरी विचार गर्छ- 'यदि मलाई कसैले केही भनेमा यी राजाले वा राजमहामात्यले मेरो हितको निम्ति बोलि दिनेछ । यदि कसैले केही भन्छ भने राजा वा राजमहामात्यले मलाई बचाउन बोलि दिनेछ । भिक्षुहो ! यसरी नै महाचोर बलवान-आश्रित हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन अङ्गसम्पन्न महाचोरले भित्ता पनि फोड्छ, लुटेर पनि लिन्छ, एउटै घरलाई घेरेर पनि चोरी गर्छ अनि लुट्नलाई बाटोमा पनि दुक्छ ।

"भिक्षुहो ! यसरी नै तीन अङ्गसम्पन्न पापी भिक्षुले आफूलाई चोट पुऱ्याउँछ, हानि पुऱ्याउँछ, दोषी हुन्छ, विज्ञजनबाट निन्दित हुन्छ, अनि अपुण्यका भागी हुन्छ, । ती तीन के के हुन् ? भिक्षुहो ! यहाँ पापी भिक्षु विषम-आश्रित हुन्छ, गहन-आश्रित हुन्छ अनि बलवान-आश्रित हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! पापी भिक्षु विषम-आश्रित कसरी हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ पापी भिक्षु विषम शारीरिक कर्मयुक्त हुन्छ, विषम वाचिसक कर्मयुक्त हुन्छ अनि विषम मानसिक कर्मयुक्त हुन्छ । भिक्षुहो ! यसरी पापी भिक्षु विषम-आश्रित हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! पापी भिक्षु गहन-आश्रित कसरी हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ पापी भिक्षु मिथ्यादृष्टिक हुन्छ, दुवैतिर शीर भएका अन्तरमा क्लेश वा कामभोगमय जीवनले युक्त हुन्छ । भिक्षुहो ! यसरी पापी भिक्षु गहन-आश्रित हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! पापी भिक्षु बलवान-आश्रित कसरी हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ पापी भिक्षु राजाबाट वा राजमहामात्यबाट आश्रय पाएको हुन्छ । भिक्षुहो ! उसले यसरी विचार गर्छ- 'यदि मलाई कसैले केही भनेमा यी राजाले वा राजमहामात्यले मेरो हितको निम्ति बोलि दिनेछ । यदि कसैले केही भन्छ भने राजा वा राजमहामात्यले मलाई बचाउन बोलि दिनेछ । भिक्षुहो ! यसरी नै पापी भिक्षु बलवान-आश्रित हुन्छ । भिक्षुहो ! यसरी यी तीन अङ्गसम्पन्न पापी भिक्षुले आफूलाई चोट पुऱ्याउँछ, हानि पुऱ्याउँछ, दोषी हुन्छ, विज्ञजनबाट निन्दित हुन्छ अनि अपुण्यका भागी हुन्छ ।"

# २. दुतियपण्णसकं

#### (६) १. ब्राह्मणवरगो

#### १. पठमद्वेदाहमणसूत्तं

५२. त्यस समय वृद्ध, जीर्ण, लामो आयुका, जन्मले १२० वर्षका तथा वर्ष पुगेका दुई ब्राह्मणहरू जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए। त्यहाँ पुगी सम्मोद-नीय कुरा तथा सारणीय कुरा भई सकेपिछ एक ठाउँमा बसे। एक ठाउँमा बसेपिछ, ती ब्राह्मणले भगवानलाई यसो भने— "भो गोतम! हामी ब्राह्मणहरू वृद्ध, जीर्ण, लामो आयुका, जन्मले १२० वर्षका तथा वर्ष पुगेका हौं। तै पिन हामीले आफ्नो कल्याण हुने कार्य गरेनौं, कुशल हुने कार्य गरेनौं तथा भयबाट मुक्त हुने कार्य गरेनौं । भो गोतम! हामीलाई उपदेश दिनुहोस्। भो गोतम! जे गर्दा हामीलाई दीर्घकालसम्म हित र सुख हुने हो, त्यो उपदेश दिनुहोस्।"

"ब्राह्मणहो ! तिमीहरू निश्चय पनि वृद्ध, जीर्ण, लामो आयुका, जन्मले १२० वर्षका तथा वर्ष पुगेका छौ । तैपनि तिमीहरूले आफ्नो कल्याण हुने कार्य गरेनौं, कुशल हुने कार्य गरेनौं तथा भयबाट मुक्त हुने कार्य गरेनौं । ब्राह्मणहो ! यस लोककालाई जरा, व्याधि र मरणद्वारा तानेर लिगरहेको छ । यसरी जरा, व्याधि र मृत्युले लिगरहेको हुनाले ब्राह्मणहो ! जसले यो शरीर संयम गर्छ, वचन संयम गर्छ अनि मन संयम गर्छ, त्यसले ती मृत्यु हुने व्यक्तिको त्राण हुन्छ, आश्रयस्थल हुन्छ, शरणस्थल हुन्छ तथा परायण हुन्छ ।"

"उपनीयति जीवितमप्पमायु, जरूपनीतस्य न सन्ति ताणा। एतं भयं मरणे पेक्खमानो, पुञ्जानि कथिराथ सुखावहानि॥

"योध कायेन संयमो, वाचाय उद्ध चेतसा । तं तस्स पेतस्स सुखाय होति, यं जीवमानो पकरोति पुञ्ज"न्ति ॥

"अल्पायुको यस जीवनलाई तानेर लिगरहन्छ, वृद्धावस्थालाई त्राण छैन । यस मृत्यु भयबाट मुक्त हुन चाहनेले सुखदायक पुण्यकर्म गर्नु ।

"जसले शरीर, वचन र मन संयम गर्छ, जसले जीवितरहँदा नै पुण्य कर्म गर्छ भने त्यसद्वारा मृत्यु हुने ती व्यक्तिलाई सुख हुनेछ।"

### २. दुतियद्वेबाह्मणसुत्तं

१३. त्यस समय वृद्ध, जीर्ण, लामो आयुका, जन्मले १२० वर्षका तथा वर्ष पुगेका दुई ब्राह्मणहरू जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए। त्यहाँ पुगी एक ठाउँमा बसे। एक ठाउँमा बसेपछि ती ब्राह्मणहरूले भगवानलाई यसो भने— "भो गोतम! हामी ब्राह्मणहरू वृद्ध, जीर्ण, लामो आयुका, जन्मले १२० वर्षका तथा वर्ष पुगेका हौं। तैपिन हामीले आफ्नो कल्याण हुने कार्य गरेनौं, कुशल हुने कार्य गरेनौं तथा भयबाट मुक्त हुने कार्य गरेनौं। भो गोतम! हामीलाई उपदेश दिनुहोस्। भो गोतम! जे गर्दा हामीलाई दीर्घकालसम्म हित र सुख हुने हो, त्यो उपदेश दिनुहोस्।"

"ब्राह्मणहो ! तिमीहरू निश्चय पनि वृद्ध, जीर्ण, लामो आयुका, जन्मले १२० वर्षका तथा वर्ष पुगेका हो । तैपनि तिमीहरूले आफ्नो कल्याण हुने कार्य गरेनौं, कुशल हुने कार्य गरेनौं तथा भयबाट मुक्त हुने कार्य गरेनौं । ब्राह्मणहो ! जरा, व्याधि र मरणद्वारा जिलरहेको छ । यसरी जरा, व्याधि र मरणद्वारा जिलरहेको हुनाले ब्राह्मणहो ! जसले यो शरीर सयम गर्छ, वचन संयम गर्छ अनि मन संयम गर्छ । त्यसले ती मृत्यु हुने व्यक्तिको त्राण हुन्छ, आश्रयस्थल हुन्छ, द्वीपस्थल हुन्छ र परायण हुन्छ।"

"बादित्तस्मि बगारस्मि, यं नीहरति भाजनं । तं तस्स होति अत्याय, नो च यं तत्य डह्मिति ॥

"एवं बादितो खो लोको, जराय मरणेन च। नीहरेथेव दानेन, दिन्नं होति सुनीहतं॥

"योध कायेन संयमो, वाचाय उद चेतसा । तं तस्स पेतस्स सुखाय होति, यं जीवमानो पकरोति पुञ्ज"न्ति ॥

"घरमा आगलागी हुँदा जुन सामानहरू बाहिर निकाल्छ, ती सामानहरू नै उसको निम्ति लाभदायक हुन्छ अर्थात त्यहाँ जलेको काम लाग्दैन ।

"यसरी नै जरा र मरणद्वारा जिलरहेको छ, दान दिएर बाहिर निकाल, दिनाले नै सुनिहित हुन्छ। "जसले शरीर, वचन र मनलाई संयम गर्छ अनि जसले जीवित रहँदा नै पुण्यकर्म गर्छ भने त्यसद्वारा मृत्यु हुने ती व्यक्तिलाई सुख हुनेछ ।"

#### ३. अञ्जतरब्राह्मणसुत्तं

५४. त्यस समय कोही एक ब्राह्मण जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए। त्यहाँ पुगी भगवानसँग सम्मोदनीय... एक ठाउँमा बसेका ती ब्राह्मणले भगवानसँग यसो सोधे— "भो गोतम ! 'दृष्टान्त धर्म (प्रत्यक्षीकरण), दृष्टान्त धर्म' भनी भन्दछन्। भो गोतम ! के गुण हुँदा दृष्टान्त धर्म हुन्छ, समय पर्खिरहनु नपर्ने, आएर हेर भन्न मिल्ने, निर्वाणमा पुऱ्याउने अनि विज्ञजनद्वारा साक्षात्कार गर्न सिकने छ ?"

"हे ब्राह्मण ! रागद्वारा अनुरक्त, अभिभूत र वशीभूत चित्तले आफ्नो पिन अहित हुने र अरूको पिन अहित हुने सोच्छ, अनि चैतिसकमा पिन दुःख तथा दौर्मनस्यद्वारा व्यथित हुन्छ । राग नष्ट गर्दा न आफ्नों अहित, न अरूको अहित, न उभयपक्ष अहित हुने सोच्छ अनि न चैतिसकमा दुःख तथा दौर्मनस्यद्वारा व्यथित हुन्छ । रागद्वारा अनुरक्त हुँदा... शरीरले दुष्कर्म गर्छ, वचनले दुष्कर्म गर्छ अनि मनले दुष्कर्म गर्छ । राग नष्ट हुँदा न शरीरले दुष्कर्म गर्छ, न वचनले दुष्कर्म गर्छ अनि न मनले दुष्कर्म गर्छ । रागद्वारा अनुरक्त हुँदा आफ्नो अहित, अरूको अहित, उभयपक्षको अहित हुने थाहा पाउन सक्दैन । राग नष्ट गर्दा आफ्नो पिन हित हुने, अरूको पिन हित हुने अनि उभयपक्षको पिन हित हुने थाहा पाउन सक्छ । हे ब्राह्मण ! यस्तो हुँदा दृष्टान्त धर्म हुन्छ... ।

"हे ब्राह्मण ! द्वेषद्वारा दूषित, अभिभूत र वशीभूत चित्तले आफ्नो पिन अहित हुने र अरूको पिन अहित हुने सोच्छ, अनि चैतिसकमा पिन दुःख तथा दौर्मनस्यद्वारा व्यथित हुन्छ । द्वेष नष्ट गर्दा न आफ्नो अहित, न अरूको अहित, न उभउपक्षको अहित हुने सोच्छ अनि न चैतिसकमा दुःख तथा दौर्मनस्यद्वारा व्यथित हुन्छ । हे ब्राह्मण ! यस्तो हुँदा दृष्टान्त धर्म हुन्छ । ।

"हे ब्राह्मण ! मोहद्वारा मूढ, अभिभूत र वशीभूत चित्तले आफ्नो पिन अहित हुने र अरूको पिन अहित हुने सोच्छ, अनि चैतिसकमा पिन दुःख तथा दौर्मनस्यद्वारा व्यथित हुन्छ । मोह नष्ट गर्दा न आफ्नो अहित, न अरूको अहित, न उभउपक्षको अहित हुने सोच्छ अनि न चैतिसकमा दुःख तथा दौर्मनस्यद्वारा व्यथित हुन्छ । हे ब्राह्मण ! यस्तो हुँदा दृष्टान्त धर्म हुन्छ, समय पिर्खरहनु नपर्ने, आएर हेर भन्न मिल्ने, निर्वाणमा पुऱ्याउने अनि विज्ञजनद्वारा साक्षात्कार गर्न सिकने छ ।"

"अत्यन्तै राम्रो, भो गोतम ! अत्यन्तै राम्रो, भो गोतम ! जस्तै कि, भो गोतम ! घोप्टेकोलाई उत्तानो पारिदिए भौं, छोपेकोलाई उघारी दिए भौं, बाटो भूलेकालाई बाटो देखाई दिए भौं, अन्धकारमा तेल प्रदीप बाली दिए भौं अनि आँखा हुनेले रूप देख्न सके भौं गरी तपाई गोतमले अनेक प्रकारले धर्म प्रकाशित गर्नु भयो । अबदेखि म भगवान गोतमको शरणमा पर्छु, धर्म र भिक्षुसंघको पनि । भो गोतम ! आजदेखि प्राण रहुञ्जेल तपाई गोतमको शरणमा परेका उपासक भनी धारण गर्नुहोस् ।"

#### ४. परिब्बाजकसुत्तं

४४. त्यस समय कोही एक ब्राह्मण परिव्राजक... त्यहाँ पुगी भगवानसँग सम्मोदनीय... एक ठाउँमा बसेका ती ब्राह्मण परिव्राजकले भगवानसँग यसो सोधे— "भो गोतम! 'दृष्टान्त धर्म, दृष्टान्त धर्म' भनी भन्दछन्। भो गोतम! के गुण हुँदा दृष्टान्त धर्म हुन्छ, समय पर्खिरहन् नपर्ने, आएर हेर भन्न मिल्ने, निर्वाणमा पुऱ्याउने अनि विज्ञजनद्वारा साक्षात्कार गर्न सिकने छ ?"

"हे ब्राह्मण ! रागद्वारा अनुरक्त, अभिभूत र वशीभूत चित्तले आफूलाई पिन अहित हुने र अरूलाई पिन अहित हुने सोच्छ अनि चैतिसकमा पिन दुःख तथा दौर्मनस्यद्वारा व्यथित हुन्छ । राग नष्ट हुँदा न आफूलाई अहित, न अरूलाई अहित, न उभयपक्ष अहित हुने सोच्छ अनि न चैतिसकमा दुःख तथा दौर्मनस्यद्वारा व्यथित हुन्छ ।

रागद्वारा अनुरक्त, अभिभूत र वशीभूत चित्तको हुँदा शरीरले दुष्कर्म गर्छ, वचनले दुष्कर्म गर्छ अनि मनले दुष्कर्म गर्छ। राग नष्ट हुँदा न शरीरले दुष्कर्म गर्छ, न वचनले दुष्कर्म गर्छ अनि न मनले दुष्कर्म गर्छ।

हे ब्राह्मण ! रागद्वारा अनुरक्त हुँदा आफूलाई अहित, अरूलाई अहित, उभयपक्ष अहित हुने जान्न सक्दैन । राग नष्ट हुँदा आफ्नो पनि हित हुने, अरूको पनि हित हुने अनि उभयपक्षको पनि हित हुने जान्न सक्छ । हे ब्राह्मण ! यसो हुँदा दृष्टान्त धर्म हुन्छ... ।

"हे ब्राह्मण ! द्वेषद्वारा दूषित... मोहद्वारा मूढ, अभिभूत र वशीभूत चित्तको हुँदा शरीरले दुष्कर्म गर्छ, वचनले दुष्कर्म गर्छ अनि मनले दुष्कर्म गर्छ । मोह नष्ट हुँदा न शरीरले दुष्कर्म गर्छ, न वचनले दुष्कर्म गर्छ अनि न मनले दुष्कर्म गर्छ । हे ब्राह्मण ! मोहद्वारा मूढ, अभिभूत र वशीभूत चित्तको हुँदा आफ्नो अहित, अरूको अहित र उभयपक्षको अहित हुने थाहा हुँदैन । मोह नष्ट हुँदा आफ्नो हित, अरूको हित र उभयपक्षको हित हुने थाहा हुन्छ । हे ब्राह्मण ! यस्तो हुँदा दृष्टान्त धर्म हुन्छ, समय पिर्खरहनु नपर्ने, आएर हेर भन्न मिल्ने, निर्वाणमा पुऱ्याउने अनि विज्ञजनद्वारा साक्षात्कार गर्न सिकने छ ।"

"अत्यन्तै राम्रो, भो गोतम !... आजदेखि प्राण रहुञ्जेल तपाई गोतमको शरणमा परेका उपासक भनी धारण गर्नुहोस् ।"

### ५. निब्बुतसुत्तं

४६. त्यस समय जानुस्सोणि ब्राह्मण जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए। त्यहाँ पुगी भगवानलाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा बसे। एक ठाउँमा बसेका ती जानुस्सोणि ब्राह्मणले भगवानसँग यसो सोधे— "भो गोतम! 'दृष्टान्त निर्वाण, दृष्टान्त निर्वाण भनी भन्दछन्। भो गोतम! के गुण हुँदा दृष्टान्त निर्वाण हुन्छ, समय पर्खिरहन् नपर्ने, आएर हेर भन्न मिल्ने, निर्वाणमा पुऱ्याउने अनि विज्ञजनद्वारा साक्षात्कार गर्न सिकने छ ?"

"हे ब्राह्मण ! रागद्वारा अनुरक्त, अभिभूत र वशीभूत चित्तले आफूलाई पनि अहित हुने र अरूलाई पनि अहित हुने सोच्छ अनि चैतिसकमा पनि दुःख तथा दौर्मनस्यद्वारा व्यथित हुन्छ । राग नष्ट हुँदा न आफूलाई अहित, न अरूलाई अहित, न उभयपक्ष अहित हुने सोच्छ अनि न चैतिसकमा दुःख तथा दौर्मनस्यद्वारा व्यथित हुन्छ । ब्राह्मण ! यस्तो हुँदा दृष्टान्त निर्वाण हुन्छ ।

"हे ब्राह्मण ! द्वेषद्वारा दूषित... मोहद्वारा मूढ अभिभूत र वशीभूत चित्तको हुँदा शरीरले दुष्कर्म गर्छ, वचनले दुष्कर्म गर्छ अनि मनले दुष्कर्म गर्छ । मोह नष्ट हुँदा न शरीरले दुष्कर्म गर्छ, न वचनले दुष्कर्म गर्छ अनि न मनले दुष्कर्म गर्छ । ब्राह्मण ! यस्तो हुँदा दृष्टान्त निर्वाण हुन्छ ।

"हे ब्राह्मण ! जब यो राग अवशेषै नरहने गरी क्षयको अनुभूति हुन्छ, द्वेष अवशेषै नरहने गरी क्षयको अनुभूति हुन्छ अनि मोह अवशेषै नरहने गरी क्षयको अनुभूति हुन्छ, अनि मोह अवशेषै नरहने गरी क्षयको अनुभूति हुन्छ, तब ब्राह्मण ! दृष्टान्त निर्वाण हुन्छ, समय पर्खिरहनु नपर्ने, आएर हेर भन्न मिल्ने, निर्वाणमा पुऱ्याउने अनि विज्ञजनद्वारा साक्षात्कार गर्न सिकने छ ।" "अत्यन्तै राम्रो, भो गोतम !... आजदेखि प्राण रहुञ्जेल तपाईं गोतमको शरणमा परेका उपासक भनी धारण गर्नुहोस् ।"

#### ६. पलोकसुत्तं

५७. त्यस समय कोही एक महासाल ब्राह्मण जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए... एक ठाउँमा बसेपछि ती ब्राह्मणले भगवानलाई यसो भने— "भो गोतम ! पहिलेका ब्राह्मणहरूले, बुढापाकाहरूले अनि आचार्यप्राचार्यहरूले भन्दै गरेकोलाई मैले यस्तो सुनेकोछु— 'यसलोकमा पहिला मानौं अवीचि नरकमा भौं मनुष्यहरूद्वारा व्याप्त थियो तथा गाउँ, शहर र राजधानीमा कुखुराले भरिएको भौं थियो ।' भो गोतम ! कुन हेतु वा कुन कारण मनुष्यहरू यसरी नासिंदै गई कम भएको देख्न परेको, गाउँ पनि गाउँ जस्तो छैन, बस्ती पनि बस्ती जस्तो छैन, शहर पनि शहर जस्तो छैन अनि जनपद पनि जनपद जस्तो छैन ?"

"हे ब्राह्मण ! अहिले मानिसहरू अधर्मी, रागमा रिष्ट्रिएका छन्, विषम लोभको वशीभूत छन् अनि मिथ्याधर्ममा लागिपरेका छन् । ती अधर्मी रागमा रिक्रित हुनाले, विषम लोभको वशीभूत हुनाले अनि मिथ्याधर्ममा लाग्नाले, धारिलो तेज शस्त्रादि लिई एक आपसले ज्यान लिने गर्दछन् । त्यसकारणले धेरै मानिस मर्दछन् । यसकारणले पिन तथा यसवापतले पिन हे ब्राह्मण ! मनुष्यहरू यसरी नासिदै गई कम भएको देख्न थालेको, गाउँ पिन गाउँ जस्तो नभएको, बस्ती पिन बस्ती जस्तो नभएको, शहर पिन शहर जस्तो नभएको अनि जनपद पिन जनपद जस्तो नभएको ।

"अनि फीर अर्की, ब्राह्मण ! अहिले मानिसहरू अधर्मी, रागमा रिष्ट्रिएका छन्, विषम लोभको वशीभूत छन् अनि मिथ्याधर्ममा लागिपरेका छन् । ती अधर्मी रागमा रिञ्जित हुनाले, विषम लोभको वशीभूत हुनाले अनि मिथ्याधर्ममा लाग्नाले देवले राम्रोसँग वर्षा गराउँदैन । वर्षा नहुँदा दुर्भिक्ष हुन्छ, खेती हुँदैन, बालिमा रोग लाग्ने र बोटमा दाना नलाग्ने हुन्छ । त्यसद्वारा धेरै मानिसको मृत्यु हुन्छ । यसकारणले पनि तथा यसवापतले पनि हे ब्राह्मण ! मनुष्यहरू यसरी नासिदै गई कम देख्न थालेको, गाउँ पनि गाउँ जस्तो नभएको, बस्ती पनि बस्ती जस्तो नभएको, शहर पनि शहर जस्तो नभएको अनि जनपद पनि जनपद जस्तो नभएको ।

"अनि फोरे अर्को, ब्राह्मण ! अहिले मानिसहरू अधर्मी, रागमा रिष्ट्रिएका छन्, विषम लोभको वशीभूत छन् अनि मिथ्याधर्ममा लागिपरेका छन् । ती अधर्मी रागमा रिञ्जित हुनाले, विषम लोभको वशीभूत हुनाले अनि मिथ्याधर्ममा लाग्नाले यक्षहरूले अमनुष्यहरू छाडि दिन्छन् । त्यसद्वारा धेरै मानिसको मृत्यु हुन्छ । यसकारणले पनि तथा यसवापतले पनि हे ब्राह्मण ! मनुष्यहरू यसरी नासिदै

गई कम भएको देख्न थालिएको, गाउँ पनि गाउँ जस्तो नभएको, बस्ती पनि बस्ती जस्तो नभएको, शहर पनि शहर जस्तो नभएको अनि जनपद पनि जनपद जस्तो नभएको ।"

"अत्यन्तै राम्रो, भो गोतम !... आज देखि प्राण रहुञ्जेल तपाई गोतमको शरणमा परेका उपासक भनी धारण गर्नुहोस् ।"

#### ७. वच्छगोत्तसुत्तं

प्रम. त्यससमय वच्छगोत्त परिव्राजक जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए। त्यहाँ पुगी भगवानसँग सम्मोदनीय कुरा तथा सारणीय कुरा भई सकेपछि एक ठाउँमा बसे । एक ठाउँमा बसेपछि ती वच्छगोत्त परिव्राजकले भगवानलाई यसो भने— "भो गोतम ! मैले यस्तो सुनेकोछु कि श्रमण गोतमले यसो भन्ने गर्छ— 'मलाई नै दान दिनु, अरूलाई दान नितनु, मेरा श्रावकलाई नै दान दिनु, अरूका श्रावकलाई दान नितनु, मलाई नै दिंदा महाफल हुन्छ । अरूका श्रावकलाई दिंदा महाफल हुँदैन । मेरा श्रावकलाई नै दिंदा महाफल हुन्छ । अरूका श्रावकलाई दिंदा महाफल हुँदैन । गोतम ! जुन तिनीहरूले यसो भन्छन् कि श्रमण गोतमले यसो भन्ने गर्छ— 'मलाई नै दान दिनु, अरूलाई दान नितनु; मेरा श्रावकलाई नै दान दिनु, अरूका श्रावकलाई दान नितनु, मलाई नै दिंदा महाफल हुन्छ । अरूलाई दिंदा महाफल हुँदैन । मेरा श्रावकलाई नै दिंदा महाफल हुन्छ । अरूका श्रावकलाई दिंदा महाफल हुँदैन । मेरा श्रावकलाई नै दिंदा महाफल हुन्छ । अरूका श्रावकलाई दिंदा महाफल हुँदैन । के तिनीहरूले भगवानको कथनानुसार नै भनेका हुन् कि, तपाईलाई भूटो आरोप लगाएका ? धर्मपूर्वक नै व्याख्या गरेका हुन् कि अथवा सहधार्मिक मतद्वारा निन्दनीय ठाउँ ओगतेका त होइनन् ? मैले तपाई गोतमलाई निन्दा गर्न चाहन्न ।"

"हे वच्छ ! जुन तिनीहरूले यसो भन्छन् कि श्रमण गोतमले यसो भन्ने गर्छ- 'मलाई नै दान दिनु... अरूका श्रावकलाई दिदा महाफल हुँदैन भनी भन्नेहरूले मेरो कथनानुसार भनेका होइनन् । यो असत्य तथा अयथार्थपूर्वक नै मलाई निन्दा गरेका हुन् । हे वच्छ ! जसले अरूद्वारा दिइने दानलाई रोक्छ उसले तीन अन्तराय गरेको हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? दायकको पुण्य अन्तराय गरेको हुन्छ, प्रतिग्राहकको अन्तराय गरेको हुन्छ, अनि आफूलाई पनि पहिले नै हानि तथा चोट पुऱ्याएको हुन्छ । हे वच्छ ! जसले अरूद्वारा दिइने दानलाई रोक्छ उसले यी नै तीन अन्तराय गरेको हुन्छ तथा तीन प्रकारले बाधा पुऱ्याएको हुन्छ ।

"हे वच्छ ! मैले यसो भन्ने गर्छु— जुन कि ती नीच वर्गका दुर्गन्धित फोहरमा बस्ने प्राणीहरूको लक्ष गरी त्यहाँ थाल धुँदा वा थालमा बचेको अन्न फाल्छ तब त्यहाँ जो प्राणी छन् तिनीहरूले यसबाट आफ्नो जीवनयापन गरोस् भन्नाले पनि, वच्छ ! ऊ पुण्यका भागी हुन्छ भनी भन्दछु । मानिसलाई दान दिंदा त के नै भन्नु ! तर वच्छ ! शीलवानलाई दिएको दान महाफल हुन्छ भनी म भन्दछु । त्यस्तो महाफल दुश्शीललाई दिएको दानमा हुँदैन । उसले पञ्चाङ्ग नष्ट गरेको हुन्छ अनि पञ्चाङ्गमा युक्त हुन्छ ।

"कुन कुन पाँच अङ्गलाई नष्ट गरेको हुन्छ ? कामेच्छा (कामभोग-विषय ईच्छा) नष्ट गरेको हुन्छ, द्वेष नष्ट गरेको हुन्छ, शारीरिक र मानसिक आलस्य नष्ट गरेको हुन्छ, पश्चाताप तथा छटपटी नष्ट गरेको हुन्छ अनि शङ्का नष्ट गरेको हुन्छ। यी पञ्चाङ्गलाई नष्ट गरेको हुन्छ।

"कुन कुन पाँच अङ्गले सम्पन्न हुन्छ ? अशैक्ष शीलस्कन्धमा सम्पन्न हुन्छ, अशैक्ष समाधिस्कन्धमा सम्पन्न हुन्छ, अशैक्ष प्रज्ञास्कन्धमा सम्पन्न हुन्छ, अशैक्ष विमुक्तिस्कन्धमा सम्पन्न हुन्छ अनि अशैक्ष विमुक्तिज्ञानदर्शनमा सम्पन्न हुन्छ । यी नै पञ्चाङ्गमा सम्पन्न हुन्छ । यी नै पञ्चाङ्गमा सम्पन्न भएकालाई दिएको दान महाफल हुन्छ भनी भन्दछ ।"

"इति कण्हासु सेतासु, रोहिणीसु हरीसु वा । कम्मासासु सरूपासु, गोसु पारेवतासु वा ॥

"यासु कासुचि एतासु, दन्तो जायति पुङ्गवो । धोरह्यो बलसम्पन्नो, कल्याणजवनिकक्मो । तमेव भारे युञ्जन्ति, नास्स वण्णं परिक्खरे ॥

"एवमेवं मनुस्सेसु, यस्मिं कस्मिञ्चि जातिये। खत्तिये ब्राह्मणे वेस्से, सुद्दे चण्डालपुक्कुसे॥

"यासु कासुचि एतासुं, दन्तो जायित सुब्बतो। धम्मद्वो सिलसम्पन्नो, सच्चवादी हिरीमनो॥

"पहीनजातिमरणो, ब्रह्मचरियस्स केवली । पन्नभारो विसंयुत्तो, कतिकच्चो अनासवो ॥

"पारगू सब्बधम्मानं, अनुपादाय निब्बुतो । तस्मियेव विरजे खेते, विपुला होति दिक्खणा ॥ "बाला च अविजानन्ता, दुम्मेधा अस्सुताविनो । बहिद्धा देन्ति दानानि, न हि सन्ते उपासरे ॥

"ये च सन्ते उपासन्ति, सप्पञ्जे धीरसम्मते । सद्धा च नेसं सुगते, मूलजाता पतिद्विता ॥

"देवलोकञ्च ते यन्ति, कुले वा इध जायरे। अनुपुब्बेन निब्बानं, अधिगच्छन्ति पण्डिता"ति॥

"कालो, सेतो, रातो, पहेँलो, छिरविरे आफ्नै सन्तानको जस्तै रूप, परेवाको जस्तै रङ्ग भएका वृषभ ।

"यी रङ्गका जो कोही भएपिन दान्त, ढुवानी गर्न सिकने, बल सम्पन्न, कल्याणरूपले सिधा मार्गगामीलाई नै भार ढुवानी गराउँछ । वर्णको परीक्षा गरिँदैन ।

"यसरी नै मनुष्यमा पनि क्षेत्री, वैश्य, शुद्र, चाण्डाल र निकृष्ट कर्मीका निम्न जाती।

"जो कोही पनि दान्त, सुव्रत, धर्ममा स्थित, शील सम्पन्न, सत्यवादी र लज्जालु हुन्छ ।

"जन्म र मरण नष्ट, केवल (पूर्ण) ब्रह्मचारी, भार वहन गर्नबाट मुक्त, कृतकृत्य (गर्नु पर्ने कार्य सम्पन्न गरेका), अनाश्रवी (आशाबाट मुक्त) हुन्छ ।

"सर्वधर्ममा पारङ्गत, उपादानरहित, क्लेश सन्तापबाट निवृत, त्यस प्रकारको रजबाट रहित क्षेत्रमा दान दिँदा नै विपुल हुन्छ ।

"अन्जान बाल, अपण्डित र अश्रुतवानले यस शासनबाट बाहिरकालाई दान दिन्छ । शान्त भएकालाई उपाशना गर्दैन ।

"जो सन्तले प्रज्ञावान, धीर सम्मतलाई उपाशना गर्छ, उसको श्रद्धा सुग-तप्रति हुन्छ । ऊ मूलरूपमा प्रतिष्ठित हुन्छ ।

उसको जन्म देवलोकमा हुन्छ, यस लोकमा जन्मे उच्चकुलमा हुन्छ अनि क्रमानुसार पण्डित निर्वाणगामी हुन्छ ।"

#### तकण्णस्तं

५९. त्यससमय तिकण्ण ब्राह्मण जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए। त्यहाँ पुगी भगवानसँग... एक ठाउँमा बसेपछि तिकण्ण ब्राह्मणले भगवान समक्ष त्रैविद्य ब्राह्मणहरूका गुण वर्णन गरे— "त्रैविद्य ब्राह्मणहरू यस्तो गुणका हुन्छन्, यस्तै यस्तै नै हुन्छन् त्रैविद्य ब्राह्मणहरू।"

"हे ब्राह्मण ! ब्राह्मणहरूले कस्ता ब्राह्मणहरूलाई त्रैविद्य भन्दछन् ?" "भो गोतम ! यहाँ ब्राह्मण माताद्वारा पिताद्वारा तथा उभयबाटै सुजात हुन्छ र शुद्ध गर्भधारण गरेको हुन्छ । सात पुस्तादेखि शुद्ध हुन्छ । जातिवादको दृष्टिले बहिष्कृत नभएको र कुनै दोष लागेको हुँदैन । अध्यापक, मन्त्रधर र तीनै वेदमा पारङ्गत हुन्छ, निघण्डु, कौस्तुभ, अक्षर प्रभेद, पञ्चमक, इतिहास, पदक, व्याकरण, लोकायत र महापुरुष लक्षणका ज्ञाता हुन्छन् । भो गोतम ! ब्राह्मणहरूलाई त्रैविद्य भनी यसरी नै प्रज्ञापित गर्दछन् ।"

"हे ब्राह्मण ! ब्राह्मणहरूले ब्राह्मणहरूका त्रिविद्या अर्के किसिमले प्रज्ञापित गर्दोरहेछ । आर्य विनयमा भने अर्के नै किसिमको त्रिविद्या हुन्छ ।" "भो गोतम ! आर्य विनयमा कुन तरिकाको त्रिविद्या हुन्छ ?" तपाई गोतमले मेरो निम्ति हित हुने गरी त्यो धर्मदेशना गर्नुहोस् जुन कि— आर्य विनयमा त्रिविद्या भनिन्छ । "ब्राह्मण ! त्यसोभए राम्रोसँग ध्यान दिएर सुन र मनमा धारण गर भन्नेछु ।" "हवस् भन्ते !" भनी तिकण्ण ब्राह्मणले भगवानलाई प्रत्युत्तर दिए । भगवानले यसो भन्नुभयो—

"ब्राह्मण ! यहाँ भिक्षु काम-विषयभोगबाट रहित भई, अकुशल धर्म त्यागी सिवतर्क सिवचार एकान्तमय प्रीतिसुखयुक्त प्रथमध्यान लाभ गरी बस्छ । वितर्कविचार उमशमन गरी आन्तरिक सम्प्रसादन चित्तमा एकाग्र गरी, अवितर्क र अविचार समाधिद्वारा प्राप्त प्रीति-सुखमय द्वितीयध्यान लाभ गरी बस्छ । प्रीतिबाट विरागिएर उपेक्षक भई बस्छ, स्मृतिवान र होशवान भई कायद्वारा सुखानुभूति गर्छ, जसको बारेमा आर्यहरूले भन्ने गर्छन्—'उपेक्षक स्मृतिवान र सुखविहारी' तृतीय-ध्यान लाभ गरी बस्छ । सुखलाई पिन त्यागी अनि दुःखलाई पिन त्यागी, पिहले नै सौमनस्य र दौर्मनस्य हटाई अदुःख-असुख, उपेक्षास्मृतिद्वारा परिशुद्ध गरी चतुर्थध्यान लाभ गरी बस्छ ।

"ऊ यसरी समाहित चित्त, परिशुद्ध, स्वच्छ, दोषरहित, क्लेशरहित, मृदुभाव, कर्मण्य, निश्चल हुँदा पूर्वजन्मको स्मरण ज्ञानमा चित्त लगाउँछ । उसले पूर्वजन्मका अनेकौं प्रकारले स्मरण गर्छ जस्तै– 'एकजन्म, दुईजन्म, तीनजन्म, चारजन्म,

पाँचजन्म, दसजन्म, बीसजन्म, तीसजन्म, चालिसजन्म, पचासजन्म, सय-जन्म, सहश्रजन्म, शतसहश्रजन्म, अनेकौं संवर्तकल्प, अनकौं विवर्तकल्प, अनेकौं सं-वर्तिवर्त कल्पको अनुस्मरण गर्छ । फलानो ठाउँमा यस्तो नाउँ, यस्तो गोत्र, यस्तो वर्ण, यस्तो आहार, यस्तो सुख-दु:ख भोग गरें, यितसम्म आयु थियो र ऊ त्यहाँबाट च्युत भई फलानो ठउँमा उत्पन्न भयो । त्यहाँ पिन यस्तो नाउँ, यस्तो गोत्र, यस्तो वर्ण, यस्तो आहार, यस्तो सुख-दु::ख भोग गरें र यितसम्मको आयु थियो । ऊ त्यहाँबाट च्युत भई यहाँ उत्पन्न भयो । यसरी आकारसिहत, उद्देश्यसिहत पूर्वजन्मका अनेकौं प्रकारले स्मरण गर्छ । उसले यही प्रथम विद्यालाई प्राप्त गर्छ । अविद्या हट्छ, विद्या उत्पन्न हुन्छ, अन्धकार हट्छ, आलोक उत्पन्न हुन्छ, जब कि ऊ अप्रमादी, आलस्यरहित तथा प्रयत्नवान भई बस्छ ।

"ऊ यसरी समाहित, परिशुद्ध, स्वच्छ, दोषरहित, क्लेशरहित, मृदुभाव, कर्मण्य, निश्चल चित्त हुँदा प्राणीका च्युति र उत्पत्तिको ज्ञानितर चित्त लगाउँछ । उसले विशुद्ध अमानुषीय दिव्य चक्षुद्धारा सत्वहरू च्युति-उत्पत्ति, हीन-प्रणीत, सुवर्ण-दुर्वर्ण र सुगति-दुर्गतिमा परेका यथा कर्मानुसार जन्मेका सत्वहरू देख्नसक्ने हुन्छन् र थाहा पाउँछन् यी सत्व शारीरिक दुष्कर्मयुक्त हुनाले, वाचिसक दुष्कर्मयुक्त हुनाले अनि मानसिक दुष्कर्मयुक्त हुनाले आर्यहरूका निन्दक हुनाले, मिथ्यादृष्टि हुनाले अनि मिथ्यादृष्टि कर्मद्वारा युक्त हुनाले ऊ मरणोपरान्त अपाय, दुर्गति, विनिपात तथा नर्कमा उत्पन्न भए । यी सत्व शारीरिक सुकर्मयुक्त हुनाले, वाचिसक सुकर्मयुक्त हुनाले अनि मानसिक सुकर्मयुक्त हुनाले आर्यहरूका प्रशंसक हुनाले, सम्यकदृष्टि हुनाले अनि सम्यकदृष्टि कर्मद्वारा युक्त हुनाले ऊ मरणोपरान्त सुगति तथा स्वर्ग लोकमा उत्पन्न भए । उसले विशुद्ध अमानुषीय दिव्य चक्षुद्वारा सत्वहरू च्युति-उत्पत्ति, हीन-प्रणीत, सुवर्ण-दुर्वर्ण र सुगति-दुर्गतिमा परेका यथा कर्मानुसार जन्मेका सत्वहरू देख्छन् र थाहा पाउँछन् । उसले यही द्वितीय विद्या प्राप्त गरेको हुन्छ । अविद्या हट्छ, विद्या उत्पन्न हुन्छ, अन्धकार हट्छ, आलोक उत्पन्न हुन्छ, जब कि ऊ अप्रमादी, आलस्यरहित तथा प्रयत्नवान भई बस्छ ।

"ऊ यसरी समाहित चित्त, परिशुद्ध, स्वच्छ, दोषरिहत, क्लेशरिहत, मृदु, कर्मण्य, निश्चल हुँदा आश्रव क्षय हुने ज्ञानितर चित्त लगाउँछ । उसले 'यो दुःख हो' भनी यथार्थसिहत बुभछ, 'यो दुःख समुदय हो' भनी यथार्थसिहत बुभछ, 'यो दुःख निरोध हो' भनी यथार्थसिहत बुभछ, 'यो आश्रव हो' भनी यथार्थसिहत बुभछ, 'यो आश्रव समुदय हो' भनी यथार्थसिहत बुभछ, 'यो आश्रव समुदय हो' भनी यथार्थसिहत बुभछ, 'यो आश्रव निरोध हो' भनी यथार्थसिहत बुभछ, अनि 'यो आश्रव निरोध हो' भनी यथार्थसिहत बुभछ, अनि 'यो आश्रव निरोध हो यसरी यथार्थसिहत बुभछ । उसले यसरी यथार्थसिहत बुभछ वा देखेपछि कामाश्रवबाट उसको चित्त विमुक्त हुन्छ,

भवाश्रवबाट उसको चित्त विमुक्त हुन्छ अनि अविद्याश्रवबाट पनि उसको चित्त विमुक्त हुन्छ । विमुक्त हुँदा विमुक्त भएँ भन्ने ज्ञान हुन्छ । जन्म क्षीण भयो, बह्मचर्य पूर्ण भयो, गर्नु पर्ने कार्य पूर्ण गरेँ र अब उप्रान्त पुनः अर्को जन्म लिनु पर्दैन भन्ने ज्ञान हुन्छ । उसले यही तृतीय विद्या प्राप्त गरेको हुन्छ । अविद्या हट्छ, विद्या उत्पन्न हुन्छ, अन्धकार हट्छ, आलोक उत्पन्न हुन्छ, जब कि क अप्रमादी, आलस्यरहित तथा प्रयत्नवान भई बस्छ ।"

"अनुच्चावचसीलस्स, निपकस्स च फायिनो । चित्तं यस्स वसीभूतं, एकग्गं सुसमाहितं ॥

"तं वे तमोनुदं धीरं, तेविज्जं मच्चुहायिनं । हितं देवमनुस्सानं, आहु सब्बप्पहायिनं ॥

"तीहि विज्जाहि सम्पन्नं, असम्मूल्हविहारिनं । बुद्धं अन्तिमदेहिनं, तं नमस्सन्ति गोतमं ॥

"पुब्बेनिवासं यो वेदी, सग्गापायञ्च पस्सति । अथो जातिक्खयं पत्तो, अभिञ्जावोसितो मुनि ॥

"एताहि तीहि विज्जाहि, तेविज्जो होति ब्राह्मणो । तमहं वदामि तेविज्जं, नाट्यं लिपतलापन"न्ति ॥

"जसको शील घटीबढी हुँदैन, प्रज्ञावान र ध्यानी हुन्छ, जसको चित्त वशीभूत, एकाग्र र सुसमाहित हुन्छ।

"ऊ अन्धकार नाशक पण्डित, त्रैविद्य, मृत्युञ्जय, देवमनुष्यका हितकर र सर्वत्यागी हुन्छ।

"त्रिविद्यायुक्त, ज्ञानवान भई बस्ने, अन्तिम देहधारी वहाँ बुद्धलाई (लोकले) नमस्कार गर्छन् ।

"जसले पूर्व जन्मलाई जान्दछ, स्वर्ग र नर्कलाई देख्दछ, जसले जन्म क्षयलाई प्राप्त गर्दछ अनि अभिज्ञा लाभी मुनि भैसकेको हुन्छ । "ब्राह्मण ! यही तीन विद्याद्वारा त्रिविद्या हुन्छ, उसैलाई मैले त्रैविद्य भन्दछु, अरूबाट सुनेको र भनेकोलाई भन्दिन ।

"एवं खो बाह्मण, अरियस्स विनये तेविज्जो होती"ति ।

"ब्राह्मण ! आर्यको विनयमा यसरी नै त्रैविद्य हुन्छ ।"

"भो गोतम ! ब्राह्मणका त्रिविद्या र आर्य विनयको त्रिविद्या भिन्नाभिन्नै रहेछ । भो गोतम ! आर्य विनयको जुन यो त्रिविद्या हो, यसको दाँजोमा ब्राह्मणका त्रिविद्या सोह भागको एक भाग पनि रहेनछ ।

"अत्यन्तै राम्रो, भो गोतम !... आजदेखि प्राण रहुञ्जेल तपाई गोतमको शरणमा परेका उपासक भनी धारण गर्नुहोस् ।"

#### ९. जाणुस्सोणिसुत्तं

६०. त्यससमय जाणुस्सोणि ब्राह्मण जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए। त्यहाँ पुगी भगवानसँग... एक ठाउँमा बसेपछि जाणुस्सोणि ब्राह्मणले भगवानलाई यसो भने— "भो गोतम! जसकहाँ यज्ञ, श्राद्ध वा भोजन र दातव्य वस्तु हुन्छ उसले वैविच ब्राह्मणहरूलाई नै दान दिनुपर्छ।

"ब्राह्मण ! ब्राह्मणहरूले त्रैविच भनी कसरी व्याख्या गर्दछन् ?" "भो गोतम ! यहाँ ब्राह्मण माताबाट, पिताबाट तथा उभयबाटै सुजात हुन्छ र शुद्ध गर्भ धारण गरेको हुन्छ । सात पुस्तादेखि शुद्ध हुन्छ । जातिवादको दृष्टिले बहिष्कृत नभएको र कुनै दोष लागेको हुँदैन । अध्यापक, मन्त्रधर र तीनै वेदमा पारङ्गत हुन्छ, निघण्डु, कौस्तुभ, अक्षरप्रभेद, पञ्चमक, इतिहास, पदक, व्याकरण, लोकायत र महापुरुष लक्षणका ज्ञाता हुन्छन् । भो गोतम ! ब्राह्मणहरूलाई त्रैविच भनी यसरी नै प्रज्ञापित गर्दछन् ।"

"हे ब्राह्मण ! ब्राह्मणहरूले ब्राह्मणहरूका त्रिविद्या अर्के किसिमले प्रज्ञापित गर्दो रहेछ । आर्य विनयमा भने अर्के नै किसिमको त्रिविद्या हुन्छ ।" "भो गोतम ! आर्य विनयमा कुन तरिकाको त्रिविद्या हुन्छ ? तपाई गोतमले मेरो निम्ति हित हुने गरी त्यो धर्मदेशना गर्नुहोस् जुन कि— आर्य विनयमा त्रिविद्या भनिन्छ । "ब्राह्मण ! त्यसोभए राम्रोसँग ध्यान दिएर सुन र मनमा धारण गर भन्नेछु ।" "हवस् भन्ते !" भनी जाणुस्सोणि ब्राह्मणले भगवानलाई प्रत्युत्तर दिए । भगवानले यसो भन्नुभयो—

"ब्राह्मण! यहाँ भिक्षुले काम-विषयभोगबाट रहित भई, अकुशलधर्म त्यागी सिवतर्क सिवचार एकान्तमय प्रीतिसुखयुक्त प्रथमध्यान लाभ गरी बस्छ । वितर्कवचार उपशमन गरी, आन्तरिक सम्प्रसादन चित्तमा एकाग्र गरी, अवितर्क र अविचार समाधिद्वारा प्राप्त प्रीति-सुखमय द्वितीयध्यान लाभ गरी बस्छ । प्रीतिबाट विरागिएर उपेक्षक भई बस्छ, स्मृतिवान र होशवान भई कायद्वारा सुखानुभूति गर्छ, जसको बारेमा आर्यहरूले भन्ने गर्छन्—'उपेक्षक स्मृतिवान र सुखविविहारी' तृतीयध्यान लाभ गरी बस्छ । सुखलाई पिन त्यागी अनि दुःखलाई पिन त्यागी, पिहल्यै सौमनस्य र दौर्मनस्य हटाई अदुःख-असुख, उपेक्षा-स्मृतिद्वारा पिरशुद्ध गरी चतुर्थ-ध्यान लाभ गरी बस्छ ।

"ऊ यसरी समाहित चित्त, परिशुद्ध, स्वच्छ, दोषरिहत, क्लेशरिहत, मृदुभाव, कर्मण्य, निश्चल हुँदा पूर्वजन्मको स्मरण ज्ञानमा चित्त लगाउँछ । उसले पूर्वजन्मका अनेकौ प्रकारले स्मरण गर्छ, जस्तै— 'एकजन्म, दुईजन्म, तीनजन्म, चारजन्म, पाँच-जन्म, दसजन्म, बीसजन्म, तीसजन्म, चालिसजन्म, पचासजन्म, सयजन्म, सहश्र-जन्म, शतसहश्र जन्म, अनेकौ संवर्तकल्प, अनकौ विवर्तकल्प, अनकौ सवर्तिवर्वत कल्पको अनुस्मरण गर्छ । फलानो ठाउँमा यस्तो नाउँ, यस्तो गोत्र, यस्तो वर्ण, यस्तो आहार, यस्तो सुख-दुःख भोग गरें, यितसम्म आयु थियो । ऊ त्यहाँबाट च्युत भई फलानो ठउँमा उत्पन्न भयो । त्यहाँ पिन यस्तो नाउँ, यस्तो गोत्र, यस्तो वर्ण, यस्तो आहार, यस्तो सुख-दुःख भोग गरें र यितसम्मको आयु थियो । ऊ त्यहाँबाट च्युत भई यहाँ उत्पन्न भयो । यसरी आकारसिहत र उद्देश्यसिहत पूर्व-जन्मका अनेकौ प्रकारले स्मरण गर्छ । उसले यही प्रथमविद्या प्राप्त गर्छ । अविद्या हट्छ, विद्या उत्पन्न हुन्छ, अन्धकार हट्छ, आलोक उत्पत्ति हुन्छ, जब कि ऊ अप्र-मादी, आलस्यरिहत तथा प्रयत्नवान भई बस्छ ।

"ऊ यसरी समाहित, परिशुद्ध, स्वच्छ, दोषरिहत, क्लेशरिहत, मृदुभाव, कर्मण्य र निश्चल चित्त हुँदा प्राणीका च्युती-उत्पत्ती बारेमा चित्त लमाउँछ । उसले
अमानुषीय विशुद्ध दिव्यचक्षुद्धारा सत्वहरू च्युती-उत्पत्ती, हीन-प्रणीत, सुवर्णदुर्वर्ण र सुगित-दुर्गितमा परेका यथा कर्मानुसार जन्मेका सत्वहरू देख्न सक्ने हुन्छन्
र थाहा पाउँछन् — यी सत्व शारीरिक दुष्कर्मयुक्त हुनाले, वाचिसक दुष्कर्मयुक्त
हुनाले अवि मानिसक दुष्कर्मयुक्त हुनाले आर्यहरूका निन्दक हुनाले, मिथ्यादृष्टि
हुनाले अनि मिथ्यादृष्टि कर्मद्वारा युक्त हुनाले ऊ मरणोपरान्त अपाय, दुर्गित,
विनिपात तथा नर्कमा उत्पन्न भए । यी सत्व शारीरिक सुकर्मयुक्त हुनाले,
वाचिसक सुकर्मयुक्त हुनाले अनि मानिसक सुकर्मयुक्त हुनाले आर्यहरूका प्रशंसक
हुनाले, सम्यकदृष्टि हुनाले अनि सम्यकदृष्टि कर्मद्वारा युक्त हुनाले ऊ मरणोपरान्त

सुगित तथा स्वर्गलोकमा उत्पन्न भए । उसले विशुद्ध अमानुषीय दिव्य चक्षुद्वारा सत्वहरू च्युती-उत्पत्ती, हीन-प्रणीत, सुवर्ण-दुर्वर्ण र सुगित-दुर्गितमा परेका तथा यथाकर्मानुसार जन्मेका सत्वहरू देख्छन् र थाहा पाउँछन् । उसले यही द्वितीय विद्या प्राप्त गरेको हुन्छ । अविद्या हट्छ, विद्या उत्पन्न हुन्छ, अन्धकार हट्छ, आलोक उत्पन्न हुन्छ, जब कि ऊ अप्रमादी भई, आलस्यरहित तथा प्रयत्नवान भई बस्छ ।

"ऊ यसरी समाहित, परिशुद्ध, स्वच्छ, दोषरहित, क्लेशरहित, मृदुभाव, कर्मण्य, निश्चल चित्त हुँदा आश्रव क्षय हुने ज्ञानितर चित्त लगाउँछ । उसले 'यो दुःख हो' भनी यथार्थसहित बुभछ, 'यो दुःख समुदय हो' भनी यथार्थसहित बुभछ, 'यो दुःख निरोध हुने मार्ग हो' भनी यथार्थसहित बुभछ, 'यो आश्रव हो' भनी यथार्थसहित बुभछ, 'यो आश्रव हो' भनी यथार्थसहित बुभछ, 'यो आश्रव निरोध हो' भनी यथार्थसहित बुभछ, 'यो आश्रव निरोध हो' भनी यथार्थसहित बुभछ । उसले यसरी यथार्थसहित बुभछ वा देखेपछि कामाश्रवबाट उसको चित्त विमुक्त हुन्छ, भवाश्रवबाट उसको चित्त विमुक्त हुन्छ अनि अविद्याश्रवबाट पनि उसको चित्त विमुक्त हुन्छ, भवाश्रवबाट उसको चित्त विमुक्त हुन्छ अनि अविद्याश्रवबाट पनि उसको चित्त विमुक्त हुन्छ, भवाश्रवबाट उसको चित्त विमुक्त हुन्छ अनि अविद्याश्रवबाट पनि उसको चित्त विमुक्त हुन्छ । विमुक्त हुन्छ । विमुक्त हुन्छ । जन्म क्षीण भयो, ब्रह्मचर्य पूर्ण भयो, गर्नु पर्ने कार्य पूर्ण गरैं र अब उप्रान्त पुनः अर्को जन्म लिनु पर्देन भन्ने ज्ञान हुन्छ । उसले यही तृतीयविद्या प्राप्त गरेको हुन्छ । अविद्या हट्छ, विद्या उत्पन्न हुन्छ, अन्धकार हट्छ, आलोक उत्पन्न हुन्छ, जब कि ऊ अप्रमादी, आलस्यरहित तथा प्रयत्नवान भई बस्छ ।"

"यो सीलब्बतसम्पन्नो, पहितत्तो समाहितो । चित्तं यस्स वसीभूतं, एकग्गं सुसमाहितं ॥

"पुब्बेनिवासं यो वेदी, सग्गापायञ्च पस्सित । अथो जातिक्खयं पत्तो, अभिञ्जावोसितो मुनि॥

"एताहि तीहि विज्जाहि, तेविज्जो होति ब्राह्मणो । तमहं वदामि तेविज्जं, नाञ्जं लिपतलापन"न्ति ॥

"जो शीलव्रतमा सम्पन्न हुन्छ, प्रयत्नवान र समाहित हुन्छ, जसको चित्त वशीभूत हुन्छ, एकाग्र र सुसमाहित हुन्छ। "जो पूर्व जन्मको ज्ञााता हुन्छ, स्वर्ग-नर्क देख्नसक्ने हुन्छ अनि जो अभिज्ञा प्राप्त मुनि हुन्छ ।

"यी नै तीन विद्याद्वारा त्रैविद्य ब्राह्मण हुन्छ, उसैलाई मैले त्रैविद्य ब्राह्मण भन्दछु । अरूबाट सुनेको र भनेकोलाई भन्दिन ।

"एवं खो ब्राह्मण, अरियस्स विनये तेविज्जो होती"ति ।

"ब्राह्मण ! आर्यको विनयमा यसरी नै त्रैविद्य हुन्छ ।"

"भो गोतम ! ब्राह्मणका त्रिविद्या र आर्य विनयको त्रिविद्या भिन्नाभिन्नै-रहेछ । भो गोतम ! आर्य विनयको जुन यो त्रिविद्या हो, यसको दाँजोमा ब्राह्मणका त्रिविद्या सोह्र भागको एक भाग पनि रहेनछ ।

"अत्यन्तै राम्रो, भो गोतम !... आजदेखि प्राण रहुञ्जेल तपाईं गोतमको शरणमा परेका उपासक भनी धारण गर्नुस्।"

#### १०. सङ्गारवसुत्तं

६१. त्यससमय सङ्गारव ब्राह्मण जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए। त्यहाँ पुगी सम्मोदनीय तथा सारणीय कुरा भई सकेपछि एक ठाउँमा बसे। एक ठाउँमा बसेपछि ती ब्राह्मणले भगवानलाई यसो भने— "भो गोतम! हामीहरू नै ब्राह्मण होँ। यज्ञ गर्छी अनि यज्ञ पिन गराउँछौं त्यसैले भो गोतम! जसले यज्ञ गर्छ अनि यज्ञ पिन गराउँछ भने ती सबै अनेक शारीरिक पुण्यपथमा लागेका हुन्छन् जुन कि यो यज्ञ सम्बन्ध हो। भो गोतम! यो वा त्यो कुलका घरबाट बेघर भई प्रवृजित हुन्छन् उसले आफूलाई मात्र दमन गर्छ, एक्लैलाई मात्र शमन गर्छ र एक्लै नै परिनिर्वाण हुन्छ। यस प्रकारले यो एकमात्र शारीरिक पुण्य मार्गमा लागेको हुन्छ जुन कि यो प्रवृज्या सम्बन्ध हो।

"त्यसो भए, ब्राह्मण ! तिमीलाई नै सोध्छु, तिमीलाई जे राम्रो लाग्छ त्यों नै भन । ब्राह्मण ! के तिमी मान्दछौ ? यहाँ तथागत अर्हत, सम्यकसम्बुद्ध, विद्याचरण सम्पन्न, सुगत, लोकविज्ञ, अनुपम पुरुष दमन सारिथ, देव-मनुष्यका शास्ता, बुद्ध र भगवान हुनुभएका लोकमा उत्पन्न हुन्छ । वहाँले यसो भन्नुहुन्छ– 'यो मार्ग हो तथा बाटो हो, जुन मार्गमा लाग्दा मैले अनुत्तर ब्रह्मचर्य अन्तर्गत निर्वाणलाई स्वयम्ले अभिज्ञात र साक्षात्कार गरी भन्ने गर्छु । आऊ, तिमीहरू पनि त्यस मार्गमा लाग जुन मार्गमा लाग्दा स्वयम्ले अभिज्ञात र साक्षात्कार गरी बस्नेछौ । यसरी शास्ताले धर्मदेशना गर्नु हुन्छ अनि त्यस कथनानुसार अरूहरू मार्गमा लाग्छन् । तिनीहरू अनेकौ सथ, सहश्र र सतसहश्र पनि हुन्छन् ।

"ब्राह्मण ! तिमीले के मान्दछौ ? यसो हुँदा प्रव्रजित एक शरीर सम्बन्ध भएको पुण्यपथ हो अथवा अनेक शरीर सम्बन्ध भएको ?" भो गोतम ! यसो हो भने, जुन प्रव्रज्या हो यो अनेक शारीरिक सम्बन्ध भएको पुण्यपथ हो ।"

त्यसो भनेपछि, आयुष्मान आनन्दले सङ्गारव ब्राह्मणलाई सोधे— "ब्राह्मण ! यी दुई मार्ग मध्ये कुन मार्ग तिमीलाई अति नै कम खर्चिलो, अति नै कम भन्भट अनि महाफलदायी तथा महापरिणामी लाग्छ ?" यसको उत्तरमा सङ्गारव ब्राह्मणले आयुष्मान आनन्दलाई यसो भने— "जस्तै कि तपाई गोतम अनि तपाई आनन्द हुनुहुन्छ, यहाँहरू नै पूज्य हुनुहुन्छ तथा यहाँहरू नै मेरा प्रशंसाका पात्र हुनुहुन्छ।"

दोस्रोपटक आयुष्मान आनन्दले सङ्गारव ब्राह्मणलाई सोधे— "ब्राह्मण ! मैले तिमीसँग 'तिम्रा पूज्य को हो र तिम्रो प्रशंसाका पात्र को हो ?" भनी सोधेको होइन । मैले त तिमीसँग सोधेको हुँ कि यी दुई मार्ग मध्ये कुन मार्ग तिमीलाई अति नै कम खर्चिलो, अति नै कम फन्फट अनि महाफलदायी तथा महापरिणामी लाग्छ ?" दोस्रो पटक पनि यसको उत्तरमा सङ्गारव ब्राह्मणले आयुष्मान आनन्दलाई यसो भने— "जस्तै कि तपाई गोतम अनि तपाई आनन्द हुनुहुन्छ, यहाँहरू नै पूज्य हुनुहुन्छ तथा यहाँहरू नै मेरा प्रशंसाका पात्र हुनुहुन्छ।"

तेस्रो पटक पनि आयुष्मान आनन्दले सङ्गारव ब्राह्मणलाई सोधे— "ब्राह्मण ! मैले तिमीसँग 'तिम्रा पूज्य को हो र तिम्रा प्रशंसाका पात्र को हो ?" भनी सोधेको होइन । मैले त तिमीसँग सोधेको हुँ कि यी दुई मार्ग मध्ये कुन मार्ग तिमीलाई अति नै कम खर्चिलो, अति नै कम भन्भट अनि महाफलदायी र महापरिणामी लाग्छ ?" तेस्रो पटक पनि यसको उत्तरमा सङ्गारव ब्राह्मणले आयुष्मान आनन्दलाई यसो भने— "जस्तै कि तपाईं गोतम अनि तपाईं आनन्द हुनुहुन्छ, यहाँहरू नै पूज्य हुनुहुन्छ तथा यहाँहरू नै मेरा प्रशंसाका पात्र हुनुहुन्छ।"

अनि भगवानलाई यस्तो लाग्यो— "तीन पटकसम्म आनन्दद्वारा सङ्गारव ब्राह्मणलाई समुचित प्रश्न गर्दा पिन उत्तर दिन चाहेन, पन्छाउन खोज्यो । मैले नै यिनीहरूको कुरालाई छिनोफानो गरिदिनु पऱ्यो ।" अनि भगवानले सङ्गारव ब्राह्मणलाई यसो भन्नुभयो— "ब्राह्मण ! आज राजान्तपुर सभामा सम्मिलित राजपुरषका बीचमा कुन विषय लिएर कुरा चल्यो ?" "भो गोतम ! आज राजान्तपुर सभामा सम्मिलित भएका राजपुरुषहरूका बीचमा यस्तो कुरा चलेको थियो— 'पहिले पहिले भिक्षु संख्या कम थियो, संख्या कम भए पिन धेरै नै असाधारण मनुष्य धर्म अथवा ऋदिशक्ति प्रदर्शन हुन्थ्यो । हिजोआज भने धेरै भिक्षुहरू छन् तर असाधारण मनुष्य धर्म अथवा ऋदिशक्ति प्रदर्शन गर्ने थोरै छन् ।' भो गोतम ! आज राजान्तपुर सभामा सम्मिलित भएका राजपुरुषहरूका बीचमा यस्तै कुरा चलेको थियो ।"

"यो तीन प्रातिहार्य हुन् । ती तीन के के हुन् ? ऋदि प्रातिहार्य, आदेशना प्रातिहार्य र अनुशासन प्रातिहार्य । ब्राह्मण ! ऋदि प्रातिहार्य भनेको के हो ? ब्राह्मण ! यहाँ कसैकसैले अनेक प्रकारका ऋदि अनुभव गरेको हुन्छ- 'एक भई धेरै हुन्छन्, धेरै भएर पनि एक हुन्छ । प्रकट भाव, लोप भाव, भित्ता-पर्खाल र पर्वतलाई नछोइकन जान्छ जस्तै कि आकाशमा । पृथ्वीमा डुबुल्कि लाउने, माथि आउने गर्छ जस्तै कि पानीमा । पानीमा पनि निभज्ने गरी हिँड्छ जस्तै कि पृथ्वीमा । आकाशमा पनि पलेटिमारी जान्छ जस्तै कि पंक्षी । यस्तोविघ्न तेजस्वी, यस्तोविघ्न महानुभाव चन्द्र र सूर्यलाई हातद्वारा परिमार्जन गर्छ । जुन कि ब्रह्मलोकलाई पनि आफ्नो शरीरद्वारा वशमा राख्छ । ब्राह्मण ! यसैलाई भनिन्छ- ऋदि प्रातिहार्य ।

"ब्राह्मण ! आदेशना प्रातिहार्य भनेको के हो ? ब्राह्मण ! यहाँ कसैकसैले निमित्तद्वारा आदेशना गर्छ- 'तिम्रो मन यस्तो छ, तिम्रो चित्त यस प्रकारको छ र यो नै तिम्रो चित्तमा छ । उसले धेरै आदेशना गर्दा त्यो त्यस्तै हुन्छ, अन्यथा हुँदैन ।

"ब्राह्मण ! यहाँ कसैकसैले न त निमित्तलाई जानेर आदेशना गर्छ, तर मनुष्यहरूको वा अमनुष्यहरूको वा देवताहरूको शब्द सुनेर आदेशना गर्छ, – 'तिम्रो मन यस्तो छ, तिम्रो मनमा यस प्रकारको छ र यो नै तिम्रो मनमा छ । उसले धेरै आदेशना गर्दा त्यो त्यस्तै हुन्छ, अन्यथा हुँदैन ।

"ब्राह्मण ! यहाँ कसैकसैले न त निमित्तलाई जानेर आदेशना गर्छ, न त मनुष्यहरूको वा अमनुष्यहरूको वा देवताहरूको शब्द सुनेर आदेशना गर्छ, तर वितर्कना गरी, विचार गरी, वितर्कना गरी निस्केको शब्द सुनेर आदेशना गर्छ– 'तिम्रो मन यस्तो छ, तिम्रो मनमा यस प्रकारको छ र यो नै तिम्रो मनमा छ । उसले धेरै आदेशना गर्दा त्यो त्यस्तै हुन्छ, अन्यथा हुँदैन ।

"ब्राह्मण ! यहाँ कसैकसैले न त निमित्तलाई जानेर आदेशना गर्छ, न त मनुष्यहरूको वा अमनुष्यहरूको वा देवताहरूको शब्द सुनेर आदेशना गर्छ, न त वितर्कना गरी, विचार गरी, वितर्कना गरी निस्केको शब्द सुनेर आदेशना गर्छ, तर अवितर्क, अविचार समाधिमा समापन्न चित्तले चित्तलाई राम्रोसँग जानेको हुन्छ- अहिले यो व्यक्तिको मनमा जुन संस्कार रहेको छ, यो मन पश्चात यस व्यक्तिको मनमा यस्तो वितर्कनाले वितर्कित हुनेछ ।' उसले धेरै आदेशना गर्दा त्यो त्यस्तै हुन्छ, अन्यथा हुँदैन । ब्राह्मण ! यसैलाई भनिन्छ- आदेशना प्रातिहार्य ।

"ब्राह्मण ! अनुशासन प्रातिहार्य भनेको के हो ? ब्राह्मण ! यहाँ कसैकसैले यस्तो अनुशासन गर्छ— 'यस्तो वितर्कना गर, यस्तो वितर्कना नगर; यस्तो मनमा राख, यस्तो मनमा नराख; यस्तो त्याग्नु र यस्तो ग्रहण गरी बस्नु ।' ब्राह्मण ! यसैलाई भनिन्छ— अनुशासन प्रातिहार्य । ब्राह्मण ! यी तीन प्रातिहार्य मध्ये तिमीलाई कुन प्रातिहार्य अति सुन्दर र अति उत्तम लाग्छ ?"

"भो गोतम ! यहाँ कोही व्यक्तिले जुन प्रातिहार्यलाई अनेक प्रकारका ऋदिविध अनुभूति गर्छ... ब्रह्मलोकसम्म आफ्नो शरीरद्वारा वशमा राख्छ । भो गोतम ! जसले यो प्रातिहार्य गर्छ, उसैले यो अनुभूति गरेको हुन्छ, जसले गरेको हुन्छ त्यो त्यसैको हुन्छ । भो गोतम ! यो प्रातिहार्य त मलाई माया जालरूपी कर्म जस्तै लाग्छ ।

"भो गोतम ! जुन यो कसैकसैले निमित्तद्वारा आदेशना प्रातिहार्य गर्छ— 'तिम्रो मन यस्तो छ, तिम्रो मन यस प्रकारको छ र यो नै तिम्रो मनमा छ । उसले धेरै आदेशना गरे पिन त्यस्तै हुन्छ, अन्यथा हुँदैन । भो गोतम ! यहाँ कसैकसैले न त निमित्तलाई जानेर आदेशना गर्छ, तर मनुष्यहरूको वा अमनुष्यहरूको वा देवताहरूको शब्द सुनेर आदेशना गर्छ... न त मनुष्यका वा अमनुष्यका वा देवताका शब्द सुनेर आदेशना गर्छ, तर वितर्कना गरी, विचार गरी, वितर्कना गरी निस्केको शब्द सुनेर आदेशना गर्छ... न त वितर्कना गरी, विचार गरी तथा वितर्कना गरी निस्केको शब्द सुनेर आदेशना गर्छ, तर अवितर्क, अविचार समाधिमा समापन्न चित्तले चित्तलाई राम्रोसँग जानेको हुन्छ— अहिले यो व्यक्तिको मनमा जुन संस्कार रहेको छ, यो मन पश्चात यस व्यक्तिको मनमा यस्तो वितर्कनाले वितर्कित हुनेछ ।' उसले धेरै आदेशना गर्दा त्यो त्यस्तै हुन्छ, अन्यथा हुँदैन । भो गोतम ! यो पनि जसले प्रातिहार्य गर्छ उसैले यो अनुभूति गरेको हुन्छ, जसले गरेको हुन्छ त्यो त्यसैको हुन्छ । भो गोतम ! यो प्रातिहार्य त मलाई माया जालरूपी कर्म जस्तै लाग्छ ।

"भो गोतम ! जुन कि यो कोही व्यक्तिद्वारा अनुशासन प्रातिहार्य गर्छ-'यस्तो वितर्कना गर, यस्तो वितर्कना नगर; यस्तो मनमा राख, यस्तो मनमा नराख; यस्तो त्याग्नु र यस्तो ग्रहण गरी बस्नु ।' भो गोतम ! यो प्रातिहार्य नै मलाई राम्रो लाग्छ । यी तीन प्रातिहार्य मध्ये अति सुन्दर र अति उत्तम लाग्छ ।

"आश्चर्य, भो गोतम ! अद्भूत, भो गोतम ! तपाईं गोतमले जुन सुभाषित वाणी प्रकट गर्नुभयो ती तीन प्रातिहार्य तपाईं गोतमसँग सम्पन्न छ भनी म धारण गर्छु । तपाईं गोतम अनेक ऋद्धिका अनुभवी हुनुहुन्छ... जुन कि ब्रह्मलोकसम्म पिन आफ्नो शरीरद्वारा वशमा राख्न सक्नुहुन्छ । तपाईं गोतमले नै अवितर्क, अविचार समाधिमा समापन्न चित्तले चित्तलाई राम्रोसँग जानेको हुन्छ— 'अहिले यो व्यक्तिको मनमा जुन संस्काररहेको छ, यो चित्त पश्चात यस व्यक्तिको मनमा यस्तो वितर्कनाले वितर्कित हुनेछ ।' तपाईं गोतमले यसरी अनुशासन गर्नुहुन्छ—'यस्तो वितर्कना गर, यस्तो वितर्कना नगर; यस्तो मनमा राख, यस्तो मनमा नराख; यस्तो त्याग्नु र यस्तो ग्रहण गरी बस्नु ।' "

"ब्राह्मण! यस समयमा मैले त्यसलाई प्राप्त गरी सकेको हुनाले भनेको हुँ अथवा भिनरहेछु— ब्राह्मण! मैले नै अनेक प्रकारका ऋदिलाई अनुभूति गर्छु... जुन कि, ब्राह्मण! मैले नै अवितर्क अविचारयुक्त समाधिमा समापन्न भई चित्तले चित्तलाई राम्रोसँग जान्दछु— 'अहिले यो व्यक्तिको मनमा जुन संस्काररहेको छ यो चित्त संस्कार पश्चात तुरुन्तै यस प्रकारको वितर्कना वितर्कित हुनेछ।' ब्राह्मण! मैले नै यसरी अनुशासन गर्छु— 'यस्तो वितर्कना गर, यस्तो वितर्कना नगर; यस्तो मनमा राख, यस्तो मनमा नराख, यो त्याग्नु, अनि यो ग्रहण गरी बस।' "

"भो गोतम ! तपाईं गोतम बाहेक जुन कि यो— तीन प्रातिहार्यले सम्पन्न अन्य कोही यस्ता भिक्षु छन् के ?" "ब्राह्मण ! एकसय मात्र होइन, दुईसय मात्र होइन, तीनसय मात्र होइन, चारसय मात्र होइन, पाँचसय मात्र होइन अथवा धेरै नै छन् जुन कि यी तीन प्रातिहार्ययुक्त भएका भिक्षुहरू । "भो गोतम ! अहिले ती भिक्षुहरू कहाँ छन् ?" "ब्राह्मण ! यहीं भिक्षुसंघमा नै छन् ।"

"अत्यन्तै राम्रो, भो गोतम ! अत्यन्तै राम्रो, भो गोतम ! जस्तै कि, भो गोतम ! घोप्टेकोलाई उत्तानो पारिदिए भौं, छोपेकोलाई उघारी दिए भौं, बाटो भूलेकालाई बाटो देखाई दिए भौं, अन्धकारमा तेल प्रदीप बाली दिए भौं अनि आँखा हुनेले रूप देख्न सके भौं गरी तपाईं गोतमले अनेक प्रकारले धर्म प्रकाशित गर्नु भयो । अबदेखि म भगवान गोतमको शरणमा पर्छु, धर्म र भिक्षुसंघको पनि । भो गोतम ! आजदेखि प्राण रहुञ्जेल तपाईं गोतमको शरणमा परेका उपासक भनी धारण गर्नुहोस् ।"

#### (७) २. महावग्गो

### १. तित्थायतनादिसुत्तं

६२. "भिक्षुहो ! तैर्थिकहरूका तीन मत छन्, जुन पण्डितद्वारा प्रश्नोत्तर गर्दा, कारण जान्न खोज्दा र कुराकानी गर्दा अकर्मण्यतामै रोकिन्छ । ती तीन के के हुन् ? भिक्षुहो ! कोही श्रमण-ब्राह्मणका यस्तो मत तथा यस्तो दृष्टि छ— 'जो कोही व्यक्तिले जुनकुनै सुख-दुःख वा अदुःख-असुख अनुभव गर्छ त्यो सम्पूर्ण पूर्वकृत कर्मको कारणले हुन्छ । भिक्षुहो ! कोही श्रमण-ब्राह्मणका यस्तो मत तथा यस्तो दृष्टि छ— 'जो कोही व्यक्तिले जुनकुनै सुख-दुःख वा अदुःख-असुख अनुभव गर्छ त्यो सम्पूर्ण ईश्वरद्वारा निर्मित हुनाले हुन्छ । भिक्षुहो ! कोही श्रमण-ब्राह्मणका यस्तो मत तथा यस्तो दृष्टि छ—'जो कोही व्यक्तिले जुनकुनै सुख-दुःख वा अदुःख-असुख अनुभव गर्छ त्यो सम्पूर्ण बिना कुनै कारण वा बिना कुनै प्रत्यय (प्रसंग) हुन्छ ।

"त्यहाँ, भिक्षुहो ! जुन ती श्रमण-ब्राह्मणका यस्तो मत वा यस्तो दृष्टि हुन्छन् जेजित व्यक्तिले सुख-दुःख वा अदुःख-असुख अनुभव गर्छ त्यो सम्पूर्ण पूर्व-कृत कर्मको कारणले हुन्छ । म तिनीहरूकहाँ गई यसो भन्छु – 'साँच्ये हो के, आयुष्मानहो ! तिमीहरूको यस्तो मत वा यस्तो दृष्टि छ – जो कोही व्यक्तिले सुख-दुःख वा अदुःख-असुख अनुभव गर्छ त्यो सम्पूर्ण पूवकृत कर्मको कारणले हुन्छ ?' मैले तिनीहरूसँग यसरी सोद्धा 'हो' भनी उत्तर दिन्छन् । तब मैले तिनीहरूलाई यसो भन्छु – 'त्यसो भए, आयुष्मानहो ! पूर्वकृत कर्मका कारणले नै प्राणी हिंसा गरेका हुन्, पूर्वकृत कर्मका कारणले नै अब्रह्मचारी भएका हुन्, पूर्वकृत कर्मका कारणले नै अक्रह्मचारी भएका हुन्, पूर्वकृत कर्मका कारणले नै कठोर वचन बोलेका हुन्, पूर्वकृत कर्मका कारणले नै वक्रम्फुस कुरा गरेका हुन्, पूर्वकृत कर्मका कारणले नै ने करोर वचन बोलेका हुन्, पूर्वकृत कर्मका कारणले नै वक्रम्फुस कुरा गरेका हुन्, पूर्वकृत कर्मका कारणले नै लोभी भएका हुन्, पूर्वकृत कर्मका कारणले नै हेषी भएका हुन् अनि पूर्वकृत कर्मका कारणले नै मिथ्यादृष्टि भएका हुन् ।

"भिक्षुहो ! पूर्वकृत कर्मका कारणले भएमा यो गर्न योग्य छ, यो गर्न अयोग्य छ भनी साररूपले ग्रहण गर्ने हो भने त विचार गर्नु वा प्रयत्न गर्नु नै नपर्ने हुन्छ । जब यसरी गर्न योग्य छ, यसरी गर्न अयोग्य छ भन्ने विषयमा नै यथार्थ ज्ञान हुँदैन अनि यस्तो मूढस्मृति, असंयमी भई हिँड्ने व्यक्तिले आफूलाई धार्मिक श्रमण भन्नु पनि सकारण भएन । भिक्षुहो ! ती श्रमण-ब्राह्मणका यस्तो मत र यस्तो दृष्टिलाई मबाट धर्मपूर्वक निग्रह हुन्छ । "त्यहाँ, भिक्षुहो ! जुन ती श्रमण-ब्राह्मणका यस्तो मत वा यस्तो दृष्टि हुन्छन् - 'जेजित व्यक्तिले सुख-दु:ख वा अदु:ख-असुख अनुभव गर्छ त्यो सम्पूर्ण ई-श्वरद्वारा निर्मित हुनुको कारणले हुन्छ ।' म तिनीहरूकहाँ गई यसो भन्छु - 'साँच्चे हो के, आयुष्मानहो ! तिमीहरूको यस्तो मत वा यस्तो दृष्टि छ - जो कोही व्यक्तिले सुख-दु:ख वा अदु:ख-असुख अनुभव गर्छ त्यो सम्पूर्ण ईश्वरद्वारा निर्मित हुनुको कारणले हुन्छ ?' मैले तिनीहरूसँग यसरी सोद्धा 'हो' भनी उत्तर दिन्छन् । तब मैले तिनीहरूलाई यसो भन्छु - 'त्यसो भए, आयुष्मानहो ! ईश्वरद्वारा निर्मित हुनाले नै प्राणी हिंसा गरेका हुन्, ईश्वरद्वारा निर्मित हुनाले नै चोरी गरेका हुन्, ईश्वरद्वारा निर्मित हुनाले नै केक्ट्रां निर्मित हुनाले नै लोभी भएका हुन्, ईश्वरद्वारा निर्मित हुनाले नै देषी भएका हुन् अनि ईश्वरद्वारा निर्मित हुनाले नै मिथ्यादृष्टि भएका हुन् ।

"भिक्षुहो ! ईश्वरद्वारा निर्मित कारणले भएमा यो गर्न योग्य छ, यो गर्न अयोग्य छ भनी साररूपले ग्रहण गर्ने हो भने त विचार गर्नु वा प्रयत्न गर्नु नै नपर्ने हुन्छ । जब यसरी गर्न योग्य छ, यसरी गर्न अयोग्य छ भन्ने विषयमा नै यथार्थ ज्ञान हुँदैन अनि यस्तो मूढस्मृति र असयमी भई हिँड्ने व्यक्तिले आफूलाई धार्मिक श्रमण भन्नु पनि सकारण भएन । भिक्षुहो ! ती श्रमण-ब्राह्मणका यस्तो मत र यस्तो दृष्टिलाई मबाट धर्मपूर्वक निग्रह हुन्छ ।

"त्यहाँ, भिक्षुहो ! जुन ती श्रमण-ब्राह्मणका यस्तो मत वा यस्तो दृष्टि हुन्छन्— 'जेजित व्यक्तिले सुख-दुःख वा अदुःख-असुख अनुभव गर्छ त्यो सम्पूर्ण बिना कुनै कारण वा बिना कुनै प्रसंग हुन्छ ।' म तिनीहरूकहाँ गई यसो भन्छु— 'साँच्यै हो के, आयुष्मानहो ! तिमीहरूको यस्तो मत वा यस्तो दृष्टि छ— जो कोही व्यक्तिले सुख-दुःख वा अदुःख-असुख अनुभव गर्छ त्यो सम्पूर्ण विना कुनै कारण वा बिना कुनै प्रसंग हुन्छ ?' मैले तिनीहरूसँग यसरी सोद्धा 'हो' भनी उत्तर दिन्छन् । तब मैले तिनीहरूलाई यसो भन्छु— 'त्यसो भए, आयुष्मानहो ! बिना कुनै कारण वा बिना कुनै प्रसंग प्राणी हिंसा गरेका हुन् ... अनि जिना कुनै कारण वा बिना कुनै प्रसंग नै मिथ्यादृष्टि भएका हुन् ।

"भिक्षुहो ! बिना कुनै कारण वा बिना कुनै प्रसंग भएमा यो गर्न योग्य छ, यो गर्न अयोग्य छ भनी साररूपले ग्रहण गर्ने हो भने त विचार गर्नु वा प्रयत्न गर्ने नपर्ने हुन्छ । जब यसरी गर्न योग्य छ, यसरी गर्न अयोग्य छ भन्ने विषयमा नै यथार्थ ज्ञान हुँदैन अनि यस्तो मूढस्मृति र असंयमी भई हिँड्ने व्यक्तिले आफूलाई धार्मिक श्रमण भन्नु पनि सकारण भएन । भिक्षुहो ! ती श्रमण-ब्राह्मणका यस्तो मत र यस्तो दृष्टिलाई मबाट धर्मपूर्वक निग्रह हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! यी नै तीन प्रकारले तैथिकका मतलाई पण्डितद्वारा प्रश्नोत्तर गर्दा, कारण जान्न खोज्दा र कुराकानी गर्दा अकर्मण्यतामा नै परेर रोकिन्छ ।

"भिक्ष्तो ! मैले जुन धर्मदेशना गरें, यसलाई विज्ञ श्रमण-ब्राह्मणहरूबाट अनिग्रहित, असंक्लृष्ट, परिशुद्ध र निर्दोष छ । भिक्ष्तो ! मैले कुन यस्तो धर्मदेशना गरें जुन कि श्रमण-ब्राह्मणहरूद्धारा अनिग्रहित, असंक्लृष्ट, परिशुद्ध र निर्दोष छ ? भिक्ष्तो ! मैले यी छ धातुको धर्मदेशना गरेको छ जुन कि, श्रमण-ब्राह्मणहरूद्धारा अनिग्रहित, असंक्लृष्ट, परिशुद्ध र निर्दोष छ । मैले यी छ स्पर्श आयतनको धर्मदेशना गरेको छ जुन कि, श्रमण-ब्राह्मणहरूद्धारा अनिग्रहित, असंक्लृष्ट, परिशुद्ध र निर्दोष छ । मैले यी अद्वार मनको विहरणलाई लिएर धर्मदेशना गरेको छ जुन कि, श्रमण-ब्राह्मणहरूद्धारा अनिग्रहित, असंक्लृष्ट, परिशुद्ध र निर्दोष छ । मैले यी चार आर्य-सत्यको धर्मदेशना गरेको छ जुन कि, श्रमण-ब्राह्मणहरूद्धारा अनिग्रहित, असंक्लृष्ट, परिशुद्ध र निर्दोष छ ।

"भिक्षुहों ! मैले यी छ धातुको धर्मदेशना गरें जुन कि, विज्ञ श्रमण-ब्राह्मणहरूबाट अनिग्रहित, असंक्लृष्ट, परिशुद्ध र निर्दोष छ । यही नै मैले भनें । त्यो कुन कारण लिएर भनेंं ? भिक्षुहों ! यी छ धातु हुन् – पृथ्वी धातु, जल धातु, अग्नि धातु, वायु धातु, आकाश धातु र विज्ञान धातु । भिक्षुहों ! मैले यी छ धातुको धर्मदेशना गरेको छु, जुन विज्ञ श्रमण-ब्राह्मणहरूबाट अनिग्रहित, असंक्लृष्ट, परिशुद्ध र निर्दोष छ । जुन मैले भनें ती यी नै कारण लिई भनेको हुँ ।

"भिक्षुहो ! मैले यी छ स्पर्श आयतनको धर्मदेशना गरें जुन कि, श्रमण-ब्राह्मणहरूद्वारा अनिग्रहित, असंक्लृष्ट, परिशुद्ध र निर्दोष छ । यही नै मैले भनेंं । त्यो कुन कारण लिएर भनेंं ? भिक्षुहो ! यी छ स्पर्श आयतन हुन् — चक्षुस्पर्श आय-तन, श्रोतस्पर्श आयतन, घ्राणस्पर्श आयतन, जिह्वास्पर्श आयतन शरीरस्पर्श आय-तन र मनस्पर्श आयतन । भिक्षुहो ! मैले यी छ स्पर्श आयतनको धर्मदेशना गरेको छ, जुन विज्ञ श्रमण-ब्राह्मणहरूबाट अनिग्रहित, असंक्लृष्ट, परिशुद्ध र निर्दोष छ । जुन मैले भनें ती यी नै कारण लिई भनेको हुँ ।

"भिक्षुहो ! मैले यी अट्टार मनका विचरणलाई लिई धर्मदेशना गरेँ जुन कि, श्रमण-ब्राह्मणहरूद्वारा अनिग्रहित, असंक्लृष्ट, परिशुद्ध र निर्दोष छ । यही नै मैले भनेँ । त्यो कुन कारण लिएर भनेँ ? भिक्षुहो ! यी अट्टार मनका विचरण हुन्- चक्षुद्वारा रूप देखेर प्रसन्न हुनेतिर विहरण गर्छ, दौर्मनस्य हुनेतिर विहरण गर्छ, अनि उपेक्षा हुनेतिर विहरण गर्छ, । श्रोतद्वारा शब्द सुनेर प्रसन्न हुनेतिर विहरण गर्छ, दौर्मनस्य हुनेतिर विहरण गर्छ, अनि उपेक्षा हुनेतिर विहरण गर्छ, अनि उपेक्षा हुनेतिर विहरण गर्छ, अनि उपेक्षा हुनेतिर विहरण गर्छ, औन उपेक्षा हुनेतिर विहरण गर्छ, दौर्मनस्य हुनेतिर विहरण गर्छ, वौर्मनस्य हुनेतिर विहरण गर्छ, अनि उपेक्षा हुनेतिर विहरण गर्छ, वौर्मनस्य हुनेतिर विहरण गर्छ, अनि उपेक्षा हुनेतिर विहरण गर्छ। भिक्षुहो ! मैले यी अद्वार मनका विहरण विद्वार धर्मदेशना गरें। जुन कि, श्रमण-ब्राह्मणहरूद्वारा अनिग्रहित, असंक्लृष्ट, परिशुद्ध र निर्दोष छ। जुन मैले भनें ती यी नै कारण लिई भनेको हुँ।

"भिक्षुहो ! मैले यी चार आर्यसत्यको धर्मदेशना गरें जुन कि श्रमण-ब्राह्मणहरूद्वारा अनिग्रहित, असंक्लृष्ट, परिशुद्ध र निर्दोष छ । यही नै मैले भनें । त्यो कुन कारण लिएर भनें ? भिक्षुहो ! छ धातु हुँदा गर्भ हुन्छ, गर्भ हुँदा नाम-रूप हुन्छ, नाम-रूपको कारणले छ आयतन, छ आयतनको कारणले स्पर्श, स्पर्शको कारणले वेदना हुन्छ । भिक्षुहो । वेदयित हुनुलाई नै मैले यो दुःख हो भनी प्रज्ञापित गर्दछु, यो दुःख समुदय हो, भनी प्रज्ञापित गर्दछु, यो दुःख निरोध हो, भनी प्रज्ञापित गर्दछु, अनि यो दुःख निरोध हुने मार्ग हो, भनी प्रज्ञापित गर्दछु ।

"भिक्षुहो ! दुःख आर्यसत्य भनेको के हो ? जन्म पनि दुःख हो, वृद्ध पनि दुःख हो, रोग पनि दुःख हो, मृत्यु पनि दुःख हो, शोक, परिदेव, दुःख, दौर्मनस्य र उपायास पनि दुःख हो, अप्रियसँग मिलन दुःख, प्रियसँग बिछोड दुःख, जुन चाहेको हो त्यो प्राप्त नहुनु दुःख हो । संक्षिप्तमा भन्न पर्दा पञ्चुपादानस्कन्ध (रूप, वेदना, संज्ञा, संस्कार र विज्ञान) नै दुःख हुन् । भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ – दुःख आर्यसत्य ।

"भिक्षुहो ! दु:ख समुदय आर्यसत्य भनेको के हो ? अविद्याको कारणले सं-स्कार, संस्कारको कारणले विज्ञान, विज्ञानको कारणले नाम-रूप, नाम-रूपको कारणले छ आयतन (चक्षु, श्रोत, घ्राण, विह्वा, काय र मन), छ आयतनको कारणले स्पर्श, स्पर्शको कारणले वेदना, वेदनाको कारणले तृष्णा, तृष्णाको कारणले उपादान, उपादानको कारणले भव, भवको कारणले जन्म, जन्मको कारणले रोग, वृद्ध, मरण, शोक, परिदेव, दु:ख, दौर्मनस्य, र उपायास हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ- दु:ख समुदय आर्यसत्य । "भिक्षुहो ! दुःख निरोध आर्यसत्य भनेको के हो ? अविद्याकै अनवशेष, विराग र निरोध भए संस्कार निरोध, संस्कार निरोध भए विज्ञान निरोध, विज्ञान निरोध भए नाम-रूप निरोध, नाम-रूप निरोध भए छ आयतन निरोध, छ आयतन निरोध भए स्पर्श निरोध भए वेदना निरोध, वेदना निरोध भए तुष्णा निरोध, एष्णा निरोध भए उपादान निरोध, उपादान निरोध भए भव निरोध, भव निरोध भए जन्म निरोध, जन्म निरोध भए वृद्ध, मृत्यु, शोक, परिदेव, दुःख, दौर्मनस्य र उपायास निरोध हुन्छ। भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ— दुःख निरोध आर्यसत्य।

"भिक्षुहो ! दुःख निरोध गामिनी प्रतिपदा आर्यसत्य भनेको के हो ? यी आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग हुन्— सम्यकदृष्टि, सम्यकसङ्गल्प, सम्यकवाचा, सम्यककर्मान्त, सम्यकआजीविका, सम्यकव्यायाम, सम्यकस्मृति र सम्यकसमाधि । भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ— दुःख निरोध गामिनी प्रतिपदा आर्यसत्य । भिक्षुहो ! यी चार आर्यसत्य मबाट धर्मदेशना भएकोलाई विज्ञ श्रमण-ब्राह्मणद्वारा अनिग्रहित, असंक्षृष्ट, परिशुद्ध र निर्दोष छ । जुन मैले भनें ती यी नै कारण लिई भनेको हुँ ।

#### २. भयसुत्तं

६३. "भिक्षुहो! यी तीन कारणले गर्दा आमा-छोरा बिछोडको भय छ भन्ने अश्रुतवान सामान्यजनको भनाई छ । ती तीन के के हुन् ? त्यस्तो समय आउँछ जुन समय महाआगलागी हुन्छ । भिक्षुहो! महाआगलागी हुँदा त्यहाँ गाउँ जलेर नाश हुन्छ, बस्ती पनि जलेर नाश हुन्छ अनि शहर पनि जलेर नाश हुन्छ । गाउँ, बस्ती र शहर जल्नाले आमाले छोरासँग भेट्न पाउँदैन अनि छोराले पनि आमासँग भेट्न पाउँदैन । भिक्षुहो! यो नै आमा-छोरा बिछोड हुने पहिलो भय भनी अश्रुतवान सामान्यजनको भनाई छ ।

"भिक्षुहो ! पुनः यस्तो समय आउँछ, जब कि महावर्षा हुन्छ । भिक्षुहो ! महावर्षा हुँदा महाबाढी आउँछ । महाबाढी आउँदा गाउँ पनि बगाएर लान्छ, बस्ती पनि बगाएर लान्छ अनि शहर पनि बगाएर लान्छ । गाउँ, बस्ती र शहर बगाएर लैजाँदा आमाले छोरासँग भेट्न पाउँदैन अनि छोराले पनि आमासँग भेट्न पाउँदैन । भिक्षुहो ! यो नै आमा-छोरा बिछोड हुने दोस्रो भय भनी अश्रुतवान सामान्यजनको भनाई छ ।

"भिक्षुहो ! पुनः यस्तो समय आउँछ, जब कि जंगलवासी चोर तथा डाकुहरू कुपित हुन्छ तब मानिसहरू जनपदलाई त्यागी वाहनद्वारा अन्यत्र जान्छन् । भिक्षुहो ! जब जंगलवासी चोर तथा डाकुहरू प्रकोप हुन्छ तब भयकै कारण जनपदबाट वाहनद्वारा भाग्दा आमाले छोरासँग भेट्न पाउँदैन अनि छोराले पनि आमासँग भेट्न पाउँदैन । भिक्षुहो ! यो नै आमा-छोरा बिछोड हुने दोस्रो भय भनी अश्रुतवान सामान्यजनको भनाई छ ।

"उक्त तीन आमा-छोराको बिछोड भय अनि तीन कारणले आमा-छोराको मिलन भय भनी अश्रुतवान पृथकजनको भनाई छ । ती तीन के के हुन् ? त्यस्तो समय आउँछ जुन समय महाआगलागी हुन्छ । भिक्षुहो ! महाआगलागी हुँदा त्यहाँ गाउँ जलेर नाश हुन्छ, बस्ती पनि जलेर नाश हुन्छ अनि शहर पनि जलेर नाश हुन्छ । गाउँ, बस्ती र शहर जल्नाले पनि त्यस्तो समय हुन्छ कि, कहिलेकहीं कुनै अवस्थामा आमा-छोराको बिछोड पनि हुन सक्छ वा आमा-छोराको मिलन पनि हुन सक्छ । भिक्षुहो ! यो पहिलो आमा-छोराको बिछोड भय अनि आमा-छोराको मिलन भय भनी अश्रुतवान सामान्यजनको भनाई छ ।

"भिक्षुहो ! पुन: यस्तो समय आउँछ, जब कि महावर्षा हुन्छ । भिक्षुहो ! महावर्षा हुँदा महाबाढी आउँछ । महाबाढी आउँदा गाउँ पनि बगाएर लान्छ, बस्ती पनि बगाएर लान्छ, अनि शहर पनि बगाएर लान्छ । गाउँ, बस्ती र शहर बगाएर लेजाँदा पनि त्यस्तो समय हुन्छ कि, किहलेकहीं कुनै अवस्थामा आमा-छोराको बिछोड पनि हुन सक्छ वा आमा-छोराको मिलन पनि हुन सक्छ । भिक्षुहो ! यो दोस्रो आमा-छोराको बिछोड भय अनि आमा-छोराको मिलन भय भनी अश्रुतवान सामान्य जनको भनाई छ ।

"भिक्षुहो ! पुनः यस्तो समय आउँछ, जब कि जंगलवासी चोर तथा डाकुहरू कृपित हुन्छ तब मानिसहरू जनपद त्यागी वाहनद्वारा अन्यत्र जान्छन् । भिक्षुहो ! जब जंगलवासी चोर तथा डाकुहरू कृपित हुन्छ तब भयकै कारण जनपदबाट वाहनद्वारा भाग्दा त्यस्तो समय हुन्छ कि, कहिलेकहीं कुनै अवस्थामा आमा-छोराको बिछोड पनि हुन सक्छ वा आमा-छोराको मिलन पनि हुन सक्छ । भिक्षुहो ! यो तेस्रो आमा-छोराको बिछोड भय अनि आमा-छोराको मिलन भय भनी अश्रुतवान पृथकजनको भनाई हो । भिक्षुहो ! यी नै तीन आमा-छोराको बिछोड भय वा आमा-छोराको मिलन भय भनी अश्रुतवान सामान्यजनको भनाई छ ।"

"भिक्षुहो ! यी तीन आमा-छोराको बिछोड भय हुन् । ती तीन के के हुन् ? वृद्ध भय, रोग भय र मृत्यु भय । भिक्षुहो ! छोरा बूढो हुँदा मेरो छोरा बूढो नहोस् म बूढी भइदिउँला भनी आमाले भन्दैमा त्यसो हुने होइन । हुन त आमा बुढी हुँदा छोराले पिन त्यसो भन्दैमा हुने होइन कि म बुढो भइदिउँला मेरी आमा बुढी नहोउन् ।

"भिक्षुहो ! छोरा रोगी हुँदा मेरो छोरा रोगी नहोस् म रोगी भइदिजँला भनी आमाले भन्दैमा त्यसो हुने होइन । हुन त आमा रोगी हुँदा छोराले पनि त्यसो भन्दैमा हुने होइन कि म रोगी भइदिन्छु, मेरी आमा रोगी नहोउन् ।

"भिक्षुहो ! छोरा मर्दा मेरो छोरा नमरोस् म मरी दिउँला भनी आमाले भन्दैमा त्यसो हुने होइन । हुन त आमा मर्दा पिन छोराले त्यसो भन्दैमा हुने होइन कि म मरी दिउँला मेरी आमा नमरुन् । भिक्षुहो ! यी नै तीन कारणले आमा- छोराको बिछोडको भय हो ।

"भिक्षुहो ! आमा-छोराका यी तीने बिछोड भय वा आमा-छोराको मिलन भय हटाउन तथा पारपाउन मार्ग छ । आमा-छोराका यी तीने बिछोड भय वा आमा-छोराको मिलन भय हटाउने तथा पारपाउने त्यो कुन मार्ग वा पथ हो ? यी नै आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग हुन्, जस्तो कि सम्यकदृष्टि, सम्यकसंकल्प, सम्यकवाचा, सम्यककर्मान्त, सम्यकआजीविका, सम्यकव्यायाम, सम्यकस्मृति र सम्यकसमाधि । यी नै मार्ग वा पथद्वारा तीन प्रकारका आमा-छोराको बिछोड भय वा आमा छोराको मिलन भय हटाउँछ र पारपाउन सक्छ ।"

#### ३. वेनागपुरसुत्तं

६४ एक समय भगवान महाभिक्षुसंघका साथ कोसलमा चारिका गर्नु हुँदै कोसलस्थित जहाँ वेनागपुर नाउँ गरेको ब्राह्मण गाउँ थियो त्यहाँ पुग्नुभयो। वेनागपुरका ब्राह्मण गृहपितहरूले सुने— 'श्रमण गोतम शाक्यपुत्र शाक्यकुलबाट प्रव्रज्ञित हुनु भएका वेनागपुरमा आइपुग्नु भयो। वहाँ भगवान गोतमको यस्तो कल्याण कीर्ति शब्द फैलिएको छ— वहाँ भगवान अर्हत, सम्यकसम्बुद्ध, विद्याचरणसम्पन्न, सुगत, लोकविज्ञ, अनुत्तरपुरुषदम्यसारिथ, देवमनुष्यकाशास्ता, बुद्ध, भगवान हुनुहुन्छ। वहाँ यस लोकसित सदेव, समार, सब्रह्मा, सश्रमण-ब्राह्मण, सदेव-मनुष्यलाई स्वयम्ले अभिज्ञात, साक्षात्कार गर्नुभई प्रवर्तन गर्नुहुन्छ। वहाँले आदिकल्याण मध्य-कल्याण र अन्तकल्याण हुने सार्थक, सव्यञ्जन, केवल परिपूर्ण, परिशुद्ध ब्रह्मचर्य प्रकाश पार्नुहुन्छ तथा धर्मदेशना गर्नुहुन्छ। त्यस प्रकारका अर्हतको दर्शन गर्दा कल्याणै हुन्छ।

"अनि त वेनागपुरका ब्राह्मण गृहपितहरू जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए। त्यहाँ पुगी तिनीहरू मध्येका कसैले भगवानलाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा बसे। कसैले भगवासँग कुशलक्षम सारणीय कुरा गरी एक ठाउँमा बसे। कसैले भगवानलाई दुई हात जोडी प्रणाम गरी एक ठाउँमा बसे। कसैले आफ्नो नाउँ र गोत्र सुनाई एक ठाउँमा बसे अनि कोही चुपचापसँग एक ठाउँमा बसे । एक ठाउँमा बसेका वेनागपुरवासी वच्छगोत्त ब्राह्मणले भगवानलाई यसो भने-

"आश्चर्य, भो गोतम ! अद्भूत, भो गोतम ! तपाईं गोतमको इन्द्रियहरू विप्रसन्न छ, त्वचावर्ण परिशुद्ध र परिष्कृत छ । भो गोतम ! जस्तै— शरद ऋतुको बयर परिशुद्ध र परिष्कृत हुन्छ त्यस्तै तपाईं गोतमको इन्द्रियहरू विप्रसन्न छ, त्वचा वर्ण परिशुद्ध र परिष्कृत छ । भो गोतम ! जस्तै— ताडमा भर्खरै भर्खरै मात्र पाकेको फल शाखाबाट फर्वा परिशुद्ध र परिष्कृत हुन्छ त्यस्तै तपाईं गोतमको इन्द्रियहरू विप्रसन्न छ, त्वचावर्ण परिशुद्ध र परिष्कृत छ । भो गोतम ! जस्तै— दक्ष सुनार कर्मपुत्रले जाम्बुनद स्वर्णलाई आगोमा पोलेर ठोक-पीत गर्दै राम्रोसँग तयार भएकोलाई पाण्डु कम्बलमा राख्दा चिम्कन्छ, चहिकलो हुन्छ र प्रकाशमान हुन्छ त्यस्तै तपाईं गोतमको इन्द्रियहरू विप्रसन्न छ, त्वचावर्ण परिशुद्ध र परिष्कृत छ । भो गोतम ! जेजित उच्चाशयन, महाशयनहरू छन् जस्तै— आराम कुर्सी, आराम पलङ्ग, लामालामा रौं भएका उनको बिछ्यौना, चित्रीत बिछ्यौना, उर्णलोमको सेतो घनपुष्प र पात चित्रीत बिछ्यौना, दुवैतिर फलर भएको बिछ्यौना, एकितर मात्र फलरको बिछ्यौना, रत्नजित रेशमको बिछ्यौना, रेशमको बिछ्यौना, नर्तकी नाच्न योग्य ऊनको बिछ्यौना, हात्ती चित्रीत बिछ्यौना, घोडा चित्रीत बिछ्यौना, रक्ष चित्रीत बिछ्यौना, मृगचर्मको चटाई, कदिल मृगचर्मको चटाई, चँदुवा र दुवैतिर रक्तवर्णका सिरानीहरू तपाईं गोतमलाई अनायासै, सहजै तथा विनाप्रयत्नै यस्ता उच्चाशयन र महाशयनका लाभी हुनुहुन्छ।"

"ब्राह्मण ! जेजित ती उच्चाशयन र महाशयनहरू छन् जस्तै— आराम कुर्सी, आराम पलङ्ग, लामालामा रौ भएका उनको बिछ्यौना, चित्रीत बिछ्यौना, उर्णलोमको सेतो बिछ्यौना, घनपुष्प र पात चित्रीत बिछ्यौना, दुवैतिर भलरको बिछ्यौना, एकितर मात्र भलरको बिछ्यौना, रत्नजिहत रेशमको बिछ्यौना, रेशम-को बिछ्यौना, नर्तकी नाच्न योग्य ऊनको बिछ्यौना, हात्ती चित्रीत बिछ्यौना, घोडा चित्रीत बिछ्यौना, रथ चित्रीत बिछ्यौना, मृगचर्मको चटाई, कदिल मृगचर्मको चटाई, चँदुवा र दुवैतिर रक्तवर्णका सिरानीहरू अनायासै, तथा विनाप्रयत्नै लाभ हुनु सहज छैन । यी सबै प्रव्रजितका निम्ति दुर्लभ छन् । लाभ भई हाले पनि यसलाई उपभोग गर्नु उचित होइन ।

"ब्राह्मण ! यी तीन उच्चाशयन र महाशयन हुन् जुन कि अनायासै, विना प्रयत्न नै अनि सहजै म लाभी हुँ । ती तीन के के हुन् ? दिव्य-उच्चाशयन र महाशयन, ब्रह्म-उच्चाशयन र महाशयन अनि आर्य-उच्चाशयन र महाशयन । ब्राह्मण ! यी नै तीन उच्चाशयन र महाशयन हुन् जुन कि अनायासै, सहजै तथा

## विनाप्रयत्नै म लाभी हुँ।"

"भो गोतम ! ती कुन दिव्य-उच्चाशयन र महाशयन हुन् जुन तपाईं गोतमलाई अनायासै, सहजै तथा विनाप्रयत्नै लाभ हुन्छ ?" "ब्राह्मण ! यहाँ म जुन गाउँ वा नगरको आश्रयमा बस्छु त्यहाँ पूर्वाण्ह समय चीवर परिधान गरी, पात्र-चीवर लिई त्यो गाउँ वा नगरमा पिण्डपात्र (भोजन भिक्षा) को निम्ति लाग्दछ । पिण्डपात्रको निम्ति गई भोजन पश्चात वनमा नै प्रवेश गर्छु । त्यहाँ जुन पात र तृण छन् त्यसलाई एकत्र गरी पलेटीकसी, शरीर सीधा गरी अनि स्मृति सामुन्ने राखी बस्छु । त्यस अवस्थामा म कामभोगरहित, अकुशल विचाररहित, वितर्कयुक्त, विचारयुक्त, विवेक (एकान्तमय) प्रीतिसुखमय प्रथमध्यान लाभी भई बस्दछु । वितर्क-विचार उपशमन गरी अध्यात्ममा प्रसन्नता र एकाग्र भई अवितर्क-अविचार, समाधिस्थ प्रीति-सुखमय द्वितीयध्यान लाभी भई बस्दछु । प्रीतिबाट पनि विरागिएर उपेक्षक, स्मृतिपूर्वक सम्प्रजन्य भई शरीरद्वारा सुखको अनुभव गर्दछु जुन कि त्यसलाई आर्यहरूले भन्छन् - 'उपेक्षक स्मृतिवान सुख विहारी' यही तृतीयध्यान लाभी भई बस्दछु । सुखलाई पनि त्यागी, दुः बलाई पनि त्यागी पहिले नै सौमनस्य र दौर्मनस्य अस्त भइसकेको हुनाले अदुःख-असुख, उपेक्षास्मृति परिशुद्ध भई चतुर्थ-ध्यान लाभी भई बस्दछु । ब्राह्मण ! मैले यसपछि जब यसरी जानेर चङ्कमण (होशपूर्वक ओहरदोहर) गर्दछु तब त्यो मेरो दिव्य चङ्कमण हुन्छ । ब्राह्मण ! मैले यसपछि जब यसरी जानेर उठ्दछु तब त्यो मेरो दिव्य उठाई हुन्छ । ब्राह्मण ! मैले यसपछि जब यसरी जानेर बस्दछु तब त्यो मेरो दिव्य बसाई हुन्छ । ब्राह्मण ! मैले यसपछि जब यसरी जानेर लेददछु तब त्यो मेरो दिव्य लेटाई हुन्छ । ब्राह्मण ! मैले यसपछि जब यसरी जानेर लेददछु तब त्यो मेरो दिव्य लेटाई हुन्छ । ब्राह्मण ! अनि त जब मैले यसरी जानेर उत्तमरूपले आचरण गर्दछु तब मेरो त्यो दिव्य उच्चाशयन र महाशयन हुन्छ । ब्राह्मण ! यही नै दिव्य उच्चाशयन र महाशयन हुन् जुन कि अहिले मलाई अनायासै, सहजै तथा विनाप्रयत्नै लाभ भएको छ ।"

"आश्चर्य, भो गोतम ! अद्भूत, भो गोतम !! तपाई गोतम बाहेक अरू कस्ले यस्तो दिव्यउच्चाशयन र महाशयनलाई अनायासै, सहजै तथा विनाप्रयत्नै लाभ गर्न सक्ला !

"भो गोतम ! ती कुन ब्रह्मउच्चाशयन र महाशयन हुन् जुन तपाईं गोत-मलाई अनायासै, सहजै तथा विनाप्रयत्नै लाभ हुन्छ ?" "ब्राह्मण ! यहाँ म जुन गाउँ वा नगरको आश्रयमा बस्छु त्यहाँ पूर्वाण्ह समय चीवर परिधान गरी, पात्र-चीवर लिई त्यो गाउँ वा नगरमा पिण्डपात्रको निम्ति लाग्दछु । पिण्डपात्रको निम्ति गई भोजन पश्चात बनमा नै प्रवेश गर्दछु । त्यहाँ जुन पात र तृण छन् त्यसलाई एकत्र गरी पलेटीकसी, शरीर सीधा गरी अनि स्मृति सामुन्ने राखी बस्दछु। त्यस अवस्थामा मैत्री सहगत चित्तद्वारा एक दिशामा फैलाएर बस्छु, यसरी नै दोस्रो दिशा, तेस्रो दिशा, चौथो दिशा, माथिको दिशा, तलको दिशा, बीचको दिशा, सर्वत्र सबै तरह र सबै किसिमले लोकमा मैत्री सहगत चित्तद्वारा विपुल, महान र अपरिमित अवैर तथा अकोधी भई बस्दछु। करुणा सहगत चित्तद्वारा... मृदिता सहगत चित्तद्वारा... उपेक्षा सहगत चित्तद्वारा एक दिशामा फैलाएर बस्छु, यसरी नै दोस्रो दिशा, तेस्रो दिशा, चौथो दिशा, माथिको दिशा, तलको दिशा, बीचको दिशा, सर्वत्र सबै तरह र सबै किसिमले लोकमा मैत्री सहगत चित्तद्वारा विपुल, महान र अपरिमित अवैर तथा अकोधी भई बस्छु। ब्राह्मण! मैले यसपछि जब यसरी जानेर चङ्कमण गर्दछु तब त्यो मेरो ब्रह्म चङ्कमण हुन्छ । ब्राह्मण! मैले यसपछि जब यसरी जानेर उठ्दछु तब त्यो मेरो ब्रह्म बसाई हुन्छ । ब्राह्मण! मैले यसपछि जब यसरी जानेर लेट्दछु तब त्यो मेरो ब्रह्म बसाई हुन्छ । ब्राह्मण! अनि त जब मैले यसरी जानेर उत्तमरूपले आचरण गर्दछु तब मेरो त्यो ब्रह्म उच्चाशयन र महाशयन हुन्छ । ब्राह्मण! यही नै ब्रह्म उच्चाशयन र महाशयन हुन्छ । ब्राह्मण! यही नै ब्रह्म उच्चाशयन र महाशयन हुन्छ । ब्राह्मण! यही नै ब्रह्म उच्चाशयन र महाशयन हुन् जुन कि अहिले मलाई अनायासै, सहजै तथा प्रयत्निवना नै लाभ भएको छ।"

"आश्चर्य, भो गोतम ! अद्भूत, भो गोतम !! तपाई गोतम बाहेक अरू कस्ले यस्तो ब्रह्मउच्चाशयन र महाशयनलाई अनायासै, सहजै तथा विनाप्रयत्नै लाभ गर्न सक्ला !

"भो गोतम ! ती कुन आर्यउच्चाशयन र महाशयन हुन् जुन तपाई गोतमलाई अनायासै, सहजै तथा विनाप्रयत्नै लाभ हुन्छ ?" "ब्राह्मण ! यहाँ म जुन गाउँ वा नगरको आश्रयमा बस्छु त्यहाँ पूर्वाण्ह समय चीवर परिधान गरी, पात्र-चीवर लिई त्यो गाउँ वा नगरमा पिण्डपात्रको निम्ति लाग्दछु । पिण्डपात्रको निम्ति गई भोजन पश्चात वनमा नै प्रवेश गर्छु । त्यहाँ जुन पात र तृण छन् त्यसलाई एकत्र गरी पलेटीकसी, शरीर सीधा गरी अनि स्मृति सामुन्ने राखी बस्छु । त्यस अवस्थामा यसरी जानेको हुन्छु- 'ममा भएको राग विनष्ट भयो, जरो नै उखेलि दिएँ, तथा ताड वृक्ष काटे भेँ पुनः उत्पन्न नहुने भयो । ममा भएको द्वेष विनष्ट भयो, जरो नै उखेलि दिएँ, तथा ताड वृक्ष काटे भेँ पुनः उत्पन्न नहुने भयो अनि म मा भएको मोह विनष्ट भयो, जरो नै उखेलि दिएँ तथा ताड वृक्ष काटे भेँ पुनः उत्पन्न नहुने भयो । ब्राह्मण ! मैले यसपछि जब यसरी जानेर चङ्कमण गर्दछु तब त्यो मेरो आर्य चङ्कमण ! ब्राह्मण ! मैले यसपछि जब यसरी जानेर उठ्दछु... बस्दछु.. लेद्दछु तब त्यो मेरो आर्य लेटाई हुन्छ । ब्राह्मण ! अनि त जब मैले जानेर उत्तमरूपले आचरण गर्दछु तब मेरो त्यो आर्य उच्चाशयन र

महाशयन हुन्छ । ब्राह्मण ! यही नै आर्य उच्चाशयन र महाशयन हुन् जुन कि अहिले मलाई अनायासै, सहजै तथा विनाप्रयत्नै लाभ भएको छ ।"

"आश्चर्य, भो गोतम ! अद्भूत, भो गोतम !! तपाई गोतम बाहेक अरू कस्ले यस्तो आर्यउच्चाशयन र महाशयनलाई अनायासै, सहजै तथा विनाप्रयत्नै लाभ गर्न सक्ला !

"अत्यन्तै राम्रो, भो गोतम ! अत्यन्तै राम्रो, भो गोतम ! जस्तै कि, भो गोतम ! घोप्टेकोलाई उत्तानो पारिदिए भौ, छोपेकोलाई उघारी दिए भौ, बाटो भूलेकालाई बाटो देखाई दिए भौ, अन्धकारमा तेल प्रदीप बाली दिए भौ अनि आँखा भएकाले रूप देख्न सके भौ गरी तपाई गोतमले अनेक प्रकारले धर्म प्रकाशित गर्नु भयो । अबदेखि म भगवान गोतमको शरणमा पर्छु धर्म र भिक्षुसंघको पनि । भो गोतम ! आजदेखि प्राणरहुञ्जेल तपाई गोतमका शरणमा परेका उपासक भनी धारण गर्नुहोस् ।"

## ४. सरमसुत्तं

६४.. मैले यस्तो सुनें एक समय भगवान राजगहस्थित गिज्मकूट पर्वतमा बस्नुहुन्थ्यो । त्यससमय सरभ नाउँका परिव्राजक यस धर्मिवनय त्यागी गएको थोरै समय भएको थियो । त्यससमय उसले राजगहका परिषदलाई यस्तो वचन प्रयोग गर्दथ्यो "मैले श्रमण शाक्यपुत्रको धर्म अवज्ञात गरें । मैले श्रमण शाक्यपुत्रको धर्म जानेर नै त्यस धर्मिवनय छोडेको हुँ ।" त्यससमय धेरै भिक्षुहरू पूर्वाण्ह समयमा चीवर परिधान गरी पात्र-चीवर लिई भोजनको निम्ति राजगहमा प्रविष्ट भए । ती भिक्षुहरूले राजगहका परिषदलाई सरभ परिव्राजकद्वारा यस्तो वचन प्रयोग गरिरहेको सुने— "मैले श्रमण शाक्यपुत्रको धर्म अवज्ञात गरें । मैले श्रमण शाक्यपुत्रको धर्म जानेर नै त्यस धर्मिवनय छोडेको हुँ ।"

अनि ती भिक्षुहरू राजगहमा भिक्षाटन गरी भोजनपछि पात्र एकठाउँमा राखी जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए। त्यहाँ पुगी भगवानलाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा बसे। एक ठाउँमा बसेपछि ती भिक्षुहरूले भगवानलाई यसो भने— "भन्ते! सरभ नाउँको परिव्राजकले यस धर्मविनय त्यागी गएको थोरै समय भयो। उसले राजगहका परिषदलाई यस्तो वचन प्रयोग गरिरहेको छ— 'मैले श्रमण शाक्यपुत्रको धर्म अवज्ञात गरेँ। मैले श्रमण शाक्यपुत्रको धर्म जानेर नै त्यस धर्मविनय छोडेको हुँ।' असल हुनेछ, भन्ते भगवान! कृपा गरी सिप्पिनका तीरको

परिव्राजकाराममा जहाँ सरभ परिव्राजक छ त्यहाँ जानुभए ।" भगवानले मौन भई स्वीकार्नुभयो ।

अनि भगवान साँभको समय ध्यानबाट उठ्नु भई सिप्पिका तीरको जहाँ परिव्राजकाराम हो त्यहाँ सरभ परिव्राजककहाँ जानुभयो । त्यहाँ पुग्नु भई बिछ्या-इएको आसनमा बस्नुभयो । बसिसक्नु भएपछि भगवानले सरभ परिव्राजकलाई यसो भन्नुभयो— "के साँचो हो, सरभ ! तिमीले यसो भनेको— "मैले श्रमण शाक्यपुत्रको धर्म अवज्ञात गरेँ । मैले श्रमण शाक्यपुत्रको धर्म जानेर नै त्यस धर्मिवनय छोडेको हुँ भनी भनेको ?" यसरी भन्नु भएपछि सरभ परिव्राजक चूप लागेर बसे ।

दोस्रोपटक पनि भगवानले सरभ परिव्राजकलाई यसो भन्नुभयो— "भन, सरभ ! के तिमीले श्रमण गोतमको धर्मलाई जान्यों ? यदि त्यसमा केही कमी छ भने मैले परिपूर्ण गरिदिन्छु । यदि त्यो परिपूर्ण भएमा मैले अनुमोदन गर्छु ।" दोस्रो पटक पनि सरभ परिव्राजक चूप लागेर बसे ।

तेस्रोपटक पिन भगवानले सरभ परिव्राजकलाई यसो भन्नुभयो – "भन, सरभ ! के तिमीले श्रमण गोतमको धर्मलाई जान्यौ ? यदि त्यसमा केही कमी छ भने मैले परिपूर्ण गरिदिन्छु । यदि त्यो परिपूर्ण भएमा मैले अनुमोदन गर्छु ।" तेस्रो-पटक पिन सरभ परिव्राजक चूप लागेर बसे ।

अनि त ती परिवाजकहरूले सरभलाई यसो भने— "आवुस सरभ ! जेजित तिमीले श्रमण गोतमको बारेमा भन्यौ त्यही विषय लिई श्रमण गोमले निमन्त्रण गर्दै हुनुहुन्छ । भन, आवुस सरभ ! के तिमीले श्रमण शाक्यपुत्रको धर्मलाई जान्यौ ? यदि अपरिपूर्ण भएमा श्रमण गोतमले परिपूर्ण गरी दिनुहुन्छ । यदि परिपूर्ण भएमा श्रमण गोतमले अनुमोदन गर्नु हुनेछ ।" यसो भन्दा सरभ परिवाजक मौन भई, उत्साहहिन भई, काँध भुकाई अनि मुख निहुन्याई सोचमा परी निस्तेज भई बसे ।

अनि भगवानले सरभ परिव्राजक मौन भई, उत्साहहीन भई, काँध भुकाई मुख निहुराई, सोचाइमा परी अनि निस्तेज भएको बुभनुभई ती परिव्राजकहरूलाई यसो भन्नुभयो–

"यदी जो कोही परिव्राजकले मलाई यसरी भन्छ कि उसले सम्यकसम्बुद्ध भएको घोषणा गरेतापनि यस धर्ममा भने अनिभज्ञ छन्, तब उसलाई मैले राम्रोसँग जिज्ञासा राख्छु, कारण जान्न खोज्छु र कुराकानी गर्छु। त्यतिखेर मबाट उसलाई जिज्ञासा राख्दा, जान्न खोज्दा र कुराकानी गर्दा उचित कारण पाउँदिन तथा उचित अवसर पाउँदिन जसमा कि ऊ तीन अवस्था मध्ये कुनै एक अवस्था परी अनुभव गर्न नपरेको होस् । अरूतिर नै वा अरू नै कुरामा लाग्छ, बाहिरको कुरामा लाग्छ; कुपित, द्वेष र असन्तोष प्रकट गर्छ । जस्तै कि— सरभ परिव्राजक भैं मौन भई, उत्साहहिन भई, काँध भुकाई, भुख निहुराई, सोचमा डुवी अनि निस्तेज भई बस्नु पर्ने हुन्छ ।

"यदि जो कोही परिव्राजकले मलाई यसरी भन्छ— 'उसले क्षीणाश्रव भएको घोषणा गरेतापिन यी आश्रवहरू अपरीक्षिण छन्', तब उसलाई मैले राम्रोसँग जिज्ञासा राख्दछु, कारण जान्न खोज्दछु र कुराकानी गर्दछु । त्यतिखेर मबाट उसलाई जिज्ञासा राख्दा, जान्न खोज्दा र कुराकानी गर्दा उचित कारण पाउँदिन तथा उचित अवसर पाउँदिन जसमा कि ऊ तीन अवस्था मध्ये कुनै एक अवस्था परी अनुभव गर्न नपरेको होस् । अरूतिर नै वा अरू नै कुरामा लाग्छ, बाहिरको कुरामा लाग्छ, कुपित, द्वेष र असन्तोष प्रकट गर्छ। जस्तै कि— सरभ परिव्राजक भैं मौन भई, उत्साहिहन भई, काँध भुकाई, मुख निहुराई, सोचमा डुवी अनि निस्तेज भई बस्नु पर्ने हुन्छ।

"यदि जो कोही परिव्राजकले मलाई यसरी भन्छ— 'उसले जुन अर्थको विषय लिएर धर्मोपदेश दिन्छ त्यो उपदेश अनुसार आचरण गरेतापिन सम्यकरूपले दुःख क्षय हुँदैन ।' त्यसरी भन्नेलाई मैले ऊसँग जिज्ञासा राख्दछु, कारण जान्न खोज्दछु र कुराकानी गर्दछु । त्यतिखेर मबाट उसलाई जिज्ञासा राख्दा, जान्न खोज्दा र कुराकानी गर्दा उचित कारण पाउँदिन तथा उचित अवसर पाउँदिन जसमा कि ऊ तीन अवस्था मध्ये कुनै एक अवस्था परी अनुभव गर्न नपरेको होस् । अरूतिर नै वा अरू नै कुरामा लाग्छ, बाहिरको कुरामा लाग्छ, कृपित, द्वेष र असन्तोष प्रकट गर्छ । जस्तै कि— सरभ परिव्राजक भौ मौन भई, उत्साहिन भई, काँध भुकाई, मुख निहुराई अनि सोचमा डुवी निस्तेज भई बस्नु पर्ने हुन्छ । अनि सिप्पिनिका तीरको परिव्राजकराममा भगवानले तीन पटकसम्म सिंहनाद गर्नुभई आकाश मार्गबाट फर्कनु भयो ।

अनि त ती परिव्राजकहरूले भगवान जानुभएको केही समयपछि सरभ परिव्राजकलाई वाणरूपी वचन लगाए। कोर्रारूपी वचन लगाए जस्तै कि— "आवुस सरभ! जङ्गलमा बूढो स्यालले 'सिंहले जस्तै गर्जनेछु' भनी गर्जन खोज्दा स्यालको नै गर्जन हुन्छ तथा स्यालको नै आवाज निस्किन्छ। यस्तरी नै, आवुस सरभ! श्रमण गोतमको अनुपस्थितिमा 'सिंहले जस्तै गर्जनेछु' भनी गर्जन खोज्दा स्यालकै गर्जन तथा स्यालकै आवाज आए जस्तै भयो। जस्तै कि, आवुस सरभ! पोथीले भाले बासे भीं बास्छु भनी बास्न खोज्दा पोथीकै आवाज निस्किन्छ, यस्तरी नै आवुस

सरभ ! श्रमण गोतमको अनुपस्थितिमा 'भाले भौ बास्छु' भन्दाखेरि पोथि नै बास्यौ । जस्तै कि, आवुस सरभ ! शून्य गौशालामा बेजोडसँग साँढेले आवाज निकालेर कराएँ भन्ने सोचेको हुन्छ यस्तै गरी आवुस सरभ ! श्रमण गोतमको अनुपस्थितिमा साँढेले आवाज निकाले भौ ठान्यौ । अनि त ती परिव्राजकहरूले सरभ परिव्राजक लाई वाणरूपी वचन लाए तथा कोर्रारूपी वचन लाए ।

## ५. केसमुत्तिसुत्तं

६६ मैले यस्तो सुनें- एक समय भगवान कोसलमा महाभिक्षुसंघका साथ चारिका गर्नुहुँदै केसमुत्त नाउँको कालामका नगरमा पुग्नुभयो । केसमुत्तका कालामहरूले सुने कि- "श्रमण गोतम शाक्य पुत्र, शाक्य कुलबाट प्रव्रजित हुनुभए-का केसमुत्तमा आउनु भएको छ । वहाँ भगवान गोतमको यस्तो कल्याण कीर्ति शब्द फैलिएको छ– वहाँ भगवान... त्यसरूपका अर्हतको दर्शन गर्दा कल्याणै हुन्छ।"

अनि केसमुत्तका कालामहरू जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए । त्यहाँ पुनी भगवानलाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा बसे । कसैले भगवानसँग कुशल क्षम सारणीय कुरा गरी एक ठाउँमा बसे । कसैले भगवानलाई दुई हात जोडी प्रणाम गरी एक ठाउँमा बसे । कसैले आफ्नो नाउँ र गोत्र सुनाई एक ठाउँमा बसे अनि कोही चुपचापसँग एक ठाउँमा बसे । एक ठाउँमा बसेका केसमुत्तका कालामले भगवानलाई यसो भने—

"भन्ते ! कोही कोही श्रमण-ब्राह्मणहरू केसमुत्तमा आउँछन् । उनीहरूले आपनै मतलाई प्रकाशित तथा ज्वलन्त पार्छन् । अरूका मतलाई चोट पुऱ्याउँछन्, घृणा गर्छन्, निकृष्ट पार्छन् र हटाउँछन् । भन्ते ! तिनीहरूका कुरा सुन्दा हाम्रो मनमा शङ्का तथा उपशङ्का उब्जिन्छ कि— यी श्रमण-ब्राह्मणहरू मध्येमा कस्ले भनेको सत्य हो अनि कस्ले भनेको भट्टो हो ?" "कालामहो ! यो शङ्का गर्न योग्य नै हो तथा शङ्का गर्न योग्य छ । शङ्का गर्न योग्य ठाउँमै शङ्का गऱ्यौ ।"

"आऊ, कालामहों ! तिमीहरूले अनुश्रवणलाई नस्वीकार्न्, परम्परालाई न-स्वीकार्न्, यसरी भनेको छ भनी नस्वीकार्न्, ग्रन्थमा प्रतिपादन गरेको छ भनी नस्वीकार्न्, तर्क सम्मत छ भनी नस्वीकार्न्, न्याय सम्मत छ भनी नस्वीकार्न्, आकारप्रकार राम्रो छ भनी नस्वीकार्न्, आफ्नो मत अनुकूल छ भनी नस्वीकार्न्, आकर्षक व्यक्तित्व छ भनी नस्वीकार्न् अनि हाम्रा श्रमण पूज्य छन् भनी नस्वीकार्न् । कालामहो ! जब तिमीहरू स्वयम्ले जान्नेछौ कि— 'यी धर्महरू अकुशल छन्, यी धर्महरू दोषयुक्त छन्, यी धर्महरू विज्ञजनहरूबाट निन्दनीय छन्, यी समस्त धर्ममा लाग्दा अहित हुन्छ, दुःख हुन्छ भने कालामहो ! तिमीहरूले त्यसलाई त्यागी दिनु ।

"कालामहो ! के तिमीहरू मान्दछौ ? व्यक्तिका भित्री मनमा उब्जिने लोभ उब्जिएमा हितको निम्ति हुन्छ कि अथवा अहितको निम्ति हुन्छ ?" "अहितको निम्ति हुन्छ, भन्ते !"

"कालामहो ! लुब्धताको कारणले, लोभद्वारा अभिभूत भई त्यसको वशमा परेका पुरुष वा व्यक्तिको चित्तले प्राणी हिंसा गर्छ, चोर्छ पनि, व्यभिचारी पनि हुन्छ, भूटो पनि बोल्छ, अरूलाई पनि त्यसैमा लाउँछ भने उसलाई दीर्घकालसम्म अहित तथा दु:ख हुन्छ होइन त ?" "हुन्छ, भन्ते !"

"कालामहो ! के तिमीहरू मान्दछौ ? व्यक्तिका भित्री मनमा उब्जिने द्वेष उब्जिएमा हितको निम्ति हुन्छ कि अथवा अहितको निम्ति हुन्छ ?" "अहितको निम्ति हुन्छ, भन्ते !"

"कालामहो ! द्वेषको कारणले, द्वेषद्वारा अभिभूत भई त्यसको वशमा परेका पुरुष वा व्यक्तिको चित्तले प्राणी हिंसा गर्छ, चोर्छ पिन, व्यभिचारी पिन हुन्छ, भूटो पिन बोल्छ, अरूलाई पिन त्यसैमा लाउँछ भने उसलाई दीर्घकालसम्म अहित तथा दुःख हुन्छ, होइन त ?" "हुन्छ, भन्ते !"

"कालामहो ! के तिमीहरू मान्दछौ ? व्यक्तिका भित्री मनमा उब्जिने मोह उब्जिएमा हितको निम्ति हुन्छ कि अथवा अहितको निम्ति हुन्छ ?" "अहितको निम्ति हुन्छ, भन्ते !"

"कालामहो ! मोहको कारणले, मोहद्वारा अभिभूत भई त्यसको वशमा परेका पुरुष वा व्यक्तिको चित्तले प्राणी हिंसा गर्छ, चोर्छ पनि, व्यभिचारी पनि हुन्छ, भूटो पनि बोल्छ, अरूलाई पनि त्यसैमा लाउँछ भने उसलाई दीर्घकालसम्म अहित तथा दु:ख हुन्छ होइन त ?" "हुन्छ, भन्ते !"

"कालामहो ! यी धर्महरू कुशल हुन् कि अकुशल हुन् ?" "अकुशल हुन्, भन्ते !" "दोषयुक्त हुन् कि, निर्दोष हुन् ?" "दोषयुक्त हुन्, भन्ते !" "विज्ञजनबाट निन्दित हुन् कि विज्ञजनबाट प्रशंसित हुन् ?" "विज्ञजनबाट निन्दित हुन्, भन्ते !"

"यसमा सबै लाग्दा अहितको निम्ति हुन्छ कि दु:खको निम्ति हुन्छ अथवा

यसबाट के हुन सक्छ त ?" यसमा सबै लाग्दा अहितको निम्ति हुन्छ कि दु:खको निम्ति हुन्छ, भन्ते ! यसबाट यही हुन्छ ।"

त्यसैले, कालामहो ! जुन मैले तिमीहरूलाई भनें कि— "आऊ, कालामहो ! तिमीहरूले अनुश्रवणलाई नस्वीकार्नु, परम्परालाई नस्वीकार्नु, यसरी भनेको छ भनी नस्वीकार्नु, ग्रन्थमा प्रतिपादन गरेको छ भनी नस्वीकार्नु, तर्क सम्मत छ भनी नस्वीकार्नु, आकारप्रकार राम्रो छ भनी नस्वीकार्नु, आफ्नो मत अनुकूल छ भनी नस्वीकार्नु, आकर्षक व्यक्तित्व छ भनी नस्वीकार्नु अनि हाम्रा श्रमण पूज्य छन् भनी नस्वीकार्नु । कालामहो ! जब तिमीहरू स्वयम्ले जान्नेछौ कि— 'यी धर्महरू अकुशल हुन्, यी धर्महरू दोषयुक्त हुन्, यी धर्महरू विज्ञजनबाट निन्दनीय हुन्, यी समस्त धर्ममा लाग्दा अहित हुन्छ, दुःख हुन्छ भने कालामहो ! तिमीहरूले त्यसलाई त्यागी दिनु । यी जेजित भनें त्यही कारण लिई भनेको हुँ ।"

"त्यसैले जुन तिमीहरूलाई भनें— 'आऊ, कालामहो ! अनुश्रवण, परम्परा, यसरी भनेको छ, ग्रन्थमा प्रतिपादन गरेको छ, तर्क सम्मत छ, न्याय सम्मत छ, आकार-प्रकार राम्रो छ, मतको अनुकूल छ, आकर्षक व्यक्तित्व र श्रमण पूज्य हुन् भनी नस्वीकार । कालामहो ! जब तिमीहरू स्वयम्ले जान्नेछौ कि— 'यी धर्महरू कुशल हुन्, यी धर्महरू निर्दोष हुन्, यी धर्महरू विज्ञजनबाट प्रशंसित हुन्, यी सम-स्त धर्ममा लाग्दा हित हुन्छ, सुख हुन्छ भने कालामहो ! तिमीहरूले त्यसलाई ग्रहण गरे हुन्छ।"

"कालामहो ! के तिमीहरू मान्दछौ ? व्यक्तिका भित्री मनमा उब्जिने अलोभ उब्जिएमा हितको निम्ति हुन्छ कि अथवा अहितको निम्ति हुन्छ ?" "हितको निम्ति हुन्छ, भन्ते !"

"कालामहो ! के तिमीहरू मान्दछौ ? व्यक्तिका भित्री मनमा उब्जिने अद्वेष उब्जिएमा... व्यक्तिका भित्री मनमा उब्जिने अमोह उब्जिएमा... हितको निम्ति हुन्छ कि सुखको निम्ति हुन्छ ?" "सुखको निम्ति हुन्छ, भन्ते !"

"कालामहो ! यी धर्महरू कुशल हुन् कि अकुशल हुन् ?" "कुशल हुन्, भन्ते !" "दोषयुक्त हुन् कि, निर्दोष हुन् ?" "निर्दोष हुन्, भन्ते !" "विज्ञजनबाट निन्दित हुन् कि विज्ञजनबाट प्रशंसित हुन् ?" "विज्ञजनबाट प्रशंसित हुन्, भन्ते !" "यसमा सबै लाग्दा हितको निम्ति तथा सुखको निम्ति हुन्छ अथवा यसबाट के हुन सक्छ त ?" यसमा सबै लाग्दा हितको निम्ति तथा सुखको निम्ति हुन्छ, भन्ते ! यसबाट यही हुन्छ ।"

त्यसैले, कालामहो ! जुन मैले तिमीहरूलाई भनें कि— "आऊ, कालामहो ! तिमीहरूले अनुश्रवणलाई नस्वीकार्नु, परम्परालाई नस्वीकार्नु, यसरी भनेको छ भनी नस्वीकार्नु, ग्रन्थमा प्रतिपादन गरेको छ भनी नस्वीकार्नु, तर्क सम्मत छ भनी नस्वीकार्नु, आकारप्रकार राम्रो छ भनी नस्वीकार्नु, आफ्नो मत अनुकूल छ भनी नस्वीकार्नु, आकर्षक व्यक्तिन्व छ भनी नस्वीकार्नु अनि हाम्रा श्रमण पूज्य छन् भनी नस्वीकार्नु । कालामहो ! जब तिमीहरू स्वयम्ले जान्ने-छौ कि— 'यी धर्महरू कुशल हुन्, यी धर्महरू निर्दोष हुन्, यी धर्महरू विज्ञजनबाट प्रशसित हुन्, यी समस्त धर्ममा लाग्दा हित तथा सुख हुन्छ भने कालामहो ! तिमीहरूले त्यसलाई ग्रहण गरे हुन्छ । यी जेजित भनें त्यही कारण लिई भनेको हुँ ।

"कालामहो ! जो आर्यश्रावक यसरी लोभरहित, द्वेषरहित, मूढतारहित, जानिबुिभ, स्मृतिवान भई मैत्रीसहगत चित्तद्वारा एकदिशा, वोस्रोदिशा, तेस्रोदिशा, चौथोदिशा, उर्ध्वदिशा, तेस्रोदिशा, सबै, समस्त, तथा सम्पूर्ण लोकलाई समेटेर विहर्दछ । विपुल, महान तथा अपरिमित वैररहित, द्वेषरिहत मैत्रीसहगत चित्तद्वारा फिँजाएर विहर्दछ । करुणासहगत चित्तद्वारा... मुदितासहगत चित्तद्वारा... उपेक्षासहगत चित्तद्वारा एकदिशा, दोस्रोदिशा, तेस्रोदिशा, चौथोदिशा, उर्ध्वदिशा, तेस्रोदिशा, सबै, समस्त, तथा सम्पूर्ण लोकलाई समेटेर विहर्दछ । विपुल, महान तथा अपरिमित वैररहित, द्वेषरिहत उपेक्षासहगत चित्तद्वारा फिँजाएर विहर्दछ ।

- " 'कालामहो ! जो ती आर्यश्रावक हुन् तिनीहरूबाट यसरी अवैर चित्त, अव्यापाद चित्त भई प्रदूषणरहित चित्त र विशुद्ध चित्त हुँदा उसलाई यी चार प्रकारका दृष्टान्त धर्ममा आश्वासन प्राप्त हुन्छ । 'यदि परलोक भए सुकृत-दुष्कृत कर्मको फल छ भने अथवा मेरो शरीर भेद हुँदा मरणपश्चात सुगति, स्वर्गलोकमा जिन्मन्छु' भनी पहिलो आश्वासन प्राप्त हुन्छ ।
- " 'यदि परलोक नभए सुकृत-दुष्कृत कर्मको फल नभए पनि अथवा मैले दृष्टान्त धर्ममा अवैर, अद्वेष, अदुःख तथा सुखसहित आफू विचरण गर्दछु' भनी यो दोस्रो आश्वासन प्राप्त हुन्छ।
- " 'यदि पाप गर्दा नराम्रो हुन्छ भने मैले कसैप्रति नराम्रो चिताएको छैन । मैले पाप कर्म नगरे कसरी दुःख हुन्छ,' भनी यो तेस्रो आश्वासन प्राप्त हुन्छ।

- " "यदि पाप गर्दा नराम्रो हुँदैन भने मैले आफूले आफैलाई दुवै दृष्टिबाट विशुद्ध पाउँछु भनी यो चौथो दृष्टान्त धर्ममा आश्वासन प्राप्त हुन्छ ।
- "यो यस्तै हो, भगवान ! यो यस्तै हो, सुगत !! जो ती आर्यश्रावक हुन् तिनीहरूबाट यसरी अवैर चित्त, अव्यापाद चित्त भई प्रदूषणरहित चित्त र विशुद्ध चित्त हुँदा उसलाई यी चार प्रकारका दृष्टान्त धर्ममा आश्वासन प्राप्त हुन्छ । 'यदि परलोक भए सुकृत-दुष्कृत कर्मको फल छ भने अथवा मेरो शरीर भेद हुँदा मरण पश्चात सुगति, स्वर्गलोकमा जन्मिन्छु' भनी पहिलो आश्वासन प्राप्त हुन्छ ।
- " 'यदि परलोक नभए सुकृत-दुष्कृत कर्मको फल नभए पनि अथवा मैले दृष्टान्त धर्ममा अवैर, अद्वेष, अदुःख तथा सुखसिहत आफू विचरण गर्दछु' भनी यो दोस्रो आश्वासन प्राप्त हुन्छ ।
- " 'यदि पाप गर्दा नराम्रो हुन्छ भने मैले कसैप्रति नराम्रो चिताएका छैन । मैले पाप कर्म नगरे कसरी दु:ख हुन्छ' भनी यो तेस्रो आश्वासन प्राप्त हुन्छ ।
- " "यदि पाप गर्दा नराम्रो हुँदैन भने मैले आफूले आफैलाई दुवै दृष्टिबाट विशुद्ध पाउँछु भनी यो चौथो दृष्टान्त धर्ममा आश्वासन उसलाई प्राप्त हुन्छ ।
- "अति सुन्दर, भन्ते !... हामीहरू भगवानको शरणमा पछौँ, धर्म र भिक्षुसंघको पनि । भन्ते ! भगवानले आजदेखि हामीलाई प्राण रहुञ्जेल शरणमा परेका उपासक हुन् भनी धारण गर्नुहोस् ।"

# ६. साल्हसुत्तं

- ६७. मैले यस्तो सुनैं एक समय आयुष्मान नन्दक सावित स्थित मिगारमाताको प्रासादमा बस्नुहुन्थ्यो । त्यस बेला मिगारमाताको नाति साल्ह र सेखुनियाको नाति साण जहाँ आयुष्मान नन्दक हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए । त्यहाँ पुगेपछि आयुष्मान नन्दकलाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा बसे । एक ठाउँमा बसेपछि मिगारमाताको नाति साल्हलाई आयुष्मान नन्दकले यसो भन्नुभयो –
- "आऊ, साल्ह ! तिमीहरूले अनुश्रवणलाई नस्वीकार्नु, परम्परालाई नस्वी-कार्नु, यसरी भनेको छ भनी नस्वीकार्नु, ग्रन्थमा प्रतिपादन गरेको छ भनी नस्वीकार्नु, तर्क सम्मत छ भनी नस्वीकार्नु, न्याय सम्मत छ भनी नस्वीकार्नु,

आकारप्रकार राम्रो छ भनी नस्वीकार्नु, आफ्नो मत अनुकूल छ भनी नस्वीकार्नु, आकर्षक व्यक्तित्व छ भनी नस्वीकार्नु अनि हाम्रा श्रमण पूज्य छन् भनी नस्वीकार्नु । साल्हहो ! जब तिमी स्वयम्ले जान्नेछौ कि— 'यी धर्महरू अकुशल हुन्, यी धर्महरू दोषयुक्त हुन्, यी धर्महरू विज्ञजनबाट निन्दित हुन्, यी समस्त धर्महरूमा लाग्दा अहित तथा दु:ख हुन्छ' भने साल्हहो ! तिमीहरूले त्यसलाई त्यागी दिनु ।

"साल्हहो ! के तिमीहरू मान्दछौ, लोभ भन्ने छ ?" " छ, भन्ते !"

"साल्हहो ! लोभी हुनुलाई नै मैले लोभ भन्दछु । साल्हहो ! यही लुट्धता वा लोभी हुँदा प्राणी हत्या गर्छ, चोर्छ पिन, व्यभिचारी पिन हुन्छ, भूटो पिन बोल्छ, अरूलाई पिन त्यसैमा लाउँछ भने उसलाई दीर्घकालसम्म अहित तथा दुःख हुन्छ, होइन त ?" "हुन्छ, भन्ते !"

"साल्हहो ! के तिमीहरू मान्दछौ, द्वेष भन्ने छ ?" " छ, भन्ते !"

"साल्हहों ! द्वेषलाई नै मैले व्यापाद भन्दछु । साल्हहों ! यही द्वेषयुक्त वा व्यापाद चित्तकों हुँदा प्राणी हत्या गर्छ, चोर्छ पिन, व्यभिचारी पिन हुन्छ, भूटो पिन बोल्छ, अरूलाई पिन त्यसैमा लाउँछ भने उसलाई दीर्घकालसम्म अहित तथा दुःख हुन्छ होइन त ?" "हुन्छ, भन्ते !"

"साल्हहो ! के तिमीहरू मान्दछूँ, मोह भन्ने छ ?" " छ, भन्ते !"

"साल्हहों ! मोहलाई नै मैले अविद्या भन्दछु । साल्हहों ! यही मोह वा अविद्या हुँदा प्राणी हत्या गर्छ, चोर्छ पिन, व्यभिचारी पिन हुन्छ, भूटो पिन बोल्छ, अरूलाई पिन त्यसैमा लाउँछ भने उसलाई दीर्घकालसम्म अहित तथा दुःख हुन्छ, होइन त ?" "हुन्छ, भन्ते !"

"साल्हहो ! यी धर्महरू कुशल हुन् कि अकुशल हुन् ?" "अकुशल हुन्, भन्ते !" "दोषयुक्त हुन् कि, निर्दोष हुन् ?" "दोषयुक्त हुन्, भन्ते !" "विज्ञजनबाट निन्दित हुन् कि विज्ञजनबाट प्रशंसित हुन् ?" "विज्ञजनबाट निन्दित हुन्, भन्ते !"

"यसमा सबै लाग्दा अहितको निम्ति हुन्छ कि दुःखको निम्ति हुन्छ अथवा यसबाट के हुन सक्छ त ?" यसमा सबै लाग्दा अहितको निम्ति हुन्छ वा दुःखको निम्ति हुन्छ, भन्ते ! यसबाट यही हुन सक्छ ।" त्यसैले, साल्हहो ! जुन मैले तिमीहरूलाई भनें कि— "आऊ, साल्हहो ! तिमीहरूले अनुश्रवणलाई नस्वीकार्नु, परम्परालाई नस्वीकार्नु, यसरी भनेको छ भनी नस्वीकार्नु, ग्रन्थमा प्रतिपादन गरेको छ भनी नस्वीकार्नु, तर्क सम्मत छ भनी नस्वीकार्नु, आकारप्रकार राम्रो छ भनी नस्वीकार्नु, आफ्नो मत अनुकूल छ भनी नस्वीकार्नु, आकर्षक व्यक्तिन्व छ भनी नस्वीकार्नु अनि हाम्रा श्रमण पूज्य छन् भनी नस्वीकार्नु । साल्हहो ! जब तिमीहरू स्वयम्ले जान्नेछै कि— 'यी धर्महरू अकुशल हुन्, यी धर्महरू विज्ञजनबाट निदित हुन्, यी समस्त धर्महरूमा लाग्दा अहित हुन्छ, दुःख हुन्छ भने साल्हहो ! तिमीहरूले त्यसलाई त्यागी दिनु । यी जेजित भनें त्यही कारण लिई भनेको हुँ ।"

"आऊ, साल्हहो ! अनुश्रवण, परम्परा, यसरी भनेको छ, ग्रन्थमा प्रतिपादन गरेको छ, तर्क सम्मत छ, न्याय सम्मत छ, आकारप्रकार राम्रो छ, मतको अनुकूल छ, आकर्षक व्यक्तित्व र श्रमण पूज्य हुन् भनी नस्वीकार । साल्हहो ! जब तिमीहरू स्वयम्ले जान्नेछौ कि— 'यी धर्महरू कुशल हुन्, यी धर्महरू निर्दोष हुन्, यी धर्महरू विज्ञजनबाट प्रशसित हुन्, यी समस्त धर्ममा लाग्दा हित हुन्छ, सुख हुन्छ भने साल्ह हो ! तिमीहरूले त्यसलाई ग्रहण गरे हुन्छ ।"

"साल्हहो ! के तिमीहरू मान्दछौ, अलोभ भन्ने छ ?" " छ, भन्ते !"

"साल्हहो ! अलोभलाई नै मैले अलुब्ध भन्दछु । साल्हहो ! यही अलुब्धता वा अलोभी हुँदा प्राणी हत्या गर्दैन, चोर्दैन, व्यभिचारी हुँदैन, भूटो बोल्दैन, अरूलाई पनि त्यसमा लाउँदैन भने उसलाई दीर्घकालसम्म हित तथा सुख हुन्छ, होइन त ?" "हुन्छ, भन्ते!"

"साल्हहो ! के तिमीहरू मान्दछौ, अद्वेष भन्ने छ ?" " छ, भन्ते !"

"साल्हहो ! अद्वेषलाई नै मैले अव्यापाद भन्दछु । साल्हहो ! यही अद्वेषी वा अव्यापाद चित्तको हुँदा प्राणी हत्या गर्दैन, चोर्दैन, व्यभिचारी हुँदैन, भूटो बोल्दैन, अरूलाई पिन त्यसमा लाउँदैन भने उसलाई दीर्घकालसम्म हित तथा सुख हुन्छ, होइन त ?" "हुन्छ, भन्ते !"

"साल्हहो ! के तिमीहरू मान्दछौ, अमोह भन्ने छ ?" " छ, भन्ते !"

"साल्हहो ! यसैलाई नै मैले पनि विद्या भन्दछु । साल्हहो ! यही अभोह वा विद्या हुँदा !" प्राणी हत्या गर्दैन, चोर्दैन, व्यभिचारी हुँदैन, भूटो बाल्दैन, अरूलाई त्यसमा लाउँदैन भने उसलाई दीर्घकालसम्म हित तथा सुख हुन्छ, होइन त ?" "हुन्छ, भन्ते!"

"साल्हहो ! यी धर्महरू कुशल हुन् कि अकुशल हुन् ?" "कुशल हुन्, भन्ते !" "दोषयुक्त हुन् कि, निर्दोष हुन् ?" "निर्दोष हुन्, भन्ते !" "विज्ञजनबाट निन्दित हुन् कि विज्ञजनबाट प्रशंसित हुन् ?" "विज्ञजनबाट प्रशंसित हुन्, भन्ते !"

"यसमा सबै लाग्दा हित, सुख अथवा यसबाट के हुन्छ त ?" यसमा सबै लाग्दा हित तथा सुखको निम्ति हुन्छ, भन्ते ! यसबाट यही हुन्छ ।"

त्यसैले, साल्हहो ! जुन मैले तिमीहरूलाई भनें कि— 'आऊ, साल्हहो ! तिमीहरूले अनुश्रवणलाई नस्वीकार्न्, परम्परालाई नस्वीकार्न्, यसरी भनेको छ भनी नस्वीकार्न्, ग्रन्थमा प्रतिपादन गरेको छ भनी नस्वीकार्न्, तर्क सम्मत छ भनी नस्वीकार्न्, जाकारप्रकार राम्रो छ भनी नस्वीकार्न्, आफ्नो मत अनुकूल छ भनी नस्वीकार्न्, आकर्षक व्यक्तिन्व छ भनी नस्वीकार्न् अनि हाम्रा श्रमण पूज्य छन् भनी नस्वीकार्न् । साल्हहो ! जब तिमीहरू स्वयम्ले जान्नेछौ कि— 'यी धर्महरू कुशल हुन्, यी धर्महरू निर्दोष हुन्, यी धर्महरू विज्ञजनबाट प्रशसित हुन्, यी समस्त धर्महरूमा लाग्दा दीर्घकालसम्म हित तथा सुख हुन्छ भने साल्हहो ! तिमीहरूले त्यसलाई ग्रहण गरी विचरण गर्न्' । यी जेजित भनें त्यही कारण लिई भनेको हुँ ।"

"साल्हहों ! जो आर्य श्रावक यसरी लोभरिहत, द्वेषरिहत, मूढतारिहत, जान्नेबुभने, स्मृतिवान भई मैत्री सहगत चित्तद्वारा पिहलोदिशा, दोस्रोदिशा, तेस्रो-दिशा, चौथोदिशा, उर्ध्विदशा, तेस्रोदिशा एवम् सबै, समस्त तथा सम्पूर्ण लोकलाई समेटेर विपुल, महान, अपिरिमित, वैररिहत तथा अद्वेष फिँजाएर विचरण गर्छ । करुणासहगत चित्तद्वारा पिहलोदिशा, दोस्रोदिशा, तेस्रोदिशा, चौथोदिशा, उर्ध्विदशा, तेस्रोदिशा एवम् सबै, समस्त तथा सम्पूर्ण लोकलाई समेटेर विपुल, महान, अपिरिमित, वैररिहत तथा अद्वेष फिँजाएर विचरण गर्छ । मुदिता सहगत चित्तद्वारा पिहलोदिशा, दोस्रोदिशा, तेस्रोदिशा, चौथोदिशा, उर्ध्विदशा, तेस्रोदिशा, वेद्योदिशा, वेद्योदिशा, चौथोदिशा, उर्ध्विदशा, तेस्रोदिशा, तेस्रोदिशा, चौथोदिशा, उर्ध्विदशा, तेस्रोदिशा, तेस्रोदिशा, चौथोदिशा, उर्ध्विदशा, तेस्रोदिशा, तेस्रोदिशा, वेद्योदिशा, वेद्योदिशा, तेस्रोदिशा, वेद्योदिशा, वेद्योदिशा, वेद्योदिशा, वेद्योदिशा, वेद्योदिशा, वेद्योदिशा, वेद्योदिशा एवम् सबै, समस्त तथा सम्पूर्ण लोकलाई समेटेर विपुल, महान, अपिरिमित, वैररिहत, अद्वेषलाई फिँजाएर विचरण गर्छ। उसले यसरी जान्दछ— 'त्यसमा यो छ, यसमा यो छैन, यो उत्तम छ र यो संज्ञा भन्दा पिन श्रेष्ठतम अवस्था (निस्सरण) छ । उसले यसरी जानेपछि, देखेपछि, चित्तबाट

कामाश्रव पनि विमुक्त हुन्छ, चित्तबाट भवाश्रव पनि विमुक्त हुन्छ, चित्तबाट अविद्याश्रव पनि विमुक्त हुन्छ अनि विमुक्त भएपछि विमुक्त भएँ भन्ने ज्ञान हुन्छ । 'जन्म क्षीण भयो, ब्रह्मचर्य पूर्ण भयो, गर्नु पर्ने गरी सकेँ अब यसबाहेक अरू गर्नु पर्ने बाँकी केही छैन भनी जान्दछ।

"उसले यसरी जानेको हुन्छ— 'यो भन्दा पहिला लोभ थियो, त्यो अकुशल हो, अहिले त्यो छैन, यो कुशल हो। यो भन्दा पहिला द्वेष थियो... यो भन्दा पहिला मोह थियो त्यो अकुशल हो, अहिले त्यो छैन, यो कुशल हो।' यसरी उसले यसै जीवनमा तृष्णाविहीन, निर्वाण, शान्तानुभूति, सुखानुभूति र ब्रह्मानुभूति गरी विचरण गर्छ।"

## ७. कथावत्थुसुत्तं

६८. "भिक्षुहो ! यी तीन कथा-वस्तु हुन् । ती तीन के के हुन् ? अतीतका विषय लिई कुराकानी हुन्छ- 'अतीत समय यस्तो थियो ।' भिक्षुहो ! अनागतका विषय लिई कुराकानी हुन्छ- 'अनागत समय यस्तो हुनेछ अनि वर्तमान समयका विषय लिई कुराकानी हुन्छ- 'अहिले वर्तमान समय यस्तो छ ।'

"भिक्षुहो ! कुराकानीबाट थाहापाउन सिकन्छ कि यो मान्छेसँग कुरा गर्न योग्य छ वा छैन। यदि कोही व्यक्तिले सहीरूपले उत्तर दिनुपर्ने प्रश्न गर्दा सहीरूपले उत्तर दिदैन। विभक्त गरी उत्तर दिदैन। प्रितप्रश्न गरी सोधिएका कुरालाई प्रतिप्रश्न गरी कुरा गर्देन अनि ठाउँमा राख्नु पर्ने प्रश्न गर्दा ठाउँमा राख्देन। भिक्षुहो ! यस्ता व्यक्तिसँग कुराकानी गर्न योग्य छैन। भिक्षुहो ! यदी कोही व्यक्तिले सहीरूपले उत्तर दिनुपर्ने प्रश्न गर्दा सहीरूपले उत्तर दिन्छ। विभक्त गरी उत्तर दिनुपर्ने प्रश्न गर्दा विभक्त गरी उत्तर दिन्छ। प्रितप्रश्न गरी सोधिएका कुरालाई प्रतिप्रश्न गरी कुरा गर्छ अनि ठाउँमा राख्नु पर्ने प्रश्न गर्दा यथोचित ठाउँमा राख्छ। भिक्षुहो ! यस्ता व्यक्तिसँग कुराकानी गर्न योग्य छ।

"भिक्षुहो ! कुराकानीबाट थाहापाउन सिकन्छ कि यो मान्छेसँग कुरा गर्न योग्य छ वा छैन । यदि कोही व्यक्तिद्वारा सहीरूपले गरिएको प्रश्नको उत्तरमा उचित भए उचित, अनुचित भए अनुचित भनी प्रतिष्ठित गर्दैन; सारमा प्रतिष्ठित गर्दैन, बुभने गरी भन्दैन र प्रतिपदामा प्रतिष्ठित गर्दैन । भिक्षुहो ! यस्ता व्यक्तिसँग कुराकानी गर्न योग्य छैन । यदि कोही व्यक्तिद्वारा सहीरूपले गरिएको प्रश्नको उत्तरमा उचित भए उचित, अनुचित भए अनुचित भनी प्रतिष्ठित गर्छ; सारमा

प्रतिष्ठित गर्छ, बुभने गरी भन्छ र प्रतिपदामा प्रतिष्ठित गर्छ । भिक्षुहो ! यस्ता व्यक्तिसँग कुराकानी गर्न योग्य छ ।

"भिक्षुहो ! कुराकानीबाट थाहापाउन सिकन्छ कि यो मान्छेसँग कुरा गर्न योग्य छ वा छैन । यदि कोही व्यक्तिद्वारा सहीरूपले गरिएको प्रश्नको उत्तर अर्कैतिर लाउँछ, बाहिरी कुरामा लाउँछ, कोध, द्वेष र असन्तुष्टी प्रकट गर्छ । भिक्षुहो ! यस्ता व्यक्तिसँग कुराकानी गर्न योग्य छैन । भिक्षुहो ! यदि कोही व्यक्तिद्वारा सहीरूपले गरिएको प्रश्नको उत्तरमा अर्कैतिर लाउँदैन, बाहिरी कुरामा लाउँदैन, कोध, द्वेष र असन्तुष्टी प्रकट गर्दैन । भिक्षुहो ! यस्ता व्यक्तिसँग कुराकानी गर्न योग्य छ ।

"भिक्षुहो ! कुराकानीबाट थाहापाउन सिकन्छ कि यो मान्छेसँग कुरा गर्न योग्य छ वा छैन । यदि कोही व्यक्तिद्वारा सहीरूपले गरिएको प्रश्नको उत्तरमा यताउताको सूत्र लिई उद्धृत गर्छ, कारण मर्दन गर्छ, कुरालाई तालि बजाएर उन्मुक्त भई हाँस्छ अनि मुखबाट निस्कने सानै शब्दको दोष देखाउँछ । भिक्षुहो ! यस्ता व्यक्तिसँग कुराकानी गर्न योग्य छैन । भिक्षुहो ! यदि कोही व्यक्तिद्वारा सहीरूपले गरिएको प्रश्नको उत्तरमा यताउताको सूत्र लिई उद्धृत गर्दैन, कारण मर्दन गर्दैन, कुरालाई तालि बजाएर उन्मुक्त भई हाँस्दैन, मुखबाट निस्कने सानै शब्दको दोष देखाउँदैन । भिक्षुहो ! यस्ता व्यक्तिसँग कुराकानी गर्न योग्य छ ।

"भिक्षुहो ! कुराकानीबाट थाहापाउन सिकन्छ कि यो मान्छेसँग कुरा गर्दा सकारण वा अकारण हुन् । भिक्षुहो ! कुरा गर्दा ध्यान दिएर सुन्दैन तथा कारण जान्न चाहँदैन; ध्यानदिएर सुन्छ तथा कारण जान्न चाहन्छ । उसले कारणसिहत सम्यकरूपले एक धर्म जानेको हुन्छ वा एक धर्म थाहा पाएको हुन्छ, एक धर्म परित्याग गर्छ अनि एक धर्म साक्षात्कार गरी सम्यक विमुक्तिलाई प्राप्त गर्छ । भिक्षुहो ! यसप्रकारका कुरा, यसप्रकारका मन्त्रणा, यसप्रकारका कारण र यसप्रकारका कुरामा ध्यान लगाउँदा जुन कि यो अनुत्पन्न चित्तको विमुक्ति हुन्छ ।

"ये विरुद्धा सल्लपन्ति, विनिविद्वा समुस्सिता । अनिरियगुणमासज्ज, अञ्जोञ्जविवरेसिनो ॥

"दुष्यासितं विक्खलितं, सम्पमोहं पराजयं । बञ्जोञ्जस्साभिनन्दन्ति, तदरियो कथनाचरे ॥

"सचे चस्स कथाकामो, कालमञ्जाय पण्डितो । धम्मद्वपटिसंयुत्ता, या अरियचरिता कथा ॥

- "तं कषं कथये धीरो, अविशरु अनुस्सितो। अनुन्नतेन मनसा, अपलासो असाहसो॥
  - "अनुसूयायमानो सो, सम्मदञ्जाय भासति । सुभासितं अनुमोदेय्य, दुब्महे नापसादये ॥
- "उपारम्भं न सिक्खेय, खलितव्य न गाहये। नाभिहरे नाभिमद्दे, न वाचं पयुतं भणे॥
- "अञ्जातत्थं पसादत्थं, सतं वे होति मन्तना । एवं खो अरिया मन्तेति, एसा अरियान मन्तना । एतदञ्जाय मेधावी, न समुस्सेय्य मन्तये"ति ॥
- "जो आसक्त, अभिमानी र विरोधी भई वार्तालाप गर्छ, अनार्य गुण समेटी एकले अरूको छिद्रान्वेषण गर्छ।
- "दुर्भाषित, अपशब्दस्खलन, एकआपस पराजितमा मोहित भई अभिनन्दन गर्छ भने त्यस्तो वार्तालापमा नलाग ।
- "यदि वार्तालाप गर्ने परेमा उचित समय जानी जुन आर्यचर्या हो त्यस धर्म र अर्थयुक्त कथनमा पण्डित लाग्नु ।
- "विरोध, दुराग्रह, ईर्ष्या, दुस्साहस र उच्छुङ्गलरहित मनद्वारा त्यस्तो कथन पण्डितले भन्ने गर।
- "ईर्ष्यालु नभे बोल्ने गर, सुभाषित अनुमोदन गर र दुर्भाषितमा अप्रसन्न नहुनु ।
- "हप्काई-दप्काई नबोल, दोष खोतल्ने नगर, अनावश्यक सूत्रहरू उद्धृत नगर, कुरा नदबाउनु र वचनद्वारा अनुचित नबोल ।
- "जान्त र प्रसन्तताको निम्ति अनि जागरण ल्याउने मात्रै मन्त्रणा गर्नु, आर्यहरूले यसरी नै मन्त्रणा गर्छ तथा यही नै आर्यका मन्त्रणा हुन् । यसैलाई नै पण्डितले अवज्ञात गरी अभिमानरहित भई मन्त्रणा गर्नु ।"

# **द. अञ्जतित्यियसुत्तं**

६९. "भिक्षुहो ! यदि अन्य तैर्थिक परिव्राजकहरूले यसरी सोध्ला कि— "आवुसहो ! यी तीन धर्म हुन् । ती तीन के के हुन् ? राग, द्वेष र मोह । आवुसहो ! यी तीन धर्ममा विशेषता, अभिप्राय र भिन्नता के छ ? भिक्षुहो ! ती अन्य परिव्राजकहरूले तिमीहरूलाई सोधेमा कसरी व्याख्या गरी भन्नेछौ ।" "भन्ते ! भगवान नै धर्मका मूल हुनुहुन्छ, भगवान नै धर्मका नेता हुनुहुन्छ अनि भगवान नै धर्मका शरणस्थल हुनुहुन्छ । भन्ते ! भगवानबाट नै यस कथनको अर्थ बुभनेछौं । भगवानबाट सुनेर भिक्षुहरूले धारण गर्नेछन् ।" "त्यसोभए सुन, भिक्षुहो ! राम्रोसँग मनमा धारण गर, भन्नेछु ।" "हवस्, भन्ते !" भनी ती भिक्षुहरूले प्रत्युत्तर दिए । भगवानले यसो भन्नुभयो—

"भिक्षुहो ! यदि अन्य तैर्थिक परिव्राजकहरूले यसरी सोद्धा— 'आवुसहो ! यी तीन धर्म हुन् । ती तीन के के हुन् ? राग, द्वेष र मोह । आवुसहो ! यी तीन धर्मको विशेषता, अभिप्राय र भिन्नता के छ ? भिक्षुहो ! ती अन्य परिव्राजकरूले तिमीहरू-लाई सोधेमा यसरी व्याख्या गरी भन्नु— 'आवुसहो ! 'राग' अल्पदोष हुन् तर यसबाट चाँडै मुक्त हुँदैन, 'द्वेष' महादोष हुन् तर यसबाट चाँडै मुक्त हुन्छ, अनि 'मोह' महादोष हुन् तर यसबाट चाँडै मुक्त हुँदैन ।' "

" 'आवुसहो ! यसको कारण के अनि विशेषता के जसले गर्दा अनुत्पन्त राग उत्पन्त हुन्छ, उत्पन्त राग वृद्धि तथा अभिवृद्धि हुन्छ ? 'शुभनिमित्त' नै यसको कारण हो । गलतरूपको 'शुभनिमित्त' मनमा हुँदा अनुत्पन्त राग उत्पन्त हुन्छ अनि उत्पन्त राग वृद्धि तथा विपुलता प्राप्त हुन्छ । आवुसहो ! यही कारण तथा विशेषताले गर्दा अनुत्पन्त राग उत्पन्त हुन्छ अनि उत्पन्त राग वृद्धि तथा अभिवृद्धि हुन्छ ।' "

" 'आवुसहो ! यसको कारण के अनि विशेषता के जसले गर्दा अनुत्पन्न द्वेष उत्पन्न हुन्छ, उत्पन्न द्वेष वृद्धि तथा अभिवृद्धि हुन्छ ? 'विरोधाभाष' नै यसको कारण हो । गलत किसिमको विरोधाभाष मनमा हुँदा अनुत्पन्न द्वेष उत्पन्न हुन्छ, उत्पन्न द्वेष वृद्धि तथा अभिवृद्धि हुन्छ । आवुसहो ! यही कारण तथा विशेषताले गर्दा अनुत्पन्न द्वेष उत्पन्न हुन्छ अनि उत्पन्न द्वेष वृद्धि तथा अभिवृद्धि हुन्छ ।' "

" 'आवुसहो ! यसको कारण के अनि विशेषता के जसले गर्दा अनुत्पन्न मोह उत्पन्न हुन्छ, उत्पन्न मोह वृद्धि तथा अभिवृद्धि हुन्छ ? 'गलत विचार' मनमा हुनु नै यसको कारण हो । गलत किसिमको मनमा हुँदा अनुत्पन्न मोह उत्पन्न हुन्छ अनि उत्पन्न मोह वृद्धि तथा अभिवृद्धि हुन्छ । आवुसहो ! यही कारण तथा विशेषताले गर्दा अनुत्पन्न मोह उत्पन्न हुन्छ अनि उत्पन्न मोह वृद्धि तथा अभिवृद्धि हुन्छ ।'"

- " 'आवुसहो ! यसको कारण के अनि विशेषता के जसले गर्दा अनुत्पन्त राग उत्पन्त हुँदैन अनि उत्पन्त राग वृद्धि तथा अभिवृद्धि हुँदैन ? 'अशुभिनिमित्त' नै यसको कारण हो । 'अशुभिनिमित्त' मनमा हुँदा अनुत्पन्त राग उत्पन्त हुँदैन, उत्पन्त राग वृद्धि तथा अभिवृद्धि हुँदैन । आवुसहो ! यही कारण तथा विशेषताले गर्दा अनु-त्पन्त राग उत्पन्त हुँदैन अनि उत्पन्त राग नष्ट हुन्छ ।' "
- " 'आवुसहो ! यसको कारण के अनि विशेषता के जसले गर्दा अनुत्पन्न द्वेष उत्पन्न हुँदैन अनि उत्पन्न द्वेष वृद्धि तथा अभिवृद्धि हुँदैन ? 'मैत्री चित्तविमुक्ति' नै यसको कारण हो । 'मैत्री चित्तविमुक्ति' मनमा हुँदा अनुत्पन्न द्वेष उत्पन्न हुँदैन अनि उत्पन्न द्वेष नष्ट हुन्छ । आवुसहो ! यही कारण तथा विशेषताले गर्दा अनुत्पन्न द्वेष उत्पन्न हुँदैन अनि उत्पन्न द्वेष नष्ट हुन्छ ।' "
- " 'आवुसहो ! यसको कारण के अनि विशेषता के हो जसले गर्दा अनुत्पन्न मोह उत्पन्न हुँदैन अनि उत्पन्न मोह वृद्धि तथा अभिवृद्धि हुँदैन ? 'सहीविचार' मनमा हुनु' नै यसको कारण हो । 'सहीविचार' मनमा हुँदा अनुत्पन्न मोह उत्पन्न हुँदैन अनि उत्पन्न मोह नष्ट हुन्छ । आवुसहो ! यही कारण तथा विशेषताले गर्दा अनुत्पन्न मोह उत्पन्न हुँदैन अनि उत्पन्न मोह नष्ट हुन्छ ।' "

## ९. अकुशलमूलसुत्तं

७०. "भिक्षुहो ! यी तीन अकुशल मूल हुन् । ती तीन के के हुन् ? लोभ अकुशल मूल हो, द्वेष अकुशल मूल हो अनि मोह अकुशल मूल हो ।

"भिक्षुहो ! जुन लोभ हो त्यही नै अकुशल मूल हो । जुन लुख्यताद्वारा शरीर, वचन र मनले अकुशल अभिसंस्कृत गर्छ । यो त्यस्तो लोभ हो जुन लोभद्वारा अभिभूत हुँदा तथा लोभ चित्तमा दिवरहँदा अरूलाई मन नपर्ने बधद्वारा वा बन्धनद्वारा वा हानिद्वारा वा निन्दाद्वारा वा निष्काशनद्वारा वा म बलवान हुँ भनी शिक्तिद्वारा दुःखको सृजना गर्छ तथा यसरी वा त्यसरी जसरी भएपिन अकुशल हुने नै गर्छ । यसकारण लोभी हुँदा वा लोभको कारण वा लोभ सृजना हुँदा वा लोभले गर्दा अनेकौ पापमय अकुशल धर्मको उद्भव हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! जुन द्वेष हो त्यही नै अकुशल मूल हो । जुन द्वेषद्वारा शरीर, वचन र मनले अकुशल अभिसंस्कृत गर्छ । यो त्यस्तो द्वेष हो जुन द्वेषद्वारा अभिभूत हुँदा तथा द्वेष चित्तमा दिबरहँदा अरूलाई मन नपर्ने बधद्वारा वा बन्धनद्वारा वा हानिद्वारा वा निन्दाद्वारा अभिभूत वा निन्दाद्वारा वा निन्दाद्वारा अभिभूत वा निन्दाद्वारा वा निन्दाद्वारा अभिभूत वा निन्दाद्वारा वा निन्दाद्

"भिक्षुहो ! जुन मोह हो त्यही नै अकुशल मूल हो । जुन मोहद्वारा शरीर, वचन र मनले अकुशल अभिसंस्कृत गर्छ । यो त्यस्तो मोह हो जुन मोहद्वारा अभिभूत हुँदा तथा मोह चित्तमा दिवरहँदा अरूलाई मन नपर्ने बधद्वारा वा बन्धनद्वारा वा हानिद्वारा वा निन्दाद्वारा वा निष्काशनद्वारा वा म बलवान हुँ भनी शक्तिद्वारा दु:खको सृजना गर्छ तथा यसरी वा त्यसरी जसरी भएपिन अकुशल हुने नै गर्छ । यसकारण मोहीत हुँदा वा मोहको कारण वा मोह सृजना हुँदा वा मोहले गर्दा अनेकौ पापमय अकुशल धर्मको उद्भव हुन्छ । भिक्षुहो ! यस्ता व्यक्ति अकालवादी पिन हुन्, असत्यवादी पिन हुन्, अनर्थदादी पिन हुन्, अधर्मवादी पिन हुन् अनि अविनयवादी पिन हुन् ।

"भिक्षुहो ! किन यस्ता व्यक्तिलाई अकालवादी पिन हुन्, असत्यवादी पिन हुन्, अन्धवादी पिन हुन्, अधर्मवादी पिन हुन् अनि अविनयवादी पिन हुन् भनी भनेको ? बधद्वारा वा बन्धनद्वारा वा हानिद्वारा वा निन्दाद्वारा वा निष्काशनद्वारा वा म बलवान हुँ भनी शक्तिद्वारा वा यसरी वा त्यसरी जसरी भए पिन विभिन्न कारणद्वारा त्यस्ता व्यक्तिले अरूलाई मन नपर्ने दुःखको सृजना गर्छ । सत्यलाई असत्य भनी ठान्छ, असत्यलाई असत्य भनी ठान्दैन, यो पिन असत्य हो, यो पिन भूट हो भनी नकारात्मक ठाउँमा राख्दैन । त्यसैले यस्ता व्यक्ति अकालवादी पिन हुन्, असत्यवादी पिन हुन्, अधर्मवादी पिन हुन्, अनि अविनयवादी पिन हुन् ।

"भिक्षुहो ! यस्ता व्यक्ति लोभबाट उत्पन्न पापमय अकुशल धर्मद्वारा वशीभूत तथा दबेको चित्तले यहीं नै देखिने गरी दु:खित, चिन्तित, अशान्त र परि-तप्त भई बस्छ । शरीर भेद हुँदा मरणपश्चात दुर्गतिमा पर्ने आशा गर्न सिकन्छ ।

"द्वेषबाट... मोहबाट उत्पन्न पापमय अकुशल धर्मद्वारा वशीभूत तथा दबेको चित्तले यहीँ नै देखिने गरी दु:खित, चिन्तित, अशान्त र परितप्त भई बसेको हुन्छ । शरीर भेद हुँदा मरणपश्चात दुर्गतिमा पर्ने आशा गर्न सिकन्छ । जस्तै कि, भिक्षुहो ! शाल वृक्ष, धव वृक्ष र स्पन्दन वृक्षमा मालुवा लता बढ्दै गई चारैतिरबाट बेरिदा त्यसको हानि हुन्छ, विनाश हुन्छ तथा हानि वा विनाशे हुन्छ । यसरी नै, भिक्षुहो ! लोभबाट उत्पन्न पापमय अकुशल धर्मद्वारा वशीभूत तथा दबेको चित्तले यहीं नै देखिने गरी दु:खित, चिन्तित, अशान्त र परितप्त भई बस्छ । शरीर भेद हुँदा मरणपश्चात दुर्गतिमा पर्ने आशा गर्न सिकन्छ ।

"द्वेषहाट... यसरी नै भिक्षुहो ! मोहबाट उत्पन्न पापमय अकुशल धर्मद्वारा वशीभूत तथा दबेको चित्तले यहीं नै देखिने गरी दुःखित, चिन्तित, अशान्त र परितप्त भई बसेको हुन्छ । शरीर भेद हुँदा मरणपश्चात दुर्गतिमा पर्ने आशा गर्न सिकन्छ । भिक्षुहो ! यी तीन नै अकुशल मूल हुन् ।

"भिक्षुहो ! यी तीन कुशल मूल हुन् । ती तीन के के हुन् ? अलोभ कुशल मूल हो, अद्रेष कुशल मूल हो अनि अमोह कुशल मूल हो ।

"भिक्षुहो ! जुन अलोभ हो त्यही नै कुशल मूल हो । जुन अलुब्धताद्वारा शरीर, वचन र मनले कुशल अभिसंस्कृत गर्छ । यो त्यस्तो अलोभ हो जुन लोभद्वारा अभिभूत नभई तथा नदिबएको चित्त हुँदा अरूलाई मन नपर्ने बधद्वारा वा बन्धन-द्वारा वा निन्दाद्वारा वा निष्काशनद्वारा वा म बलवान हुँ भनी शक्तिद्वारा दु:खको सृजना गर्दैन तथा यसरी वा त्यसरी जसरी भएपनि कुशल हुने नै गर्छ । यसकारण अलोभी हुँदा वा अलोभको कारण वा अलोभ सृजना हुँदा वा अलोभले गर्दा अनेकों कुशल धर्मको उद्भव हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! जुन अद्वेष हो त्यही नै कुशल मूल हो । जुन अद्वेषी हुँदा शरीर, वचन र मनले कुशल अभिसंस्कृत गर्छ । यो त्यस्तो अद्वेष हो जुन अद्वेषद्वारा अभिभूत नभई तथा नदिबएको चित्त हुँदा अरूलाई मन नपर्ने बधद्वारा वा बन्धनद्वारा वा हानिद्वारा वा निन्दाद्वारा वा निष्काशनद्वारा वा म बलवान हुँ भनी शिक्तद्वारा दुःखको सृजना गर्दैन तथा यसरी वा त्यसरी जसरी भएपिन कुशल हुने नै गर्छ । यशकारण अद्वेषी हुँदा वा अद्वेषको कारण वा अद्वेष सृजना हुँदा वा अद्वेषले गर्दा अनेकों कुशल धर्मको उद्भव हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! जुन बमोह हो त्यही नै कुशल मूल हो । जुन अमोहद्वारा शरीर, वचन र मनले अकुशल अभिसंस्कृत गर्छ । यो त्यस्तो अमोह हो जुन मोहद्वारा अभिभूत नभई तथा दिबएको चित्त नहुँदा अरूलाई मन नपर्ने बधद्वारा वा बन्धनद्वारा वा हानिद्वारा वा निन्दाद्वारा वा निष्काशनद्वारा वा म बलवान हुँ भनी शक्तिद्वारा दुःखको सृजना गर्दैन । यसरी वा त्यसरी जसरी भएपिन कुशल हुने नै गर्छ । यसकारण अमोही हुँदा वा अमोहको कारण वा अमोह सृजना हुँदा वा अमोह ले गर्दा अनेकौ कुशल धर्मको उद्भव हुन्छ । भिक्षुहो ! यस्ता व्यक्ति कालवादी पिन हुन्, सत्यवादी पिन हुन्, अर्थवादी पिन हुन्, धर्मवादी पिन हुन् अनि विनयवादी पिन हुन् ।

"भिक्षुहो ! किन यस्ता व्यक्तिलाई कालवादी पिन हुन्, सत्यवादी पिन हुन्, अर्थवादी पिन हुन्, धर्मवादी पिन हुन् अनि विनयवादी पिन हुन् भनी भनेको ? बधद्वारा वा बन्धनद्वारा वा हानिद्वारा वा निन्दाद्वारा वा निष्काशनद्वारा वा म बलवान हुँ भनी शक्तिद्वारा वा यसरी वा त्यसरी जसरी भएपिन विभिन्न कारणद्वारा त्यस्ता व्यक्तिले अरूलाई मन नपर्ने दुःखको सृजना गर्दैन । सत्यलाई सत्य भनी ठानेको हुन्छ, असत्यलाई असत्य भनी ठानेको हुन्छ, यो पिन असत्य हो, यो पिन फूट हो भनी नकारात्मक ठाउँमा राख्दैन । त्यसैले यस्ता व्यक्ति कालवादी पिन हुन्, सत्य-वादी पिन हुन्, अर्थवादी पिन हुन्, धर्मवादी पिन हुन् औन विनयवादी पिन हुन् ।

"भिक्षुहो ! यस्ता व्यक्तिद्वारा पापमय अकुशल धर्म लोभ नष्ट हुन्छ, समूल उच्छिन्न हुन्छ, काटिएको ताड वृक्ष भे पुनः जीवित हुँदैन । यहीँको यहीँ नै अनुभव गर्न सिकने (दृष्ट धर्ममा) सुखपूर्वक, चिन्तारहित, अर्गान्तिरहित र सन्तप्तरहित हुन्छ । यहीँ यो शरीररहँदा नै निर्वाण लाभी हुन्छ ।

"द्रेष... निर्वाण लाभी हुन्छ । मोह... निर्वाण लाभी हुन्छ । जस्तै कि भिक्षुहो । शाल वृक्ष वा धव वृक्ष वा स्पन्दनको वृक्षहोस् अनि त्यस वृक्षमा मालुवाको तीन लताद्वारा बेरेको हुन्छ, त्यहाँ एकजना मान्छेले को लो र टोकरी लिई आउँछ अनि उसले त्यहाँ मालुवा लताको जरा काट्छ, जरा कटेपछि खन्छ, खनेपछि मूल जरालाई नै उखेली यहाँसम्म कि बढेर आउने सबै घाँरापात पनि उखेल्छ । उसले त्यो मालुवा लतालाई खण्ड-खण्ड पार्छ, चीरा-चीरा पार्छ, चीरा-चीरा पारी स-साना गार्दै पातलो टुका पार्छ, स-साना पातलो पारी घाममा र्काउँछ, हावा र घामले सुकंपछि आगो बाल्छ, आगो बालेपछि खरानी पार्छ, खराठी पारी तेज हावा बहेकोमा उडाई दिन्छ या त तीब्र गतिले बगेको नदीमा बगाई दिन्छ । भिक्षुहो ! यसरी नै भालुवा लताको समूलै उखेल्दा वा ताड वृक्ष काट्दा पुनः पलाउँदैन । यसरी नै भिक्षुहो ! ती व्यक्तिले पापमय अकुशल धर्म लोभ नष्ट गर्छ, मूलोच्छेद गर्छ, तथा काटिएको ताड वृक्ष पुनः नपलाउने वा न उम्रिने हुन्छ । यहीँको यहीँ नै अनुभव गर्न सिकने सुखपूर्वक, चिन्तारहित, अशान्तिरहित र सन्तप्तरहित हुन्छ । यहीँ यो शरीररहँदा नै निर्वाण लाभी हुन्छ ।

"द्वेष... मोह नष्ट हुन्छ, समूल उच्छिन्न हुन्छ, काटिएको ताड वृक्ष भौं पुनः जीवित हुँदैन । यहीँको यहीँ नै अनुभव गर्न सिकने सुखपूर्वक, चिन्तारहित, अशान्तिरहित र सन्तप्तरहित हुन्छ । यहीँ शरीररहँदा नै निर्वाण लाभी हुन्छ । भिक्षुहो ! यी तीन नै कुशल मूल हुन् ।"

## १०. उपोसथसुत्तं

७९. मैले यस्तो सुनें एक समय भगवान सावित्थिस्थित मिगारमाताको प्रासाद पुब्बाराम विहारमा बस्नुहुन्थ्यो । त्यस समय मिगारमाता विसाखा उपोसथको दिन जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गइन् । त्यहाँ पुगी एक ठाउँमा बिसन् । एक ठाउँमा बसेपछि मिगारमाता विसाखालाई भगवानले यसो भन्नुभयो "विसाखा ! आज दिवा समयमा कहाँबाट आएकी ?" "भन्ते ! आज मैले उपोसथ (व्रत) लिएकी छु ।"

"विसाखा! उपोसथ तीन प्रकारका छन्। ती तीन के के हुन्? गोपालक उपोसथ, निर्मन्थ उपोसथ र आर्य उपोसथ। विसाखा! गोपालक उपोसथ कस्तो हुन्छ? जस्तै कि, विसाखा! गोठालाले साँभको बेला मालिकलाई गाईहरू सुम्पेपछि यसरी विचार गर्छ— 'आज गाईहरू फलानो-फलानो ठाउँमा चराएँ, फलानो-फलानो ठाउँमा पानी पिलाएँ। भोली यी गाईहरूलाई फलानो-फलानो ठाउँमा चराउँछु र फलानो-फलानो ठाउँमा पानी पिलाउँछु।' विसाखा! यस्तै गरी कसै कसैले उपोसथ लिई यस्तो विचार गर्छ— 'आज मैले यो-यो खाद्यपदार्थ खाएँ, तथा यो-यो भोजन गरेँ। भोलि मैले यस्तो-यस्तो खाद्यपदार्थ खानेछु तथा यस्तो-यस्तो भोजन गरेँछु। उसले त्यस्तो लोभ सहगत चेतनाद्वारा समय बिताउँछु। विसाखा! गोपालक उपोसथ भनेको यस्तै हुन्छ। विसाखा! यस्तो उपोसथ लिँदा महत्फल हुँदैन, महानिसंस हुँदैन, महाज्योतिर्मय हुँदैन अनि महाविस्तारित हुँदैन।

"विसाखा ! निर्ग्रन्थ उपोसथ कस्तो हुन्छ ? विसाखा ! निर्ग्रन्थ भन्ने श्रमणहरूको जात छन् । उसले आफ्ना शिष्यहरूलाई यस्तो उपोसथ शिक्षा लिन लाउँछन् – 'आऊ, हे पुरुष हो ! तिमीहरूले यहाँबाट पूर्व दिशाको १०० योजन (६०० माईल) सम्म जित प्रणीहरू हुन्छन् तिनीहरूलाई दण्डद्वारा मुक्त गर । पश्चिम दिशाको १०० योजनसम्म जित प्राणीहरू छन् तिनीहरूलाई दण्डद्वारा मुक्त गर । उत्तर दिशाको १०० योजनसम्म जित प्राणीहरू छन् तिनीहरूलाई दण्डद्वारा मुक्त गर अनि दक्षिण दिशाको १०० योजनसम्म जित प्राणीहरू छन् तिनीहरूलाई दण्डद्वारा मुक्त गर अनि दक्षिण दिशाको १०० योजनसम्म जित प्राणीहरू छन् तिनीहरूलाई दण्डद्वारा मुक्त गर । यसरी केही प्राणीप्रति दया तथा अनुकम्पा गर्न लाउँछन् । केही प्राणीप्रति दया तथा अनुकम्पा गर्न लाउँछन् । उसले आफ्ना शिष्यहरूलाई यस्तो उपोसथ

शिक्षा लिन लाउँछन् - 'आऊ, हे पुरुष हो ! सबै वस्त्र छोडेर यसरी भन - 'न म कहीं कसैको कोही हुँ तथा न त मेरो कहीं कोही केही छ । तर आमाबाले यो मेरो छोरा हो र उसले पिन वहाँहरू मेरो आमा-बा हुन् भनी जानेकै हुन्छ । उसको जहानले वहाँ मेरो स्वामी र छोराले पिन मेरो बा हुन् भनी जानेकै हुन्छ । उसले पिन यी मेरी जहान र छोरा हुन् भनी जानेकै हुन्छ । उसले पिन यी मेरी जहान र छोरा हुन् भनी जानेकै हुन्छ । उसले पिन यी मेरा दास तथा नोकरचाकरले पिन वहाँ हाम्रा मालिक हुन् भनी जानेकै हुन्छ । उसले पिन यी मेरा दास तथा नोकरचाकर हुन् भनी जानेकै हुन्छ । जुन समय यसरी सत्य व्रत भनी व्रत लिंदा भूटो कुरा भनेको हुन्छ । यसकारण मैले तिनीहरू मृषावादी हुन् भन्छ । उनीहरूले त्यो रात बितेपछि कसैले निदएको वस्तु लिई उपभोग गर्छ । यसकारण मैले तिनीहरूलाई चोरेर लिने भन्छ । विसाखा ! निर्ग्रन्थ उपोसथ भनेको यस्तै हुन्छ । विसाखा ! यस्तो उपोसथ लिंदा महत्फल हुँदैन, महानिसंस हुँदैन, महाज्योतिर्मय हुँदैन अनि महाविस्तारित हुँदैन ।

"विसाखा! आर्य उपोसथ कस्तो हुन्छ ? विसाखा! मैलो (उपक्लेश) चित्त कमशः सफा हुन्छ । विसाखा! मैलो चित्त कसरी कमशः सफा पार्छ ? विसाखा! यहाँ आर्य श्रावकले तथागतलाई अनुस्मरण गर्छ— 'वहाँ भगवान अर्हत, सम्यक-सम्बुद्ध, विद्याचरण सम्पन्न, सुगत, लोकविज्ञ, कुमार्गी व्यक्तिलाई दमन गर्ने सारिथ, देव-मनुष्यका शास्ता, बुद्ध र भगवान हुनुहुन्छ ।' उसले तथागत अनुस्मरण गर्दा चित्त प्रसन्न र प्रमुदित हुन्छ । जुन दूषित चित्त हो त्यो नष्ट हुन्छ । यसरी नै विसाखा! मैलो चित्त कमशः सफा पार्छ । जस्तै कि, विसाखा! मैलो शीर कमशः सफा पार्छ ।

"विसाखा ! मैलो शीर कसरी कमशः सफा पार्छ ? काँग्यो भए, माटो भए, पानी भए अनि आफू स्वयम्ले नै प्रयत्न गरे । विशाखा ! मैलो शीरलाई त्यसरी सफा पार्छ । यसरी नै, विसाखा ! मैलो चित्त कमशः सफा पार्छ ।

"विसाखा ! मैलो चित्त कसरी क्रमशः सफा पार्छ ? यहाँ विसाखा ! आर्य श्रावकले तथागतलाई अनुस्मरण गर्छ-'वहाँ भगवान अर्हत, सम्यकसम्बुद्ध, विद्याचरण सम्पन्न, सुगत, लोकविज्ञ, कुमार्गी व्यक्तिलाई दमन गर्ने सारिथ, देव-मनुष्यका शास्ता, बुद्ध र भगवान हुनुहुन्छ ।' उसले तथागत अनुस्मरण गर्दा चित्त प्रसन्न र प्रमुदित हुन्छ । जुन चित्त मैल हो त्यो विलिन हुन्छ । यसरी नै विसाखा ! मैलो चित्त कमशः परिशुद्ध पार्छ । यसैलाई भनिन्छ, विसाखा ! ब्रह्म उपोसथ व्रत लिएको, ब्रह्मासँगै सहवास गरेको, ब्रह्माप्रति चित्त प्रसन्न तथा प्रमुदित भएको अनि जुन चित्त मैल हो त्यो विलिन हुन्छ । यसरी नै, विसाखा ! मैलो चित्त कमशः सफा पार्छ ।

"विसाखा! मैलो चित्त कमशः सफा पार्छ । विसाखा! मैलो चित्त कसरी कमशः सफा पार्छ ? विसाखा! यहाँ आर्य श्रावकले धर्मको अनुस्मरण गर्छ— 'भगवानको धर्म सुआख्यात, सान्दृष्टिक, अकालिक, आई हेर भन्न हुने, निर्वाण लाभ गराउने र विज्ञजनबाट विदित गर्न हुने धर्म हो । यसरी उसले धर्मको अनुस्मरण गर्दा चित्त प्रसन्न र प्रमुदित हुन्छ । जुन चित्तको उपक्लेश हो त्यो विलिन हुन्छ । जस्तै कि, विसाखा! मैलो शरीर कमशः सफा पार्छ ।

"विसाखा ! मैलो शरीर कसरी कमशः सफा पार्छ ? शंख, चूर्ण, पानी अनि आफू स्वयम्ले नै प्रयत्न गरे । विसाखा ! मैलो शरीर यसरी नै कमशः सफा पार्छ । यसरी नै, विसाखा ! मैलो चित्त कमशः सफा पार्छ ।

"विसाखा ! मैलो चित्त कसरी कमशः सफा पार्छ ? विसाखा ! यहाँ आर्यश्रावकले धर्मको अनुरमरण गर्छ— 'भगवानको धर्म सुआख्यात, सान्दृष्टिक, अकालिक, आई हेर भन्न हुने, निर्वाण लाभ गराउने र विज्ञजनबाट विदित गर्न हुने धर्म हो ।' यसरी उसले धर्मको अनुस्मरण गर्दा चित्त प्रसन्न र प्रमुदित हुन्छ । जुन चित्तको मैल हो त्यो विलिन हुन्छ । यसैलाई भनिन्छ— विसाखा ! 'आर्यश्रावकले धर्म उपोसथ व्रत पालन गरेको, धर्मसँग बसेको, धर्मप्रति चित्त प्रसन्न र प्रमुदित भएको अनि जुन चित्त उपक्लेश हो त्यो विलिन हुन्छ । यसरी नै, विसाखा ! मैलो चित्त कमशः सफा पार्छ । हुन्य

"विसाखा! मैलो चित्त कमशः सफा पार्छ। विसाखा! मैलो चित्त कसरी कमशः सफा पार्छ? विसाखा! यहाँ आर्यश्रावकले संघको अनुस्मरण गर्छ— 'भगवानको श्रावक संघ सुन्दर मार्गगामी, ऋजु मार्गगामी, न्याय मार्गगामी, उचित मार्गगामी जुन कि यी आर्य पुद्गल चार जोडा वा अष्ट पुरुष पुद्गल भगवानका श्रावक संघ हुन्, वहाँहरू आव्हान गर्न योग्य, आतिथ्य गर्न योग्य, दक्षिणा दिन योग्य, अञ्जलबद्ध गरी नमस्कार गर्न योग्य र लोकका निम्ति अतिउत्तम पुण्यक्षेत्र श्रावक संघ हुन्।' संघको अनुस्मरण गर्दा उसको चित्त प्रसन्न तथा प्रमुदित हुन्छ। जुन चित्त उपक्लेश हो त्यो विलिन हुन्छ। जस्तै कि, विसाखा! मैलो वस्त्र कमशः सफा पार्छ।

"विसाखा ! मैलो वस्त्र कसरी कमशः सफा पार्छ ? लुगा धुने माटो, खरानी, गोबर, पानी र व्यक्तिद्वारा प्रयत्न गरे । विसाखा ! यसरी नै मैलो वस्त्र सफा हुन्छ । विसाखा ! यसरी नै मैलो चित्त कमशः सफा पार्छ । "विसाखा ! मैलो चित्त कसरी कमशः सफा पार्छ ? विसाखा ! यहाँ आर्यश्रावकले संघ अनुस्मरण गर्छ- 'भगवानको श्रावक संघ सुन्दर मार्गगामी... लोकका निम्ति अतिउत्तम पुण्यक्षेत्र श्रावक संघ हुन् ।' संघको अनुस्मरण गर्दा उसको चित्त प्रसन्न हुन्छ तथा प्रमुदित हुन्छ । जुन चित्त उपक्लेश हो त्यो विलिन हुन्छ । यसैलाई भनिन्छ- विसाखा ! 'आर्य श्रावक संघ उपोसथ व्रत पालन गरेको, संघसँग बसेको, संघप्रति चित्त प्रसन्न तथा प्रमुदित भएको अनि जुन चित्त उपक्लेश हो त्यो विलिन हुन्छ । यसरी नै, विसाखा ! मैलो चित्त क्रमशः सफा पार्छ ।

"विसाखा! मैलो चित्त कमशः सफा पार्छ। विसाखा! मैलो चित्त कसरी कमशः सफा पार्छ? विसाखा! यहाँ आर्यश्रावकले आफ्नो शील अनुस्मरण गर्छ—अखिण्डत, छिद्ररहित, दागरहित, पिवत्र, पिरशुद्ध, विज्ञजनबाट प्रशंसित, अकलंकित र समाधिमा लाग्ने हुन्छ। शीललाई अनुस्मरण गर्दा उसको चित्त प्रसन्न तथा प्रमुदित हुन्छ। जुन चित्त उपक्लेश हो त्यो विलिन हुन्छ। जस्तै कि, विशाखा! मैलो एैना कमशः सफा पार्छ।

"विसाखा ! मैलो ऐना कसरी कमशः सफा पार्छ ? तेल, खरानी, केशको गुच्छा अनि आफू स्वयम्ले नै प्रयत्न गरे । विसाखा ! मैलो ऐना यसरी नै कमशः सफा पार्छ । यसरी नै, विसाखा ! मैलो चित्त कमशः सफा पार्छ ।

"विसाखा! मैलो चित्त कसरी कमशः सफा पार्छ ? विसाखा! यहाँ आर्य-श्रावकले आफ्नो शील अनुस्मरण गर्छ— अखण्डित, छिद्ररित, दागरिहत, पिवत्र, पिरशुद्ध, विज्ञजनबाट प्रशंसित, अकलंकित र समाधिमा लाग्ने हुन्छ । शील अनुस्मर-ण गर्दा उसको चित्त प्रसन्न हुन्छ तथा प्रमुदित हुन्छ । जुन चित्त उपक्लेश हो त्यो विलिन हुन्छ । यसरी नै, विसाखा! मैलो चित्त कमशः सफा पार्छ ।

"विसाखा ! मैलो चित्त कमशः सफा पार्छ । विसाखा ! मैलो चित्त कसरी कमशः सफा पार्छ ? विसाखा ! यहाँ आर्यश्रावकले देवताहरू अनुस्मरण गर्छ— 'चार महाराज देव, त्रयोत्रिंश देव (इन्द्र), याम देव, तुषित देव, निर्माणरित देव, परिनिर्मित देव, वशवर्ती देव र ब्रह्मकायिक देव छन् । यो भन्दा पिन माथि-माथि अरू देव छन् । जुन श्रद्धामा सम्पन्न भई ती देव यहाँबाट च्युत भई त्यहाँ उत्पन्न भए । मसँग पिन त्यस्तै श्रद्धा छ । जुन शील सम्पन्न भई ती देव यहाँबाट च्युत भई त्यहाँ उत्पन्न भए । मसँग पिन त्यस्तै श्रद्धा छ । जुन श्रुतमय ज्ञान सम्पन्न भई यहाँबाट च्युत भई त्यहाँ उत्पन्न भए । मसँग पिन त्यस्तै श्रुतमय ज्ञान छ । जुन त्याग सम्पन्न भई यहाँबाट च्युत भई त्यहाँ उत्पन्न भए । मसँग पिन त्यस्तै श्रुतमय ज्ञान छ ।

त्याग छ। जुन प्रज्ञामा सम्पन्न भई यहाँबाट च्युत भई त्यहाँ उत्पन्न भए। मसँग पनि त्यस्तै प्रज्ञा छ। उसले यसरी आफ्नो र देवका श्रद्धा, शील, श्रुत, त्याग अनि प्रज्ञाको अनुस्मरण गर्दा उसको चित्त प्रसन्न तथा प्रमुदित हुन्छ। जुन चित्त उपक्लेश हो त्यो विलिन हुन्छ। यसरी नै, विसाखा! मैलो चित्त कमशः सफा पार्छ। जस्तै कि, विसाखा! मैलो सुन कमशः सफा पार्छ।

"विसाखा ! मैलो सुन कसरी कमशः सफा पार्छ ? अँगेठी, नून, गेरु, चिम्ता, आगो फुक्ने नली अनि आफू स्वयम्ले नै प्रयत्न गरे । विसाखा ! मैलो सुन यसरी कमशः सफा पार्छ । यसरी नै, विसाखा ! मैलो चित्त कमशः सफा पार्छ ।

"विसाखा ! मैलो चित्त कसरी कमशः सफा पार्छ ? विसाखा ! यहाँ आर्यश्रावकले देवताहरू अनुस्मरण गर्छ— 'चार महाराज देव, त्रयोतिंश देव, याम देव, तुषित देव, निर्माणरित देव, परिनर्मित देव, वशवर्ती देव र ब्रह्मकायिक देव छन् । यो भन्दा पिन माथि-माथि अरू देव छन् । जुन श्रद्धा... शील...श्रुतमय ज्ञान... प्रज्ञामा सम्पन्न भई यहाँबाट च्युत भई त्यहाँ उत्पन्न भए । मसँग पिन त्यस्तै प्रज्ञा छ । उसले यसरी आफ्नो र देवका श्रद्धा, शील, श्रुत, त्याग र प्रज्ञाको अनुस्मरण गर्दा उसको चित्त प्रसन्न हुन्छ तथा प्रमुदित हुन्छ । जुन चित्त मैल हो त्यो विलिन हुन्छ । यसैलाई भिनन्छ— विसाखा ! 'आर्यश्रावक देव उपोसथ व्रत पालन गरेको, देवसँग बसेको, देवप्रति चित्त प्रसन्न तथा प्रमुदित भएको अनि जुन चित्त उपक्लेश हो त्यो विलिन हुन्छ । यसरी नै, विसाखा ! मैलो चित्त कमशः सफा पार्छ ।

"विसाखा ! ती आर्य श्रावकले यसरी विचार गर्छ— 'अर्हतले सारा जीवन प्राणी हिंसा त्याग्छ, प्राणी हिंसाबाट विरत भई, दण्ड त्यागी, शस्त्र त्यागी, लज्जाल, दयालु, समस्त प्राणीप्रति हितानुकम्पी भई जीवन बिताउँछ । मैले पनि आजको गो दिन र रात प्राणी हिंसा त्यागी प्राणी हिंसाबाट विरत हुन्छु, दण्ड त्याग्छु, श.ज त्याग्छु, लजालु, दयालु र समस्त प्राणीप्रति हितानुकम्पी भई बस्छु । यो अङ्गद्वारा पनि अर्हतको अनुकरण गरेको हुन्छु तथा मैले उपोसथ व्रत लिएको हुन्छु ।

"अर्हतले सारा जीवन चोरी कार्य त्याग्छ, चोरी कार्यबाट विरत भई दिएको मात्रै आकांक्षा गर्छ अनि चोरी कार्य नगरी परिशुद्ध जीवन बिताउँछ । मैले पनि आजको यो दिन र रात चोरी कार्य त्याग्छु, चोरी कार्यबाट विरत भई दिएको मात्रै आकांक्षा गर्छु अनि चोरी कार्य नगरी परिशुद्ध जीवन बिताउँछु । यो अङ्गद्धारा पनि अर्हतको अनुकरण गरेको हुन्छु तथा मैले उपोसथ ब्रत लिएको हुन्छु । "अर्हतले सारा जीवन अब्रह्मचर्य त्याग्छ, ब्रह्मचारी हुन्छ तथा अनाचारी भई ग्राम्यमैथुन धर्मबाट विरत हुन्छ । मैले पनि आजको यो दिन र रात अब्रह्मचर्य त्याग्छ, ब्रह्मचारी हुन्छ तथा अनाचारी भई ग्राम्यमैथुन धर्मबाट विरत हुन्छ । यो अङ्गद्वारा पनि अर्हतको अनुकरण गरेको हुन्छ तथा मैले उपोसथ व्रत लिएको हुन्छ ।

"अर्हतले सारा जीवन भूटोबोली त्याग्छ, भूट बोल्नबाट विरत भई सत्यवादी, विश्वासी, स्थिरवान, सत्यमा निर्भर तथा सत्यवादी भई लोकमा विश्वसनीय हुन्छ । मैले पिन आजको यो दिन र रात भूटो बोली त्याग्छु, भूट बोल्नबाट विरत भई सत्यवादी, विश्वासी, स्थिरवान, सत्यतामा निर्भर तथा सत्य-वादी भई लोकमा विश्वसनीय हुन्छु । यो अङ्गद्वारा पिन अर्हतको अनुकरण गरेको हुन्छु तथा मैले उपोसथ व्रत लिएको हुन्छु ।

"अर्हतले सारा जीवन सुरा-मद्यपान बेहोश पार्ने मादक पदार्थ त्याग्छ, जाँड-रक्सी आदि बेहोश पार्ने मादक पदार्थबाट विरत हुन्छ । मैले पनि आजको यो दिन र रात सुरा-मद्यपान बेहोश पार्ने मादक पदार्थ त्याग्छ, जाँड-रक्सी आदि बेहोश पार्ने मादक पदार्थबाट विरत हुन्छ । यो अङ्गद्वारा पनि अर्हतको अनुकरण गरेको हुन्छ तथा मैले उपोसथ व्रत लिएको हुन्छ ।

"अर्हतले सारा जीवन एकछाके हुन्छ, राती भोजन गर्दैन तथा विकाल भोजनबाट विरत हुन्छ । मैले पिन आजको यो दिन र रात एकछाके हुन्छु, राती भोजन गर्दिन तथा विकाल भोजनबाट विरत हुन्छु । यो अङ्गद्वारा पिन अर्हतको अनुकरण गरेको हुन्छु तथा मैले उपोसथ व्रत लिएको हुन्छु ।

"अर्हतले सारा जीवन नाच, गीत, वाद्य, तमाशा (नाटक), माला, सुगन्धित लेपन, धारण, गहनादिले सजिसजाउ हुनबाट विरत हुन्छ । मैले पनि आजको यो दिन र रात नाच, गीत, वाद्य, तमाशा (नाटक), माला, सुगन्धित लेपन, धारण, गहनादिले सजिसजाउ हुनबाट विरत हुन्छु । यो अङ्गद्वारा पनि अर्हतको अनुकरण गरेको हुन्छु तथा मैले उपोसथ ब्रत लिएको हुन्छु ।

"अर्हतले सारा जीवन उच्चाशन र महाशैय्या त्याग्छ, उच्चाशन र महाशैय्याबाट विरत भई निम्नाशन वा खाट वा घाँसको आसनमा बस्छ । मैले पनि आजको यो दिन र रात उच्चाशन र महाशैय्या त्याग्छ, उच्चाशन र महाशैय्याबाट विरत भई निम्नाशन वा खाट वा घाँसको आसनमा बस्छु । यो अङ्गद्वारा पनि अर्हतको अनुकरण गरेको हुन्छु तथा मैले उपोसच व्रत लिएको हुन्छु ।

"यस्तै नै, विसाखा ! आर्य उपोसथ हुन्छ । विसाखा ! यस्तो आर्य उपोसथ लिदा महत्फल, महानिसंस, महाज्योति तथा महाविस्तारित हुन्छ ।"

"कितको महत्फल, कितको महानिसंस, कितको ज्योति र कितको विस्तारित हुन्छ ?" "विसाखा ! जस्तै कि – बहुरत्नद्वारा सम्पन्न भई यी सोह महाजनपद जुन यो अङ्ग, मगध, कासी, कोसल, वज्जी, मल्ल, चेती, वङ्ग, कुरू, पञ्चाल, मच्छ, सूरसेन, अस्सक, अवन्ती, गन्धार र कम्बोजमा राज्य गरेता पिन अष्टाङ्ग उपोसथ व्रतले सम्पन्न हुँदाको तुलनामा सोह भागको एक भाग पिन छैन । त्यो के कारण ? विसाखा ! दिव्य सुखको तुलनामा मनुष्य राज्य सुख भनेको थोरै मात्र हुन्।"

"विसाखा ! मनुष्यका ४० वर्ष चतुमहाराजिक देवका एक रात र दिन हुन्छ । त्यस रातको ३० रातमा एक महिना हुन्छ । त्यस महिनाको बाह्र महिनामा एक वर्ष हुन्छ । त्यस वर्षको ४०० वर्ष चतुमहाराज देवका आयु प्रमाण हुन् । यो सम्भव छ कि, विसाखा ! यहाँ जो कोही स्त्री वा पुरुषद्वारा अष्टाङ्ग उपोसथ वृत सम्पन्न गर्छ भने तथा उपोसथ वृत पालन गर्छ भने शरीर भेद हुँदा मरण पश्चात चतुमहाराज देवका कुलमा सहवासी भई उत्पन्न हुन्छ । यही अर्थ लिई भनेको हुँ कि— 'दिव्य सुखको तुलनामा मनुष्य राज्य सुख भनेको धोरै मात्र हुन्।'"

"विसाखा ! मनुष्यका १०० वर्ष तावितस देवका एक रात र दिन हुन्छ । त्यस रातको ३० रातमा एक महिना हुन्छ । त्यस महिनाको बाह्र महिनामा एक वर्ष हुन्छ । त्यस वर्षको १,००० वर्ष तावितस देवका आयु प्रमाण हुन् । यो म्भव छ कि, विसाखा ! यहाँ जो कोही स्त्री वा पुरुषद्वारा अष्टाङ्ग उपोसथ व्रत सम्पन्न गर्छ भने तथा उपोसथ व्रत पालन गर्छ भने शरीर भेद हुँदा मरण पश्चात तावितस देवका कुलमा सहवासी भई उत्पन्न हुन्छ । यही अर्थ लिई भनेको हुँ कि- 'दिव्य सुखको तुलनामा मनुष्य राज्य सुख भनेको थोरै मात्र हुन् ।' "

"विसाखा ! मनुष्यका २०० वर्ष याम देवका एक रात र दिन हुन्छ । त्यस रातको ३० रातमा एक महिना हुन्छ । त्यस महिनाको बाह्र महिनामा एक वर्ष हुन्छ । त्यस वर्षको २,००० वर्ष याम देवका आयु प्रमाण हुन् । यो सम्भव छ कि, विसाखा ! यहाँ जो कोही स्त्री वा पुरुषद्वारा अष्टाङ्ग उपोसथ व्रत सम्पन्न गर्छ भने तथा उपोसथ व्रत पालन गर्छ भने शरीर भेद हुँदा मरण पश्चात याम देवका कुलमा सहवासी भई उत्पन्न हुन्छ । यही अर्थ लिई भनेको हुँ कि-'दिव्य सुखको तुलनामा मनुष्य राज्य सुख भनेको थोरै मात्र हुन्।' "

"विसाखा ! मनुष्यका ४०० वर्ष तुषित देवका एक रात र दिन हुन्छ । त्यस रातको ३० रातमा एक महिना हुन्छ । त्यस महिनाको बाह्र महिनामा एक वर्ष हुन्छ । त्यस वर्षको ४,००० वर्ष तुषित देवका आयु प्रमाण हुन् । यो सम्भव छ कि, विसाखा ! यहाँ जो कोही स्त्री वा पुरुषद्वारा अष्टाङ्ग उपोसथ व्रत सम्मन्न गर्छ भने तथा उपोसथ व्रत पालन गर्छ भने शरीर भेद हुँदा मरण पश्चात तुषित देवका कुलमा सहवासी भई उत्पन्न हुन्छ । यही अर्थ लिई भनेको हुँ कि—'दिव्य सुखको तुलनामा मनुष्य राज्य सुख भनेको थोरै मात्र हुन्।'"

"विसाखा! मनुष्यका ६०० वर्ष निम्मानरती देवका एक रात र दिन हुन्छ । त्यस रातको ३० रातमा एक महिना हुन्छ । त्यस महिनाको बाह्र महिनामा एक वर्ष हुन्छ । त्यस वर्षको ६,००० वर्ष निम्मानरती देवका आयु प्रमाण हुन् । यो सम्भव छ कि, विसाखा! यहाँ जो कोही स्त्री वा पुरुषद्वारा अष्टाङ्ग उपोसथ व्रत सम्पन्न गर्छ भने तथा उपोसथ व्रत पालन गर्छ भने शरीर भेद हुँदा मरण पश्चात निम्मानरती देवका कुलमा सहवासी भई उत्पन्न हुन्छं । यही अर्थ लिई भनेको हुँ कि— 'दिव्य सुखको तुलनामा मनुष्य राज्य सुख भनेको थोरै मात्र हुन्।' "

"विसाखा ! मनुष्यका १६०० वर्ष परिनिम्मितवसवत्ती देवका एक रात र दिन हुन्छ । त्यस रातको ३० रातमा एक महिना हुन्छ । त्यस महिनाको बाह्र महिनामा एक वर्ष हुन्छ । त्यस वर्षको १६,००० वर्ष परिनिम्मितवसवत्ती देवका आयु प्रमाण हुन् । यो सम्भव छ कि, विसाखा ! यहाँ जो कोही स्त्री वा पुरुषद्वारा अष्टाङ्ग उपोसथ व्रत सम्पन्न गर्छ भने तथा उपोसथ व्रत पालन गर्छ भने शरीर भेद हुँदा मरण पश्चात परिनिम्मितवसवत्ती देवका कुलमा सहवासी भई उत्पन्न हुन्छ । यही अर्थ लिई भनेको हुँ कि— 'दिव्य सुखको तुलनामा मनुष्य राज्य सुख भनेको थोरै मात्र हुन् ।' "

> "पाणं न हञ्जे न चिंदन्नमादिये, मुसा न भासे न च मज्जपो सिया। अब्रह्मचरिया विरमेय्य मेथुना, रत्तिं न भुञ्जेय्य विकालभोजनं॥

"मालं न धारे न च गन्धमाचरे, मञ्चे छमायं व सयेथ सन्थते। एतिञ्ह अट्टिश्वकमाहुपोसथं, बुद्धेन दुक्खन्तगुना पकासितं॥ "चन्दो च सूरियो च उभो सुदस्सना, ओभासयं अनुपरियन्ति यावता । तमोनुदा ते पन अन्तलिक्खगा, नभे पभासन्ति दिसाविरोचना ॥

"एतस्मि यं विज्जिति अन्तरे धनं, मुत्ता मणि वेलुरियञ्च भद्दकं। सिङ्गी सुवण्णं अथ वापि कञ्चनं, यं जातरूपं हटकन्ति वुच्चति ॥

"बहुक्रुपेतस्स उपोथस्स, कलम्पि ते नानुभवन्ति सोलसिं। चन्दप्यभा तारगणा च सब्बे॥

"तस्मा हि नारी च नरो च सीलवा, बद्दृङ्गुपेतं उपवस्सुपोसषं। पुञ्जानि कत्वान सुखुद्रयानि, अनिन्दिता सग्गमुपेन्ति ठान"न्ति ॥

"प्राणघाट नगर, चोरी नगर, भूटो नबोल, मद्यपान नगर, मैथुन वा अब्रह्मचर्य हुनबाट विरत होऊ, राती अर्थात विकाल भोजन नगर्नु ।

"माला नलगाऊ, सुगन्धित लेपन नगर, मञ्च वा विछ्यौना बिछ्याएको भूमिमा बस्ने गर, दुःख अन्त्य हुने गुण भएको यो अष्टाङ्ग उपोसथ पालन गर्न बुद्धद्वारा प्रकाशित भएको छ।

"चन्द्र र सूर्य <mark>दुवै</mark> हेर्न<mark>मा सुदर्शनीय छन्</mark>, भ्याएसम्मको प्रकाश फैलाउँछन्, अन्धकार हटाउने ती अन्तरिक्षगामी हुन्, सम्पूर्ण दिशासहित नभमा आलोकित पार्छ।

"यस अन्तर्गत जे जित धन, मुक्ता, मिण, वैदूर्य, उत्तम स्वर्ण वा कञ्चन, जुन कि, (सुनचाँदी, धातु) वा हटक (मिसनो सुन) पिन भन्छन् ।

"समस्त तारा र चन्द्रप्रभाको तुलनामा अष्टाङ्ग उपोसथ पालन गर्दा सोह्र भागको एक भाग पनि हुँदैन ।

"त्यसैले नारी र नरले शीलवान भई अष्टाङ्ग उपोसथ पालन गरी सुखदा-यक पुण्यकर्म गर्दा अभिनन्दित भई स्वर्ग लोकमा उत्पन्न हुन सम्भव छ।

#### (८) ३. आनन्दवग्गो

#### १. छन्नसुत्तं

७२. एक समय भगवान सावित्थिस्थित अनाथिपिण्डिकको जेतवनाराममा बस्नुहुन्थ्यो । त्यसबेला छन्न परिव्राजक जहाँ आयुष्मान आनन्द हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए । त्यहाँ पुगी आयुष्मान आनन्दसँग सम्मोदन गरी, सम्मोदनीय सारणीय कुरा भएपछि एक ठाउँमा बसे । एक ठाउँमा बसेपछि छन्न परिव्राजकले आयुष्मान आनन्दलाई यसो भने— "आवुस आनन्द ! यहाँहरूले पिन राग प्रहाण (त्याग) गर्ने कुरा गर्नुहुन्छ, द्वेष प्रहाण गर्ने कुरा गर्नुहुन्छ, अनि मोह प्रहाण गर्ने कुरा गर्नुहुन्छ । आनन्दले भन्नुभयो— आवुस ! हामीले राग प्रहाण गर्ने कुरा भन्छौं, द्वेष प्रहाण गर्ने कुरा भन्छौं अनि मोह प्रहाण गर्ने कुरा भन्छौं ।"

"आवुस ! तिमीले रागमा के दोष देखेर प्रहाण गर्न भन्छौ, द्वेषमा के दोष देखेर प्रहाण गर्न भन्छौ र मोहमा के दोष देखेर प्रहाण गर्न भन्छौ ?"

"आवुस ! रागमा अनुरक्त, वशीभूत तथा दिबएको चित्त हुँदा आफूलाई पिन दुःख हुने सोचमा पर्छ, अरूलाई पिन दुःख हुने सोचमा पर्छ, उभय पक्षलाई पिन दुःख हुने सोचमा पर्छ, उभय पक्षलाई पिन दुःख हुने सोचमा पर्दैन, अरूलाई पिन दुःख हुने सोचमा पर्दैन अनि चैतिसक दुःख दौर्मनस्यको अनुभूति हुँदैन । आवुस ! रागमा अनुरक्त, वशीभूत तथा दिबएको चित्त हुँदा शारीरद्वारा दुष्कर्म गर्छ, वचनद्वारा दुष्कर्म गर्छ, अनि मनद्वारा दुष्कर्म गर्छ, । राग प्रिहण हुँदा न शारीरद्वारा दुष्कर्म गर्छ, न वचनद्वारा दुष्कर्म गर्छ, अनि न मनद्वारा दुष्कर्म गर्छ । आवुस ! रागमा अनुरक्त, वशीभूत तथा दिबएको चित्त हुँदा आफूले पिन यथार्थ जानेको हुँदैन, अरूको पिन यथार्थ जानेको हुँदैन तथा उभय पक्षको पिन यथार्थ जानेको हुँदैन । राग प्रिहण हुँदा आफूले पिन यथार्थ जानेको हुँदैन । राग प्रिहण हुँदा आफूले पिन यथार्थ जानेको हुन्छ, अरूको पिन यथार्थ जानेको हुन्छ, । आवुस ! रागले नै अन्धो गराउँछ, चक्षु विहिन गराउँछ, अज्ञानी बनाउँछ, प्रज्ञानिरोध गराउँछ, हानि पुऱ्याउँछ अनि निर्वाणमा पुऱ्याउँदैन ।

"आवुस ! द्वेषमा... मूढता तथा मोहमा अनुरक्त, वशीभूत तथा दिबएको चित्त हुँदा आफूलाई पिन दु:ख हुने सोचमा पर्छ, अरूलाई पिन दु:ख हुने सोचमा पर्छ, उभय पक्षलाई पिन दु:ख हुने सोचमा पर्छ अनि चैतिसक दु:ख दौर्मनस्यको अनुभूति हुन्छ । मोह प्रहिण हुँदा आफूलाई पिन दु:ख हुने सोचमा पर्दैन, अरूलाई पिन दुःख हुने सोचमा पर्देन, उभय पक्षलाई पिन दुःख हुने सोचमा पर्देन अनि चैतिसक दुःख दौर्मनस्यको अनुभूति हुँदैन। आवुस! मूढता तथा मोहमा नै अनुरक्त, वशीभूत तथा दिषएको चित्त हुँदा शरीरद्वारा दुष्कर्म गर्छ, वचनद्वारा दुष्कर्म गर्छ, अनि मनद्वारा दुष्कर्म गर्छ, । मोह विनष्ट हुँदा न त शरीरद्वारा दुष्कर्म गर्छ, न त वचनद्वारा दुष्कर्म गर्छ, । आवुस! मोहमा अनुरक्त, वशीभूत तथा दिषएको चित्त हुँदा आफूले पिन यथार्थ जानेको हुँदैन, अरूको पिन यथार्थ जानेको हुँदैन तथा उभय पक्षको पिन यथार्थ जानेको हुँदैन । मोह प्रहिण हुँदा आपूले पिन यथार्थ जानेको हुन्छ, अरूको पिन यथार्थ जानेको हुन्छ, तथा उभय पक्षको पिन यथार्थ जानेको हुन्छ, वक्षु विहिन गराउँछ, अज्ञानी बनाउँछ, प्रज्ञानिरोध गराउँछ, हानि पुऱ्याउँछ, अनि निर्वाणमा पुऱ्याउँछ, अज्ञानी बनाउँछ, प्रज्ञानिरोध गराउँछ, हानि पुऱ्याउँछ, अनि निर्वाणमा पुऱ्याउँदैन । आवुस! हामीले रागबाट हुने यी दुष्परिणाम देखेर राग प्रहाण गर्न भन्दछौँ, देषबाट हुने यी दुष्परिणाम देखेर राग प्रहाण गर्न भन्दछौँ।"

"आवुस ! के यी राग, द्वेष र मोह प्रहाण हुने कुनै मार्ग तथा प्रतिपदा छन् ?" "आवुस ! यी राग, द्वेष र मोह प्रहाण हुने मार्ग वा प्रतिपदा छन् ।" "आवुस ! यी राग, द्वेष र मोह प्रहाण हुने मार्ग वा प्रतिपदा कुन हो ?" "यी आर्य अष्टािक्वक मार्ग हुन् जुन कि— सम्यकदृष्टि... सम्यकसमाधि । "आवुस ! यी नै मार्ग तथा प्रतिपदादारा राग, द्वेष र मोह प्रहिण हुन्छ ।" "आवुस ! यी राग, द्वेष र मोह प्रहाण गर्न यो मार्ग तथा प्रतिपदा राम्रो हो । आवुस आनन्द ! अप्रमाद हुनको निम्ति यो पर्याप्त छ ।"

# २. बाजीवकसुत्तं

७३. एक समय आयुष्मान आनन्द कोसम्बिस्थित घोसिताराममा बस्नुहुन्थ्यो । त्यसंबेला कोही एक आजीवक श्रावक गृहपित जहाँ आयुष्मान आनन्द
हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए । त्यहाँ पुगी आयुष्मान आनन्दलाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा
बसे । एक ठाउँमा बसेपछि ती आजीवक श्रावक गृहपितले आयुष्मान आनन्दलाई
यसो भने—

"भन्ते आनन्द ! कसको धर्म सुआख्यात छ ? लोकमा को सुप्रतिपन्न छ ? लोकमा को सुकर्मी हो ?" त्यसोभए, गृहपित ! तिमीसँगै सोध्छु तिमीलाई जे ठीक लाग्छ त्यही भन्नु । त के मान्दछौ गृहपित ! जसले राग प्रहाण गर्न धर्मदेशना गर्छ, देख प्रहाण गर्न धर्मदेशना गर्छ अनि मोह प्रहाण गर्न धर्मदेशना गर्छ भने उसको धर्म सुआख्यात छ कि छैन ? यो तिमीलाई कस्तो लाग्छ ?" "भन्ते ! जसले राग

प्रहाण गर्न धर्मदेशना गर्छ, द्वेष प्रहाण गर्न धर्मदेशना गर्छ अनि मोह प्रहाण गर्न धर्मदेशना गर्छ भने वहाँको धर्म सुआख्यात हो । मलाई यस्तै लाग्छ ।"

"त के मान्दछौ गृहपति ! जो राग प्रहाण गर्न, द्वेष प्रहाण गर्न अनि मोह प्रहाण गर्न लागेको हुन्छ ऊ सुप्रतिपन्नमा लागेको हो कि होइन ? यो तिमीलाई कस्तो लाग्छ ? जो राग प्रहाण गर्न, द्वेष प्रहाण गर्न र मोह प्रहाण गर्न लाग्छ ऊ लोकमा सुप्रतिपन्नमा लागेका हुन् ।"

"त के मान्दछौ गृहपित ! जसको राग प्रहिण, मूल जरोनै उखेलिएको, पुनः उत्पन्न हुँदैन तथा पलाउँदैन, जसको द्वेष प्रहिण, मूल जरोनै उखेलिएको, पुनः उत्पन्न हुँदैन तथा पलाउँदैन अनि जसको मोह प्रहिण, मूल जरोनै उखेलिएको, पुनः उत्पन्न हुँदैन तथा पलाउँदैन भने ऊ सुकर्मी हो कि होइन ? यो तिमीलाई कस्तो लाग्छ ?" "भन्ते ! जसको राग प्रहिण, मूल जरोनै उखेलिएको, पुनः उत्पन्न हुँदैन तथा पलाउँदैन, जसको द्वेष प्रहिण... अनि जसको मोह प्रहिण, मूल जरोनै उखेलिएको, पुनः उत्पन्न हुँदैन तथा पलाउँदैन भने ऊ सुकर्मी हो । मलाई यस्तै लाग्छ ।"

"गृहपति ! तिमी आफैले भन्यौ— 'जो, भन्ते ! राग प्रहिण गर्न धर्मदेशना गर्छ, द्वेष प्रहिण गर्न धर्मदेशना गर्छ अनि मोह प्रहिण गर्न धर्मदेशना गर्छ उसको. धर्म सुआख्यात हो ।' तिमी आफैले भन्यौ— 'जो, भन्ते ! राग प्रहिण गर्न लागेको हुन्छ, द्वेष प्रहिण गर्न लागेको हुन्छ अनि मोह प्रहिण गर्न लागेको हुन्छ । ऊ सुमार्गमा लागेका हुन् । तिमी आफैले भन्यौ— 'जसको, भन्ते ! राग प्रहिण, मूल जरो नै उखेलिएको, पुनः उत्पन्न हुँदैन तथा पलाउँदैन, जसको द्वेष प्रहिण... अनि जसको मोह विनष्ट, मूल जरोनै उखेलिएको, पुनः उत्पन्न हुँदैन तथा पलाउँदैन भने ऊ सुकर्मी हो ।' "

"आश्चर्य, भन्ते ! अद्भूत, भन्ते ! तपाईंले आफ्नो धर्मको उच्चता दर्शाउनु भएन, अरूको धर्म नीच गरी पिन दर्शाउनु भएन । उचितरूपले धर्मोपदेश दिनु भयो । मनासिव नै भन्नुभयो र आफूलाई सही ठाउँमै राख्नु भयो । भन्ते आनन्द ! तपाईंले राग प्रहिण हुने धर्मोपदेश दिनुस्, द्वेष... मोह प्रहिण हुने धर्मोपदेश दिनुस् । भन्ते ! तपाईंहरू राग प्रहिण गर्न लाग्नु भएको छ, द्वेष... मोह प्रहिण गर्न लाग्नु भएको छ, द्वेष... मोह प्रहिण गर्न लाग्नु भएको छ, प्रन्ते । भन्ते आनन्द ! तपाईंहरू सुप्रतिपन्न हुन् । भन्ते आनन्द ! तपाईंहरूको राग प्रहिण भयो, मूल जरै उखेलिए, काटेको ताड वृक्ष भीं पुनः उत्पन्न नहुने तथा नपलाउने भयो ।

"अत्यन्तै राम्रो, भन्ते ! अत्यन्तै राम्रो, भन्ते ! जस्तै कि, भन्ते ! घोप्टेको-लाई उत्तानो पारिदिए भैं, छोपेकोलाई उघारी दिए भैं, बाटो भूलेकालाई बाटो देखाई दिए भैं, अन्धकारमा तेल प्रदीप बाली दिए भैं अनि आँखा हुनेले रूप देख्न सके भैं गरी तपाई आर्य आनन्दद्वारा अनेक प्रकारले धर्म प्रकाशित गर्नु भयो । यसकारण भन्ते आनन्द ! अबदेखि म भगवानको शरणमा पर्छु, धर्म र भिक्षुसंघको पनि । आर्य आनन्द ! आजदेखि प्राण रहुञ्जेल तपाई गोतमका शरणमा परेका उपासक भनी धारण गर्नुहोस् ।"

#### ३. महानामसुत्तं

७४. मैले यस्तो सुनें एक समय भगवान किपलवत्युस्थित शाक्यहरूको निग्रोधाराममा बस्नुहुन्थ्यो । त्यसबेला भगवान भर्खर-भर्खरे रोगबाट मुक्त हुनु भएको थियो । त्यही बेला महानाम शाक्य जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए । त्यहाँ पुगी भगवानलाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा बसे । एक ठाउँमा बसेपछि महानाम शाक्यले भगवानलाई यसो भने "भन्ते ! दीर्घकालदेखि भगवानले मलाई धर्मदेशना गर्नु भएको, यसरी थाहा छ कि चित्त समाहित हुँदा ज्ञान हुन्छ, असमाहित हुँदा हुँदैन । भन्ते ! के समाधि पहिला हुन्छ अनि पछि मात्र ज्ञान हुन्छ, अथवा पहिला ज्ञान अनि मात्र समाधि हुन्छ ? त्यसबेला आयुष्मान आनन्दलाई यस्तो विचार आयो— "भगवान रोगबाट मुक्त हुनु भएको धेरै समय बितेको छैन । यी महानाम शाक्यले भगवानसँग अति गम्भिर प्रश्न गन्यो । किन मैले नै महानाम शाक्यलाई कहीँ एक ठाउँमा लगी धर्मदेशना नगरौं !"

"अनि आयुष्मान आनन्दले महानाम शाक्यको हात समाती एक ठाउँमा लगी महानाम शाक्यलाई यसो भन्नुभयो— "महानाम ! भगवानले शैक्ष शीलको पिन धर्मदेशना गर्नु भएको छ अनि अशैक्ष शीलको पिन धर्मदेशना गर्नु भएको छ । शैक्ष समाधिको पिन धर्मदेशना गर्नु भएको छ अनि अशैक्ष समाधिको पिन धर्मदेशना गर्नु भएको छ । शैक्ष प्रज्ञाको पिन धर्मदेशना गर्नु भएको छ अनि अशैक्ष प्रज्ञाको पिन धर्मदेशना गर्नु भएको छ अनि अशैक्ष प्रज्ञाको पिन धर्मदेशना गर्नु भएको छ । महानाम ! शैक्ष शील भनेको के हो ? महानाम ! यहाँ भिक्षु शीलवान हुन्छ, प्रातिमोक्ष संवरले संवरित भई बस्छ... शिक्षापद समादान गर्न सिक्छ । महानाम ! यसैलाई भनिन्छ— शैक्ष शील ।

महानाम ! शैक्ष समाधि भनेको के हो ? महानाम ! यहाँ भिक्षु काम-विषयभोगरहित भई, अकुशल धर्म त्यागी सवितर्क सविचार एकान्तमय प्रीतिसुख युक्त प्रथमध्यान लाभ गरी बस्छ । वितर्क-विचार उमशमन गरी आन्तरिक सम्प्र-सादन चित्त एकाग्र गरी, अवितर्क र अविचार समाधिद्वारा प्राप्त प्रीति-सुखमय द्वितीयध्यान लाभ गरी बस्छ । प्रीतिबाट विराग भई उपेक्षक भई बस्छ, स्मृतिवान र होशवान भई कायद्वारा सुख अनुभूति गर्छ, जसको बारेमा आर्यहरूले भन्ने गर्छन्— 'उपेक्षक, स्मृतिवान र सुखविहारी' तृतीयध्यान लाभ गरी बस्छ । सुखलाई पिन त्यागी अनि दुःखलाई पिन त्यागी, पिहले नै सौमनस्य र दौर्मनस्य हटाई अदुःख-असुख उपेक्षास्मृतिद्वारा परिशुद्ध गरी चतुर्थध्यान लाभ गरी बस्छ । महानाम ! यसैलाई भनिन्छ— शैक्ष समाधि ।

"महानाम ! शैक्ष प्रज्ञा भनेको के हो ? यहाँ भिक्षुले 'यो दुःख हो' भनी यथार्थसिहत जान्दछ, 'यो दुःख समुदय हो' भनी यथार्थसिहत जान्दछ, 'यो दुःख निरोध हो' भनी यथार्थसिहत जान्दछ अनि 'यो दुःख निरोध हुने मार्ग हो' भनी यथार्थसिहत जान्दछ । महानाम ! यसैलाई भनिन्छ— शैक्ष प्रज्ञा ।

"महानाम ! यसरी ऊ शीलद्वारा सम्पन्न हुँदा, समाधिद्वारा सम्पन्न हुँदा, प्रज्ञाद्वारा सम्पन्न हुँदा, आश्रव क्षय गरी, अनाश्रवी भई यही जन्ममा दृष्टान्तदर्शी भई, अभिज्ञात तथा साक्षात्कार गरी बस्छ । महानाम ! भग्नुवानले यसैलाई शैक्ष शील भन्नुभएको छ अनि भगवानले यसैलाई अशैक्ष शील भन्नुभएको छ । भगवानले यसैलाई शैक्ष समाधि भन्नुभएको छ अनि यसैलाई अशैक्ष समाधि भन्नुभएको छ । भगवानले यसैलाई शैक्ष प्रज्ञा भन्नुभएको छ अनि यसैलाई अशैक्ष प्रज्ञा भन्नुभएको छ ।"

## ४. निगण्ठसूत्तं

७५. एक समय आयुष्मान आनन्द वेसालिस्थित महावनको कूटागारसाला-मा बस्नुहुन्थ्यो । त्यसबेला अभय लिच्छिवि र पण्डितकुमार लिच्छिवि जहाँ आयुष्मान आनन्द हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए । त्यहाँ पुगी आयुष्मान आनन्दलाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा बसे । एक ठाउँमा बसेपछि अभय लिच्छिविले आयुष्मान आनन्दलाई यसो भने— "भन्ते ! निगण्ठ नाटपुत्र सर्वज्ञ, सर्वदर्शी, अपरिशेष ज्ञान दर्शन बुफ्नेको छ । हिँड्दा, बस्दा, सुत्दा, जाग्रतरहँदा सतत लगातार ज्ञानदर्शन भइरहन्छ । वहाँले भन्नुहुन्छ— पुराना कर्म तपस्याद्वारा नाश हुन्छ । नव कर्म नगर्दा अन्य कर्म घाट हुन्छ । यसरी कर्म क्षय हुँदा दुःख क्षय हुन्छ । दुःख कृय हुँदा वेदना क्षय हुन्छ । वेदना क्षय हुँदा समस्त दुःखको विनाश हुन्छ । यसरी नै उसको यसै शरीर विद्यमान अवस्थामै निर्जर भई, विशुद्ध भई समितकम हुन्छ । भन्ते ! यस बारे तपाईं के भन्नु हुन्छ ?"

"अभय ! वहाँ भगवान, अर्हत, सम्यकसम्बुद्धद्वारा निर्जरा र विशुद्धिको निम्ति

जानी, देखी, सत्वको विशुद्धि, शोक, परिदेव समितिक्रम गर्न, दु:खदौर्मनस्य नाश गर्न, ज्ञान हासिल गर्न र निर्वाण साक्षात्कार गर्न तीन प्रकारले भन्नु भएको छ । ती तीन के के हुन् ? अभय ! यहाँ भिक्षु शीलवान हुन्छ... शिक्षापद समादान गर्न सिक्छ । उसले नव कर्म गर्दैन, पुराना कर्मको फल भोग गर्दा-गर्दै समाप्त पार्छ । सान्दृष्टिक, निर्जरा, अकालिक, आएर हेर भन्न मिल्ने, निर्वाण उन्मुख गराउने र प्रत्येक विज्ञजनले साक्षात्कार गर्न सिकन्छ ।

"अभय ! ती भिक्षु यसरी शील सम्पन्न हुँदा यहाँ भिक्षुले काम-विषयभोग रिहत भई, अकुशल धर्म त्यागी सिवतर्क सिवचार एकान्तमय प्रीतिसुखयुक्त प्रथमध्यान लाभ गरी बस्छ । वितर्क-विचार उमशमन गरी आन्तरिक सम्प्रसादन चित्तमा एकाग्र गरी, अवितर्क र अविचार समाधिद्वारा प्राप्त प्रीति-सुखमय द्वितीय-ध्यान लाभ गरी बस्छ । प्रीतिबाट विरागी, उपेक्षक भई बस्छ, स्मृतिवान र होशवान भई कायद्वारा सुख अनुभूति गर्छ, जसको बारेमा आर्यहरूले भन्ने गर्छन्— 'उपेक्षक, स्मृतिवान र सुखविविहारी' तृतीयध्यान लाभ गरी बस्छ । सुखलाई पिन त्यागी अनि दुःखलाई पिन त्यागी, पिहले नै सौमनस्य र दौर्मनस्य हटाई अदुःख-असुख उपेक्षास्मृतिद्वारा परिशुद्ध गरी चतुर्थध्यान लाभ गरी बस्छ ।

उसले नव कर्म गर्दैन, पुराना कर्मका फल भोग गर्दा-गर्दै समाप्त पार्छ। सान्दृष्टिक, निर्जरा, अकालिक, आएर हेर भन्न मिल्ने, निर्वाण उन्मुख गराउने र प्रत्येक विज्ञजनले साक्षात्कार गर्न सिकन्छ।

"अभय! ती भिक्षु यसरी समाधि सम्पन्न हुँदा आश्रव क्षय गरी, अनाश्रवी भई चित्त विमुक्ति र प्रज्ञा विमुक्तिलाई स्वयम्ले अभिज्ञात तथा साक्षात्कार गरी बस्छ । उसले नव कर्म गर्दैन, पुराना कर्मका फल भोग गर्दा-गर्दै समाप्त पार्छ । सान्दृष्टिक, निर्जरा, अकालिक, आएर हेर भन्न मिल्ने, निर्वाण उन्मुख गराउने र प्रत्येक विज्ञजनले साक्षात्कार गर्न सिकन्छ । अभय ! वहाँ भगवान अर्हत, सम्यक-सम्बुद्धारा निर्जरा र विशुद्धिको निम्ति जानी, देखी, सत्वको विशुद्धि, शोक तथा परिदेव समितकम गर्न, दु:खदौर्मनस्य नाश गर्न, ज्ञान हासिल गर्न र निर्वाण साक्षा-त्कार गर्न यी नै तीन प्रकारले भन्नु भएको छ ।"

यसो भन्नु भएपछि पण्डितकुमारले अभय लिच्छिवलाई यसो भने— "साथी, अभय ! के त आयुष्मान आनन्दले भन्नु भएको सुभाषितलाई सुभाषित भनी तिमीले अनुमोदन नगर्ने ? "साथी, पण्डितकुमार ! आयुष्मान आनन्दले भन्नु भएको सुभाषि-तलाई सुभाषित भनी मैले किन अनुमोदन नगर्ने ! उसको शीर भूईमा खस्न सक्छ, जसले आयुष्मान आनन्दको सुभाषितलाई सुभाषित भनी अनुमोदन नगरेमा ।"

## ५. निवेसकसुत्तं

७६. त्यसबेला आयुष्मान आनन्द जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ जानुभयो । त्यहाँ पुग्नु भई भगवानलाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा बस्नुभयो । एक ठाउँमा बस्नु भएपछि आयुष्मान आनन्दलाई भगवानले यसो भन्नुभयो–

"आनन्द ! जसप्रति अनुकम्पा गर्ने हो, जो सुन्न चाहन्छन् ती मित्र वा आफन्त वा रगत सम्बन्धित हुन् तिनीहरूलाई आनन्द ! तीन स्थानमा ल्याउन् पर्छ तथा प्रतिष्ठित गर्नुपर्छ । ती तीन के के हुन् ? बुद्धप्रति अचल श्रद्धा हुने गराउनुपर्छ, राख्न लगाउनु पर्छ, र प्रतिष्ठित गराउनु पर्छ— 'वहाँ भगवान अर्हत, सम्यक-सम्बुद्ध, विद्याचरण सम्पन्न, सुगत, लोकविज्ञ, अति उत्तम नरदम्य सारिथ, देव र मनुष्यका गुरु, बुद्ध, भगवान हुनुहुन्छ ।' धर्मप्रति अचल श्रद्धा हुने गराउनु पर्छ, राख्न लगाउनु पर्छ, र प्रतिष्ठित हुने गराउनु पर्छ— 'भगवानको धर्म सुआख्यात, सान्दृष्टिक, अकालिक, आएर हेर भन्न मिल्ने, निर्वाण मार्गमा लाने, प्रत्येक विज्ञजनले विदित गर्न सक्ने धर्म हो । संघप्रति अचल श्रद्धा हुने गराउनु पर्छ, राख्ने लगाउनु पर्छ, र प्रतिष्ठित गराउनु पर्छ— 'भगवानको श्रावकसंघ सही मार्गमा लाग्ने, न्याय मार्गमा लाग्ने, उचित मार्गमा लाग्ने, जुन कि वहाँहरू चार पुरुष युगल वा आठ प्रकारका श्रावकसंघ हुन्, वहाँहरू आव्हाणनीय, पाहुना गर्न योग्य, दान-दक्षिणा दिन योग्य, अञ्जलिबद्ध नमस्कार गर्न योग्य,र लोकका निम्ति अति उत्तम पुण्य क्षत्र हुन् ।' "

"बरु, आनन्द ! पृथ्वीधातु, जलधातु, अग्निधातु र वायुधातु अन्यथा हुनसक्छ तर बुद्धप्रति अचल श्रद्धायुक्त आर्य श्रावकको अन्यथा हुनसक्तैन । आनन्द ! बुद्धप्रति अचल श्रद्धायुक्त हुनु तथा यस विषय अन्यथा नहुने आर्यश्रावक नर्क, पशुपंक्षी योनि र प्रेत योनिमा जन्मिनु सम्भावना छैन ।

"बरु, आनन्द ! पृथ्वीधातु, जलधातु, अग्निधातु र वायुधातु अन्यथा हुनसक्छ तर धर्मप्रति अचल श्रद्धायुक्त... संघप्रति अचल श्रद्धायुक्त आर्यश्रावकको अन्यथा हुनसक्तैन । त्यसैले, आनन्द ! संघप्रति अचल श्रद्धायुक्त हुनु तथा यस विषय अन्यथा नहुने आर्यश्रावक नर्क, पशुपंक्षी योनि र प्रेत योनिमा जन्मिनु सम्भावना छैन ।

"आनन्द ! जसप्रति अनुकम्पा गर्ने हो, जो सुन्न चाहन्छन् ती मित्र वा आफन्त वा रगतसम्बन्धित हुन् तिनीहरूलाई आनन्द ! यी नै तीन स्थानमा ल्याउन सक्नुपर्छ तथा प्रतिष्ठित गर्न सक्नुपर्छ ।"

#### ६. पठमभवसुत्तं

७७. त्यसबेला आयुष्मान आनन्द जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ जानुभयो। त्यहाँ पुग्नुभई भगवानलाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा बस्नुभयो। एक ठाउँमा बस्नुभयो। एक ठाउँमा बस्नु भएपछि आयुष्मान आनन्दले भगवानलाई यसो भन्नुभयो– "भन्ते! भव, भव भनी भनिन्छ, के हुँदा भव हुन्छ?"

"आनन्द ! कामधातु विपाक र कर्म नहुँदा अथवा कामभव भनी जान्न सक्छ ?" "सक्दैन, भन्ते !" "यो नै, आनन्द ! कर्म क्षेत्र, विज्ञान बीज र तृष्णा जल हो । अविद्यावरण र तृष्णा संयोजन हुँदा सत्वको हीनधातु (काम धातु) को विज्ञान प्रतिष्ठित हुन्छ । यसरी भविष्यमा पुनर्भव (पुनर्जन्म) हुन्छ ।

"आनन्द ! रूपधातु विपाक र कर्म नहुँदा अथवा रूपभव भनी जान्न सक्छ ?" "सक्दैन, भन्ते !" "आनन्द ! कर्म क्षेत्र, विज्ञान बीज र तृष्णा जल हो । अविद्यावरण र तृष्णा संयोजन हुँदा सत्वको मध्यमधातु विज्ञान प्रतिष्ठित हुन्छ । यसरी भविष्यमा पुनर्भव (पुनर्जन्म) हुन्छ ।

"आनन्द ! अरूपधातु विपाक र कर्म नहुँदा अथवा अरूपभव भनी जान्न सक्छ ?" "सक्दैन, भन्ते !" "आनन्द ! कर्म क्षेत्र, विज्ञान बीज र तृष्णा जल हो । अविद्यावरण र तृष्णा संयोजन हुँदा सत्वको प्रणीतधातु विज्ञान प्रतिष्ठित हुन्छ । यसरी भविष्यमा पुनर्भव हुन्छ । आनन्द ! यसरी नै भव हुन्छ ।"

## ७. दुतियभवसुत्तं

७८. त्यसबेला आयुष्मान आनन्द जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ जानुभयो... आनन्दले भगवानलाई यसो भन्नुभयो– "भन्ते ! भव, भव भनी भनिन्छ, के हुँदा भव हुन्छ ?"

"आनन्द ! कामधातु, विपाक र कर्म नहुँदा अथवा कामभव भनी जान्न सक्छ ?" "सक्दैन, भन्ते !" "यो नै, आनन्द ! कर्म क्षेत्र, विज्ञान बीज र तृष्णा जल हो । अविद्यावरण र तृष्णा संयोजन हुँदा सत्वको हीनधातु (काम धातु) चेतना प्रतिष्ठित हुन्छ तथा कामना प्रतिष्ठित हुन्छ । यसरी भविष्यमा पुनर्भव हुन्छ ।

"आनन्द ! रूपधातु विपाक र कर्म नहुँदा अथवा रूपभव भनी जान्न सक्छ ?" "सक्दैन, भन्ते !" "आनन्द ! कर्म क्षेत्र, विज्ञान बीज र तृष्णा जल हो । अविद्यावरण र तृष्णा संयोजन हुँदा सत्वको मध्यमधातु चेतना प्रतिष्ठित हुन्छ तथा कामना प्रतिष्ठित हुन्छ । यसरी भविष्यमा पुनर्भव हुन्छ ।

"आनन्द ! अरूपधातु विपाक र कर्म नहुँदा अथवा अरूपभव भनी जान्त सक्छ ?" "सक्दैन, भन्ते !" "आनन्द ! कर्म क्षेत्र, विज्ञान बीज र तृष्णा जल हो । अविद्यावरण र तृष्णा संयोजन हुँदा सत्वको प्रणीतधातु विज्ञान प्रतिष्ठित हुन्छ तथा कामना प्रतिष्ठित हुन्छ । यसरी भविष्यमा पुनर्भव हुन्छ । आनन्द ! यसरी नै भव हुन्छ ।"

#### त. सीलब्बतसुत्तं

७९. त्यसबेला आयुष्पान आनन्द जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ जानुभयो। त्यहाँ पुग्नु भई भगवानलाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा बस्नुभयो। एक ठाउँमा बस्नु भएपछि आयुष्पान आनन्दलाई भगवानले यसो भन्नुभयो– "आनन्द! सबै शीलव्रत, ब्रह्मचर्य र उपस्थानुसार जीवन सफल हुन्छ?" "भन्ते! निश्चित गरी भन्न सिक्दैन।" "आनन्द! त्यसो भए विभक्त गरी भन।"

"जुन कि यो, भन्ते ! शीलव्रत, ब्रह्मचर्य र उपस्थानुसार जीवनमा अकुशल धर्मको वृद्धि हुन्छ अनि कुशल धर्मको परिहानी हुन्छ भने यस्तो शीलव्रत, ब्रह्मचर्य र उपस्थानुसार जीवन सफल हुँदैन । जसले कि यो, भन्ते ! शीलव्रत, ब्रह्मचर्य र उपस्थानुसार जीवनमा अकुशल धर्म परिहानी हुन्छ अनि कुशल धर्म अभिवृद्धि हुन्छ भने त्यस्तो शीलव्रत, ब्रह्मचर्य र उपस्थानुसार जीवन सफल हुन्छ ।" आयुष्मान आनन्दले त्यसरी भन्नु हुँदा शास्ता सन्तुष्ट हुनुभयो ।"

"अनि त आयुष्मान आनन्दले मैले भनेको कुरामा शास्ता सन्तुष्ट हुनुहुन्छ" भन्ने ठान्नुभई आसनबाट उठी भगवानलाई अभिवादन र प्रदक्षिणा गरी जानुभयो । अनि आयुष्मान आनन्द जानुभएको केही क्षणपछि भगवानले भिक्षुहरूलाई सम्बोधन गर्नुभयो– "भिक्षुहो ! आनन्द शैक्ष हो, तैपनि प्रज्ञामा (ऊ) बराबर हुनसक्नेसुलभ भने छैन ।"

#### ९. गन्धजातसुत्तं

८०. "त्यसबेला आयुष्मान आनन्द जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ जानुभयो । त्यहाँ पुग्नु भई भगवानलाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा बस्नुभयो । एक ठाउँमा बस्नु भएपछि आयुष्मान आनन्दले भगवानलाई यसो भन्नुभयो—

"भन्ते ! यी तीन जातका सुगन्ध छन् । जुन हावा प्रवाहित भएतिर नै गन्ध जान्छ । हावा विपरित जॉंटैन । ती तीन के के हुन् ? मूलगन्ध, सारगन्ध र पुष्प-गन्ध । यी तीन सुगन्धहरू जहाँ हावा प्रवाहित हुन्छ त्यतैतिर जान्छ । हावाको विपरित जॉंदैन । भन्ते ! हावा प्रवाहितितर पिन, विपरितितर पिन तथा प्रवाहित-अप्रवाहित तिर पिन जाने के त्यस्तो कुनै गन्ध छ ?"

"आनन्द ! हावा प्रवाहितितर पिन, विपरितितर पिन, तथा प्रवाहित-अप्रवाहितितर पिन जाने केही जातका गन्ध छ ।" "भन्ते ! हावा प्रवाहितितर पिन, विपरितितर पिन तथा प्रवाहित-अप्रवाहितितर पिन जाने केही जातका गन्ध के हो ?"

"आनन्द ! यहाँ कुनै गाउँ वा शहरका स्त्री वा पुरुष बुद्धको शरणमा जान्छ, धर्मको शरणमा जान्छ, संघको शरणमा जान्छ, प्राणी हिंसाबाट विरत हुन्छ, चोरी गर्नबाट विरत हुन्छ, व्यभिचाार गर्नबाट विरत हुन्छ, भूटो बोल्नबाट विरत हुन्छ अनि जाँड-रिक्स मादकपदार्थ सेवन गर्नबाट विरत हुन्छ । कल्याणधर्मी,, चित्तको मैल लोभ हटाई घरमा बस्छ, मुक्तत्यागी, खुलस्त हात, परित्यागी, याचकका निम्ति दाता तथा दान संविभाजन गर्नमा संलग्न रहन्छ ।

त्यस दिशाका श्रमण-ब्राह्मणले गुणगान गाउँछ- 'फलानो गाउँका वा शहरका स्त्री वा पुरुष बुढको शरणमा गएको छ, धर्मको शरणमा गएको छ, संघको शरणमा गएको छ, प्राणी हिंसाबाट विरत छ, चोरी गर्नबाट विरत छ, व्यभिचार गर्नबाट विरत छ, भूटो बोल्नबाट विरत छ अनि जाँड-रिक्स मादकपदार्थ सेवन गर्नबाट विरत छ। कल्याणधर्मी, चित्तको मैल लोभ हटाई घरमा बस्छ, मुक्त-त्यागी, खुलस्त हात, परित्यागी तथा याचकका निम्ति दाता,दान संविभाजन गर्न सलग्न रहन्छ।'

"देवताले पिन गुणगान गाउँछ- 'फलानो गाउँका वा शहरका स्त्री वा पुरुष बुद्धको शरणमा गएको छ, धर्मको शरणमा गएको छ, संघको शरणमा गएको छ, प्राणी हिंसाबाट विरत छ... अनि जाँड-रिक्स मादकपदार्थ सेवन गर्नबाट विरत छ । कल्याणधर्मी,, चित्तको मैल लोभ हटाई घरमा बस्छ, मुक्तत्यागी, खुलस्त हात, परित्यागी, याचकका निम्ति दाता तथा दान संविभाजन गर्न संलग्न रहन्छ।' "

"आनन्द ! यही नै त्यो जातको गन्ध हो जुन कि हावा प्रवाहिततिर पनि बहन्छ, विपरित दिशातिर पनि बहन्छ तथा हावा प्रवाहित-अप्रवाहित दिशातिर पनि बहन्छ ।

# "न पुष्फगन्धो पटिवातमेति, न चन्दनं तगरमिल्लका वा। सतञ्च गन्धो पटिवातमेति, सब्बा दिसा सप्पुरिसो पवायती"ित ॥

"न त चन्दन, तगर (सुगन्धित वृक्ष) मिल्लिका (सुगन्धित फूल) न त पुष्प गन्ध नै वायुको विपरित दिशातिर बहन्छ । सत्यको गन्ध विपरित दिशातिर पनि बहन्छ, सत्पुरुषको गन्ध समस्त दिशै फैलिन्छ (प्रवाहित हुन्छ) ।"

# १०. चूलनिकासुत्तं

५१. त्यसबेला आयुष्मान आनन्द जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ जानुभयो। त्यहाँ पुग्नु भई भगवानलाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा बस्नुभयो। एक ठाउँमा बस्नु भएपछि आयुष्मान आनन्दले भगवानलाई यसो भन्नुभयो— "भन्ते! भगवानको मुखबाट सुनेको छु, भगवानकै मुखबाट मैले ग्रहण गरेको छु कि आनन्द! 'भगवान सिखि बुद्धका अभिभू नाउँका श्रावक ब्रह्मलोकमा स्थित हुनुभई सहश्र लोकधातुलाई आफ्नो स्वरद्वारा सूचित गर्नु भएको थियो।' भन्ते! भगवान अर्हत सम्यकसम्बुद्ध हुनुहुन्छ, तपाईले कहाँसम्म आफ्नो स्वरद्वारा सूचित गर्न सक्नु हुन्छ ?" "आनन्द! ऊ भनेको श्रावक हो, तथागत भनेको त अप्रमेय हो।"

"दोस्रो पटक पिन आयुष्मान आनन्दले भगवानलाई यसो भन्नुभयो— "भन्ते! भगवानको मुखबाट सुनेको छु, भगवानकै मुखबाट मैले ग्रहण गरेको छु कि आनन्द! 'भगवान सिखि बुद्धका अभिभू नाउँका श्रावक ब्रह्मलोकमा स्थित हुनुभई सहश्र लोकधातुलाई आफ्नो स्वरद्वारा सूचित गर्नु भएको थियो।' भन्ते! भगवान अर्हत सम्यकसम्बुद्ध हुनुहुन्छ, तपाईले कहाँसम्म आफ्नो स्वरद्वारा सूचित गर्न सक्नु-हुन्छ?" "आनन्द! ऊ भनेको श्रावक हो, तथागत भनेको त अप्रमेय हो।"

"तेस्रो पटक पनि आयुष्मान आनन्दले भगवानलाई यसो भन्नुभयो— "भन्ते! भगवानको मुखबाट सुनेको छु, भगवानकै मुखबाट मैले ग्रहण गरेको छु कि आनन्द! 'भगवान सिखि बुद्धका अभिभू नाउँका श्रावक ब्रह्मलोकमा स्थित हुनुभई सहश्र लोकधातुलाई आफ्नो स्वरद्वारा सूचित गर्नु भएको थियो।' भन्ते! भगवान अर्हत सम्यकसम्बुद्ध हुनुहुन्छ, तपाईले कहाँसम्म आफ्नो स्वरद्वारा सूचित गर्न सक्नु-हुन्छ?" "आनन्द! सहश्र चूलिनका लोकधातु छन् भनी तिमीले सुनेका छौ?" "भगवान! अहिले यो समय हो, सुगत! अहिले यो समय हो! तथागत भगवानले भन्नुहोस्, तथागत भगवानले भन्नु हुँदा भिक्षुहरूले सुनेर धारण गर्नेछन्।" "त्यसोभए सुन, आनन्द! राम्रोसँग मनमा धारण गर भन्नेछु।" "हवस् भन्ते!" भनी आयुष्मान आनन्दले प्रत्युत्तर दिनुभयो। भगवानले यसो भन्नुभयो— "आनन्द ! जहाँसम्म चन्द्र र सूर्यको प्रकाश फैलिएको हुन्छ त्यहाँसम्म स-हश्रधा लोकधातु हुन्छ । त्यस सहश्रधा लोकमा सहश्र चन्द्र, सहश्र सूर्य, सहश्र सुमेरु पर्वतराज, सहश्र जम्बुद्धिप, सहश्र अपर गोयान, सहश्र उत्तर कुरु, सहश्र तावितस, सहश्र यामा, सहश्र तुसित, सहश्र निम्मानरित, सहश्र परिनिम्मतवसवत्ती र सहश्र ब्रह्मलोकलाई नै भिनन्छ, आनन्द ! सहश्र चूलिनका लोकधातु ।

"आनन्द ! जहाँसम्म सहश्र चूलिनका लोकधातु हो त्यहाँसम्म सहश्रधा लोकधातु हुन्छ । यसैलाई भनिन्छ, आनन्द ! दुई सहश्र मध्यम लोकधातु ।

"आनन्द ! जहाँसम्म दुई सहश्र मध्यम लोकधातु हो त्यहाँसम्म सहश्रधा लोकधातु हुन्छ । यसैलाई भनिन्छ, आनन्द्र ! तीन सहश्र महासहश्र लोकधातु ।

"आनन्द ! तथागतले चाहेमा तीनसहश्र महासहश्र लोकधातुसम्म स्वरद्वारा सूचित गर्न सक्छ अथवा जतिसम्मको चाहना हुन्छ त्यतिसम्म गर्न सक्छ।"

"भन्ते ! भगवानले तीन सहश्र महासहश्र लोकधातुमा कसरी स्वरद्वारा सू-चित गर्नु हुन्छ अथवा कसरी जितसम्म चाहनु हुन्छ त्यतिसम्म गर्न सक्नु हुन्छ ?" "आनन्द ! तथागतले यहाँ तीन सहश्र महासहश्र लोकधातुमा प्रकाश फैलाउँछ । जसमा ती सत्वले त्यस आलोकलाई राम्रोसँग जानेको हुन्छ अतः तथागतले घोषणा गर्न सक्छ र शब्दद्वारा अनुशासन गर्न सक्छ । आनन्द ! यसरी नै तथागतले तीन-सहश्र महासहश्र लोकधातुमा स्वरद्वारा सूचित गर्न सक्छ तथा जितसम्मको चाहना हुन्छ त्यितसम्म ।"

"त्यसो भन्नु भएपछि आयुष्मान आनन्दले आयुष्मान उदायिलाई यसो भन्नुभयो— "मलाई लाभ भयो, मलाई सुलाभ भयो जसमा कि मेरो शास्ता यस्तो महाऋदिवान हुनुहुन्छ र यस्तो महानुभावको हुनुहुन्छ ।" यसरी भन्नु हुँदा आयुष्मा उदायिले आयुष्मान आनन्दलाई यसो भन्नुभयो— "आवुस आनन्द ! यदि तिम्रा शास्ता यस्तो महाऋदिवान र यस्तो महानुभाव हुनु भएकोमा तिमीलाई के लाभ ?" त्यसो भन्नु हुँदा आयुष्मान उदायिलाई भगवानले यसो भन्नुभयो— "त्यसरी नभन, उदायि ! त्यसो नभन, उदायि ! उदायि !! यदि वितराग भई आनन्दको मृत्यु भए उसको चित्त प्रसन्नताले गर्दा सात पटकसम्म देवता भई देवलोकमा राज्य गर्नेछ अनि सात पटकसम्म जम्बुद्विपमा राजा भई महाराज्य चलाउने छ । हुन तः उदायि ! यस दृष्टान्तिक धर्ममा आनन्दले परिनिर्वाण लाभ गर्नेछ ।"

#### (९) ४. समणवग्गो

#### १. समणसुत्तं

दर. "भिक्षुहो ! यी तीन श्रमणले गर्नु पर्ने श्रमणकर्तव्य हुन् । ती तीन के के हुन् ? अतिउत्तम शीलको शिक्षापद, अतिउत्तम चित्तको शिक्षापद अनि अतिउत्तम प्रज्ञाको शिक्षापद । भिक्षुहो ! यी तीन शिक्षापद श्रमणले गर्नु पर्ने कर्तव्य हुन् ।

"त्यसैले, भिक्षुहो ! यो शिक्षा लिनु पर्छ- 'अतिउत्तम शीलको शिक्षापद पालन गर्न तीब्र इच्छा गर्नेछु, अतिउत्तम चित्तको शिक्षापद पालन गर्न तीब्र इच्छा गर्नेछु अनि अतिउत्तम प्रज्ञाको शिक्षापद पालन गर्न तीब्र इच्छा गर्नेछु। भिक्षुहो ! यस्तै नै सिक्नु पर्छ।

#### २. गद्रभसुत्तं

५३. "जस्तै कि, भिक्षुहो ! गधा गौसमूहको पछि-पछि लागेको हुन्छ— 'गधाले म पिन साँढे जस्तै हुँ, म पिन साँढे जस्तै हुँ' भनी सोच्छ । तर उसको न त्यस्तो वर्ण हुन्छ जस्तो कि साँढेको, न त्यस्तो स्वर हुन्छ जस्तो कि साँढेको अनि न त्यस्तो खुट्टा हुन्छ जस्तो कि साँढेको । ऊ गौसमूहको पिछ-पिछ लागेको हुन्छ— म पिन साँढे जस्तै हुँ, म पिन साँढ जस्तै हुँ' भनी सोच्छ ।

"यस्तैगरी नै, भिक्षुहो ! यहाँ कोही-कोही भिक्षुहरू 'म पिन भिक्षु हुँ, म पिन भिक्षु हुँ, भन्दै भिक्षुसंघको पिछ-पिछ लाग्ने हुन्छ । ऊसँग त्यस्तो चाहना हुदैन कि, अरू भिक्षुले जस्तै मैले पिन अतिउत्तम शीलको शिक्षापद पालन गर्नेछु, त्यस्तो चाहना हुदैन कि, अतिउत्तम चित्तको शिक्षापद पालन गर्नेछु अनि त्यस्तो चाहना हुदैन कि, अतिउत्तम प्रज्ञाको शिक्षापद पालन गर्नेछु । केवल 'म पिन भिक्षु हुँ, म पिन भिक्षु हुँ, भन्दै भिक्षुसंघको पिछ-पिछ लाग्ने हुन्छ ।' "

"त्यसैले, भिक्षुहो ! यस्तो शिक्षा लिनुपर्छ-'अतिउत्तम शीलको शिक्षापद पालन गर्न तीब्र इच्छा गर्नेछु, अतिउत्तम चित्तको शिक्षापद पालन गर्न तीब्र इच्छा गर्नेछु अनि अतिउत्तम प्रज्ञाको शिक्षापद पालन गर्न तीब्र इच्छा गर्नेछु, । भिक्षुहो ! यसरी नै सिक्नु पर्छ ।"

#### ३. खेतसुत्तं

द४ "भिक्षुहो ! गृहपति कृषकका निम्ति यी तीन पूर्व कार्य हुन् । ती तीन के के हुन् ? भिक्षुहो ! यहाँ गृहपति कृषकले पहिला राम्रोसित खेत जोती माटो ठीक पार्छ । पहिला राम्रोसित खेत जोती माटो ठीक पारेपछि समयमै बीउ छर्छ । समयमै बीउ छरेपछि समयमै पानी लाउँछ अनि छोड्छ पनि । भिक्षुहो ! यी तीन कृषक गृहपतिका पूर्व कार्य हुन् ।

"यसरी नै, भिक्षुहो ! भिक्षुका निम्ति तीन पूर्व कार्य छन् । ती तीन के के हुन् ? अतिउच्चतम शीलको शिक्षापदलाई समादान गर्छ, अतिउच्चतम चित्तको शिक्षापदलाई समादान गर्छ अनि अतिउच्चतम प्रज्ञाको शिक्षापदलाई समादान गर्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन भिक्षुका निम्ति पूर्व कार्य हुन् ।

"त्यसैले, भिक्षुहो ! यस्तो शिक्षा लिनुपर्छ— अतिउत्तम शीलको शिक्षापद पालन गर्न तीव्र इच्छा राष्ट्रोछु, अतिउत्तम चित्तको शिक्षापद पालन गर्न तीव्र इच्छा राष्ट्रोछु अनि अतिउत्तम प्रज्ञाको शिक्षापद पालन गर्न तीव्र इच्छा राष्ट्रोछु । भिक्षुहो ! यही नै शिक्षा सिक्नुपर्छ ।"

# ४. विज्जपुत्तसुत्तं

द्र्य. एक समय भगवान वेसालिस्थित महावन कूटागारशालामा बस्नुहुन्थ्यो । त्यसबेला कोही एक विज्जिपुत्र भिक्षु जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए । त्यहाँ पुगी भगवानलाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा बसे । एक ठाउँमा बसेपछि ती विज्जिपुत्र भिक्षुले भगवानलाई यसो भने— "भन्ते ! १४० शिक्षापदलाई प्रत्येक आधा महिनै पिच्छे पाठ गर्नु पर्छ, यो धेरै नै भयो । भन्ते ! यी सबै मैले सिक्न सिक्दिन ।" "भिक्षु ! के तिमीले यी तीन अतिउच्चतम शीलसम्बन्धी शिक्षापद, अतिउच्चत (चित्तसम्बन्धी शिक्षापद अनि अतिउच्चतम प्रज्ञासम्बन्धी शिक्षापद पालन गर्न सक्छै ?" "भन्ते ! मैले यी तीन अतिउच्चतम प्रज्ञासम्बन्धी शिक्षापद, अतिउच्चतम चित्तसम्बन्धी शिक्षापद पालन गर्न स-कछु ।" "त्यसोभए, भिक्षु ! तिमीले ती तीन अतिउच्चतम प्रज्ञासम्बन्धी शिक्षापद पालन गर्न स-कछु ।" "त्यसोभए, भिक्षु ! तिमीले ती तीन अतिउच्चतम प्रज्ञासम्बन्धी शिक्षापद, अतिउच्चतम चित्तसम्बन्धी शिक्षापद अनि अतिउच्चतम प्रज्ञासम्बन्धी शिक्षापद पालन गर।"

"भिक्षु ! जब तिमीले अतिउच्चतम शीलसम्बन्धी शिक्षापद सिक्छै, अतिउच्चतम चित्तसम्बन्धी शिक्षापद सिक्छौ अनि अतिउच्चतम प्रज्ञासम्बन्धी शिक्षापद सिक्छौ त्यसबेला, भिक्षु ! तिमीले अतिउच्चतम शीलसम्बन्धी शिक्षापद सिक्दा, अतिउच्चतम चित्तसम्बन्धी शिक्षापद सिक्दा अनि अतिउच्चतम प्रज्ञासम्बन्धी शिक्षापद सिक्दा अनि अतिउच्चतम प्रज्ञासम्बन्धी शिक्षापद सिक्दा राग विनष्ट हुन्छ, द्वेष विनष्ट हुन्छ अनि मोह विनष्ट हुन्छ । तिम्रो त्यो राग विनष्ट हुँदा, द्वेष विनष्ट हुँदा अनि मोह विनष्ट हुँदा जुन अकुशल हो त्यो तिमीले गर्ने छैनौ तथा जुन पाप हो त्यो तिमीले गर्ने छैनौ ।"

अनि अतिउच्चतम शीलसम्बन्धी शिक्षापद सिक्दा, अतिउच्चतम चित्तस-म्बन्धी शिक्षापद सिक्दा अनि अतिउच्चतम प्रज्ञासम्बन्धी शिक्षापद सिक्दा भिक्षुको राग विनष्ट भयो, द्वेष विनष्ट भयो अनि मोह विनष्ट भयो। उसले राग विनष्ट गर्दा, द्वेष विनष्ट गर्दा अनि मोह विनष्ट गर्दा जुन अकुशल हो त्यो गर्नु परेन तथा जुन पाप हो त्यो गर्नु परेन।

## ५. सेक्खसुत्तं

द्ध त्यसबेला कोही एक जना भिक्षु जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए। त्यहाँ पुगी भगवानलाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा बसे। एक ठाउँमा बसेपछि ती भिक्षुले भगवानलाई यसो भने— 'भन्ते! शैक्ष, शैक्ष' भनी भन्दछन् शैक्ष कसरी हुन्छ ?" "भिक्षु! सिक्न खोज्दछ, त्यसैले शैक्ष हुन्छ । के सिक्न खोज्छ ? अतिउच्चतम शीलसम्बन्धी सिक्छ, अतिउच्चतम चित्तसम्बन्धी सिक्छ अनि अतिउच्चतम प्रज्ञासम्बन्धी सिक्छ।

"सेखस्स सिक्खमानस्स, उजुमग्गानुसारिनो । खयस्मिं पठमं जाणं, ततो अञ्जा अनन्तरा ॥

"ततो अञ्जा विमुत्तस्स, जाणं वे होति तादिनो । अकुप्पा मे विमुत्तीति, भवसंयोजनक्खये"ित ॥

"शैक्ष, शिक्षाकामी आर्य ऋजुमार्गमा लागी प्रथमज्ञानले (दुःख सत्य ज्ञानले) क्षय (क्लेश क्षय) गर्छ । त्यसपछि चतुर्थमार्ग (दुःख निरोध गामिनी प्रतिपदा) मा लागी ज्ञान प्राप्त गर्छ ।

"यसपछि प्रज्ञा लाभी भई विमुक्त (अर्हत) हुन्छ, मेरो भव संयोजन क्षीण भयो, अचल विमुक्ति (अर्हत फल) प्राप्त गरें भन्ने ज्ञान हुन्छ।"

## ६. पठमसिक्खासुत्तं

८७. "मिक्षुहो ! जो आफ्नो भलो चाहने कुलपुत्र हुन्छ उसले यी १४० भन्दा बढी शिक्षा आधा-आधा महिनामा पाठ गर्नु पर्छ । भिक्षुहो ! जुन कि यी सबै शिक्षा तीन शिक्षाको अन्तर्गत पर्छ । ती तीन के के हुन् ? अतिउच्चतम शील-शिक्षा, अतिउच्चतम चित्तशिक्षा अनि अतिउच्चतम प्रज्ञाशिक्षा । भिक्षुहो ! यी नै तीन शिक्षाअन्तर्गत सबै शिक्षा पर्दछन् ।

"भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु शील परिपूर्णकारी हुन्छ, समाधिमा सामान्य लाग्ने अनि प्रज्ञामा सामान्य लाग्ने हुन्छ । ऊ जुनकुनै क्षुद्वानुक्षुद्र शिक्षापदबाट दोषी पिन हुन्छ अनि दोषबाट मुक्त पिन हुन्छ । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! यसो हुनु यो असम्भव होइन भनी म भिन्दिन । जुन कि त्यो ब्रह्मचर्यादिका उचित ब्रह्मचर्य शि-क्षापदहरू हुन् ती शिक्षापदहरूमा ध्रुवशील, स्थितशील अनि उसले शिक्षापदलाई सम्यकरूपले ग्रहण गर्छ । उसले तीन संयोजन परीक्षिण गरी श्रोतापन्न हुन्छ । धर्मबाट पतन नहुने र निश्चय नै सम्बोधि परायण हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु शील परिपूर्णकारी हुन्छ समाधिमा सामान्य लाग्ने अनि प्रज्ञामा सामान्य लाग्ने हुन्छ । ऊ जुनकुनै क्षुद्रानुक्षुद्र शिक्षापदबाट दोषी पनि हुन्छ अनि दोषबाट मुक्त पनि हुन्छ । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! यसो हुनु यो असम्भव होइन भनी म भन्दिन । जुन कि त्यो ब्रह्मचर्यादिका उचित ब्रह्मचर्य शिक्षापद छन् ती शिक्षापदहरूमा ध्रुवशील हुन्छ, स्थितशील हुन्छ अनि उसले शिक्षापदलाई सम्यकरूपले ग्रहण गर्छ । उसले तीन संयोजन परीक्षिण गरी राग, द्वेष र मोह कम गरी सकृदागामी हुन्छ । यस लोकमा एकपल्ट आई दुःख अन्त गर्छ ।

"भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु शील परिपूर्णकारी हुन्छ समाधिमा सामान्य लाग्ने अनि प्रज्ञामा सामान्य लाग्ने हुन्छ । ऊ जुनकुनै क्षुद्रानुक्षुद्र शिक्षापदबाट दोषी पनि हुन्छ अनि दोषबाट मुक्त पनि हुन्छ । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! यसो हुनु यो अस-म्भव होइन भनी म भन्दिन । जुन कि त्यो ब्रह्मचर्यादिका उचित ब्रह्मचर्य शिक्षापद छन् ती शिक्षापदहरूमा धुवशील हुन्छ, स्थितशील हुन्छ अनि उसले शिक्षापदलाई सम्यकरूपले ग्रहण गर्छ । उसले निम्नस्तरका पाँच संयोजन परीक्षिण गरी औपपातिक (ब्रह्मलोकमा) उत्पन्न हुन्छ । यस लोकमा फेरि नफर्किने हुन्छ । त्यस लोकबाटै परिनिर्वाण हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु शीलमा परिपूर्णकारी हुन्छ समाधिमा सामान्य लाग्ने अनि प्रज्ञामा सामान्य लाग्ने हुन्छ । ऊ जुनकुनै क्षुद्रानुक्षुद्र शिक्षापदबाट दोषी पनि हुन्छ अनि दोषबाट मुक्त पनि हुन्छ । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! यसो हुनु यो असम्भव होइन भनी म भन्दिन । जुन कि त्यो ब्रह्मचर्यादिका उचित ब्रह्मचर्य शिक्षापद हुन् ती शिक्षापदहरूमा धुवशील हुन्छ, स्थितशील हुन्छ, तथा उसले शिक्षापदलाई सम्यकरूपले ग्रहण गर्छ । उसले आश्रव क्षय गरी अनाश्रवी भई, चित्त विमुक्ति र प्रज्ञा विमुक्तिलाई यहीँ स्वयम्ले अभिज्ञात तथा साक्षात्कार गरी बस्छ ।

"भिक्षुहो ! यसरी नै केही नियम पालन गर्नेले केही नियम पालन गर्छ र परिपूर्ण गर्नेले परिपूर्ण गर्छ । भिक्षुहो ! ती शिक्षापदलाई पालन गर्दा व्यर्थ हुने छैन भनी म भन्दछु ।"

# ७. दुतियसिक्खासुत्तं

ददः "भिक्षुहो ! जो आफ्नो भलो चाहने कुलपुत्र हुन्छ उसले यी १४० भन्दा बढी शिक्षालाई आधा-आधा महिनामा पाठ गर्नु पर्छ । भिक्षुहो ! जुन कि यी सबै शिक्षा तीन शिक्षाअन्तर्गत पर्छ । ती तीन के के हुन् ? अतिउच्चतम शील-शिक्षा, अतिउच्चतम चित्तशिक्षा अनि अतिउच्चतम प्रज्ञाशिक्षा । भिक्षुहो ! यी नै तीन शिक्षाअन्तर्गत सबै शिक्षा पर्दछन् ।

"भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु शील परिपूर्णकारी हुन्छ, समाधिमा सामान्य लाग्ने हुन्छ अनि प्रज्ञामा सामान्य लाग्ने हुन्छ । ऊ जुनकुनै क्षुद्रानुक्षुद्र शिक्षापदबाट दोषी पनि हुन्छ अनि दोषबाट मुक्त पनि हुन्छ । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! यसो हुनु यो असम्भव होइन भनी म भन्दिन । जुन कि त्यो ब्रह्मचर्यादिका उचित ब्रह्मचर्य शि-क्षापदहरू हुन् ती शिक्षापदहरूमा धुवशील, स्थितशील अनि उसले शिक्षापदलाई सम्यकरूपले ग्रहण गर्छ । उसले तीन संयोजन परीक्षिण गर्दा सातपटकसम्म जिम्मनेछन् । सातपटक देव तथा मनुष्यमा जन्म लिई दुःख अन्त गर्छ । उसले तीन संयोजन परीक्षिण गरी 'कोलंकोल हुन्छ, दुई वा तीनपटक जन्म लिई दुःख अन्त गर्छ । उसले तीन संयोजन परीक्षिण गरी 'एक बीज' को हुन्छ अर्थात मनुष्य लोकमा एक पटक मात्र जन्म लिई दुःख अन्त गर्छ । उसले तीन संयोजन परीक्षिण गरी किमा एक पटक मात्र जन्म लिई दुःख अन्त गर्छ । उसले तीन संयोजन परीक्षिण गर्छ अनि राग, देष र मोह केही बाँकी रहनाले सकृदागामी हुन्छ । यस लोकमा एक पटक मात्र जन्म लिई दुःख अन्त गर्छ ।

"भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु शील परिपूर्णकारी, समाधि परिपूर्णकारी अनि प्रज्ञामा

सामान्या लाग्ने हुन्छ । ऊ जुनकुनै क्षुद्रानुक्षुद्र शिक्षापदबाट दोषी पनि हुन्छ अनि दोषबाट मुक्त पनि हुन्छ । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! यसो हुन यो असम्भव होइन भनी म भन्दिन । जुन कि त्यो ब्रह्मचर्यादिका उचित ब्रह्मचर्य शिक्षापदहरू हुन ती शिक्षापदहरू मा धुवशील, स्थितशील अनि उसले शिक्षापदलाई सम्यकरूपले ग्रहण गरेको हुन्छ । उसले निम्नस्तरका पाँच संयोजन परीक्षिण गरी उर्ध्वश्रोत अकनिष्ठ गामी हुन्छ । उसले निम्नस्तरका पाँच संयोजन परीक्षिण गरी ससंस्कारिक परिनिर्वाण हुन्छ । उसले निम्नस्तरका पाँच संयोजन परीक्षिण गरी असंस्कारिक परिनिर्वाण हुन्छ । उसले निम्नस्तरका पाँच संयोजन परीक्षिण गरी 'उपहत्य' परिनिर्वाण हुन्छ । उसले निम्नस्तरका पाँच संयोजन परीक्षिण गरी 'उपहत्य' परिनिर्वाण हुन्छ । उसले निम्नस्तरका पाँच संयोजन परीक्षिण गरी अन्तरा (बीचमै) परिनिर्वाण हुन्छ । उसले निम्नस्तरका पाँच संयोजन परीक्षिण गरी अन्तरा (बीचमै) परिनिर्वाण हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु शील परिपूर्णकारी, समाधि परिपूर्णकारी अनि प्रज्ञाप-रिपूर्णकारी हुन्छ । ऊ जुनकुनैमा पनि धुवशील, स्थितशील हुन्छ तथा शिक्षापदलाई सम्यकरूपले ग्रहण गर्छ । उसले आश्रव क्षय गरी अनाश्रवी भई चित्तविमुक्ति र प्रज्ञाविमुक्तिलाई स्वयम्ले देख्ने गरी अभिज्ञात, साक्षात्कार तथा लाभीभई बस्छ ।

"भिक्षुहो ! यसरी नै केही नियम पालन गर्नेले केही नियम पालन गर्छ र परिपूर्ण गर्नेले परिपूर्ण गर्छ । भिक्षुहो ! ती शिक्षापदलाई पालन गर्दा व्यर्थ हुने छैन भनी म भन्दछु।"

# द. ततियसि**ब्खा**सुत्तं

द९. "भिक्षुहो ! जो आफ्नो भलो चाहने कुलपुत्र हुन्छ उसले यी १४० भन्दा बढी शिक्षालाई आधा-आधा महिनामा पाठ गर्नु पर्छ । भिक्षुहो ! जुन कि यी सबै शिक्षा तीन शिक्षाअन्तर्गत पर्छ । ती तीन के के हुन् ? अतिउच्चतम शील-शिक्षा, अतिउच्चतम चित्तशिक्षा अनि अतिउच्चतम प्रज्ञाशिक्षा । भिक्षुहो ! यी नै तीन शिक्षाअन्तर्गत सबै शिक्षा पर्दछन् ।

"भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु शीलमा परिपूर्णकारी हुन्छ, समाधिमा सामान्य लाग्ने हुन्छ अनि प्रज्ञामा सामान्य लाग्ने हुन्छ । ऊ जुनकुनै क्षुद्रानुक्षुद्र शिक्षापदबाट दोषी पिन हुन्छ अनि दोषबाट मुक्त पिन हुन्छ । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! यसो हुनु यो असम्भव होइन भनी म भिन्दिन । जुन कि त्यो ब्रह्मचर्यादिका उचित ब्रह्मचर्य शि-क्षापदहरू हुन् ती शिक्षापदहरूमा धुवशील, स्थितशील अनि उसले शिक्षापदलाई सम्यकरूपले ग्रहण गर्छ । उसले आश्रव क्षय गरी अनाश्रवी भई चित्तविमुक्ति र प्रज्ञाविमुक्तिलाई स्वयम्ले देख्ने गरी अभिज्ञात, साक्षात्कार तथा लाभी भई बस्छ । यदि त्यो पिन असम्भव वा प्राप्त नभए निम्नस्तरका पाँच संयोजन परीक्षिण गरी

अन्तरा परिनिर्वाण हुन्छ । यदि त्यो पिन असम्भव वा प्राप्त नभए निम्नस्तरका पाँच संयोजन परीक्षिण गरी 'उपहत्य' परिनिर्वाण हुन्छ । यदि त्यो पिन असम्भव वा प्राप्त नभए निम्नस्तरका पाँच संयोजन परीक्षिण गरी असंस्कारिक परिनिर्वाण हुन्छ । यदि त्यो पिन असम्भव वा प्राप्त नभए निम्नस्तरका पाँच संयोजन परीक्षिण गरी ससंस्कारिक परिनिर्वाण हुन्छ । यदि त्यो पिन असम्भव वा प्राप्त नभए निम्नस्तरका पाँच संयोजन परीक्षिण गरी उर्ध्वश्रोत अकिनष्ठ गामी हुन्छ । यदि त्यो पिन असम्भव वा प्राप्त नभए निम्नस्तरका पाँच संयोजन परीक्षिण गरी उर्ध्वश्रोत अकिनष्ठ गामी हुन्छ । यदि त्यो पिन असम्भव वा प्राप्त नभए तीन संयोजन परीक्षिण गरी, राग, द्वेष र मोह सामान्य रहँदा सकृदागामी हुन्छ । यस लोकमा एक पटक जन्मी दुःख अन्त गर्छ । यदि त्यो पिन असम्भव वा प्राप्त नभए तीन संयोजन परीक्षिण गरी 'एक बीज' हुन्छ, मनुष्यमा एक पटक मात्र जन्म लिई दुःख अन्त गर्छ । यदि त्यो पिन असम्भव वा प्राप्त नभए तीन संयोजन परीक्षिण गरी 'कोलंकोल' दुई वा तीन पटक जन्म लिई दुःख अन्त गर्छ । सातौँ जन्ममा परम देव वा मनुष्य जन्म लिई दुःख अन्त गर्छ । यदि त्यो पिन असम्भव वा प्राप्त नभए तीन संयोजन परीक्षिण गरी सात पटक जन्म लिई दःख अन्त गर्छ । सातौ जन्ममा दि नभए तीन संयोजन परीक्षिण गरी सात पटक जन्म लिन्छ । सात पटक देव वा मनुष्यमा जन्मी दःख अन्त गर्छ ।

"भिक्षुहो ! यसरी नै केही नियम परिपूर्ण गर्नेले परिपूर्ण गर्छ अनि केही नियम पालन गर्छे । भिक्षुहो ! ती शिक्षापदलाई पालन गर्वा व्यर्थ हुने छैन भनी म भन्दछु ।"

#### ९. पठमसिक्खत्तयस्तं

९०. भिक्षुहो ! यी तीन शिक्षा हुन् । ती तीन के के हुन् ? अतिउच्चतम शीलको शिक्षा, अतिउच्चतम चित्तको शिक्षा अनि अतिउच्चतम प्रज्ञाको शिक्षा ।

"भिक्षुहो ! अतिउच्चतम शीलको शिक्षा भनेको के हो ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु शीलवान हुन्छ... शिक्षापद समादान गर्न सिक्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भिनन्छ— अतिउच्चतम शीलको शिक्षा ।

"भिक्षुहो ! अतिउच्चतम चित्तको शिक्षा भनेको के हो ? मिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु काम-विषयभोगरहित भई, अकुशल धर्म त्यागी सवितर्क सविचार एकान्तमय प्रीतिसुखयुक्त प्रथमध्यान लाभ गरी बस्छ । वितर्क-विचार उमशमन गरी आन्तरिक सम्प्रसादन चित्तमा एकाग्र गरी, अवितर्क र अविचार समाधिद्वारा प्राप्त प्रीतिसुखमय द्वितीयध्यान लाभ गरी बस्छ । प्रीतिबाट विराग भई उपेक्षक भई बस्छ, स्मृतिवान र होशवान भई कायद्वारा सुखानुभूति गर्छ, जसको बारेमा आर्यहरू भन्ने गर्छन् – 'उपेक्षक, स्मृतिवान र सुखविहारी' तृतीयध्यान लाभ गरी बस्छ । सुखलाई

पनि त्यागी अनि दुःखलाई पनि त्यागी, पहिले नै सौमनस्य र दौर्मनस्य हटाई अदुःख -असुख उपेक्षास्मृतिद्वारा परिशुद्ध गरी चतुर्थध्यान लाभ गरी बस्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ-अतिउच्चतम चित्तको शिक्षा ।

"भिक्षुहो ! अतिउच्चतम प्रज्ञाको शिक्षा भनेको के हो ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षुले 'यो दु:ख हो' भनी यथार्थसहित जान्दछ, 'यो दु:ख समुदय हो' भनी यथार्थसहित जान्दछ, 'यो दु:ख निरोध हो' भनी यथार्थसहित जान्दछ अनि 'यो दु:ख निरोध हुने मार्ग हो' भनी यथार्थसहित जान्दछ । भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ—अतिउच्चतम प्रज्ञाको शिक्षा । भिक्षुहो ! यी नै तीन शिक्षा हुन् ।"

# १०. दुतियसिक्बत्तयसुत्तं

९१. भिक्षुहो ! यी तीन शिक्षा हुन् । ती तीन के के हुन् ? अतिउच्चतम शीलको शिक्षा, अतिउच्चतम चित्तको शिक्षा अनि अतिउच्चतम प्रजाको शिक्षा ।

"भिक्षुहो ! अतिउच्चतम शीलको शिक्षा भनेको के हो ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु शीलवान हुन्छ... शिक्षापद समादान गर्न सिक्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ— अतिउच्चतम शीलको शिक्षा ।

"भिक्षुहो ! अतिउच्चतम चित्तको शिक्षा भनेको के हो ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षुले काम-विषयभोगरहित भई, अकुशल धर्म त्यागी सवितर्क सविचार एकान्त-मय प्रीतिसुखयुर्क्त प्रथमध्यान लाभ गरी बस्छ । वितर्क-विचार उमशमन गरी आ-न्तिरक सम्प्रसादन चित्तमा एकाग्र गरी, अवितर्क र अविचार समाधिद्वारा प्राप्त प्रीति-सुखमय द्वितीयध्यान लाभ गरी बस्छ । प्रीतिबाट विराग भई उपेक्षक भई बस्छ, स्मृतिवान र होशवान भई कायद्वारा सुखानुभूति गर्छ, जसको बारेमा आर्यहरूले भन्ने गर्छन्-'उपेक्षक, स्मृतिवान र सुखविहारी' तृतीयध्यान लाभ गरी बस्छ । सुखलाई पनि त्यागी अनि दुःखलाई पनि त्यागी, पहिले नै सौमनस्य र दौर्मनस्य हटाई अदुःख-असुख उपेक्षास्मृतिद्वारा परिशुद्ध गरी चतुर्थध्यान लाभ गरी बस्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ-अतिउच्चतम चित्तको शिक्षा ।

"भिक्षुहो ! अतिउच्चतम प्रज्ञाको शिक्षा भनेको के हो ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षुले आश्रव क्षय गरी अनाश्रवी भई चित्तविमुक्ति र प्रज्ञाविमुक्तिलाई स्वयम् हेरी, अभिज्ञात, साक्षात्कार तथा लाभ गरी बस्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भिनन्छ— अतिउ-च्चतम प्रज्ञाको शिक्षा 1 मिक्षुहो ! यी नै तीन शिक्षा हुन् ।" "अधिसीलं अधिचित्तं, अधिपञ्जञ्च बीरिववा । थामवा धितिमा भागी, सतो गुत्तिन्द्रियो चरे ॥

"यथा पुरे तथा पच्छा, यथा पच्छा तथा पुरे। यथा अधो तथा उद्धं, यथा उद्धं तथा बद्धो ॥

"यथा दिवा तथा रत्तिं, यथा रत्तिं तथा दिवा। अभिभुय्य दिसा सब्बा, अप्यमाणसमाधिना॥

"तमाहु सेखं पटिपदं, अथो संसुद्धचारियं। तमाहु लोके सम्बुद्धं, धीरं पटिपदन्तगुं॥

"विञ्ञाणस्स निरोधेन, तण्हाक्खयिवम्सिनो । पज्जोतस्सेव निब्बाणं, विमोक्खो होति चेतसो" ति ॥

"वीर्यवान्, सामर्थ्यवान्, धैर्यवान्, ध्यानवान्, स्मृतिवान् र गुप्तेन्द्रियले अधिशील, अधिचित्त र अधिप्रज्ञासम्बन्धी शिक्षानुसार आचरण गर ।

"जस्तो अघि त्यस्तै पछि, जस्तो पछि त्यस्तै अघि, जस्तो तल त्यस्तै । माथि, जस्तो माथि त्यस्तै तल ।

"जस्तो दिवा त्यस्तै रात, जस्तो रात त्यस्तै दिवामा अपरिमित समाधि-द्वारा जसले सम्पूर्ण दिशा ढाकी राख्छ ।

"त्यसैलाई शैक्ष मार्ग भनिन्छ, अनि सम्यक शुद्धाचरण हुनेलाई धीर सम्बुद्ध र अन्तिम मार्गगामी भनिन्छ।

"विज्ञान निरोध गरी, तृष्णा क्षय गरी, विमुक्त अनि प्रज्वलित दीप जस्तै निर्वाण तथा चित्त विमुक्त हुन्छ।"

#### ११. सङ्ग्वासुत्तं

९२. एक समय भगवान महाभिक्षुसंघसिहत कोसलमा चारिका गर्नु हुँदै जहाँ सङ्गवा नाउँको शहर हो त्यहाँ पुग्नु भयो । भगवान सङ्गवामा बस्नुहुन्थ्यो । त्यसबेला कस्सपगोत्त भिक्षु सङ्गवामा आवासिय भिक्षु थिए । भगवानबाट त्यहाँ भिक्षुहरूलाई शिक्षापदयुक्त धार्मिक कथाद्वारा शिक्षित, प्रेरित, समुत्तेजित र हर्षित पार्दै हुनुहुन्थ्यो । त्यसबेला भगवानबाट त्यहाँ भिक्षुहरूलाई शिक्षापदयुक्त धार्मिक कथाद्वारा शिक्षित, प्रेरित, समुत्तेजित र हर्षित पार्दै रहनुहुँदा यी कस्सपगोत्त भिक्षु अशान्त र असन्तुष्ट थिए । उसले सोच्दथ्यो – "यी श्रमणले कुरा मिठास पार्दै भिन-रहेको छ ।" भगवान त्यहाँ यथा रूचिअनुसार बस्नु भई जहाँ राजगह हो त्यहाँ चारिकाको निम्ति जानुभयो । क्रमानुसार चारिका गर्नु हुँदै जहाँ राजगह हो त्यहाँ पुग्नु भयो । भगवान त्यहाँ राजगहमा बस्नुहुन्थ्यो ।

त्यसबेला कस्सपगोत्त भिक्षुलाई भगवान जानुभएको केही क्षणपछि कौकृत्य वा पछुताउमा परी सोच्न थाल्यो— "मलाई अलाभ भयो, मलाई लाभ भएन; मलाई दुर्लाभ भयो, मलाई सुलाभ भएन। जब भगवानबाट भिक्षुहरूलाई शिक्षापद-युक्त धार्मिक कथाद्वारा शिक्षित, प्रेरित, समुत्तेजित र हर्षित गराउनु हुँदा मलाई अशान्त र असन्तोष भयो— "यी श्रमणले कुरा मिठास पार्दै भनिरहेको छ।" किन म जहाँ भगवान हुनुहुन्छ त्यहाँ नजाऔं! त्यहाँ भगवानको सम्मुखमा मैले गरेको अप-राधलाई अपराध गरेँ भनी स्वीकार्नेछु। अनि कस्सपगोत्त भिक्षुले ओढ्ने-ओछ्याउने पट्याई, पात्र-चीवर लिई राजगहस्थित गिज्भकूट पर्वतमा जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए। त्यहाँ पुगी भगवानलाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा बसे। एक ठाउँमा बसेपछि कस्सपगोत्र भिक्षुले भगवानलाई यसो भने—

"एक समय, भन्ते ! भगवान सङ्ग्वामा बस्नुहुन्थ्यो । कोसलको सङ्ग्वा नाउँको शहरमा । भन्ते ! भगवानबाट त्यहाँ भिक्षुहरूलाई शिक्षापदयुक्त धार्मिक कथाद्वारा शिक्षित, प्रेरित, समुतेजित र हर्षित पादेँ हुनुहुन्थ्यो । त्यसबेला भगवानबाट त्यहाँ भिक्षुहरूलाई शिक्षापदयुक्त धार्मिक कथाद्वारा शिक्षित, प्रेरित, समुतेजित र हर्षित गराउनु हुँदा म अशान्त तथा असन्तुष्ट थिएँ । मैले सोचेँ कि - 'यी श्रमणले कुरालाई मिठास पादेँ भिनरहेको छ. । अनि भगवान सङ्ग्वामा यथा रूचिअनुसार बस्नुभई जहाँ राजगह हो त्यहाँ जानुभयो । त्यससमय, भन्ते ! भगवान जानुभएको केही क्षणमै म कौकृत्य वा पछुतोमा परें । "मलाई अलाभ भयो, मलाई लाभ भएन; मलाई दुर्लाभ भयो, मलाई सुलाभ भएन । जब भगवानबाट भिक्षुहरूलाई शिक्षापद-युक्त धार्मिक कथाद्वारा शिक्षित, प्रेरित, समुतेजित र हर्षित गराउनु हुँदा म अशान्त र असन्तुष्ट भएँ । किन म जहाँ भगवान हुनुहुन्छ, त्यहाँ नजाऔं ! त्यहाँ भगवानको सम्मुखमा मैले गरेको अपराधलाई अपराध भनी स्वीकार्नछु । जस्तै कि, भन्ते ! मूर्ख, मूढ, अकुशलकारीले गरे भै म दोषी भएँ । भगवानबाट त्यहाँ भिक्षुहरूलाई शिक्षा-पदयुक्त धार्मिक कथाद्वारा शिक्षित, प्रेरित, समुतेजित र हर्षित गराउनु हुँदा म अशान्त र असन्तुष्ट थिएँ । मैले सोचेँ कि - 'यी श्रमणले कुरालाई मिठास पार्दै भनि-रहेको छ,।' त्यसैले, भन्ते ! भगवानले मेरो दोषलाई दोषको रूपमा स्वीकार्नुहोस् ।

## अबदेखि म संयमित हुन्छु।"

"कस्सप! निश्चय पिन तिमी मूर्ख, मूढ, अकुशलकर्ता भें भई दोषी भयौ। जुन मेरो शिक्षापदयुक्त धार्मिक कथाद्वारा शिक्षित, प्रेरित, समुतेजित र हिर्षित पार्दा तिमी अशान्त र असन्तुष्ट भयौ— 'यी श्रमणले कुरालाई मिठास पार्दे भिनरहे-को छ। कस्सप! जुन कि तिमी दोषद्वारा दोषी भएको भनी देख्यौ र यथोचितरूपले स्वीकाऱ्यौ। तिम्रो त्यो भूललाई मैले स्वीकारें। कस्सप! आर्य विनयानुसार यसबाट उन्नित नै हुन्छ। जसले आफ्नो दोषलाई दोषको रूपमा स्वीकार्छ अनि भविष्यमा अपराध गर्नबाट संयमित हुन्छ।

"कस्सप! यदि कोही स्थिवर भिक्षु शिक्षाकामी हुँदैन, शिक्षा ग्रहण गर्दा प्रश्सा गर्देन, अन्य कोही भिक्षु शिक्षाकामी नहुँदा शिक्षामा प्रेरित गर्देन, अन्य कोही शिक्षाकामी हुँदा उचित समयमै प्रशंसा गर्देन भने यस्तो स्थिवर भिक्षुलाई कस्सप! मबाट प्रशंसाका पात्र हुँदैन। त्यो के कारण? शास्ता नै त्यस्ताको प्रशंसक हुनुहुन्छ भनी अरू भिक्षुले उसँग सङ्गत गर्नेछन्। जो ऊसँग सङ्गत गर्छ उसकै जस्तो व्यवहार उसले गर्छ। जसले त्यो व्यक्तिको जस्तो व्यवहार गर्छ उसको निम्ति दीर्घकालसम्म अहित र दुःख हुन्छ। कस्सप! त्यसैले यस्ता भिक्षु मबाट प्रशंसाको पात्र हुँदैन।

"कस्सप! मभौला भिक्षु पित... नयाँ भिक्षु पित कस्सप! शिक्षाकामी हुँदैन, शिक्षा ग्रहण गर्दा प्रशंसा गर्देन, अन्य कोही भिक्षु शिक्षाकामी नहुँदा शिक्षामा प्रेरित गर्देन, अन्य कोही शिक्षाकामी हुँदा उचित समयमै प्रशंसा गर्देन भने यस्तो स्थविर भिक्षुलाई कस्सप! मबाट प्रशंसाका पात्र हुँदैन। त्यो के कारण? शास्ता नै त्यस्ताको प्रशंसक हुनुहुन्छ भनी अरू भिक्षुले उसँग सङ्गत गर्नेछन्। जो ऊसँग सङ्गत गर्छ उसकै जस्तो व्यवहार गर्छ। जसले तो व्यक्तिको जस्तो व्यवहार गर्छ उसको निम्ति दीर्घकालसम्म अहित र दुःख हुन्छ। कस्सप! त्यसैले यस्ता भिक्षु मबाट प्रशंसाको पात्र हुँदैन।

"कस्सप! यदि कोही स्थिवर भिक्षु शिक्षाकामी हुन्छ, शिक्षा ग्रहण गर्दा प्रश्नासा गर्छ, अन्य कोही भिक्षु शिक्षाकामी नहुँदा शिक्षासा ग्रेरित गर्छ, अन्य कोही शिक्षाकामी हुँदा उचित समयमै प्रशंसा गर्छ भने यस्तो स्थिवर भिक्षुलाई कस्सप! मबाट प्रशंसाको पात्र हुन्छ। त्यो के कारण? शास्ताद्वा । नै ऊ प्रशंसित हुन् भनी अरू भिक्षुलेसङ्गत गर्नेछन्। जो ऊसँग सङ्गत गर्छ उत्तकै जस्तो व्यवहार गर्छ। जसले त्यो व्यक्तिको जस्तो व्यवहार गर्छ उसकोनिम्ति दीर्घकालसम्म हित र सुख हुन्छ। कस्सप! त्यसैले यस्तो भिक्षु मबाट प्रशंसित हुन्छ।

"कस्सप! मभौला भिक्षु पिन... नयाँ भिक्षु पिन कस्सप! शिक्षाकामी हुन्छ, शिक्षा ग्रहण गर्दा प्रशंसा गर्छ, अन्य कोही भिक्षु शिक्षाकामी नहुँदा शिक्षामा प्रेरित गर्छ, अन्य कोही शिक्षाकामी हुँदा उचित समयमै प्रशंसा गर्छ भने यस्तो स्थिवर भिक्षुलाई कस्सप! मबाट प्रशंसाको पात्र हुन्छ। त्यो के कारण? शास्ताद्वारा नै ऊ प्रशंसित हुन् भनी अरू भिक्षुले उसँग सङ्गत गर्नेछन्। जो ऊसँग सङ्गत गर्छ उसकै जस्तो व्यवहार गर्छ । जसले त्यो व्यक्तिको जस्तो व्यवहार गर्छ उसको निम्ति दीर्घकालसम्म हित र सुख हुन्छ। कस्सप! त्यसैले यस्ता भिक्षु मबाट प्रशंसाको पात्र हुन्छ।"

#### (१०) ४. सोणकपस्लवग्गो

# १. अच्चायिकसुत्तं

९३. "भिक्षुहो ! यी तीन कृषक गृहपितको निम्ति अनिवार्य कर्तव्य हुन् । ती तीन के के हुन् ? भिक्षुहो ! यहाँ कृषकले चाँडचाँडै खेत खन्नु पर्छ । चाँडचाँडै खेत खनी माटो मिलन पारी चाँडचाँडै बीजारोपण गर्नु पर्छ । चाँडचाँडै बीजारोपण गरी चाँडचाँडै पानी लाउनु पर्छ अनि खोली दिनु पर्छ । भिक्षुहो ! यी तीन कृषक गृहपितको निम्ति अनिवार्य कर्तव्य हुन् । भिक्षुहो ! यी कृषक गृहपितसाँग ऋदि वा आनुभाव हुँदैन कि 'आजै मैले धान उब्जाउँछु, भोलि दाना लाग्ने बनाउँछु र पर्सी पाक्ने गरी बनाउँछु । तै पनि त्यो समय हुनसक्छ जुन कि ती कृषक गृहपितको धान पनि उब्जिन्छ, दाना पनि लाग्छ अनि पाक्छ पनि ।

"यस्तै गरी, भिक्षुहो ! भिक्षुको निम्ति तीन अनिवार्य कर्तव्य छन् । ती तीन के के हुन् ? अतिउच्चतम शीलको शिक्षा, अतिउच्चतम चित्तको शिक्षा अनि अतिउच्चतम प्रज्ञाको शिक्षा । भिक्षुहो ! भिक्षुको निम्ति यी नै तीन अनिवार्य कर्तव्य हुन् । हुन त, भिक्षुहो ! ती भिक्षुसँग त्यस्तो ऋद्धि वा आनुभाव हुँदैन कि— 'आजै उपादानरहित भई, चित्त आश्रवरहित होस् कि त भोलि अथवा पर्सी । हुन त त्यो समय आउँछ जब कि ती भिक्षुले अतिउच्चतम शीलको शिक्षा, अतिउच्चतम चित्तको शिक्षा अनि अतिउच्चतम प्रज्ञाको शिक्षा लिई उपादानरहित भई आश्रवविमुक्त चित्तको हुनेछ ।

"त्यसैले, भिक्षुहो ! यस्तो शिक्षा लिनुपर्छ- 'तीव्रताकासाथ अतिउच्चतम शीलसम्बन्धी शिक्षा लिन इच्छुक हुन्छु । तीव्रताकासाथ अतिउच्चतम चित्तसम्बन्धी शिक्षा लिन इच्छुक हुन्छु अनि तीव्रताकासाथ अतिउच्चतम प्रज्ञासम्बन्धी शिक्षा लिन इच्छुक हुन्छु । भिक्षुहो ! यस्तै नै शिक्षा लिनु पर्छ ।"

#### २. पविवेकसुत्तं

९४. "भिक्षुहो ! अन्य तैर्थिकले यी तीन एकान्त विषय प्रज्ञापित गर्दछन् । ती तीन के के हुन् ? एकान्त-चीवर, एकान्त-पिण्डपात्र र एकान्त शयनासन ।

"भिक्षुहो ! अन्य तैर्धिक परिव्राजकले एकान्त-चीवरसम्बन्धी प्रज्ञापित गरेको हुँदा सनको लुगा लगाउँछन्, मसानको लुगा लगाउँछन्, शव-लुगा लगाउँछन्, धूलोमा भ्याँकेको लुगा लगाउँछन्, रूखको बोक्ता लगाउँछन्, मृगछाला लगाउँछन्, मृगछालाको पिष्ट बनाई लगाउँछन्, कुशको लुगा लगाउँछन्, बाकल लगाउँछन्, फल्याक लगाउँछन्, केशकम्बल लगाउँछन् अनि पुच्छरको रौँबाट बनेको लगाउँछन् । भिक्षुहो ! यसरी नै अन्य तैर्धिक परिव्राजकले एकान्त-चीवरसम्बन्धी प्रज्ञ पित गर्दछन् ।

"भिक्षुहो ! अन्य तैर्थिक परिव्राजकले एकान्त पिण्डपातसम्बन्धी प्रज्ञापित गरेको हुँदा साग पनि खान्छ, श्यामक पनि खान्छ, निवार (धान) पनि खान्छ, दद्दुल (धान) पनि खान्छ, दुक्तिएको धान पनि खान्छ, कणिका पनि खान्छ, माड पनि खान्छ, पीना (पात वा फलफूलगाट रस निकालेर बचेको) पनि खान्छ, घाँस पनि खान्छ, गोबर पनि खान्छ, अनि जगलको रुखबाट खसेको फलफूल पनि खान्छ, भिक्षुहो ! यसरी नै अन्य तैर्थिक परिवाजकले एकान्त-पिण्डपातसम्बन्धी प्रज्ञापित गर्दछन् ।

"भिक्षुहो ! अन्य तैर्धिक परिव्राजकले एकान्त शयनासनसम्बन्धी प्रज्ञापित गरेको हुँदा जंगलमा, बृक्षमूलमा, मशानमा, खुल्ला आकाशमा, परालमा अनि भूसागारमा बस्छन् । भिक्षुहो ! अन्य तैर्धिक परिव्राजकहरूले यी नै तीन एकान्त शयनासनसम्बन्धी प्रज्ञापित गर्दछन् ।

"भिक्षुहो ! यस धर्म-विनयमा यी तीन एकान्तमय छन् । ती तीन के के हुन् ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु शीलवान हुन्छ, दुश्शीलविहिन हुन्छ वा त्यसबाट पृथक हुन्छ, सम्यकदृष्टि हुन्छ, मुख्यादृष्टिविहिन वा त्यसबाट पृथक हुन्छ अनि क्षीणाश्रवी हुन्छ, आश्रवविहिन वा त्यसबाट पृथक हुन्छ । भिक्षुहो ! जब भिक्षु शीलवान हुन्छ, दुश्शीलविहिन वा त्यसबाट पृथक हुन्छ, सम्यकदृष्टि हुन्छ, मिथ्यादृष्टिविहिन वा त्यसबाट पृथक हुन्छ, अश्रवविहिन हुन्छ वा त्यसबाट पृथक हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई अग्रप्राप्ति, सारप्राप्ति तथा सारमा प्रतिष्ठित भिनन्छ ।

"जस्तै कि, भिक्षुहो ! कृषक गृहपितको धान खेतमा धान पाके चाँडचाँडै नै काट्न लाउँछ । चाँडचाँडै काट्न लगाई, चाँडचाँडै जम्मा पार्न लाउँछ । चाँडचाँडै जम्मा गर्न लगाई चाँडचाँडै उठाउन लाउँछ । चाँडचाँडै उठाउन लगाई चाँडचाँडै थुपार्न लगाई चाँडचाँडै नै चुट्न लाउँछ । चाँडचाँडै चुट्न लगाई चाँडचाँडै पराल छुट्याउन लाउँछ । चाँडचाँडै पराल छुट्याउन लगाई चाँडचाँडै धुस्नु छुट्याउन लाउँछ । चाँडचाँडै धुस्नु छुट्याउन लगाई चाँडचाँडै चालनी चलाउन लाउँछ । चाँडचाँडै चालनी चलाउन लगाई चाँडचाँडै जम्मा गर्न लाउँछ । चाँडचाँडै चालनी चलाउन लगाई चाँडचाँडै जम्मा गर्न लाउँछ । चाँडचाँडै भूस छुट्याउन लाउँछ ।

भिक्षुहो ! यसो गर्दा कृषक गृहपतिको धान अग्रप्राप्ति, सारप्राप्ति तथा सारमा प्रतिष्ठित हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! यसरी नै जो भिक्षु शीलवान हुन्छ, दुश्शीलविहिन हुन्छ वा त्यसबाट पृथक हुन्छ, सम्यकदृष्टि हुन्छ, मिध्यादृष्टिविहिन वा त्यसबाट पृथक हुन्छ अनि क्षीणाश्रवी हुन्छ, आश्रवविहिन वा त्यसबाट पृथक हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भिनन्छ— अग्रप्राप्ति, सारप्राप्ति तथा सारमा प्रतिष्ठित ।"

#### ३. सरदसुत्तं

९५. "जस्तै कि, भिक्षुहो ! शरदकालमा बादल नलाग्दा, आकाश निर्मल हुन्छ, त्यसबेला आकाशमा गइरहेको सूर्यले सारा आकाशको अन्धकार हटाई चहकिलो हुन्छ, तेजिलो हुन्छ तथा प्रकाशमय हुन्छ ।

यसरी नै, भिक्षुहो ! जब आर्यश्रावक रजरिहत तथा क्लेशरिहत धर्मचक्षु उत्पन्न हुन्छ, त्यो ज्ञानोदय हुँदा नै, भिक्षुहो ! आर्यश्रावकको सत्कायदृष्टि, शङ्का र शीलव्रतपरामर्श तीन संयोजनिविहन हुन्छ ।

"त्यसपछि लोभ र द्वेष यी धर्म रहेको हुन्छ । कामभोगरहित, अकुशल विचाररहित, वितर्कयुक्त, विचारयुक्त, विवेक (एकान्तमय) प्रीतिसुखमय प्रथमध्यान लाभी भई बस्छ । यदि त्यससमय उसको मरण भए त्यस्तो संयोजन ऊसँग रहँदैन जुन संयोजन हुँदा आर्यश्रावक पुनः यस लोकमा आउनु पर्नेछ ।"

# ४. परिसासुत्तं

९६. "भिक्षुहो ! यी तीन परिषद हुन् । ती तीन के के हुन् ? अग्र-परिषद, व्यग्र-परिषद र समग्गी-परिषद ।

"भिक्षुहो ! कस्तालाई अग्र-परिषद भिनन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु जुन परि-षदमा स्थिवर भिक्षु धेरै परिग्रही हुँदैन, शिथिल हुँदैन, पतनोन्मुख हुँदैन, शान्तिभावमा पूर्वगामी हुन्छ, अप्राप्ति प्राप्त गर्न प्रयत्नशील हुन्छ, अनिधगत अधिगत गर्न प्रयत्नशील हुन्छ, असात्कातकृत भए साक्षात्कार गर्न प्रयत्नशील हुन्छ । उसको पिछ-पिछ लाग्ने अनुयायी उसकै अनुकरण गर्ने हुन्छ । उ पिन धेरै परिग्रही हुँदैन, शिथिल हुँदैन, पतनोन्मुख हुँदैन, शान्तिभावमा पूर्वगामी हुन्छ, अप्राप्ति प्राप्त गर्न प्रयत्नशील

हुन्छ, अनिधगत अधिगत गर्न प्रयत्नशील हुन्छ, साक्षात्कार नभएको साक्षात्कार गर्न प्रयत्नशील हुन्छ । भिक्षुहो ! यस्तैलाई अग्र परिषद भनिन्छ ।

"भिक्षुहो ! कस्तालाई व्यग्र-परिषद भिनन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ जुन परिषदमा भिक्षुहरू भगडालु, कचेडा गर्ने, विवाद गर्ने र एकले अर्कालाई मुख-शस्त्रद्वारा विभाउँदै हिँड्छ । भिक्षुहो ! यस्तैलाई व्यग्र परिषद भिनन्छ ।

"भिक्षुहो ! कस्तालाई समग्गी-परिषद भनिन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षुहरू जुन परिषदमा समग्गी, प्रसन्नभाव, विवादरहित, दूधपानी जस्तै एक आपसमा प्रिय आँखाद्वारा हेर्दै विहर्दछन् । भिक्षुहो ! यस्तैलाई समग्गी-परिषद भनिन्छ ।

"जुन समय, भिक्षुहो ! भिक्षुहरू समग्गी, प्रसन्नभाव, विवादरिहत, दूधपानी जस्तै एक आपसमा प्रियआँखाले हेर्दै विहर्दछन्, त्यसबेला भिक्षुहरूले धेरै नै पृण्यार्जन गर्नेछन् । भिक्षुहो ! भिक्षुहरू त्यसबेला ब्रह्मविहारी भई बसेका हुन्छन् । जब कि मुदिता चित्त विमुक्तिसहित ब्रह्मविहारी भई बसेका हुन्छन् । प्रमुदित चित्त हुँदा प्रीति उत्पन्न हुन्छ, प्रीतिचित्त हुँदा शरीर शान्त हुन्छ । शरीर शान्त हुँदा सुखान्तुभूति हुन्छ अनि सुखिनत हुँदा समाधि एकाग्र हुन्छ ।

"जस्तै कि, भिक्षुहो ! पहाड माथि ठूलो पानी पर्दा त्यो पानी तलितर बग्दै, पर्वत-कन्दरा, खाल्डो आदि ठाउँ परिपूर्ण गर्छ । पर्वत-कन्दरा र खाल्डो परिपूर्ण गर्दै ठूलो खाल्डो परिपूर्ण गर्छ । ठूलो खाल्डो परिपूर्ण गर्दै ससाना नदी परिपूर्ण गर्दै । स-साना नदी परिपूर्ण गर्दै ठूल्ठुला नदी परिपूर्ण गर्छ । ठूल्ठुला नदी परिपूर्ण गर्दै समुद्र-महासमुद्र परिपूर्ण गर्छ ।

"यस्तरी नै, भिक्षुहो ! जब भिक्षुहरू समग्गी, प्रसन्तभाव, विवादरिहत, दूधपानी जस्तै एक आपसमा प्रियआँखाले हेर्नेछन् । भिक्षुहो ! तब भिक्षुहरूले धे नै पुण्यार्जन गर्नेछन् । भिक्षुहो ! भिक्षुहरू त्यसबेला ब्रह्मविहारी भई बसेका हुन्छन् । जब कि मुदिताचित्त विमुक्तिसहित ब्रह्मविहारी भई बस्छ । प्रमुदितचित्त हुँदा प्रीति उत्पन्त हुन्छ, प्रीतिचित्त हुँदा शरीर शान्त हुन्छ । शरीर शान्त हुँदा सुखानुभूति हुन्छ अनि सुखचित्त हुँदा समाधि एकाग्र हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन परिषद हुन् ।"

# ५. पठमबाजानीयसुत्तं

९७. "भिक्षुहो ! तीन अङ्गसम्पन्न आजानीय (उत्तम जातका) घोडा राजाको निम्ति आरोहण गर्न योग्य, राजभोग्य र राजाको अङ्गमा गनिन्छ । ती तीन के के हुन् ? भिक्षुहो ! यहाँ राजाको आजानीय घोडा वर्णसम्पन्न, बलसम्पन्न र वेगसम्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! यी तीन अङ्गसम्पन्न आजानीय घोडा राजाको निम्ति आरोहण योग्य, राजभोग्य र राजाको अङ्गमा गनिन्छ । यसरी नै, भिक्षुहो ! तीन धर्मसम्पन्न भिक्षु आव्हान गर्नयोग्य, अतिथिसत्कार गर्नयोग्य, दान दिनयोग्य, नमस्कार गर्नयोग्य र लोकका निम्ति अतिउत्तम पुण्यक्षेत्र हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु वर्णसम्पन्न, बलसम्पन्न र वेगसम्पन्न हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! भिक्षु वर्णसम्पन्न कसरी हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु शीलवान, प्रातिमोक्ष नियमानुसार संयमित हुन्छ, आचार-गोचरसम्पन्न हुन्छ, सानै दोषमा पनि भयदर्शी तथा सम्यकरूपले शिक्षापद ग्रहण गर्ने हुन्छ । भिक्षुहो ! यसरी नै भिक्षु वर्णसम्पन्न हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! भिक्षु बलसम्पन्न कसरी हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु अकुशल धर्मविहिन गर्न सक्ने, कुशल धर्म उत्पन्न गर्न सक्ने तथा प्रयत्नशील हुन्छ । कुशल धर्मप्रिति सामर्थ्यवान, दृढ पराक्रमी र काँध नभुकाउने हुन्छ । भिक्षुहो ! यसरी नै भिक्षु बलसम्पन्न हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! भिक्षु वेगसम्पन्न कसरी हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षुले 'यो दुःख हो' भनी यथार्थसिहत जान्दछ, 'यो दुःखसमुदय हो' भनी यथार्थसिहत जान्दछ, 'यो दुःखनिरोध हो' भनी यथार्थसिहत जान्दछ अनि 'यो दुःखनिरोध हुने मार्ग हो' भनी यथार्थसिहत जान्दछ । भिक्षुहो ! यसरी नै भिक्षु वेगसम्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्मसम्पन्न भिक्षु आव्हान गर्नयोग्य, अतिथिसत्कार गर्नयोग्य, दान दिनयोग्य, नमस्कार गर्नयोग्य र लोकका निम्ति अतिउत्तम पुण्यक्षेत्र हुन्छ ।"

# ६. दुतियआजानीयसुत्तं

९८ . "भिक्षुहो ! तीन अङ्गसम्पन्न आजानीय घोडा राजाको निम्ति आरोहण योग्य, राजभोग्य र राजाको अङ्गमा गनिन्छ । ती तीन के के हुन् ? भिक्षुहो ! यहाँ राजाको आजानीय घोडा वर्णसम्पन्न, बलसम्पन्न र वेगसम्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! यी तीन अङ्गसम्पन्न आजानीय घोडा राजाको निम्ति आरोहणयोग्य, राजभोग्य र राजाको अङ्गमा गनिन्छ । यसरी नै, भिक्षुहो ! तीन धर्मसम्पन्न भिक्षु आव्हान गर्नयोग्य... लोकका निम्ति अतिउत्तम पुण्यक्षेत्र हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु वर्णसम्पन्न, बलसम्पन्न र वेगसम्पन्न हुन्छ ।

भिक्षुहो ! भिक्षु वर्णसम्पन्न कसरी हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु शीलवान...

सम्यकरूले शिक्षापद ग्रहण गर्छ । भिक्षुहो ! यसरी नै भिक्षु वर्णसम्पन्न हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! भिक्षु बलसम्पन्न कसरी हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु अकुशल धर्मविहिन गर्न सक्ने, कुशल धर्म उत्पन्न गर्न सक्ने र प्रयत्नशील हुन्छ । कुशल धर्मप्रित सामर्थ्यवान, दृढ पराक्रमी र काँध नभ्जुकाउने हुन्छ । भिक्षुहो ! यसरी नै भिक्षु बलसम्पन्न हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! भिक्षु वेगसम्पन्न कसरी हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षुले पाँच ओरम्भागिय (उँधो लाग्ने) सयोजन क्षय गरी औपपातिक (उँभो लाग्ने) हुन्छ, त्यहाँबाटै परिनिर्वाण हुन्छ तथा त्यहाँबाट पुनः नफर्किने हुन्छ । भिक्षुहो ! यसरी नै भिक्षु वेगसम्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्मसम्पन्न भिक्षु आव्हान गर्न योग्य ... लोकका निम्ति अतिउत्तम पुण्यक्षेत्र हुन्छ ।"

#### ७. ततियञ्जाजानीयसूत्तं

९९. "भिक्षुहो! तीन अङ्गसम्पन्न आजानीय घोडा राजाको निम्ति आरोहण योग्य, राजभोग्य र राजाको अङ्गमा गनिन्छ। ती तीन के के हुन्? भिक्षुहो! यहाँ राजाको आजानीय घोडा वर्णसम्पन्न, बलसम्पन्न र वेगसम्पन्न हुन्छ। भिक्षुहो! यी तीन अङ्गसम्पन्न आजानीय घोडा राजाको निम्ति आरोहणयोग्य, राजभोग्य र राजाको अङ्गमा गनिन्छ। यसरी नै, भिक्षुहो! तीन धर्मसम्पन्न भिक्षु आव्हान गर्नयोग्य, अतिथिसत्कार गर्नयोग्य, दान दिनयोग्य, नमस्कार गर्नयोग्य र लोकका निम्ति अतिउत्तम पुण्यक्षेत्र हुन्छ। ती तीन के के हुन्? भिक्षुहो! यहाँ भिक्षु वर्णसम्पन्न, बलसम्पन्न र वेगसम्पन्न हुन्छ।

"भिक्षुहो ! भिक्षु वर्णसम्पन्न कसरी हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु शीलवान, प्रातिमोक्षको नियमानुसार संयमित हुन्छ, आचर-गोचरद्वारा सम्पन्न हुन्छ, रानै दोषमा पनि भयदर्शी तथा सम्यकरूपले शिक्षापद ग्रहण गर्छ । भिक्षुहो ! यसरी नै भिक्षु वर्णसम्पन्न हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! भिक्षु बलसम्पन्न कसरी हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु अकुशल धर्मविहिन गर्न सक्ने, कुशलधर्म उत्पन्न गर्न सक्ने र प्रयत्नशील हुन्छ । कुशल धर्मप्रित सामर्थ्यवान, दृढ पराक्रमी र काँध नभ्जुकाउने हुन्छ । भिक्षुहो ! यसरी नै भिक्षु बलसम्पन्न हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! भिक्षु वेगसम्पन्न कसरी हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु आश्रव क्षय गरी अनाश्रवी हुन्छ, चित्तविमुक्त र प्रज्ञाविमुक्त भई यसै शरीरमा स्वयम्ले अभिज्ञात तथा साक्षात्कार गरी बस्छ । भिक्षुहो ! यसरी नै भिक्षु वेगसम्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्मसम्पन्न भिक्षु आव्हान गर्नयोग्य ... लोकका निम्ति अतिउत्तम पुण्य क्षेत्र हुन्छ ।"

# पोत्थकसुत्तं

900. भिक्षुहो ! रूखको बोकाबाट बनेको नयाँ वस्त्र दुर्वर्ण, खस्रो र सस्तो हुन्छ । भिक्षुहो ! मध्यम (केही समय चलाएको) रूखको बोकाबाट बनेको नयाँ वस्त्र दुर्वर्ण, खस्रो र सस्तो हुन्छ । भिक्षुहो ! जीर्ण रूखको बोकाबाट बनेको वस्त्र भाँडा पुछ्ने कामको निम्ति लिन्छ वा मैल थुप्रिएको ठाउँमा प्याँकी दिन्छ ।

"यसरी नै, भिक्षुहो ! नयाँ भिक्षु दृश्शील र पापी हुन्छ भने यस्तालाई दुर्वण भन्छु । जस्तै कि, भिक्षुहो ! त्यो रूखको बोकाबाट बनेको नयाँ वस्त्र दुर्वण हुन्छ त्यस्तै नै, भिक्षुहो ! ती व्यक्ति हुन् भन्छु । जो कोही ऊसँग लाग्दा, सङ्गत गर्दा, आश्रयमा रहँदा र अनुकरण गर्दा उसको निम्ति दीर्घकालसम्म अहित र दुःख हुन्छ । यसैलाई दुःखस्पर्श भन्छु । जस्तै कि, भिक्षुहो ! त्यो रूखको बोकाद्वारा बनेको वस्त्र खस्रो हुन्छ । त्यस्तै नै भिक्षुहो ! ती व्यक्ति हुन् भन्छु । दाताले जेजित चीवर, पिण्डपात, शयनासन, औषधीसहित सामग्री दान दिदा लिन्छ भने यसबाट दातालाई महाफल तथा महानिसंस हुँदैन । यसैलाई कम मूल्यको भन्छु । जस्तै कि, भिक्षुहो ! रूखको बोकाबाट बनेको वस्त्र कम मूल्यको हुन्छ । त्यस्तै नै भिक्षुहो ! ती व्यक्ति, हुन् भन्छु ।

"भिक्षुहो ! मध्यम भिक्षु दुश्शील... भिक्षुहो ! स्थिवर भिक्षु दुश्शील र पापी हुन्छ भने यसैलाई दुर्वर्ण भन्छु । जस्तै कि, भिक्षुहो ! रूखको बोकाबाट बनेको वस्त्र दुर्वर्ण हुन्छ । त्यसरी नै भिक्षुहो ! ती व्यक्ति हुन् भन्छु । जो कोही ऊसँग लाग्दा, सङ्गत गर्दा, आश्रयमा रहँदा र अनुकरण गर्दा उसको निम्ति दीर्घकालसम्म अहित र दुःख हुन्छ । यसैलाई दुःखस्पर्श भन्छु । जस्तै कि, भिक्षुहो ! त्यो रूखको बोकाबाट बनेको वस्त्र खस्रो हुन्छ । त्यस्तै नै भिक्षुहो ! ती व्यक्ति हुन् भन्छु । दाताले जेजित चीवर, पिण्डपात, शयनासन, औषधी र सामग्री दान दिदा लिन्छ भने यसद्वारा दातालाई महाफल तथा महानिसस हुँदैन । यसैलाई कम मूल्यको भन्छु । जस्तै कि, भिक्षुहो ! रूखको बोकाबाट बनेको वस्त्र कम मूल्यको हुन्छ । त्यस्तै नै भिक्षुहो ! ती व्यक्ति हुन् भन्छु ।

"भिक्षुहो ! यदि यसप्रकारका स्थिवर भिक्षु संघको बीचमा कुरा गर्दा त्यहाँ-का भिक्षुहरूले उसलाई यसो भन्छ- 'तिमी जस्ता मूर्ख तथा अपण्डितले भनेर के नै हुन्छ तथा तिमीले भन्न योग्य के नै छ भनी ठान्छौ !' ऊ कृपित तथा असन्तुष्ट हुनुपर्ने खालको वचन प्रयोग गर्छ । जुन वचन प्रयोग गर्दा संघले उसलाई फ्याँकि दिन्छ । जस्तै कि, मिक्षुहो ! रूखबाट बनेको वस्त्र मैल थुप्रिएको ठाउँमा फ्याँकि दिन्छ ।

"भिक्षुहों ! कासिको नयाँ वस्त्र सुन्दर हुन्छ, मुलायम हुन्छ अनि बहुमूल्य हुन्छ । मध्यम (केही समय चलाएको) कासिको वस्त्र सुन्दर, मुलायम अनि बहुमूल्य हुन्छ । कासिका जीर्ण वस्त्र पिन रत्न पोको पार्न वा सुगन्धित पेटीमा राष्ट्रोगर्छ । यस्तै नै, भिक्षुहो ! नयाँ भिक्षु शीलवान तथा कल्याणधर्मी हुन्छ भने उसको त्यो सौन्दर्य हो भन्छु । जस्तै िक, भिक्षुहो ! कासिको वस्त्र सुन्दर हुन्छ, त्यस्तै नै भिक्षुहो ! मैले ती व्यक्ति हुन् भन्छु । जो कोही उत्सँग लाग्दा, सङ्गत गर्दा, आश्रयमा रहँदा र अनुकरण गर्दा उसको निम्ति दीर्घकालसम्म हित र सुख हुन्छ । यसैलाई सुखस्पर्शी भन्छु । जस्तै िक, भिक्षुहो ! कासिको त्यो वस्त्र मुलायम हुन्छ । त्यस्तै नै भिक्षुहो ! मैले ती व्यक्ति हुन् भन्छु । दाताले जेजित चीत्रर, पिण्डपात, शयनासन, औषधी र सामग्री दान दिदा लिन्छ भने यसद्वारा दातालाई महाफल तथा महानिसंस हुन्छ । त्यस्तै नै भिक्षुहो ! तो व्यक्ति हुन् भन्छु । जस्तै िक, भिक्षुहो ! कासिको वस्त्र बहुमूल्य हुन्छ । त्यस्तै नै भिक्षुहो ! तो व्यक्ति हुन् भन्छ । भिक्षुहो ! मध्यम भिक्षु पिन... स्थितर भिक्षु पिन... व्यक्ति हुन् भन्छ ।

"भिक्षुहो ! यदि यसप्रकारका स्थिवर भिक्षुसंघको बीचमा कुरा गर्दा त्यहाँका भिक्षुहरूले उसको पक्ष लिई यसो भन्छ— 'आयुष्मानहो ! तिमीहरू चूप लाग स्थिवर- ले धर्म-विनयका कुरा भन्नुहुँदैछ ।' त्यसैले यस्तो शिक्षा लिनु पर्छ— 'कासिको वस्त्र जस्तै हुन्छु, रूखको बोक्ताबाट बनेको वस्त्र जस्तो हुँदिन । भिक्षुहो यसरी नै शिक्षा लिनुपर्छ ।"

# ९. लोणकपल्लसुत्तं

१०१. "भिक्षुहो ! जसले यसो भन्छ— 'जो व्यक्तिले जस्तो-जस्तो कर्म गर्छ, त्यस्तै-त्यस्तै नै भोग्नेछ ।' भिक्षुहो ! यसो हुँदा उत्तम जीवन व्यतीत (ब्रह्मचर्यवास) गर्न नपर्ने हुन्छ अनि सम्यकरूपले दुःख अन्त्य गर्ने अवसर प्राप्त हुने थाहा हुँदैन । भिक्षुहो ! जसले यसो भन्छ— 'जो व्यक्तिले जुन-जुन भोग्नु पर्ने कर्म गर्छ, त्यही अनुसारै विपाक भोग्नेछ ।' भिक्षुहो ! यसो हुँदा मात्र ब्रह्मचर्यवास अनि सम्यकरूपले

दु:ख अन्त्य हुने थाहा हुन्छ । भिक्षुहो ! यहाँ कोही व्यक्तिले सानो पाप कर्म गर्छ भने नर्कमा लिगन्छ । भिक्षुहो ! तर यहाँ कोही व्यक्तिले त्यस्तै सानो पाप कर्म गर्दा त्यसको फल यहीँ यसै जीवनमा भोग्छ । धेरै त के, थोरै पनि (पिछको लागि) बाँकि रहँदैन ।

"भिक्षुहो ! कस्ता व्यक्तिले सानो पाप कर्म गर्दा नरकमा लगिन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ जो व्यक्ति शरीरमा अनभ्यस्त, शीलमा अनभ्यस्त, चित्तमा अनभ्यस्त र प्रज्ञामा अनभ्यस्त हुन्छ । सामान्य, धोरै गुण तथा दुःख भोगी हुन्छ । भिक्षुहो ! यस्ता व्यक्तिले सानै पाप कर्म गर्दा पनि उसलाई नरकमा लगिन्छ ।

"भिक्षुहो ! कस्ता व्यक्तिले त्यस्तै सानो पाप कर्म गर्दा त्यसको फल यहीँ यसै जीवनमा भोग्छ । धेरै त के, थोरै पिन बाँकि रहेंदैन ? भिक्षुहो ! यहाँ जो व्यक्ति शरीरमा अभ्यस्त, शीलमा अभ्यस्त, चित्तमा अभ्यस्त र प्रज्ञामा अभ्यस्त हुन्छ । ऊ असामान्य, महत तथा अपरिमित भई बस्छ । भिक्षुहो ! यस्ता व्यक्तिले त्यस्तै नै सानो पाप कर्म गर्दा त्यसको फल यहीँ यसै जीवनमा भोग्छ । धेरै त के, थोरै पिन बाँकि रहेंदैन ।

"जस्तै कि, भिक्षुहो ! कोही व्यक्तिले नूनको एक दुका थोरै पानी भएको कटौरामा राख्दा के त, भिक्षुहो ! थोरै पानीमा नुनको दुका राखिदिदा त्यो पानी अपेय तथा नुनिलो हुन्छ ?" "हुन्छ, भन्ते !" त्यो के कारण ? "भन्ते ! पानीको कटौरामा थोरै मात्र पानी हुनाले त्यो नूनको दुका राखिदिदा अपेय हुन्छ ।" "जस्तै कि, भिक्षुहो ! कोही व्यक्तिले नुनको एक दुका गङ्गा नदीमा फाल्दा के त, भिक्षुहो ! गङ्गा नदीको पानी नूनको दुकाले अपेय हुन्छ ?" "हुँदैन, भन्ते ! "त्यो के कारण ? "भन्ते ! गङ्गा नदीमा धेरै नै पानी हुनाले नुनको दुकाले पानी अपेय हुँदैन ।"

"यसरी नै, भिक्षुहो ! कोही व्यक्तिले सानो मात्र पाप कर्म गर्दा नरकमा लिगन्छ । यहाँ कोही व्यक्तिद्वारा त्यस्तै सानो पाप कर्म गर्दा यहीँ यसै जीवनमा भोग्छ । धेरै त के, थोरै पनि बाँकी रहँदैन ।

"भिक्षुहो ! कस्ता व्यक्तिले सानो पाप कर्म गर्दा नरकमा लगिन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ जो व्यक्ति शरीरमा अनभ्यस्त, शीलमा अनभ्यस्त, चित्तमा अनभ्यस्त र प्रज्ञामा अनभ्यस्त हुन्छ । सामान्य, धोरै गुण तथा दुःख भोगी हुन्छ । भिक्षुहो ! यस्ता व्यक्तिले सानै पाप कर्म गर्दा पनि उसलाई नरकमा लगिन्छ ।

"भिक्षुहो ! कस्ता व्यक्तिले त्यस्तै सानो पाप कर्म गर्दा त्यसको फल यहीँ

यसै जीवनमा भोग्छ । धेरै त के, थोरै पनि बाँकि रहँदैन ? भिक्षुहो ! यहाँ जो व्यक्ति शरीरमा अभ्यस्त, शीलमा अभ्यस्त, चित्तमा अभ्यस्त र प्रज्ञामा अभ्यस्त हुन्छ । ऊ असामन्य, महत तथा अपरिमित भई बस्छ । भिक्षुहो ! यस्ता व्यक्तिले त्यस्तै नै सानो पाप कर्म गर्दा त्यसको फल यहीँ यसै जीवनमा भोग्छ । धेरै त के, थोरै पनि बाँकि रहँदैन ।

"भिक्षुहो ! यहाँ कसैलाई आधा कार्षापणले (चोर्दा वा ऋण नितर्दा) बाँधिन्छ, एक कार्षापणले बाँधिन्छ, र सय कार्षापणले पिन बाँधिन्छ, । "भिक्षुहो ! यहाँ कसैलाई आधा कार्षापणले बाँधिदैन, एक कार्षापणले बाँधिदैन र सय कार्षापणले पिन बाँधिदैन ।

"भिक्षुहो ! कस्ता व्यक्ति आधा कार्षापणले बाँधिन्छ, एक कार्षापणले बाँधिन्छ, र सय कार्षापणल पनि बाँधिन्छ, ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही एक दिरद्र, कम सामर्थ्यवान र कम भोगवान हुन्छ । भिक्षुहो ! यस्ता व्यक्ति आधा कार्षापणले बाँधिन्छ, एक कार्षापणले बाँधिन्छ, र सय कार्षापणले पनि बाँधिन्छ, ।"

"भिक्षुहो ! कस्ता व्यक्ति आधा कार्षापणले बाँधिदैन, एक कार्षापणले बाँधिदैन र सय कार्षापणले पनि बाँधिदैन ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही एक धनी, महाधनी र महाभोगवान हुन्छ । मिक्षुहो ! यस्ता व्यक्ति आधा कार्षापणले बाँधिदैन, एक कार्षापणले बाँधिदैन र सय कार्षापणले पनि बाँधिदैन । यसरी नै, भिक्षुहो ! यहाँ कोही व्यक्तिले सानै पाप कर्म गर्दा नरकमा लगिन्छ । भिक्षुहो ! यहाँ कोही व्यक्तिले त्यस्तै सानो पाप कर्म गर्दा यहाँ कीवनमा भोग्छ । धेरै त के, धोरै पनि बाँकी रहँदैन ।

"भिक्षुहो ! कस्ता व्यक्तिद्वारा सानो पाप कर्म गर्दा नरकमा लगिन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ क्रोही एक व्यक्ति शरीरमा अनभ्यस्त, शीलमा अनभ्यस्त, चित्तमा अनभ्यस्त र प्रज्ञामा अनभ्यस्त हुन्छ । सामान्य, अल्पगुण तथा दुःख भोगी हुन्छ । भिक्षुहो ! यस्ता व्यक्तिले सानै पाप कर्म गर्दा पनि उसलाई नरकमा लगिन्छ ।

"भिक्षुहो ! कस्ता व्यक्तिले त्यस्तै सानो पाप कर्म गर्दा त्यसको फल यहीँ यसै जीवनमा भोग्छ । धेरै त के, थोरै पिन बाँकि रहँदैन ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही एक व्यक्ति शरीरमा अभ्यस्त, शीलमा अभ्यस्त, चित्तमा अभ्यस्त र प्रज्ञामा अभ्यस्त हुन्छ । ऊ असामन्य, महत तथा अपरिमित भई बस्छ । भिक्षुहो ! यस्ता व्यक्तिले त्यस्तै सानो पाप कर्म गर्दा त्यसको फल यहीँ यसै जीवनमा भोग्छ । धेरै त के, थोरै पिन बाँकि रहँदैन ।

भिक्षुहो ! यहाँ कोही एक व्यक्ति शरीरमा अभ्यस्त, शीलमा अभ्यस्त, चित्तमा अभ्यस्त र प्रज्ञामा अभ्यस्त हुन्छ, असामन्य, महत तथा अपरिमित भई बस्छ । भिक्षुहो ! यस्ताव्यक्तिले त्यस्तै सानो पाप कर्म गर्दा त्यसको फल यहाँ यसै जीवनमा भोग्छ । धेरै त के, थोरै पिन बाँकि रहँदैन । जस्तै कि, भिक्षुहो ! पशुमालिक अथवा कसाई हुन्छ । चोरेर लाने जो कोहीलाई उसले पिट्न सक्छ, बाँध्न सक्छ, मार्न सक्छ अथवा अपराधानुसार दण्ड पिन दिन सक्छ । यदि चोर्ने कसाई नै भए उसलाई न त अरूले पिट्न सक्छ, न त बाँध्न सक्छ, न त मार्न सक्छ अनि न त यथा अपराधानुसार दण्ड दिन सक्छ ।

"भिक्षुहो ! पशुमालिक वा कसाईले निदइकन भेडा लाँदा पिट्छ वा बाँध्छ वा मार्छ वा यथा-दण्ड, कस्तालाई दिन्छ, ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही एक दिरद्र हुन्छ, अल्पें-ऐश्वर्य र अल्प-भोगवान हुन्छ । पशुमालिक वा कसाईले भेडा निदइकन लाँदा यस्तालाई पिट्छ वा बाँध्छ वा मार्छ वा यथा-दण्ड दिनेछ ।

"भिक्षुहो ! पशुमालिक वा कसाईले नै निद्दिकन भेडा लाँदा पिट्दैन वा बाँधिनु पर्देन वा मार्देन वा यथा-दण्ड कस्तालाई दिदैन ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही एक धनी हुन्छ, महाऐश्वर्य र महाभोगवान हुन्छ । पशुमालिक वा कसाईले भेडा निद्दिकन लाँदा यस्तालाई पिट्दैन वा बाँधिनु पर्देन वा मार्देन वा यथा अपराधानु-सार दण्ड दिदैन । उसले उल्टै हात जोडी याचना गर्छ- 'मालिक ! या त मेरो भेडा दिनुस्, या त भेडाको मोल दिनुस् । यसरी नै, भिक्षुहो ! यहाँ कोही व्यक्तिले सानै पाप कर्म गर्दा उसलाई नरकमा लिगन्छ । भिक्षुहो ! यहाँ कोही व्यक्तिले त्यस्तै सानो पाप कर्म गर्दा यहीँ यसै जीवनमा भोग्छ । धेरै त के, थोरै पनि बाँकी रहँदैन ।

"मिक्षुहो ! कस्ता व्यक्तिले सानो पाप कर्म गर्दा उसलाई नरकमा लिगन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही एक व्यक्ति शरीरमा अनभ्यस्त, शीलमा अनभ्यस्त, चित्तमा अनभ्यस्त र प्रज्ञामा अनभ्यस्त हुन्छ । सामान्य, अल्पगुण तथा दुःख भोगी हुन्छ । भिक्षुहो ! यस्ता व्यक्तिले सानै पाप कर्म गर्दा पनि उसलाई नरकमा लिगन्छ ।

"भिक्षुहो ! कस्ता व्यक्तिले त्यस्तै सानो पाप कर्म गर्दा त्यसको फल यहीँ यसै जीवनमा भोग्छ । धेरै त के, थोरै पिन बाँकि रहँदैन ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही एक व्यक्ति शरीरमा अभ्यस्त, शीलमा अभ्यस्त, चित्तमा अभ्यस्त र प्रज्ञामा अभ्यस्त हुन्छ । ऊ असामन्य, महत तथा अपरिमित भई बस्छ । भिक्षुहो ! यस्ता व्यक्तिले त्यस्तै सानो पाप कर्म गर्दा त्यसको फल यहीँ यसै जीवनमा भोग्छ । धेरै त के, थोरै पिन बाँकि रहँदैन ।

"मिश्रुहो ! जसले यसो भन्छ— 'व्यक्तिद्वारा जस्तो-जस्तो कर्म गर्छ, त्यस्तै-त्यस्तै नै भोग्छ ।' मिश्रुहो ! यसो हुँदा उत्तम जीवन व्यतीत गर्न नपर्ने अनि सम्यक-रूपले दुःख अन्त्य गर्ने अवसर प्राप्त हुने थाहा हुँदैन । भिश्रुहो ! जसले यसो भन्छ— 'व्यक्तिले जुन-जुन भोग्नु पर्ने कर्म गर्छ त्यही-त्यही अनुसारै विपाक भोग्छ ।' भिश्रुहो ! यसो हुँदा मात्र ब्रह्मचर्यवास हुन्छ अनि सम्यकरूपले दुःख अन्त्य हुने थाहा हुन्छ ।"

# १०. पंसुधोवकसुत्तं

१०२. "भिक्षुहो! सुनमा धेरै धूलो वा बालुवा लाग्दा अपरिष्कृत हुन्छ । त्यो परिष्कृत गर्न स्वर्णकार वा उसको कामदारले भाँडामा राखी धुन्छ, बारम्बार धुन्छ तथा सफा गर्छ । त्यो मैल सफा गर्दा, हटाउँदा सुनमा मध्यम खाले, सूक्ष्म खाले र स्थूल बालुवा रहँदा अपरिष्कृत हुन्छ । त्यसलाई परिष्कृत गर्न स्वर्णकार वा उसको कामदारले भाँडामा राखी धुन्छ, बारम्बार धुन्छ तथा सफा गर्छ । त्यो मैल विहिन पार्दा वा हटाउँदा सुनमा सूक्ष्म धूलो वा सूक्ष्म बालुवा रहँदा अपरिष्कृत तथा कालो दाग हटेको हुँदैन । त्यसलाई परिष्कृत गर्न स्वर्णकार वा उसको कामदारले भाँडामा राखी धुन्छ, बारम्बार धुन्छ तथा सफा गर्छ । त्यसमा रहेको मैल विहिन गर्दा तथा हटाएपछि, सुनमा कण अवशेष रहिरहन्छ । त्यसलाई पनि स्वर्णकारले वा कामदारले सुन गलाउने भाँडोमा राखी तताउँछ, बारम्बार तताउँछ तथा बारम्बार राम्रोसँग तताउँछ । सुन तताउँदा, बारम्बार तताउँदा तथा राम्रोसँग तताउँदा पनि त्यसमा रहेको कालो दाग हटेको हुँदैन । न त मृदु हुन्छ, न त कर्मनीय हुन्छ, न त प्रभास्वर हुन्छ, न त त्यो कामको लागि ठीकसँग उपयोग गर्न सिकन्छ अर्थात त्यो दुक्तिने हुन्छ । भिक्षुहो ! त्यो मौका आउन सक्छ स्वर्णकार वा कामदारले सुनलाई तताउँदा, बारम्बार तताउँदा तथा राम्रोसँग तताउँदा मृदु हुन्छ, कर्मनीय हुन्छ, प्रभास्वर हुन्छ, नदुकिने हुन्छ तथा कामको लागि ठीकसँग उपयोग गर्न सिकने हुन्छ । त्यो शुढ सुनलाई जुन-जुन प्रकारको गहना बनाउन चाहन्छ चाहे पिट्ट, चाहे कुण्डल, चाहे हारमाला अनि चाहे गहनाको माला बनाई उपयोग गर्न सिकन्छ ।

"यंसरी नै, भिक्षुहो ! समथ-विषश्यनामा लागेका भिक्षुसँग शारीरिक दुश्च-रित्र, वाचिसक दुश्चिरित्र र मानसिक दुश्चिरित्रका उपक्लेश धेरै हुन्छ । चेतनशील पण्डित भिक्षुले त्यसलाई त्याग्छ, हटाउँछ, विनष्ट गर्छ तथा पुनः उत्पन्न नहुने गर्छ । त्यो धूलो त्याग्दा वा विनष्ट गर्दा समथ-विपश्यनामा लागेका भिक्षुसँग मभौला क्लेश कामवितर्क, व्यापादवितर्क र विहिंसावितर्क रहिरहन्छ । त्यसलाई पनि चेतनशील पण्डित भिक्षुले त्यसलाई त्याग्छ, हटाउँछ, विनष्ट गर्छ तथा पुनः उत्पन्न

हुने गर्दैन । त्यो त्याग्दा वा हटाउँदा समथ-विपश्यनामा लागेका भिक्षुले सूक्ष्म क्लेशमय आफन्तको वितर्क, जनपद वितर्क र अनवज्ञा सम्बन्धी वितर्क रिहरहेको हुन्छ । त्यसलाई पिन चेतनशील पिण्डित भिक्षुले त्याग्छ, हटाउँछ, विनष्ट गर्छ तथा पुनः उत्पन्न हुने गर्दैन । त्यो त्याग्दा वा हटाउँदा धर्म वितर्क अवशेष रिहरहन्छ । उसको त्यो समाधि न त शान्त हुन्छ, न त प्रणीत हुन्छ, न त शान्ति प्राप्तिको निम्ति हुन्छ, न त एकाग्र भावनाको निम्ति हुन्छ अनि न त ससंस्कार विच्छिन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! त्यस्तो समय आउँछ जब उसको चित्त आफूमा नै स्थीर हुन्छ, आफ्नै निजक बसेको हुन्छ, एकाग्र हुन्छ र समाधिस्थ हुन्छ । त्यो समाधि शान्त, प्रणीत, शारीरिक शान्ति निम्ति हुन्छ, एकाग्र भावना लाभी र ससंस्कार विच्छिन्न हुन्छ । अभिज्ञाद्वारा जुन-जुन साक्षात्कार गर्न धर्ममा चित्त लगाउँछ, अभिज्ञाद्वारा साक्षात्कार गरी, त्यस-त्यसलाई पुनःपुनः परीक्षण गरी, सावधानीसँग, होशपूर्वक मनको चाहनानुसार प्राप्त गर्नेछन्।

"भिक्ष् हो ! यदि उसमा यस्तो चाहना हुन्छ,— 'मैले अनेकौं प्रकारका ऋदि अनुभव गर्ने हुन्छ,— एक भई अनेक हुन्छ, अनेक भई एक हुन्छ, प्रकट हुन्छ, अन्तर्धान हुन्छ, पर्खाल, अष्टालिका र पर्वत नछोड़कौ पार गर्छ, जस्तो कि आकाशमा; पृथ्वीमा पनि डुबुल्की लगाई माथि आउँछ, जस्तो कि पानीमा; पानीमा पनि निभज्ने गरी जान्छ, जस्तो कि पृथ्वीमा; आकाशमा पनि पलेटी कसी बस्छ, जस्तो कि पंक्षी; यस्तो महाऋदिवान तथा महाशक्तिवान चन्द्र र सूर्यलाई पनि हातले छुन्छ तथा परिमार्जन गर्छ अनि ब्रह्मलोकसम्म पनि शरीर पुग्ने गर्छ। त्यस-त्यसलाई पुन:पुन: परीक्षण गरी, सावधान तथा होशीयारु भई मनको चाहनानुसार हासिल गर्नेछन्।

"भिक्षुहो ! यदि उसमा यस्तो चाहना हुन्छ— 'मैले अमानुषीय विशुद्ध दिव्य-श्रोतधातुद्वारा मनुष्य र देवका, टाढा, समीप वा उभयतिरको शब्द सुन्न सक्ने हुन्छु ।' त्यस-त्यसलाई पुन:पुन: परीक्षण गरी, सावधान तथा होशीयार भई मनको चाहनानुसार हासिल गर्नेछन् ।

"भिक्षुहो ! यदि उसमा यस्तो चाहना हुन्छ— 'मैले पूर्व जन्मका अनेकौं प्रकारले स्मरण गर्ने सक्ने हुन्छु जस्तै— 'एकजन्म, दुईजन्म, तीनजन्म, चारजन्म, पाँचजन्म, दसजन्म, बीसजन्म, तीसजन्म, चालिसजन्म, पचासजन्म, सय-जन्म, सहश्रजन्म, शतसहश्रजन्म, अनेकौं संवर्तकल्प, अनकौं विवर्तकल्प तथा अनकौं संवर्तिवर्त्त कल्पको । फलानो ठाउँमा यस्तो नाउँ, यस्तो गोत्र, यस्तो वर्ण, यस्तो आहार, यस्तो सुख-दुःख भोग गरें र यतिसम्म आयु थियो । ऊ त्यहाँबाट च्युत भई फलानो ठाउँमा उत्पन्न भयो । त्यहाँ पनि यस्तो नाउँ, यस्तो गोत्र, यस्तो

वर्ण, यस्तो आहार, यस्तो सुख-दुःख भोग गरें र यतिसम्मको आयु थियो । ऊ त्यहाँबाट च्युत भई यहाँ उत्पन्न भयो । यसरी सआकार, उद्देश्यसहित पूर्व जन्मका अनेकौं प्रकारले स्मरण गर्ने सक्नेछन् ।' त्यस-त्यसलाई पुनःपुनः परीक्षण गरी, साव-धान तथा होशीयार भई मनको चाहनानुसार हासिल गर्नेछन् ।

"भिक्षुहो ! यदि उसमा यस्तो चाहना हुन्छ- 'मैले अरू सत्व वा व्यक्तिका चित्तमा रहेका कुरा जान्न सक्ने हुन्छु जस्तै- सराग चित्तको भए सराग चित्त भनी जान्न सक्ने हुन्छु वीतराग चित्तको भए वीतराग चित्तको भनी जान्न सक्ने हुन्छु सेषरिहत चित्तको भए सदेष चित्तको भनी जान्न सक्ने हुन्छु हेषरिहत चित्तको भए हेषरिहत चित्तको भनी जान्न सक्ने हुन्छु समोह चित्तको भए समोह चित्तको भनी जान्न सक्ने हुन्छु अस्थीर चित्तको भए स्थीर चित्तको भनी जान्न सक्ने हुन्छु अस्थीर चित्तको भए अस्थीर चित्तको भनी जान्न सक्ने हुन्छु सामान्य चित्तको भए सामान्य चित्तको भनी जान्न सक्ने हुन्छु उत्तम चित्तको भनी जान्न सक्ने हुन्छु असमाहित चित्तको भए समाहित चित्तको भनी जान्न सक्ने हुन्छु असमाहित चित्तको भनी जान्न सक्ने हुन्छु विमुक्त चित्तको भए विमुक्त चित्तको भनी जान्न सक्ने हुन्छु। ' त्यस-त्यसलाई पुनःपुनः परीक्षण गरी, सावधान तथा होशीयार भई मनको चाहनानुसार हासिल गर्नेछन्।

"भिक्षुहो ! यदि उसमा यस्तो चाहना हुन्छ- मैले अमानुषीय विशुद्ध दिव्य चक्षुद्धारा सत्वहरू च्युति-उत्पत्ति, हीन-प्रणीत, सुवर्ण-दुर्वर्ण र सुगति-दुर्गितमा परेका यथाकर्मानुसार जन्मेका सत्वहरू देख्न र थाहा पाउन सक्ने हुन्छ- यी सत्व शारीरिक दुष्कर्मयुक्त हुनाले, वाचिसक दुष्कर्मयुक्त हुनाले अनि मानसिक दुष्कर्म-युक्त हुनाले, आर्यका निन्दक हुनाले, मिथ्यादृष्टि हुनाले अनि मिथ्यादृष्टि कर्मयुक्त हुनाले क मरणोपरान्त अपाय, दुर्गति, विनिपात तथा नर्कमा उत्पन्न भए। यी सत्व शारीरिक सुकर्मयुक्त हुनाले, वाचिसक सुकर्मयुक्त हुनाले अनि मानसिक सुकर्मयुक्त हुनाले, आर्यका प्रशंसक हुनाले, सम्यकदृष्टि हुनाले अनि सम्यकदृष्टि कर्मयुक्त हुनाले क मरणोपरान्त सुगति तथा स्वर्ग लोकमा उत्पन्न भए। उसले विशुद्ध अमानुषीय दिव्य चक्षुद्धारा सत्वहरू च्युति-उत्पत्ति, हीन-प्रणीत, सुवर्ण-दुर्वर्ण र सुग-ति-दुर्गितमा परेका यथा कर्मानुसार जन्मेका सत्वहरूलाई जान्त सक्ने हुन्छ।' त्यस-त्यसलाई पुन:पुन: परीक्षण गरी, सावधान तथा होशीयार भई मनको चाहनानुसार हासिल गर्नेछन्।

"भिक्षुहो ! यदि उसले यस्तो चाहना गर्छ- 'मैले आश्रव क्षय गरी अनाश्रवी हुन्छु, चित्तविमुक्ति र प्रज्ञा विमुक्तिलाई यसै जीवनमा स्वयम्ले अभिज्ञात तथा साक्षा-त्कार गर्न सक्ने हुन्छु ।' त्यस-त्यसलाई पुनःपुनः परीक्षण गरी, सावधान तथा होशीयार भुई मनको चाहनानुसार हासिल गर्नेछन् ।"

## ११. निमित्तसुत्तं

१०३. भिक्षुहो ! उत्तम चित्त-समाधिमा लाग्ने भिक्षुले तीन विषयलाई सम-य-समयमा मनमा ठाँउ दिनुपर्छ, समय-समयमा समाधिलाई मनमा ठाँउ दिनुपर्छ, समय-समयमा प्रयत्नलाई मनमा ठाँउ दिनुपर्छ अनि समय-समयमा उपेक्षालाई मनमा ठाँउ दिनुपर्छ अनि समय-समयमा उपेक्षालाई मनमा ठाँउ दिनुपर्छ । यदि भिक्षुहो ! प्रयत्न-समाधिमा लाग्ने भिक्षुले समाधिमै अत्यधिक मन लगाएमा यो सम्भावना छ कि चित्त आलस्यमय हुन्छ । भिक्षुले । यदि उत्तम चित्त-समाधिमा भिक्षु अत्यधिक प्रयत्न गर्नतिरै मन लगाए यो सम्भावना छ कि चित्त उद्धतपनीय हुन्छ । भिक्षुहो ! यदि उत्तम चित्त-समाधिमा लाग्ने भिक्षुले अत्यधिक उपेक्षामा मन लगाए यो सम्भावना छ कि त्यो चित्त अवश्य पनि सम्यक्समाधिद्वारा आश्वव क्षय हुँदैन । जब, भिक्षुहो ! उत्तम चित्त-समाधिमा लाग्ने भिक्षुले समय-समय समाधिमा मन लगाए, समय-समय प्रयत्नवान हुनतिर मन लगाए अनि समय-समय उपेक्षामा मन लगाए चित् मृद्दु, कर्मनीय र प्रभास्वर हुन्छ तथा भङ्ग हुँदैन । आश्वव क्षय गर्न सम्यक्समाधि हुन्छ ।

जस्तै कि, भिक्षुहो ! स्वर्णकार वा उसको कामदारले अंगेठी तयार गर्छ, अंगेठी तयार पारी लिप्छ, अंगेठी लिप्ने काम सकेपिछ, सुनलाई चिम्ताले लिई अंगेठीमा राखी पोल्छ । समय-समयमा पानी छिकिन्छ, र समय-समयमा उपेक्षा गर्छ । भिक्षुहो ! यदि स्वर्णकार वा उसको कामदारले सुनलाई अत्यिधिक पोल्छ, भने त्यो सुन पक्कै पनि जल्छ । भिक्षुहो ! यदि स्वर्णकार वा उसको कामदारले सुनलाई पानी मात्रै छर्कीरहेमा त्यो सून चिसिन्छ । भिक्षुहो ! यदि स्वर्णकार वा उसको कामदारले उपेक्षा गऱ्यो भने यसको सम्भावना छैन कि त्यो ठीकसँग बन्नेछ । भिक्षुहो ! जब कि स्वर्णकार वा उसको कामदारले सुनलाई समय-समयमा पोल्छ, समय-समयमा पानीले चीसो पार्छ र समय-समयमा उभेक्षा गर्छ भने त्यो सुन मृद, कर्मनीय, प्रभास्वर हुन्छ, टुकिंदैन र ठीकसँग काममा जिनसिकन्छ । त्यसबाट जे जे गहना बनाउन चाहन्छ— चाहे पट्टिका, चाहे कुण्डल, चाहे हारमाला वा चाहे स्वर्णमाला नै होस् ती सबै बनाई उपयोग गर्न सिकन्छ।

"यस्तै गरी, भिक्षुहो ! उत्तम चित्तसमाधिमा जाने भिक्षुले समय-समयमा तीन विषयलाई मनमा ठाँउ दिनु पर्छ- समय-समय समाधिमा मन लगाउनु पर्छ, समय-समयमा प्रयत्न गर्न मन लगाउनु पर्छ अनि समय-समयमा उपेक्षामा मन लगाउनु पर्छ । भिक्षुहो ! यदि उत्तम चित्त-समाधि विषयमा लाग्ने भिक्षुले अत्यधिक समाधिमै मन लगाएमा यसको सम्भावना छ कि चित्त आलस्यमय हुन्छ । भिक्षुहो ! यदि उत्तम चित्त-समाधिमै अत्यधिक प्रयत्न गर्न तिर मन लगाएमा यो सम्भावना छ कि चित्त उद्धतपनीय हुन्छ । भिक्षुहो ! यदि उत्तम चित्त-समाधिमा लाग्ने भिक्षुले अत्यधिक उपेक्षामै मन लगाए यो सम्भावना छ कि त्यो चित्त अवश्य पनि सम्यकसमाधिद्वारा आश्रव क्षय हुँदैन । जब, भिक्षुहो ! उत्तम चित्त-समाधिमा लागेका भिक्षुले समय-समयमा समाधिमा मन लगाउँछ, समय-समयमा प्रयत्न गर्न तिर मन लगाउँछ अनि समय-समयमा उपेक्षामा मन लगाउँछ भने चित्त मृदु, कर्मनीय र प्रभास्वर हुन्छ तथा भङ्ग हुँदैन । आश्रव क्षय गर्न सम्यकसमाधि हुन्छ । जुन-जुन अभिक्राद्वारा साक्षात्कार हुने धर्ममा चित्त लगाउँछ त्यो अभिज्ञाद्वारा साक्षा-त्कार गरी त्यस-त्यसलाई पुनःपुनः परीक्षण गरी, सावधान तथा होशीयार भई मनको चाहनान्सार प्राप्त गर्नेछन ।

"यदि उसले बाहमा गर्छ— अनेकों प्रकारका ऋदि अनुभव गर्ने हुन्छु... (छ अभिज्ञा पनि विस्तारित गर्ने) आश्रव क्षय... साक्षात्कार गरी तथा प्राप्त गरी बस्नसक्ते हुन्धु । त्यस-त्यसलाई नै पुनःपुनः परीक्षण गरी, सावधान तथा होशीयार भई मनको चाहनानुसार प्राप्त गर्नेछन् ।"

## ३. ततियपण्णसकं

#### ११. सम्बोधवग्गो

#### १. पुब्बेवसम्बोधसुत्तं

१०४. "भिक्षुहो ! सम्बोधि प्राप्त गर्न तथा अभिसम्बुद्ध हुनु भन्दा अघि बोधिसत्व अवस्थामै मेरो मनमा यस्तो विचार आउँथ्यो— 'लोकमा आस्वाद (मज्जा) भनेको के हो ? दुष्परिणाम भनेको के हो ? अनि निःशरण (मुक्ति) भनेको के हो ? त्यसबेला मलाई यस्तो लाग्थ्यो— 'जुन कारणले उत्पन्न हुने सुख तथा सौमनस्य हो, यही नै लोकास्वाद हो । जुन लोकमा अनित्य, दुःख र विपरिणाम धर्म हो, यही नै लोकको दुष्परिणाम हो । लोकमा जुन छन्द रागविनीत र छन्द रागविहिन गर्ने हो, यही नै लोकबाट निःशरण हुनु हो । भिक्षुहो ! जबसम्म मैले यसरी लोकास्वादलाई आस्वाद, दुष्परिणामलाई दुष्परिणाम अनि निःशरणलाई निःशरण भनी यथार्थसहित जानेको थिइन तबसम्म मैले भिक्षुहो ! सदेव, समार, सब्बह्मा, सश्चमण-ब्राह्मणजन र सदेव-मनुष्यमा 'अनुत्तर सम्यकसम्बोधि अभिसम्बुद्ध' भएँ भनी प्रकाशित गरिन । भिक्षुहो ! जब मैले लोकास्वादलाई आस्वाद, दुष्परिणामलाई दुष्परिणाम अनि निःशरणलाई निःशरणभनी यथार्थसहित जाने तब मैले भिक्षुहो ! सदेव, समार, सब्ब-ह्म, सश्चमण-ब्राह्मणजन र सदेव-मनुष्यमा 'अनुत्तर सम्यकसम्बोधि अभिसम्बुद्ध' भएँ भनी प्रकाशित गरें । मैले ज्ञानदर्शन गरें, 'मेरो विमुक्ति अचल छ, मेरो यो अन्तिम जन्म हो । अब फोर मेरो पुनर्जन्म हुने छैन ।' "

#### २. पठमअस्सादसुत्तं

१०५. "भिक्षुहो ! मैले लोकास्वाद विषय खोज्दै गएँ । जुन लोकास्वाद हो, त्यो जानें । जेजित लोकास्वाद हो प्रज्ञाद्वारा मैले राम्रोसँग जानें । भिक्षुहो ! मैले लोकको दुष्परिणाम विषय खोज्दै गएँ । लोकको जुन दुष्परिणाम हो त्यो जानें । जेजित लोकको दुष्परिणाम हो प्रज्ञाद्वारा मैले राम्रोसँग जानें । भिक्षुहो ! मैले लोकको निःशरण विषय खोज्दै गएँ । लोकको जुन निःशरण हो त्यो जानें । जेजित लोकको निःशरण हो प्रज्ञाद्वारा मैले राम्रोसँग जानें । भिक्षुहो ! जबसम्म मैले लोकास्वादलाई आस्वाद, दुष्परिणामलाई दुष्परिणाम अनि निःशरणलाई निःशरण भनी यथार्थसहित जानेको थिइन तबसम्म मैले भिक्षुहो ! सदेव, समार, सब्रह्म, सश्रमण-ब्राह्मणजन र सदेव-मनुष्यमा 'अनुत्तर सम्यकसम्बोध अभिसम्बुद्ध' भएँ भनी प्रकाशित गरिन । भिक्षुहो ! जब मैले लोकास्वादलाई आस्वाद, दुष्परिणामलाई दुष्परिणाम अनि निः-

शरणलाई नि:शरण भनी यथार्थसिंहत जानें तब मैले भिक्षुहो ! यी सदेव, समार, सब्रह्म, सश्रमण-ब्राह्मणजन र सदेव-मनुष्यमा 'अनुत्तर सम्यकसम्बोधि अभिसम्बुद्ध' भएँ भनी प्रकाशित गरें । मैले ज्ञानदर्शन गरें, 'मेरो विमुक्ति अचल छ, मेरो यो अन्तिम जन्म हो । अब फेरि मेरो पुनर्जन्म हुने छैन ।' "

## ३. दुतियबस्सादसुत्तं

१०६. "भिक्षुहो ! यदि लोकास्वाद नहुँदो हो त, यी सत्वहरू लोकमा आसक्त हुने थिएन । जहाँ कि, भिक्षुहो ! लोकस्वाद छ, त्यसैले सत्वहरू लोकमा आसक्त भए । भिक्षुहो ! यि लोकमा दुष्परिणाम नहुँदो हो त, यी सत्वहरू लोकबाट विरक्त हुने थिएन । जहाँ कि, लोकमा दुष्परिणाम छ, त्यसैले सत्वहरू लोकबाट विरक्त भए । भिक्षुहो ! यदि लोकमा विमुक्ति नहुँदो हो त, यी सत्वहरू लोकबाट विमुक्त हुने थिएन । जहाँ कि, लोकमा विमुक्ति छ, त्यसैले सत्वहरू लोकबाट विमुक्त भए । जबसम्म, भिक्षुहो ! सत्वले लोकास्वादलाई आस्वाद, दुष्परिणामलाई दुष्परिणाम र विमुक्तिलाई विमुक्ति भनी यथार्थसिहत जान्न सक्दैनन्, तबसम्म भिक्षुहो ! यी सत्वहरू सदेव, समार, सब्रह्म, सश्रमण-ब्राह्मणजन र सदेव-मनुष्यहरू बाहिर निस्किन सक्दैनन्, विसयुक्त हुन सक्दैनन्, विप्रयुक्त हुन सक्दैनन् अनि बन्धनमुक्त चित्तको भई बस्न पाउनैछैनन् । जब कि, सत्वले लोकास्वादलाई आस्वाद, दुष्परिणाम, विमुक्तिलाई विमुक्ति भनी यथार्थसिहत जान्ने हुन्छन् तब भिक्षुहो ! सत्वहरू सदेव, समार, सब्रह्म, सश्रमण-ब्राह्मणजन र सदेव-मनुष्यहरू बाहिर निस्किन सक्छन्, विसयुक्त हुन सक्छन्, विप्रयुक्त हुन सक्छन् अनि बन्धनमुक्त चित्तको भई बस्न पाउनेछन् ।"

#### ४.समणब्रह्मणसुत्तं

१०७. "भिक्षुहो ! जो कोही श्रमण वा ब्राह्मणले लोकास्वादलाई आस्वाद, दुष्परिणामलाई दुष्परिणाम अनि विमुक्तिलाई विमुक्ति भनी यथार्थसहित जानेको हुँदैन भिक्षुहो ! ती श्रमण वा ब्राह्मणलाई न त श्रमणत्वमा गन्ती गर्छु वा न त ब्राह्मणत्वमा गन्ती गर्छु । न त ती आयुष्मानले श्रमणत्व वा ब्राह्मणत्वलाई यहीँ यसै जीवनमा स्वयम्ले अभिक्रात, साक्षात्कार तथा प्राप्त गर्नेछन् । भिक्षुहो ! जो कोही श्रमण वा ब्राह्मणले लोकास्वादलाई आस्वाद, दुष्परिणामलाई दुष्परिणाम अनि विमुक्तिलाई विमुक्ति भनी यथार्थसहित जान्दछ भने भिक्षुहो ! ती नै श्रमण वा ब्राह्मणलाई श्रमणत्वमा गन्ती गर्छु वा ब्राह्मणत्वमा गन्ती गर्छु । ती आयुष्मानले श्रमणत्व वा ब्राह्मणत्वलाई यहीँ यसै जीवनमा स्वयम्ले अभिज्ञात, साक्षत्कार तथा प्राप्त गर्नेछन् ।"

#### ५.रुण्यासुत्तं

१०८. "भिक्षुहो ! जुन यो गीत हो, यो आर्य विनयमा रुनु नै हो । भिक्षुहो ! जुन यो नाच्नु हो, यो आर्य विनयमा बहुलाउनु नै हो । भिक्षुहो ! जुन यो धेरै बेरसम्म दाँत देखाई हाँस्नु हो, यो आर्य विनयमा बालपन नै हो । त्यसैले यो गीतद्वारा सेतु (पुल) भट्काउँछ र यो नाचद्वारा सेतु भट्काउँछ । धर्ममा प्रमुदित हुनेले मुसुक्क मुस्कुराउनु नै पर्याप्त छ ।"

#### ६. अतित्तिसुत्तं

१०९ "भिक्षुहो ! यी तीन सेवनद्वारा तृप्त हुँदैन । ती तीन के के हुन् ? सुन सेवनद्वारा तृप्त हुँदैन । जाँड र रक्सी सेवनद्वारा तृप्त हुँदैन अनि मैथुन सेवनद्वारा तृप्त हुँदैन । भिक्षुहो ! यी नै तीन सेवनद्वारा तृप्त हुँदैन ।"

#### ७. वरिखतसुत्तं

११०. त्यसबेला अनाथिपिण्डक गृहपित जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए। त्यहाँ पुगी भगवानलाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा बसे। एक ठाउँमा बसेका अना-थिपिण्डक गृहपितलाई भगवानले यसो भन्नुभयो— "गृहपित! मन असुरक्षित हुँदा शारीरिक कर्म असुरक्षित हुन्छ, वाचिसक कर्म असुरक्षित हुन्छ, बाचिसक कर्म असुरक्षित हुन्छ, वाचिसक कर्म असुरक्षित हुन्छ, वाचिसक कर्म असुरक्षित हुन्छ, वाचिसक कर्म असुरक्षित बाचिसक कर्म असुरक्षित अनि मानसिक कर्म पिन असुरक्षित हुँदा शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानसिक कर्म पिन चुहिन्छ। उसको शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानसिक कर्म पिन सह्छ। उसको शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानसिक कर्म पिन सह्छ। उसको शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानसिक कर्म पिन सह्छ। उसको शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानसिक कर्म पिन सह्छ। उसको शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानसिक कर्म पिन सह्छ। उसको शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानसिक कर्म पिन सह्नाले मरण भद्रतापूर्वक हुँदैन तथा भद्रतापूर्वक कालिक्रया हुँदैन।

"जस्तै कि, गृहपित ! कूटागारमा राम्रोसँग छाना नछाउँदा धुरी, भ्याल्सी अनि भित्ता पनि असुरक्षित हुन्छ । घरको माथिबाट, भ्याल्सीबाट अनि भित्ताबाट पनि पानी चुहिन्छ । घर माथिको भाग, भ्याल्सी अनि भित्ता पनि सङ्छ ।

"यस्तरी नै, भिक्षुहो ! मन असुरक्षित हुँदा शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानिसक कर्म पनि असुरक्षित हुन्छ । उसको शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानिसक कर्म असुरक्षित हुँदा शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानिसक कर्म पनि चुहिन्छ । उसको शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानिसक

कर्म चुहिंदा शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानिसक कर्म पिन सङ्छ । उसको शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानिसक कर्म सङ्नाले मरण राम्रो हुँदैन तथा राम्रोसित कालिकया हुँदैन ।

"भिक्षुहो ! मन सुरक्षित हुँदा शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानिसक कर्म पिन सुरक्षित हुन्छ । उसको शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानिसक कर्म सुरक्षित हुँदा शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानिसक कर्म पिन चुहिँदैन । उसको शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानिसक कर्म नचुहिंदा शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानिसक कर्म नचुहिंदा शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानिसक कर्म पिन सङ्दैन । उसको शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानिसक कर्म नसङ्गले मरण भद्रतापूर्वक हुन्छ, तथा भद्रतापूर्वक कालिकया हुन्छ ।

"जस्तैं कि, गृहपति ! कूटागारमा राम्रोसँग छाना छाउँदा धुरी, भ्याल्सी अनि भित्ता पनि सुरक्षित हुन्छ । घरको माथिको धुरीबाट, भ्याल्सीबाट अनि भित्ताबाट पनि पानी चुहिँदैन । घर माथिको धुरी, भ्याल्सी अनि भित्ता पनि सड्दैन ।

"यस्तरी नै, भिक्षुहो ! मन सुरक्षित हुँदा शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानिसक कर्म पिन सुरक्षित हुन्छ । उसको शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानिसक कर्म सुरक्षित हुँदा शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानिसक कर्म पिन चुिहँदैन । उसको शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानिसक कर्म नचुिहँदा शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानिसक कर्म पिन सड्दैन । उसको शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानिसक कर्म पिन सड्दैन । उसको शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानिसक कर्म नसड्नाले मरण भद्रतापूर्वक हुन्छ तथा भद्रतापूर्वक कालिकया हुन्छ ।"

#### ८. ब्यापन्नसुत्तं

१११. एक ठाउँमा बसेका अनाथिपिण्डक गृहपितलाई भगवानले यसो भन्नु भयो— "गृहपित ! मन अस्वभाविक (डाह) हुँदा शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानिसक कर्म पिन अस्वभाविक हुन्छ । उसको शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानिसक कर्म पिन अस्वभाविक हुँदा मरण राम्रो हुँदैन तथा राम्रोसित कालिकया हुँदैन । "जस्तै कि, गृहपित ! कूटागारमा राम्रोसँग छाना नछाउँदा धुरी, भ्याल्सी अनि भित्ता पिन असुरक्षित हुन्छ । घरको माथि धुरीबाट, भ्याल्सीबाट अनि भित्ताबाट पिन पानी चुहिन्छ । घर माथिको धुरी, भ्याल्सी अनि भित्ता पिन सङ्छ । यस्तरी नै, गृहपित ! चित्त अस्वभाविक हुँदा शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानिसक

कर्म पनि अस्वभाविक हुन्छ । उसको शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानसिक कर्म पनि अस्वभाविक हुँदा मरण राम्रो हुँदैन तथा राम्रोसित कालिकया हुँदैन ।

"गृहपति ! मन स्वभाविक (डाहरिहत) हुँदा शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानिसक कर्म पनि स्वभाविक हुन्छ । उसको शारीरिक कर्म, वाचिसक अनि मानिसक कर्म स्वभाविक हुँदा मरण राम्रो हुन्छ तथा राम्रोसित कालिकया हुन्छ । "जस्तै कि, गृहपति ! कूटागारमा राम्रोसँग छाना छाउँदा धुरी, भ्याल्सी अनि भित्ता पनि सुरक्षित हुन्छ । यस्तरी नै, गृहपति ! मन स्वभाविक हुँदा शारीरिक कर्म, वाचिसक कर्म अनि मानिसक कर्म पनि स्वभाविक हुन्छ । उसको शारीरिक कर्म... मानिसक कर्म स्वभाविक हुँदा गरण राम्रो हुन्छ तथा राम्रोसित कालिकया हुन्छ ।"

# ९. पठमनिदानसुत्तं

११२. "भिक्षुहो ! यी तीन कारणले कर्मको समुदय हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? लोभको कारणले कर्मसमुदय हुन्छ । द्वेषको कारणले कर्मसमुदय हुन्छ । मोहको कारणले कर्मसमुदय हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कर्मको मूलमा लोभ हुन्छ, लोभले गर्दा वा लोभको हेतुले, लोभ समुदय हुँदा त्यो कर्म अकुशल हुन्छ, त्यो कर्म सदोष हुन्छ, त्यो कर्मको गर्दा दुःखमय विपाक हुन्छ, त्यो कर्मद्वारा नै कर्मसमुदय हुन्छ तथा त्यो कर्मद्वारा कर्मको निरोध हुँदैन । भिक्षुहो ! जुन कर्मको मूलमा द्वेष हुन्छ, द्वेषले गर्दा वा द्वेषको हेतुले, द्वेष समुदय हुँदा त्यो कर्म अकुशल हुन्छ, त्यो कर्म सदोष हुन्छ, त्यो कर्मले गर्दा दुःखमय विपाक हुन्छ, त्यो कर्मद्वारा नै कर्मसमुदय हुन्छ तथा त्यो कर्मद्वारा कर्मनिरोध हुँदैन । भिक्षुहो ! जुन कर्मको मूलमा मोह हुन्छ, मोहले गर्दा वा मोहको हेतुले, मोहसमुदय हुँदा त्यो कर्म अकुशल हुन्छ, त्यो कर्म सदोष हुन्छ, त्यो कर्मले गर्दा दुःखमय विपाक हुन्छ, त्यो कर्मद्वारा नै कर्मसमुदय हुन्छ तथा त्यो कर्मद्वारा कर्मनिरोध हुँदैन । भिक्षुहो ! यी कर्मद्वारा नै कर्मसमुदय हुन्छ तथा त्यो कर्मद्वारा कर्मनिरोध हुँदैन । भिक्षुहो ! यी नै तीन कारणद्वारा कर्मसमुदय हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! यी तीन कारणले गर्दा कर्मसमुदय हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? अलोभको कारणले कर्मसमुदय हुन्छ । अदेषको कारणले कर्मसमुदय हुन्छ । अमोहको कारणले कर्मसमुदय हुन्छ । भिक्षुहो ! जुन कर्मको मूलमा अलोभ हुन्छ, अलोभले गर्दा वा अलोभ हेतुले, अलोभसमुदय हुँदा त्यो कर्म कुशल हुन्छ, त्यो कर्म निर्दोष हुन्छ, त्यो कर्मले गर्दा सुखमय विपाक हुन्छ, त्यो कर्मद्वारा नै कर्मिनरोध हुन्छ तथा त्यो कर्मद्वारा कर्मसमुदय हुँदैन । भिक्षुहो ! जुन कर्मको मूलमा अद्वेष हुन्छ, अद्वेषले गर्दा वा अद्वेषको हेतुले, अद्वेषसमुदय हुँदा त्यो कर्म कुशल हुन्छ, त्यो कर्म निर्दोष हुन्छ, त्यो कर्मले गर्दा सुखमय विपाक हुन्छ, त्यो कर्मद्वारा नै कर्मिनरोध हुन्छ तथा त्यो कर्मद्वारा कर्मसमुदय हुँदैन । भिक्षुहो ! जुन कर्मको मूलमा अमोह हुन्छ, अमोहले

गर्वा वा अमोहको हेतुले, अमोहसमुदय हुँदा त्यो कर्म कुशल हुन्छ, त्यो कर्म निर्दोष हुन्छ, त्यो कर्मले गर्दा सुखमय विपाक हुन्छ, त्यो कर्मद्वारा नै कर्मको निरोध हुन्छ, तथा त्यो कर्मद्वारा कर्मसमुदय हुँदैन । भिक्षुहो ! यी नै तीन कारणद्वारा कर्मसमुदय हुन्छ । "

## १०. दुतियनिदानसुत्तं

११३. "भिक्षुहो ! यी तीन कारणले गर्दा कर्मसमुदय हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? अतीत विषयसित छन्द-रागसम्बन्ध हुँदा छन्द (इच्छा) उत्पत्ति हुन्छ । भिक्षुहो ! अनागत विषयसित छन्द-रागसम्बन्ध हुँदा छन्द उत्पत्ति हुन्छ । भिक्षुहो ! वर्तमान विषयसित छन्द-रागसम्बन्ध हुँदा छन्द उत्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! अतीत विषयसित छन्द-रागसम्बन्ध हुँदा कसरी छन्द उत्पत्ति हुन्छ ? भिक्षुहो ! अतीतमा छन्द-राग विषयसित सम्बन्ध हुँदाको चित्तले तर्क-वितर्क र विचार गरिरहने हुन्छ । त्यस अतीत विषयसित छन्द-रागसम्बन्ध हुँदाको चित्तले तर्क-वितर्क र विचार गर्दा छन्द उत्पत्ति हुन्छ । छन्द उत्पत्ति हुन्छ । यसरी नै, भिक्षुहो ! यसैलाई मैले संयोजन (बन्धन) वा चित्तासिक्त भन्दछु । यसरी नै, भिक्षुहो ! अतीतको छन्द-राग विषयसित सम्बन्ध हुँदा छन्द उत्पत्ति हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! अनागतको छन्द-राग विषयसित सम्बन्ध हुँदा कसरी छन्द उत्पत्ति हुन्छ ? भिक्षुहो ! अनागतको छन्द-राग विषयसित सम्बन्ध हुँदा चित्तले तर्क-वितर्क र विचार गरिरहेको हुन्छ । त्यो अनागतमा छन्द विषयसित सम्बन्ध हुँदा तर्क-वितर्क र विचार गरिरहँदा छन्द उत्पत्ति हुन्छ । छन्द उत्पत्ति हुँदा त्यसमा लाग्न थाल्छ । भिक्षुहो ! यसैलाइ मैले संयोजन तथा चित्तासित्त भन्दछु । यसरी नै, भिक्षुहो ! अनागतको छन्द-राग विषयसित सम्बन्ध हुँदा छन्द उत्पत्ति हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! वर्तमानको छन्द-राग विषयसित सम्बन्ध हुँदा कसरी छ उ उत्पत्ति हुन्छ ? भिक्षुहो ! वर्तमानका छन्द-राग विषयसित सम्बन्ध हुँदा चित्तमा तर्क-वितर्क र विचार गरिरहेको हुन्छ । त्यो वर्तमानमा छन्द-राग विषयसित सम्बन्ध हुँदा तर्क-वितर्क र विचार गरिरहँदा छन्द उत्पत्ति हुन्छ । छन्द उत्पत्ति हुँदा त्यसमा लाग्न थाल्छ । भिक्षुहो ! मैले यसैलाई संयोजन तथा चित्तासिक भन्दछ । यसरी नै, भिक्षुहो ! वर्तमानको विषयसित सम्बन्ध हुँदा छन्द उत्पत्ति हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन कारणले गर्दा कर्मको समुदय हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! यी तीन कारणले गर्दा कर्मको समुदय हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? अतीतको छन्द-राग विषय सम्बन्ध लिई छन्द उत्पन्न गर्दैन । भिक्षुहो !

अनागतको छन्द-राग विषय सम्बन्ध लिई छन्द उत्पत्ति गर्दैन । भिक्षुहो ! वर्तमान कालको छन्द-राग विषय सम्बन्ध लिई छन्द उत्पन्न गर्दैन । भिक्षुहो ! अतीत कालका छन्द-राग विषय सम्बन्ध लिई कसरी छन्द उत्पन्न गर्दैन ? भिक्षुहो ! अतीत कालका छन्द-राग विषय सम्बन्ध लिई भावी विपाक (फल) थाहा पाएको हुन्छ । यसबाट पृथक हुनुकासाथै प्रज्ञाद्वारा पारदर्शी भई हेर्ने हुन्छ । यसरी नै, भिक्षुहो ! अतीत कालको छन्द-राग विषय सम्बन्ध लिई छन्द उत्पन्न गर्दैन ।

भिक्षुहो ! अनागतको छन्द-राग विषय सम्बन्ध लिई कसरी छन्द उत्पन्न गर्दैन ? भिक्षुहो ! अनागतको छन्द-राग विषय सम्बन्ध लिई भावी विपाक (फल) थाहा पाएको हुन्छ । त्यसबाट पृथक हुनुकासाथै प्रज्ञाद्वारा पारदर्शी भई हेर्ने हुन्छ । यसरी नै, भिक्षुहो ! अनागतको छन्द-राग विषय सम्बन्ध लिई छन्द उत्पन्न गर्दैन ।

भिक्षुहो ! वर्तमानको छन्द-राग विषय सम्बन्ध लिई कसरी छन्द उत्पन्न गर्दैन ? भिक्षुहो ! वर्तमानको छन्द-राग विषय सम्बन्ध लिई भावी विपाक (फल) थाहा पाएको हुन्छ । त्यसबाट पृथक हुनुकासाथै प्रज्ञाद्वारा पारदर्शी भई हेर्ने हुन्छ । यसरी नै, भिक्षुहो ! वर्तमानको छन्द-राग विषय सम्बन्ध लिई छन्द उत्पन्न गर्दैन । भिक्षुहो ! यी नै तीन कारणले गर्दा कर्मको समुदय हुन्छ ।"

#### (१२) २. आपायिकवग्गो

#### १. बापायिकसुत्तं

११४. "भिक्षुहो ! यी तीन त्याग नगर्दा अपायगामी तथा नरकगामी हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? जो अब्रह्मचारी भएर पिन ब्रह्मचारी भन्ने हुन्छ । जसले शुद्ध ब्रह्मचारीलाई अब्रह्मचारी भनी भूटो आरोप लगाउँछ अनि जो यस्तो दृष्टि र यस्तो वादको हुन्छ – 'कामभोगमा दोष छैन भनी कामभोगमा निशक्कोच भई लाग्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन त्याग नगर्दा अपायगामी तथा नरकगामी हुन्छ ।"

#### २. दुल्लभसुत्तं

११४. "भिक्षुहो ! यो तीन प्रादुर्भाव दुर्लभ हुन् । ती तीन के के हुन् ? भिक्षुहो ! तथागत अर्हत सम्यकसम्बुद्ध लोकमा प्रादुर्भाव दुर्लभ छ । तथागतद्वारा प्रवर्तित धर्म-विनय देशना प्रादुर्भाव हुनु दुर्लभ छ । लोकमा कृतज्ञ र कृतवेदीको प्रादुर्भाव हुनु दुर्लभ छ । भिक्षुहो ! यो नै तीन प्रादुर्भाव दुर्लभ हुन् ।"

#### ३. बप्पमेयसुत्तं

११६. "भिक्षुहो ! यी तीन व्यक्ति लोकमा विद्यमान छन् । ती तीन को को हुन् ? सिजलैसँग तौलन सिकने, कठिनतापूर्वक तौलन सिकने अनि तौलनै नसिकने । भिक्षुहो ! सिजलै तौलन सिकने व्यक्ति कस्तो हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही व्यक्ति उद्धत, घमण्डी, चञ्चल, वाचाल, असंयत भाषी, विस्मृत, बुद्ध, असमाहित, विभ्रान्त चित्त र इन्द्रिय असंयमी हुन्छ । भिक्षुहो ! यस्तोलाई सिजलैसँग तौलन सिकने व्यक्ति भिनन्छ ।

"भिक्षुहो ! कठिनतापूर्वक तौलन सिकने व्यक्ति कस्तो हुन्छ ? यहाँ कोही व्यक्ति अनुद्धत, अधमण्डी, अचञ्चल, अवाचाल, संयिमत भाषी, स्मृतिवान, ज्ञानवान, समाहित, एकाग्र चित्त र इन्द्रिय संयिमत हुन्छ । भिक्षुहो ! यस्तोलाई कठिनतापूर्वक तौलन सिकने व्यक्ति भनिन्छ ।

"भिक्षुहो ! तौलनै नसिकने व्यक्ति कस्तो हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ क्षीणाश्रवी अर्हत भिक्षु हुन्छ । भिक्षुहो ! यस्तोलाई तौलनै नसिकने व्यक्ति भिनन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन व्यक्ति लोकमा विद्यमान छन् ।"

## ४. बानेञ्जसूत्तं

१९७ "भिक्षुहो ! यी तीन व्यक्ति लोकमा विश्वमान छन् । ती तीन को को हुन् ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही व्यक्ति सबै प्रकारका रूपसंज्ञालाई समितिकम गरी प्रतिघसंज्ञालाई अन्त्य गरी नानात्वसंज्ञालाई मनमा निलई 'आकाश अनन्त छ' भनी आकासानञ्चायतन लाभी भई बस्छ । ऊ त्यसमा आनन्दित हुन्छ, त्यही नै चाहेको हुन्छ अनि त्यसमै प्रीति अनुभूति गर्छ । त्यस ध्यानमा स्थित भई तथा त्यसमै लागी त्यसमै बहुविहारी भई मृत्यु हुँदा अपरिहिन आकासानञ्चायतन देवताहरूकहाँ उत्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! आकासानञ्चायतन देवको आयु प्रमाण बीसहजार कल्पको हुन्छ । यहाँ पृथकजन आफ्नो आयु रहुञ्जेल अर्थात जितसम्म ती देवको आयु प्रमाण हो त्यित बिताएपछि नरकमा पनि जिन्मनसक्छ, पशुपंक्षीको योनिमा पनि जिन्मनसक्छ अनि प्रेतलोकमा पनि जिन्मनसक्छ । तर भगवानको श्रावकसंघ त्यहाँ जितसम्मको आयु हो त्यितसम्म जीवितरही त्यहीँ भव (लोक) बाट परिनिर्वाण हुन्छ । भिक्षुहो ! यही नै विशेषता र वास्तविकता हो । यही नाना कारणले गर्दा जो ती श्रुतवान तथा अश्रुतवान पृथकजन जिन्मन पर्ने गित हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! यहाँ कोही व्यक्ति सबै प्रकारका आकासानञ्चायतन समितकम गरी अनन्त विज्ञान छं भनी विञ्ञाणञ्चायतन लाभी भई बस्छ । ऊ त्यसमै आनन्दित हुन्छ, त्यही नै चाहेको हुन्छ अनि त्यसमै प्रीति अनुभूति गर्छ । त्यस ध्यानमा स्थित भई, त्यसमै लागी तथा त्यसमै बहुविहारी भई मृत्यु हुँदा अपरिहिन विञ्ञाणञ्चायतन देवताकहाँ उत्पन्त हुन्छ । भिक्षुहो ! विञ्ञाणञ्चायतन देवको आयु प्रमाण चालीस सहश्र कल्पको हुन्छ । यहाँ पृथकजन आफ्नो आयु रहुञ्जेल अर्थात जितसम्म ती देवको आयु प्रमाण हो त्यित बिताएपछि नरकमा पनि जन्मिनसक्छ, पशुपंक्षीको योनिमा पनि जन्मिनसक्छ अनि प्रेतलोकमा पनि जन्मिनसक्छ । तर भगवानको श्रावकसंघ त्यहाँ जितसम्मको आयु हो त्यितसम्म जीवितरही त्यहीँ भवबाट परिनिर्वाण हुन्छ । भिक्षुहो ! यही नै विशेषता र वास्तविकता हो । यही नाना कारणले गर्दा जो ती श्रुतवान तथा अश्रुतवान पृथकजनले जन्मिन् पर्ने गित हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! यहाँ कोही व्यक्ति सबै प्रकारका विञ्ञाणञ्चायतन समितिक्रम गरी 'केही छैन' भनी आिकञ्चञ्जायतन लाभी भई बस्छ । ऊ त्यसमै आनिन्दित हुन्छ, त्यही नै चाहेको हुन्छ अनि त्यसमै प्रीति अनुभूति गर्छ । त्यस ध्यानमा स्थित भई, त्यसैमा लागी तथा त्यसमै बहुविहारी भई मृत्यु हुँदा अपरिहिन आिकञ्चञ्जायतन देवको आयु प्रमाण साष्टीसहश्र कल्पको हुन्छ । । यहाँ पृथकजन आफ्नो आयु रहुञ्जेल अर्थात

जितसम्मको ती देवको आयु प्रमाण हो त्यित बिताएपछि नरकमा पिन जिन्मनसक्छ, पशुपंक्षीको योनिमा पिन जिन्मनसक्छ अनि प्रेतलोकमा पिन जिन्मनसक्छ । तर भगवानको श्रावकसंघ त्यहाँ जितसम्मको आयु हो त्यितसम्म जीवितरही त्यहीँ भवबाट परिनिर्वाण हुन्छ । भिक्षुहो ! यही नै विशेषता र वास्तिवकता हो । यही नाना कारणले गर्दा जो ती श्रुतवान तथा अश्रुतवान पृथकजनले जिन्मनु पर्ने गित हुन्छ । भिक्षुहो ! लोकमा यी नै तीन व्यक्तिहरू विद्यमान छन् ।"

# ५. विपत्तिसम्पदासुत्तं

११८. भिक्षुहो ! यी तीन विपत्ति हुन् । ती तीन के के हुन् ? शील-विपत्ति, चित्त-विपत्ति र दृष्टि-विपत्ति । शिलविपत्ति भनेको के हो ? यहाँ कोही-कसैले प्राणघाट गर्छ, चोर्छ, व्यभिचार गर्छ, भूटो बोल्छ, चुक्ली गर्छ, कठोर वचन बोल्छ र बकवादी हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई शील-विपत्ति भनिन्छ ।

"भिक्षुहो ! चित्त-विपत्ति भनेको के हो ? यहाँ कोही-कोही लोभी र देषी हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई चित्त-विपत्ति भनिन्छ ।

"भिक्षुहो ! दृष्टि-विपत्ति भनेको के हो ? यहाँ कोही-कोही मिथ्यादृष्टिक हुन्छ तथा विपरितदर्शी हुन्छ— 'दानको फल छैन, यज्ञको फल छैन, आहुतिको फल छैन, सुकृत-दुष्कृत कर्मको फल वा विपाक छैन, यो लोक छैन, परलोक छैन, आमा छैन, बा छैन, औपपातिक सत्व छैन, लोकमा श्रमण-ब्राह्मण सम्यकमार्गमा लाग्ने छैन तथा सत्मार्गमा लाग्ने छैन, यो लोक र परलोकलाई स्वयम्ले जानी, बुफी भन्नसक्ने यहाँ कोही छैनन् । भिक्षुहो ! यसैलाई दृष्टि-विपत्ति भनिन्छ । भिक्षुहो ! शील विपत्तिको कारणले सत्वको शरीर भेद हुँदा मृत्युपश्चात अपाय, दुर्गति, विनिपात तथा नरकमा उत्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! चित्त-विपत्तिको कारणले सत्वको शरीर भेद हुँदा मृत्युपश्चात अपाय, दुर्गति, विनिपात तथा नरकमा उत्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! दृष्टि-विपत्तिको कारणले सत्वको शरीर भेद हुँदा मृत्युपश्चात अपाय, दुर्गति, विनिपात तथा नरकमा उत्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! दृष्टि-विपत्तिको कारणले सत्वको शरीर भेद हुँदा मृत्युपश्चात अपाय, दुर्गति, विनिपात तथा नरकमा उत्पन्न हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! यी तीन सम्पदा हुन् । ती तीन के के हुन् ? शील-सम्पदा, चित्त-सम्पदा र दृष्टि-सम्पदा । भिक्षुहो ! शिल-सम्पदा भनेको के हो ? यहाँ कोही कसैले प्राणघाट गर्नबाट विरत हुन्छ, चोर्नबाट विरत हुन्छ, व्यभिचार गर्नबाट विरत हुन्छ, भूटो बोल्नबाट विरत हुन्छ, चुक्ली गर्नबाट विरत हुन्छ, कठोर वचन बोल्नबाट विरत हुन्छ र बकवादी हुनबाट विरत हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई शील-सम्पदा भनिन्छ ।

"भिक्षुहो ! चित्त-सम्पदा भनेको के हो ? यहाँ कोही-कोही निर्लोभी र अद्वेषी हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई चित्त-सम्पदा भनिन्छ ।

"भिक्षुहो ! दृष्टि-सम्पदा भनेको के हो ? यहाँ कोही-कोही सम्यकदृष्टिक हुन्छ तथा विपरितदर्शी हुँदैन— 'दानको फल छ, यज्ञको फल छ, आहुतिको फल छ, सुकृत-दुष्कृत कर्मको फल वा विपाक छ, यो लोक छ, परलोक छ, आमा छ, बा छ, औपपातिक सत्व छ, लोकमा श्रमण-ब्राह्मण सम्यकमार्गमा लाग्ने छन् तथा सत्मार्ग मा लाग्ने छन्, यहाँ यो लोक र परलोकलाई स्वयम्ले जानी-बुभी भन्तसने छन् । भिक्षुहो ! यसैलाई दृष्टि-सम्पदा भनिन्छ । भिक्षुहो ! शील-सम्पदाको कारणले सत्वको शरीर भेद हुँदा मृत्युपश्चात सुगति, स्वर्गलोकमा उत्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! चित्त-सम्पदाको कारणले सत्वको शरीर भेद हुँदा मृत्युपश्चात सुगति, स्वर्गलोकमा उत्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! दृष्टि-सम्पदाको कारणले सत्वको शरीर भेद हुँदा मृत्युपश्चात सुगति, स्वर्गलोकमा उत्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन सम्पदा हुन् ।

#### ६. अपण्णकस्तां

११९. भिक्षुहो ! यी तीन विपत्ति हुन् । ती तीन के के हुन् ? शील-विपत्ति, चित्त-विपत्ति र दृष्टि-विपत्ति । भिक्षुहो ! शिलविपत्ति भनेको के हो ? यहाँ कोही कसैले प्राणघाट गर्छ... र बकवादी हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई शील-विपत्ति भनिन्छ ।

"भिक्षुहो ! चित्त-विपत्ति भनेको के हो ? यहाँ कोही-कोही लोभी र द्वेषी हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई चित्त-विपत्ति भनिन्छ ।

"भिक्षुहो ! दृष्टि-विपत्ति भनेको के हो ? यहाँ कोही-कोही मिथ्यादृष्टिक तथा विपरितदर्शी हुन्छ— 'दानको फल छैन, यज्ञको फल छैन... यो लोक र परलोकलाई स्वयम्ले जानी, बुभी भन्नसक्ने यहाँ कोही छैन । भिक्षुहो ! यसैलाई दृष्टि-विपत्ति भनिन्छ । भिक्षुहो ! शील-विपत्तिको कारणले... । भिक्षुहो ! दृष्टि-विपत्तिको कारणले सत्वको शरीर भेद हुँदा मृत्युपश्चात अपाय, दुर्गति, विनिपात तथा नरकमा उत्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! जस्तै कि परिशुद्ध मणि माथि प्याँक्दा त्यो कहीँ भर्दा सुप्रतिष्ठित हुन्छ । भिक्षुहो ! यसरी नै शील-विपत्तिको कारणले सत्व... उत्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन विपत्ति हुन् ।

"भिक्षुहो ! यी तीन सम्पदा हुन् । ती तीन के के हुन् ? शील-सम्पदा, चित्त-सम्पदा र दृष्टि-सम्पदा । भिक्षुहो ! शिल-सम्पदा भनेको के हो ? यहाँ कोही-कोही प्राणघाट गर्नबाट विरत हुन्छ.. विरत हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई शील-सम्पदा

#### भनिन्छ।

"भिक्षुहो ! चित्त-सम्पदा भनेको के हो ? यहाँ कोही-कोही निर्लोभी र अद्वेषी हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई चित्त-सम्पदा भनिन्छ ।

"भिक्षुहो ! दृष्टि-सम्पदा भनेको के हो ? यहाँ कोही-कोही सम्यकदृष्टिक तथा विपरितदर्शी हुँदैन— 'दानको फल छ, यज्ञको फल छ... जसले कि, यहाँ यो लोक र परलोकलाई स्वयम्ले जानी-बुभी भन्नसक्ने छन् । भिक्षुहो ! यसैलाई दृष्टि-सम्पदा भनिन्छ । भिक्षुहो ! शील-सम्पदाको कारणले सत्वको शरीर भेद हुँदा मृत्युपश्चात सुगित, स्वर्गलोकमा उत्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! चित्त-सम्पदाको कारणले... भिक्षुहो ! दृष्टि-सम्पदाको कारणले सत्वको शरीर भेद हुँदा मृत्यु-पश्चात सुगित, स्वर्गलोकमा उत्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! जस्तै कि परिशुद्ध मिणलाई माधि पयाँक्दा त्यो कहीँ भर्दा सुप्रतिष्ठित हुन्छ । भिक्षुहो ! यसरी नै शीलसम्पदाको कारणले सत्वको शरीर भेद हुँदा मृत्युपश्चात सुगित, स्वर्गलोकमा उत्पन्न हुन्छ । चित्त-सम्पदाको कारणले सत्वको शरीर भेद हुँदा मृत्युपश्चात सुगित, स्वर्गलोकमा उत्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन सम्पदा हुन् ।"

#### ७. कम्मन्तसुत्तं

१२०. भिक्षुहो ! यी तीन विपत्ति हुन् । ती तीन के के हुन् ? कर्मान्त-विपत्ति, आजीव-विपत्ति र दृष्टि-विपत्ति । कर्मान्त-विपत्ति भनेको के हो ? यहाँ कोही कसैले प्राणघाट गर्छ... र बकवादी हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई कर्मान्त-विपत्ति भनिन्छ ।

"भिक्षुहो ! आजीवविपत्ति भनेको के हो ? यहाँ कोही-कोही मिथ्याआजीवि-का हुन्छ तथा मिथ्याआजीविका भई जीविका गर्ने हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई आजीव-विपत्ति भनिन्छ ।

"भिक्षुहो ! दृष्टि-विपत्ति भनेको के हो ? यहाँ कोही-कोही मिथ्यादृष्टिक तथा विपरितदर्शी हुन्छ— 'दानको फल छैन, यज्ञको फल छैन... जसले कि, यो लोक र परलोकलाई स्वयम्ले जानी-बुभी भन्नसक्ने यहाँ कोही छैन । भिक्षुहो ! यसैलाई दृष्टि-विपत्ति भनिन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन विपत्ति हुन् । भिक्षुहो ! यी तीन सम्पदा हुन् । ती तीन के के हुन् ? कर्मान्त-सम्पदा, आजीव-सम्पदा र दृष्टि-सम्पदा । कर्मान्तसम्पदा भनेको के हो ? यहाँ कोही-कोही प्राणघाट गर्नबाट विरत हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई कर्मान्त-सम्पदा भनिन्छ ।

"भिक्षुहो ! आजीव-सम्पदा भनेको के हो ? यहाँ कोहीकोही सम्यकआजीवि-का हुन्छ तथा सम्यकआजीविका भई जीविका गर्ने हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई आजी-व-सम्पदा भनिन्छ ।

"भिक्षुहो ! दृष्टि-सम्पदा भनेको के हो ? यहाँ कोही-कोही सम्यकदृष्टिक तथा विपरितदर्शी हुँदैन— 'दानको फल छ, यज्ञको फल छ.. जसले कि, यहाँ यो लोक र परलोकलाई स्वयम्ले जानी-बुभी भन्नसक्ने छन्। भिक्षुहो ! यसैलाई दृष्टि-सम्पदा भनिन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन सम्पदा हुन्।"

## पठमसोचेय्यसुत्तं

१२१. "भिक्षुहो ! यी तीन पवित्र हुन् । ती तीन के के हुन् ? काय-पवित्र, वाक-पवित्र र मन-पवित्र । भिक्षुहो ! काय-पवित्र भनेको के हो ? यहाँ कोही-कोही प्राणीहिंसाबाट, चोरीबाट अनि कामिमध्याचारबाट विरत हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ – काय-पवित्र ।

"भिक्षुहो ! वाक-पवित्र भनेको के हो ? यहाँ कोही-कोही भूटो बोल्नबाट, चुक्ली गर्नबाट, कठोर बोलीबाट अनि बकवादी हुनबाट विरत हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ- वाक-पवित्र ।

"भिक्षुहो ! मन-पवित्र भनेको के हो ? यहाँ कोही-कोही निर्लोभी, अद्वेषी र सम्यकदृष्टि हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ- मन-पवित्र । भिक्षुहो ! यी नै तीन पवित्र हुन् ।"

## ९. दुतियसोचेय्यसुत्तं

१२२. "भिक्षुहो ! यी तीन पवित्र हुन् । ती तीन के के हुन् ? काय-पवित्र, वाक-पवित्र र मन-पवित्र । भिक्षुहो ! काय-पवित्र भनेको के हो ? यहाँ कोही-कोही प्राणीहिंसाबाट, चोरीबाट अनि अब्रह्मचारीबाट विरत हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भ-निन्छ— काय-पवित्र ।

"भिक्षुहो ! वाक-पवित्र भनेको के हो ? यहाँ कोही-कोही भूटो बोल्नबाट, चुक्ली गर्नबाट, कठोर बोलीबाट अनि बकवादी हुनबाट विरत हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ- वाक-पवित्र ।

"भिक्षुहो ! मन-पवित्र भनेको के हो ? यहाँ कोही-कोही आफ्नो भित्री-मनमा कामेच्छा (विषय-वासना) भएमा- 'मसँग भित्रीमनमा कामेच्छा छ' भनी थाहा पाएको हुन्छ, भित्रीमनमा कामेच्छा नभए मसँग कामेच्छा छैन' भनी थाहा पाएको हुन्छ । जुन अनुत्पन्न कामेच्छा हो त्यो उत्पन्न हुँदा थाहा पाएको हुन्छ । पाएको हुन्छ । जुन अनुत्पन्न कामच्छा हा त्या उत्पन्न हुवा थाहा पाएका हुन्छ । उत्पन्न जुन कामेच्छा हो त्यो प्रहीण हुँदा थाहा पाएको हुन्छ । प्रहीण भएको जुन कामेच्छा हो त्यो कसरी पुनः अनुत्पन्न हुन्छ थाहा पाएको हुन्छ । भित्री मनमा देष भए 'मसँग भित्री मनमा देष छ' भनी थाहा पाएको हुन्छ, भित्रीमनमा देष नभए मसँग भित्रीमनमा देष छैन' भनी थाहा पाएको हुन्छ । भित्रीमनमा अनुत्पन्न जुन देष हो त्यो उत्पन्न हुँदा थाहा पाएको हुन्छ । भित्रीमनमा उत्पन्न जुन देष हो त्यो प्रहीण हुँदा थाहा पाएको हुन्छ । प्रहीण भएको जुन देष हो त्यो कसरी पुनः अनुत्पन्न हुन्छ थाहा पाएको हुन्छ । भित्रीमनमा आलस्य भएमा 'मसँग भित्रीमनमा आलस्य छ' भनी थाहा पाएको हुन्छ, भित्रीमनमा आलस्य नभए मसँग भित्रीमनमा आलस्य छैन' भनी थाहा पाएको हुन्छ । अनुत्पन्न जुन आलस्य हो त्यो उत्पन्न हुँदा थाहा पाएको हुन्छ । उत्पन्न जुन आलस्य हो त्यो प्रहीण हुँदा थाहा पाएको हुन्छ । प्रहीण भएको जुन आलस्य हो त्यो कसरी पुनः अनुत्पन्न हुन्छ थाहा पाएको हुन्छ । भित्रीमनमा औद्धत्य र कौकृत्य भएमा 'मसँग भित्रीमनमा औद्धत्य र कौकृत्य छ' भनी थाहा पाएको हुन्छ, भित्रीमनमा औद्धत्य र कौकृत्य नभए मसँग भित्रीमनमा औद्धत्य र कौकृत्य छैन' भनी थाहा पाएको हुन्छ । अनुत्पन्न जुन औद्धत्य र कौकृत्य हो त्यो उत्पन्न हुँदा थाहा पाएको हुन्छ । उत्पन्न जुन औद्धत्य र कौकृत्य हो त्यो प्रहीण हुँदा थाहा पाएको हुन्छ । प्रहीण भएको जुन औद्धत्य र कौकृत्य हो त्यो कसरी पुनः अनुत्पन्न हुन्छ थाहा पाएको हुन्छ । भित्रीमनमा शंका भए 'मसँग भित्री मनुमा शंका छ' भनी थाहा पाएको हुन्छ, भित्रीमनमा शंका नभए मसँग शंका छैन' भनी थाहा पाएको हुन्छ । अनुत्पन्न जुन शंका हो त्यो उत्पन्न हुँदा थाहा पाएको हुन्छ । उत्पन्न जुन शंका हो त्यो प्रहीण हुँदा थाहा पाएको हुन्छ । प्रहीण भएको जुन शंका हो त्यो कसरी पुन: अनुत्पन्न हुन्छ थाहा पाएको हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ– मन-पवित्र । भिक्षुहो ! यी नै तीन पवित्र हुन् ।"

> "कायसुचि वचीसुचि, चेतोसुचि ब्रनासव । सुचि सोनेय्यसम्पन्न, बाहु निन्हातपापक"न्ति ॥

"कांयपवित्र, वाकपवित्र र चित्तपवित्र हुँदा तथा पवित्रतामा सम्पन्न भएका

# १०. मोनेय्यसुत्तं

१२३. "भिक्षुहो ! यी तीन मौन हुन् । ती तीन के के हुन् ? कायिक-मौन, वाचिसक-मौन र मानसिक-मौन । भिक्षुहो ! कायिक-मौन भनेको के हो ? यहाँ कोही-कोही प्राणीहिंसाबाट विरत हुन्छ, चोरीबाट विरत हुन्छ अनि कामिमध्याचार-बाट विरत हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ-कायिक-मौन ।

"भिक्षुहो ! वाचिसक-मौन भनेको के हो ? यहाँ कोही-कोही भूटो बोल्नबाट, चुक्ली गर्नबाट, कठोर बोलीबाट अनि बकदादी हुनबाट विरत हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ— वाचिसक-मौन ।

"भिक्षुहो ! मानसिक-मौन भनेको के हो ? यहाँ कोही-कोही निर्लोभी, अद्वेषी अनि सम्यकदृष्टि हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ— मानसिक-मौन । भिक्षुहो ! यी नै तीन मौन हुन् ।"

> "कायमुनिं वचीमुनिं, चेतोमुनिं अनासवं । मुनिं मोनेय्यसम्पन्नं, आहु सब्बप्पहाधिन"न्ति ॥

"कायमौनता, वाकमौनता, चित्तमौनता अनि मौनयुक्त भई सबै प्रहीण गर्ने अनाश्रवी मुनि हुन्।"

# (१३) ३. कुसिनारवग्गो

#### १.कुसिनारसुत्तं

१२४. एक समय भगवान कुसिनारस्थित बिलहरण वनखण्डमा बस्नुहुन्थ्यो । त्यसबेला भगवानले भिक्षुहरूलाई सम्बोधन गर्नुभयो— "भिक्षुहो !" "भदन्त !" भनी ती भिक्षुहरूले भगवानखाई प्रतिवचन दिए । भगवानले यसो भन्नुभयो— भिक्षुहो ! यहाँ कुनै एक गाउँ वा निगमको आश्रयमा भिक्षु बसेको हुन्छ । उसलाई गृहपित वा गृहपितपुत्र त्यहाँ गई निमन्त्रण गर्छ । भिक्षुहो ! इच्छा हुनेले स्वीकार्छ । उसले त्यो रात बितेपिछ पूर्वाण्ह समय चीवर धारण गरी पात्रचीवर लिई जहाँ ती गृहपित वा गृहपित पुत्रको घर हो त्यहाँ जान्छ । त्यहाँ गई बिछ्याईएको आसनमा बस्छ । उसलाई ती गृहपित वा गृहपितपुत्रले प्रणीत खाद्यभोज्य आफ्नै हातले अर्पण गर्छ ।

उसलाई यस्तो हुन्छ- 'यी गृहपित वा गृहपित पुत्रले मलाई आफ्नै हातले प्रणीत खाद्यभोज्य अर्पण वा प्रदान गरेकोले राम्रो लागिरहेको छ ।' यस्तो पिन हुनसक्छ- 'आहा, यदि यी गृहपित वा गृहपितपुत्रले आफ्नै हातले मलाई खाद्यभोज्य- द्वारा अर्पण गरे हुन्थ्यो वा प्रदान गरे हुन्थ्यो !' ऊ त्यस पिण्डपात्रमा आसक्त भई, मुर्छित भई, वशमा परी, दुष्परिणाम नहेरी तथा निःशरण प्रज्ञाविहिन भई भोजन गर्छ । ऊ त्यसबेला काम-वितर्कना गरिरहन्छ, द्वेष-वितर्कना गरिरहन्छ अनि विहिसा-वितर्कना गरिरहन्छ । भिक्षुहो ! यस्तो भिक्षुलाई दान-प्रदान गर्दा महत्फल हुँदैन भनी म भन्दछ । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! ऊ प्रमादि हुनाले ।

भिक्षुहो ! यहाँ कुनै एक गाउँ वा निगमको आश्रयमा भिक्षु बसेको हुन्छ । उसलाई गृहपित वा गृहपित पुत्र त्यहाँ गई निमन्त्रण गर्छ । भिक्षुहो ! इच्छा हुनेले स्वीकार्छ । उसले त्यो रात बितेपिछ पूर्वाण्ह समय चीवर पिहरण गरी पात्र-चीवर लिई जहाँ ती गृहपित वा गृहपित पुत्रको घर हो त्यहाँ जान्छ । त्यहाँ गई बि-छ्याईएको आसनमा बस्छ । उसलाई गृहपित वा गृहपित पुत्रले प्रणीत खाद्यभोज्य आपनै हातले अर्पण गर्छ ।

उसलाई यस्तो हुँदैन— 'यी गृहपित वा गृहपित पुत्रले मलाई आफ्नै हातले प्रणीत खाद्यभोज्य अर्पण वा प्रदान गरेकोले राम्रो लागिरहेको छ ।' यस्तो पिन हुँदैन— 'आहा, यदि यी गृहपित वा गृहपित पुत्रले आफ्नै हातले मलाई खाद्यभोज्य- द्वारा अर्पण गरे हुन्थ्यो वा प्रदान गरे हुन्थ्यो !' ऊ त्यस पिण्डपात्रमा आसक्त नभई, मुर्छित नभई, वशमा नपरी, दुष्परिणाम हेरी तथा निःशरण प्रज्ञावान भई भोजन गर्छ । ऊ त्यससमय काम-वितर्कना गरिरहँदैन, द्वेष-वितर्कना गरिरहँदैन अनि

विहिंसा वितर्कना पनि गरिरहँदैन । भिक्षुहो ! यस्तो भिक्षुलाई दान-प्रदान गरिंदा महत्फल हुन्छ भनी म भन्दछु । त्यो के कारण ? भिक्षुहो ! ऊ अप्रमादि हुनाले ।"

## २. भण्डनसुत्तं

१२४. "भिक्षुहो ! जुन विशामा भिक्षुहरू भगडालु, कलह गर्ने, विवादमा सलग्न र एकले अर्कालाई मुखरूपी शस्त्रद्वारा प्रहार गरिरहेका हुन्छन् । भिक्षुहो ! त्यस विशातिर मेरो मन जाँदा मलाई राम्रो लाग्दैन । त्यहाँ जाने त के कुरा ! यसबाट मलाई यो निश्चित हुन्छ कि— 'अहिले ती आयुष्मानहरूले तीन धर्म परित्याग गरे अनि तीन धर्ममा धेरै सलग्नछन् । ती तीन कुन कुन धर्ममा धेरै सलग्न छन् र कुन कुन तीन धर्म परित्याग गरे शिन काम-वितर्क, द्वेष-वितर्क र अविहिंसा-वितर्क यी तीन धर्म परित्याग गरे अनि काम-वितर्क, द्वेष-वितर्क र विहिंसा-वितर्क यी तीन धर्ममा धेरै सलग्नछन् । भिक्षुहो ! जुन दिशामा भिक्षुहरू भगडालु, कलह गर्ने, विवादमा सलग्न र एकले अर्कालाई मुखरूपी शस्त्रद्वारा प्रहार गरिरहेका हुन्छन् । भिक्षुहो ! त्यस दिशातिर मेरो मन जाँदा मलाई राम्रो लाग्दैन । त्यहाँ जाने त के कुरा ! यसबाट मलाई यो निश्चित हुन्छ कि— 'अहिले ती आयुष्मानहरूले तीन धर्म परित्याग गरे अनि तीन धर्ममा धेरै सलग्नछन् ।' "

"भिक्षुहो ! जुन दिशामा भिक्षुहरू समग्गी, प्रमुदित, अविवादी र दूध-पानी जस्तै परस्पर प्रिय आँखाले हेर्ने हुन्छन् । त्यस दिशामा जान मलाई राम्रो लाग्छ, त्यहाँ जान मन लाग्दा त भन्नु नै के ! यसबाट मलाई निश्चित हुन्छ कि—'अहिले ती आयुष्मानहरूले तीन धर्म परित्याग गरे अनि तीन धर्ममा धेरै संलग्नछन् । कुन कुन तीन धर्म परित्याग गरे अनि कुन कुन तीन धर्ममा धेरै संलग्नछन् ? काम-वितर्क, ढेष-वितर्क र विहिसा-वितर्क यी तीन धर्म परित्याग गरे अनि नैष्कम्य-वितर्क, अव्यापाद-वितर्क र अविहिसा-वितर्क यी तीन धर्ममा धेरै नै संलग्नछन् । भिक्षुहो ! जुन दिशामा भिक्षुहरू समग्गी, प्रमुदित, अविवादी र दूध-पानी जस्तै भई परस्पर प्रिय आँखाले हेर्ने हुन्छन् । भिक्षुहो ! त्यस दिशामा जान मलाई राम्रो लाग्छ, त्यहाँ जान मन लाग्दा त भन्नु नै के ! यसबाट मलाई निश्चित हुन्छ कि—'अहिले ती आयुष्मानहरूले तीन धर्म परित्याग गरे अनि तीन धर्ममा धेरै सलग्नछन् ।'

# ३. गोतमकचेतियसुत्तं

१२६ एक समय भगवान वेसालिस्थित गोतमक चैत्यमा बस्नुहुन्थ्यो । त्यसबेला भगवानले भिक्षुहरूलाई सम्बोधन गर्नुभयो– "भिक्षुहो !" "भदन्त !" भनी ती भिक्षुहरूले भगवानलाई प्रतिवचन दिए। भगवानले यसो भन्नुभयो-

"भिक्षुहो ! मैले अभिज्ञात गरी धर्मदेशना गर्दछु अभिज्ञात नगरी होइन । भिक्षुहो ! मैले कारणसिहत धर्मदेशना गर्दछु अकारण धर्मदेशना गर्दिन । भिक्षुहो ! मैले प्रातिहार्यसिहत धर्मदेशना गर्दछु तथा बिनाप्रतिहार्य धर्मदेशना गर्दिन । उपदेश कार्यान्वयन गर्नुपर्छ तथा अनुशासन कार्यन्वयन गर्नुपर्छ । भिक्षुहो ! तिमीहरूको स-न्तुप्टी, प्रसन्नता, खुशी र हर्षको लागि यो पर्याप्त छ- 'सम्यकसम्बुद्ध भगवान, सु-आख्यात धर्म र सुमार्गगामी संघ हुन् ।' "

भगवानद्वारा यसो भन्नु भएपछि ती भिक्षुहरू प्रसन्न भई भगवानले भन्नु-भएकोलाई अभिनन्दन गरे । यो उपदेश दिनुहुँदा सहश्र लोक-धातु प्रकम्पित भएको थियो ।

#### ४. भरण्डुकालामसुत्तं

१२७ एक समय भगवान कोसलमा चारिका गर्नु हुँदै जहाँ कपिलवत्थु हो त्यहाँ जानुभयो। त्यहाँ महानाम शाक्यले सुने— "कपिलवत्थुमा भगवान आई पुग्नुभयो।" अनि महानाम शाक्य जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए। भगवान कहाँ पुगी अभिवादन गरी एक ठाउँमा बसे। एक ठाउँमा बसेका महानाम शाक्यलाई भगवानले यसो भन्नुभयो— "महानाम कपिलवत्थुमा गई त्यस्तो स्थान खोज जहाँ कि म एकरात बस्नसकूँ।" "हवस् भन्ते!" भनी महानाम शाक्यले भगवानलाई प्रत्युत्तर दिई कपिलवत्थुमा प्रवेश गरी सारा कपिलवत्थुमा खोज्दा पनि त्यस्तो आवास गृह पाउन सकेन जहाँ कि भगवान एकरात बस्न सक्नेछ। अनि महानाम शाक्य जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए। त्यहाँ पुगी भगवानलाई यसो भने—

"भन्ते ! कपिलवत्थुमा त्यस्तो आवास गृह पाउन सिकन जहाँ कि भगवान एक रात बस्न मिल्नेछ । भन्ते ! यो भरण्डुकालाम भगवानको पुरानो सहपाठी हो । वहाँकै आश्रममा भगवान एक रात बस्नुहोस् ।" "जाउ, महानाम ! शयनासन लगाऊ ।" "हवस्, भन्ते !" भनी महानाम शाक्य भगवानलाई प्रतिवचन दिई जहाँ भरण्डुकालामको आश्रम ह्ये त्यहाँ गए । त्यहाँ आसन बिछ्याई पाउ धुनको निम्ति पानी राखी जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ पुगी भगवानलाई यसो भने— "भन्ते ! शयनासन विछ्याई सकें, पाउ धुनलाई पानी पिन राखी सकें । भन्ते ! अब भगवानले समयानुसार जे उचित ठान्नु हुन्छ ।

अनि भगवान जहाँ भरण्डुकालामको आश्रम हो त्यहाँ जानुभयो । त्यहाँ पुग्नु भई विछ्याइएको आसनमा बस्नुभयो । बस्नु भएपछि भगवानले पाउ पखाल्नु भयो । अनि महानाम शाक्यलाई यस्तो विचार आयो— "भगवानसँग अहिले सत्संग गर्न उचित समय होइन । भगवान थाक्नु भएको छ । भोलि भगवानसँग सत्संग गर्नेछु ।" भनी भगवानलाई अभिवादन र प्रदक्षिणा गरी फर्केर गए ।

अनि महानाम शाक्यले त्यस रात बिताएपछि जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए। त्यहाँ पुगी एक ठाउँमा बसे। एक ठाउँमा बसेका महानाम शाक्यलाई भगवानले यसो भन्नुभयो— "महानाम! यस लोकमा तीन प्रकारका शास्ता (गुरु) छन्। ती तीन को को हुन्? महानाम! यहाँ कोही कोही शास्ताले कामना अतिक्रमण गर्न प्रज्ञापित गर्छन्, रूप अतिक्रमण गर्न प्रज्ञापित गर्छन्, रूप अतिक्रमण गर्न प्रज्ञापित गर्छन् तर वेदना अतिक्रमण गर्न प्रज्ञापित गर्छन्, रूप अतिक्रमण गर्न प्रज्ञापित गर्छन् तर वेदना अतिक्रमण गर्न प्रज्ञापित गर्छन्, रूप अतिक्रमण गर्न प्रज्ञापित गर्छन् तर वेदना अतिक्रमण गर्न प्रज्ञापित गर्छन्, रूप अतिक्रमण गर्न प्रज्ञापित गर्छन् । "महानाम! यहाँ कोही कोही शास्ताले कामना अतिक्रमण गर्न प्रज्ञापित गर्छन्, रूप अतिक्रमण गर्न प्रज्ञापित गर्छन्, रूप अतिक्रमण गर्न प्रज्ञापित गर्छन् अनि वेदना अतिक्रमण गर्न प्रज्ञापित गर्छन्। महानाम! यी तीन प्रकारका शास्ता लोकमा विद्यमान छन्। 'महानाम! यी तीन प्रकारका शास्ता लोकमा विद्यमान छन्। 'महानाम! यी तीन प्रकारका शास्ताको एउटै निष्ठा छन् कि भिन्नाभिन्नै निष्ठा छन्?' "

यसो भन्नु हुँदा भरण्डुकालामले महानाम शाक्यलाई यसो भने—
"महानाम ! भनन एउटै निष्ठा छ ।" त्यसो भन्न लगाउन खोज्दा भगवानले
महानाम शाक्यलाई यसो भन्नुभयो— "महानाम ! भनन भिन्नाभिन्नै निष्ठा छ ।
दोस्रोपटक पनि भरण्डुकालामले महानाम शाक्यलाई यसो भने— "महानाम ! भनन
एउटै निष्ठा छ ।" दोस्रोपटक पनि भगवानले महानाम शाक्यलाई यसो भने—
"महानाम ! भनन भिन्नभिन्नै निष्ठा छ ।" तेस्रोपटक पनि भरण्डुकालामले महानाम
शाक्यलाई यसो भने— "महानाम ! भनन एउटै निष्ठा छ ।" तेस्रोपटक पनि
भगवानले महानाम शाक्यलाई यसो भने— "महानाम ! भनन भिन्नाभिन्नै निष्ठा
छ ।"

अनि त भरण्डुकालामलाई यस्तो विचार आयो- "प्रभावशाली महानाम शाक्यको सम्मुखमा श्रमण गोतमले तीनपटकसम्म खण्डन गरे । अब कपिलवत्थु-बाट किन म निस्केर नजाउँ ।" अनि भरण्डुकालाम कपिलवत्थुबाट निस्केर गए । निस्केर गएपछि पुन: त्यहाँ फर्केन ।

#### ५. हत्यकसुत्तं

१२८. एक समय भगवान सावित्यस्थित अनाथिपिण्डिकको जेतवनाराममा बस्नुहुन्थ्यो । त्यससमय हत्थक देवपुत्र रातको प्रथम प्रहर बितेपिछ समस्त जेतवन प्रकाशित पार्दै जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए । त्यहाँ पुगी— "भगवानको सम्मुखमा उभिनेछु" भनी उभिन खोज्दा तलितर भध्यों सम्मुखमा उभिन सक्दैनथ्यो । जस्तै कि बालुवामा घ्यू वा तेल राख्दा तलितरै सोसिएर जान्छ, स्थित हुँदैन । त्यसरी नै हत्थक देवपुत्र "भगवानको सम्मुख उभिनेछु" भनी उभिन खोज्दा तलितर भध्यों सम्मुखमा उभिन सक्दैनथ्यो ।

अनि भगवानले हत्थक देवपुत्रलाई यसो भन्नुभयो– "हत्यक ! आफूलाई सानसँग अभिनिर्मित गर ।" "हवस्, भन्ते !" भनी हत्थक देवपुत्रले भगवानलाई प्रतिवचन दिई आफूलाई सानसँग अभिनिर्मित गरेपछि भगवानलाई अभिवादन गरी एक ठाउँमा बसे । एक ठाउँमा बसेका हत्थक देवपुत्रलाई भगवानले यसो भन्नुभयो–

"हत्थक ! पूर्व जन्ममा तिमी मनुष्य हुँदा जुन धर्म प्रवर्तित हुन्थ्यो त्यो धर्म तिमीमा अहिले पनि प्रवर्तित भइरहेको छ ?" "भन्ते ! जुन धर्म पूर्व जन्ममा म मनुष्य हुँदा अप्रवर्तित थियो अहिले त्यो धर्मलाई मैले प्रवर्तित गरिरहेको छ । जस्तै कि, भन्ते ! अहिले भगवान भिक्षुहरूद्वारा, भिक्षुणीहरूद्वारा, उपासकहरूद्वारा उपासिकाहरूद्वारा, राजाद्वारा, राजमहामात्यद्वारा, तैर्धिकद्वारा, तैर्धिक श्रावकद्वारा आकीर्ण (चारैतिर फैलाएर) भई बस्नुहुन्छ । त्यसरी नै भन्ते ! म पनि देवपुत्रहरूद्वारा आकिर्ण भई बस्खु । भन्ते ! टाढा-टाढाबाट पनि (म) हत्थक देवपुत्रकहाँ देवपुत्रहरू आई 'धर्म श्रवण गर्नेछौं' भनी आउँछन् । भन्ते ! म तीन धर्ममा अतृप्त र असन्तृष्ट भई मरें । कुन कुन तीन ? भन्ते ! म भगवानको दर्शन गर्नमा अतृप्त र असन्तृष्ट भई मरें । भन्ते ! म सद्धर्म श्रवण गर्नमा अतृप्त र असन्तृष्ट भई मरें । भन्ते ! म सद्धर्म श्रवण गर्नमा अतृप्त र असन्तृष्ट भई मरें । भन्ते ! यी नै तीन कारण लिई अतृप्त र असन्तृष्ट भई म मरें ।

"नाहं भगवतो दस्सनस्स, तित्तिमज्भगा कुदाचनं । सङ्घस्स उपशनस्स, सद्धम्मसवनस्स च ॥ "अधिसीलं सिक्खमानो, सद्धम्मसवने रतो । तिण्णं धम्मानं अतित्तो, हत्यको अविहं गतो" ति ॥ "भगवानको दर्शन, संघको सेवा र सद्धर्म श्रवण गर्नमा म कहिले पनि तृप्त भइन ।

"श्रेष्ठोत्तम शीललाई सिक्दै गर्दा, सद्धर्म श्रवण गर्न लागीरहँदा नै तीन धर्ममा अतृप्त भई (म) हत्थक देवपुत्र अविह (ब्रह्मलोक) मा गएँ (जन्मलिएँ)।"

# ६. कटुवियसुत्तं

१२९. एक समय भगवान बाराणिसिस्थित इसिपतन मृगदावनमा बस्नु-हुन्थ्यो । त्यस समय भगवान पूर्वाण्ह समयमा चीवर पिहरी पात्रचीवर लिनु भई बारणिसमा भिक्षाको निम्ति लाग्नु भयो । त्यहाँ गो-योगिपलक्षमा रित्तो-स्वाद (ध्यान सुखबाट रित्तो), बाहिरी-स्वादमा (काम-विषय सम्बन्धी स्वादमा परेका), मूढ-स्मृति, असम्प्रजन्य भई भिक्षाटन गरिरहेको भिक्षुलाई देख्नु भयो । देख्नु हुँदा, त्यो भिक्षुलाई यसो भन्नुभयो—

"भिक्षु ! तिमीले आफूलाई जूठो हुन निदनु । भिक्षु ! तिमी जूठो भयौ भने त्यसबाट गन्ध निस्किदा त्यसमा मिन्गा नलागोस् अनि नभिन्कयोस् भन्नु असम्भव छ ।" भगवानबाट त्यो भिक्षुलाई यो उपदेशद्वारा अनुशासन गर्नु भएपछि संवेगी भए । यसपछि भगवान बाराणिसमा भिक्षाटन गर्नु भई, भोजन पश्चात फिर्कनु भई भिक्षुहरूलाई आमन्त्रण गर्नु भयो—

"भिक्षुहो ! म पूर्वाण्ह समयमा चीवर पहिरी पात्रचीवर लिई भोजन भिक्षाको निम्ति बाराणसितिर लागें । त्यसबेला मैले गो-योगपिलक्षमा भिक्षाटन गरिरहेको एकजना भिक्षु रित्तो-स्वाद, बाहिरी-स्वाद, मूढ-स्मृति, असम्प्रजन्य, असमाहित, भ्रान्त चित्त र असंयमित भई हिँडिरहेको देखें । त्यो भिक्षुलाई देखी मैले यसो भने-

"भिक्षु ! तिमीले आफूलाई जूठो हुन निंदनु । भिक्षु ! तिमी जूठो भयौ भने त्यसबाट गन्ध निस्किदा त्यसमा मिनंगा नलागोस् अनि त्यसमा नभिन्कयोस् भन्नु असम्भव छ ।" अनि, भिक्षुहो ! त्यो भिक्षु मेरो उपदेशबाट अनुशासित हुँदा संवेगी भए । भगवानबाट त्यसरी भन्नु भएपछि एकजना भिक्षुले भगवानसँग प्रश्न गरे— "भन्ते ! जूठो भनेको के हो, दुर्गन्ध भनेको के हो अनि भिनंगा भनेको के हो ?"

. "भिक्षुहो ! जूठो भनेको लोभ हो, दुर्गन्ध भनेको द्वेष हो अनि भिगा भनेको पापमय अकुशल वितर्क हो । भिक्षुहो ! तिमीहरू पनि जूठो भई दुर्गन्धित भए त्यस- मा भिगा नलागोस् तथा नभन्कियोस् भन्नु असम्भव छ।"

"अगुत्तं चक्खुसोतस्मि, इन्द्रियेसु असंवुतं । मक्खिकानुपतिस्सन्ति, सङ्गप्पा रागनिस्सिता ॥

"कटुवियकतो भिक्खु, आर्भर्भन्धे अवस्सुतो । आरका होति निब्बाना, विघातस्सेव भागवा ॥

"गामे वा यदि वारञ्जे, अलद्धा समयमत्तनो । परेति बालो दुम्मेघो, मक्खिकाहि पुरक्खतो ॥

"ये च सीलेन सम्पन्ना, पञ्जायूपसमेरता। उपसन्ता सुखं सेन्ति, नासियत्वान मिस्खका" ति॥

"चक्षु र श्रोतमा असुरक्षित, इन्द्रियमा असंयमित हुनेसित राग सम्बन्धी सङ्कल्पका भिगाहरू भन्किन्छ ।

"जूठो भएक<mark>ा भिक्षुसँग कोधरूपी गन्ध उत्पन्न हुँदा निर्वाणबाट टाढा हुन्छ</mark> र विनाशका भागीदार हुन्छ ।

"सम्यकत्व प्राप्त नगरेका मूर्ख, दुर्बुद्धिसँग भिँगाहरू भन्काउँदै गाउँ वा जङ्गलमा विचरण गरिरहेको हुन्छ ।

"जो शीलद्वारा सम्पन्न र प्रज्ञायुक्त हुन्छ, उसले भिगगहरू नाश गरी सुख र शान्तिपूर्वक बस्ने हुन्छ ।"

#### ७. पठमअनुरुद्धसुत्तं

१३०. त्यससमय आयुष्मान अनुरुद्ध जहाँ भगवान हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ जानुभयो। त्यहाँ पुग्नु भई भगवानलाई अभिवादन गर्नुभई एक ठाउँमा बस्नुभयो। एक ठाउँमा बस्नु भएपछि आयुष्मान अनुरुद्धले भगवानलाई यसो भन्नुभयो– "भन्ते! मैले विशुद्ध अमानुषीय दिव्य चक्षुद्वारा स्त्रीहरू शरीर त्यागी मृत्युपश्चात अधिकांश अपाय, दुर्गति, विनिपात र नर्कमा उत्पन्न भएको देख्दछु। "भन्ते! कुन कुन धर्मयुक्त हुँदा स्त्रीहरू मृत्युपश्चात अपाय, दुर्गति विनिपात तथा नर्कमा उत्पन्न हुन्छन्?"

"अनुरुद्ध ! स्त्री पूर्वाण्ह समय मात्सर्यरूपी मलयुक्त भई घरमा बस्छिन्, मध्यान्ह समय इर्ष्यारूपी मलयुक्त भई घरमा बस्छिन् अनि सन्ध्या समय रागरूपी मलयुक्त भई घरमा बस्छिन् । अनुरुद्ध ! यी नै तीन कारणयुक्त हुँदा स्त्रीहरू शरीर त्यागी मृत्युपश्चात अपाय, दुर्गति, विनिपात र नर्कमा उत्पन्न हुन्छन् ।"

# द्रितयबनुरुद्धसुत्तं

१३१. त्यससमय आयुष्मान अनुरुद्ध जहाँ आयुष्मान सारिपुत्त हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ जानुभयो । त्यहाँ पुग्नु भई आयुष्मान सासिपुत्तसँग कुशलवार्ता, सम्मोदनीय र सारणीय कुरा गर्नु भएपछि एक ठाउँमा बस्नुभयो । एक ठाउँमा बस्नु भएपछि आयुष्मान अनुरुद्धले आयुष्मान सारिपुत्तसँग यसरी सोध्नु भयो— "आवुस सारिपुत्त ! मैले यहाँ अमानुषीय विशुद्ध दिव्य चक्षुद्धारा सहश्र लोकलाई हेर्ने गर्छु । मबाट आलस्यरहित प्रयत्नशील आरम्भ हुन्छ र स्मृति उपस्थित र मूढतारहित हुन्छ । शरीर शान्त र अनुत्तेजित हुन्छ, अनि चित्त समाहित भई एकाग्र हुन्छ । तैपनि उपादानरहित आश्रव चित्तविमुक्ति मबाट हुँदैन ।

"आवुस अनुरुद्ध ! जब तिमीलाई यस्तो हुन्छ— 'मैले अमानुषीय विशुद्ध विव्य चक्षुद्वारा सहश्र लोक हेर्ने गर्छु' भन्छ्यै भने यो तिम्रो अभिमान हो । तिमीलाई जब यसो हुन्छ— 'मबाट आलस्यरिहत, प्रयत्नशील आरम्भ हुन्छ, स्मृति उपस्थित र मूढतारिहत, शरीर शान्त र अनुत्तेजित छ र चित्त समाहित भई एकाग्र हुन्छ' भन्छ्यै भने यो तिम्रो औद्धत्य हो । तिमीलाई जब यसो हुन्छ— 'तै पनि उपादानरिहत आश्रव चित्तविमुक्ति मबाट हुँदैन' भन्छ्यै भने यो तिम्रो कौकृत्य हो । आयुष्मान अनुरुद्ध ! यी तीन धर्मरिहत भए राम्रो हुन्छ । यी तीन विषय मनमा नलिई अमृत धातुमा चित्त उन्मुख गर्नु।"

अनि आयुष्पान अनुरुद्धले तीन धर्म हटाई, ती तीन धर्म मनमा निलई अमृतमय धातुमा चित्त उन्मुख गर्नु भयो। अनि आयुष्मान अनुरुद्ध एक वर्षा-वास पश्चात अप्रमादिपूर्वक प्रयत्नशील हुँदा अचिरकालमै जुन अर्थको निम्ति कुल-पुत्रले घर छाडी अनागारिक भई प्रव्रजित हुने हो, त्यसअनुरूप श्रेष्ठ ब्रह्मचर्यको पद र दृष्टान्त धर्मलाई स्वयम् अभिज्ञात, साक्षात्कार र प्राप्त गर्नुभयो। "जन्म क्षीण भयो, ब्रह्मचर्य पूर्ण भयो, गर्नु पर्ने गरी सकें, यसभन्दा अर्को केही कार्य गर्नु पर्छ भन्ने छैन" भनी जान्नुभयो।

#### ९. पटिच्छन्नस्तं

१३२. "भिक्षुहो ! यी तीनले गुप्तरूप लिएका हुन्छन्, खुल्लारूप होइन । ती तीन को को हुन् ? स्त्रीले गुप्तरूप लिएकी हुन्छिन्, खुल्लारूप लिएकी हुँदैनन् । भिक्षुहो ! ब्राह्मणहरू मन्त्र गुप्तरूपले गरिरहेका हुन्छन्, खुल्लारूपले गर्दैनन् । भिक्षुहो ! मिथ्यादृष्टिकले गुप्त भई गरिरहेका हुन्छन्, खुल्लारूपले गर्दैनन् । भिक्षुहो ! यी नै तीनले गुप्तरूप लिएका हुन्छन्, खुल्लारूपले होइन ।

"भिक्षुहो ! यी तीनले खुल्लाभई प्रकाशमान हुन्छन् । ती तीन को को हुन् ? भिक्षुहो ! चन्द्रमण्डल खुल्लारूपले प्रकाशमान हुन्छ, गुप्तरूप लिएको हुँदैन । भिक्षुहो ! सौर्यमण्डल खुल्लारूपले प्रकाशमान हुन्छ, गुप्तरूप लिएको हुँदैन । भिक्षुहो ! तथागतद्वारा विदित धर्म-विनय खुल्लारूपले प्रकाशमान हुन्छ, गुप्तरूप लिएको हुँदैन । भिक्षुहो ! यी नै तीनले खुल्लाभई प्रकाशमान हुन्छ, गुप्तरूप लिएका हुँदैन । भिक्षुहो ! यी नै तीनले खुल्लाभई प्रकाशमान हुन्छ, गुप्तरूप लिएका हुँदैनन् ।"

## १०. लेखसुत्तं

१३३. "भिक्षुहो ! यी तीन थरिका व्यक्तिहरू लोकमा विद्यमान छन् । ती तीन को के हुन् ? पाषाणमा लेखे समानका व्यक्ति, पृथ्वीमा लेखे समान व्यक्ति अनि पानीमा लेखे समान व्यक्ति । पाषाणमा लेखे समान व्यक्ति कस्तो हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही कोही व्यक्ति जहिले पनि रिसाइरहने तथा दीर्घकालसम्म रिसाइरहने हुन्छ । जस्तै कि, भिक्षुहो ! पाषाणमा लेखेको लेख वायुद्वारा वा पानीद्वारा चाँडै मेटिँदैन दीर्घकालसम्म रहन्छ । यसरी नै भिक्षुहो ! यहाँ कोही कोही व्यक्ति जहिले पनि रिसाइरहने तथा दीर्घकालसम्म रिसाइरहन्छ । भिक्षुहो ! यस्तोलाई नै भनिन्छ— पाषाणमा लेखे समान व्यक्ति ।

"भिक्षुहो ! पृथ्वीमा लेखे समान व्यक्ति कस्तो हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही कोही व्यक्ति रिसाउने हुन्छ तर उसले रीसलाई दीर्घकालसम्म लिइरहँदैन । जस्तै कि, भिक्षुहो ! पृथ्वीमा लेखेको लेख वायुद्वारा वा पानीद्वारा चाँडै नै मेटिन्छ तथा दीर्घकालसम्म रहँदैन । यसरी नै, भिक्षुहो ! यहाँ कोही कोही व्यक्ति रिसाउने हुन्छ तर उसले दीर्घकालसम्म रीस लिइरहँदैन । भिक्षुहो ! यस्तोलाई नै भनिन्छ- पृथ्वीमा लेखे समान व्यक्ति ।

"भिक्षुहो ! पानीमा लेखे समान व्यक्ति कस्तो हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही व्यक्तिले खर्री वचन लगाएता पनि, कठोर वचन बोलेता पनि तथा अप्रिय वचन

बोलेता पिन जोडी नै भई बस्छ, मिलेर नै बस्छ र प्रमुदित भई बस्छ । जस्तै कि, भिक्षुहो ! पानीमा लेखेको लेख चाँडै नै मेटिन्छ तथा दीर्घकालसम्म रहँदैन । यसरी नै, भिक्षुहो ! यहाँ कोही व्यक्तिले खरों वचन लगाएता पिन, कठोर वचन बोलेता पिन तथा अप्रिय वचन बोलेता पिन जोडी नै भई बस्छ, मिलेर नै बस्छ र प्रमुदित नै भई बस्छ । भिक्षुहो ! यस्तोलाई नै भिनन्छ— पानीमा लेखे समान व्यक्ति । भिक्षुहो ! यी नै तीन थरिका व्यक्तिहरू लोकमा विद्यमान छन्।"



#### (१४) ४. योधाजीववग्गो

#### १. योधाजीवसुत्तं

१३४. तीन अङ्गसम्पन्न योद्धा राजाको निम्ति योग्य हुन्छ, राजाको निम्ति भोग्य हुन्छ र राजाको अङ्गमा गनिन्छ । ती तीन के के हुन् ? भिक्षुहो ! यहाँ योद्धा टाढासम्म तीर हान्न सक्ने हुन्छ, लक्ष्यभेदी र ठूलो जमातलाई पनि जित्न सक्ने हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन अङ्गसम्पन्न योद्धा राजाका निम्ति योग्य, राजाको निम्ति भोग्य र राजाको अङ्गमा गनिन्छ । यसरी नै, भिक्षुहो ! तीन अङ्गसम्पन्न भिक्षु आव्हान गर्न योग्य हुन्छ... लोकका निम्ति अतिउत्तम पुण्य क्षेत्र हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु टाढासम्म तीर हान्न सक्ने, लक्ष्यभेदी र ठूलो जमातलाई पनि जित्न सक्ने हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! भिक्षु कसरी टाढासम्म तीर हान्त सक्ते हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु जेजित अतीत, अनागत र वर्तमानका भित्री-बाहिरी, स्थूल-सूक्ष्म, हीन-उत्तम अनि टाढा-सिमपका सबै रूप- 'यो मेरो होइन, न त यो म नै हुँ अनि न त यो मेरो आत्मा हो', भनी यथार्थसहित सम्यकप्रज्ञाद्वारा हेर्ने हुन्छ । जेजित अतीत, अनागत र वर्तमानका भित्री र बाहिरी, स्थूल-सूक्ष्म, हीन-उत्तम अनि टाढा-सिमपका सबै वेदना- 'यो मेरो होइन, न त यो म नै हुँ अनि न त यो मेरो आत्मा हो', भनी यथार्थसहित सम्यकप्रज्ञाद्वारा हेर्ने हुन्छ । जेजित अतीत, अनागत र वर्तमानका भित्री-बाहिरी, स्थूल-सूक्ष्म, हीन-उत्तम अनि टाढा-सिमपका सबै संज्ञा- 'यो मेरो होइन, न त यो म नै हुँ अनि न त यो मेरो आत्मा हो', भनी यथार्थसहित सम्यकप्रज्ञाद्वारा हेर्ने हुन्छ । जेजित अतीत, अनागत र वर्तमान भित्री-बाहिरी, स्थूल-सूक्ष्म, हीन-उत्तम अनि टाढा-सिमपका सबै संस्कार- 'यो मेरो होइन, न त यो म नै हुँ अनि न त यो मेरो आत्मा हो', भनी यथार्थसहित सम्यकप्रज्ञाद्वारा हेर्ने हुन्छ । जेजित अतीत, अनागत र वर्तमानका भित्री-बाहिरी, स्थूल-सूक्ष्म, हीन-उत्तम अनि टाढा-सिमपका सबै संस्कार- 'यो मेरो होइन, न त यो म नै हुँ अनि न त यो मेरो आत्मा हो', भनी यथार्थसहित सम्यकप्रज्ञाद्वारा हेर्ने हुन्छ । यसरी नै, भिक्षुहो ! भिक्षु टाढासम्म तीर हान्त सबने हन्छ ।

"भिक्षुहो ! भिक्षु कसरी लक्ष्यभेदी हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु 'यो दु:ख हो' भनी यथार्थसिहत सम्यकप्रज्ञाद्वारा जानेको हुन्छ । 'यो दु:ख समुदय हो' भनी यथार्थसिहत सम्यकप्रज्ञाद्वारा जानेको हुन्छ । 'यो दु:ख निरोध हो' भनी यथार्थसिहत सम्यकप्रज्ञाद्वारा जानेको हुन्छ अनि 'यो दु:ख निरोध हुने मार्ग हो' भनी यथार्थसिहत सम्यकप्रज्ञाद्वारा जानेको हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! भिक्षु ठूलो जमातलाई कसरी जित्न सक्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षुले ठूलो अविद्यास्कन्ध जित्ने हुन्छ । यसरी नै, भिक्षुहो ! भिक्षु ठूलो जमातलाई जित्ने हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन अङ्गद्वारा सम्पन्न भिक्षु आव्हान गर्न योग्य... लोकका निम्ति अतिउत्तम पुण्य क्षेत्र हुन्छ ।"

# २. परिसासुत्तं

१३५ "भिक्षुहो ! यी तीन परिषद हुन् । ती तीन को को हुन् ? प्रश्नोत्तरद्वारा दुर्विनित परिषद, प्रश्नोत्तरद्वारा सुविनित परिषद अनि आशय बुभी विनित परिषद । भिक्षुहो ! यी नै तीन परिषद हुन् ।"

# ३. मित्तसुत्तं

१३६. "भिक्षुहो ! तीन अङ्गसम्पन्न मित्रको सङ्गत गर्नुपर्छ । ती तीन के के हुन् ? दिंदा अप्ठेरो पर्ने भएपनि दिन्छ, कठिन कार्य पनि गरी दिन्छ अनि कठिनपूर्वक सहनु पर्ने पनि सहन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन अङ्गसम्पन्न मित्रसँग सङ्गत गर्नुपर्छ ।"

#### ४. उप्पादसुतं

१३७. "भिक्षुहो ! तथागत उत्पन्न भए पिन, तथागत उत्पन्न नभए पिन त्यो धातु स्थित नै रहन्छ, धर्म स्थित नै रहन्छ र धर्म-नियम स्थित नै रहन्छ । सबै संस्कार अनित्य हुन् । त्यसलाई तथागतले विशेषरूपले बुभ्केको छ र विशेषरूपले ज्ञान प्राप्त गरेको छ । विशेषरूपले बुभ्की विशेषरूपले ज्ञान प्राप्त गरे भिनरहेको छु देशना गरिरहेको छु प्रज्ञापित गरिरहेको छु स्थापित गरिरहेको छु उघारिरहेको छु व्याख्या गरिरहेको छु र प्रकट गरिरहेको छु- 'सबै संस्कार अनित्य हुन् ।' भिक्षुहो ! तथागत उत्पन्न भए पिन, तथागत उत्पन्न नभए पिन त्यो धातु स्थित नै रहन्छ, धर्म स्थित नै रहन्छ र धर्म-नियम स्थित नै रहन्छ । 'सबै संस्कार दुःख हुन् ।' त्यसलाई तथागतले विशेषरूपले ज्ञान प्राप्त गरी भिनरहेको छु देशना गरिरहेको छु प्रज्ञापित गरिरहेको छु स्थापित गरिरहेको छु उघारिरहेको छु व्याख्या गरिरहेको छु प्रज्ञापित गरिरहेको छु स्थापित गरिरहेको छु उघारिरहेको छु व्याख्या गरिरहेको छु र प्रकट गरिरहेको छु- 'सबै संस्कार दुःख हुन् ।' भिक्षुहो ! तथागत उत्पन्न भए पिन, तथागत उत्पन्न नभए पिन त्यो धातु स्थित नै रहन्छ, धर्म स्थित नै रहन्छ, धर्म स्थित नै रहन्छ र धर्म-नियम स्थित नै रहन्छ । सबै धर्म अनात्मा हुन् । त्यसलाई तथाग-

तले विशेषरूपले बुभ्नेको छ र विशेषरूपले ज्ञान प्राप्त गरेको छ । विशेषरूपले बुभ्नी, विशेषरूपले ज्ञान प्राप्त गरी भनिरहेको छु, देशना गरिरहेको छु, प्रज्ञापित गरिरहेको छु, स्थापित गरिरहेको छु, उघारिरहेको छु, व्याख्या गरिरहेको छु र प्रकट गरिरहेको छु– 'सबै धर्म अनात्मा हुन्।' "

#### ५. केसकम्बलसुत्तं

१३८. "जस्तै कि, भिक्षुहो ! जेजित धागोबाट बनेको वस्त्र हुन्छन् त्यस मध्ये केशबाट बनेको कम्बल निकृष्ट मानिन्छ । भिक्षुहो ! केश-कम्बल चिसोमा चिसो र गर्मीमा गर्मी, दुर्वर्ण, दुर्गन्ध र स्पर्श गर्न मन हुँदैन । भिक्षुहो ! जेजित श्रमण-ब्राह्मणको मत हो त्यस मध्येमा मक्खिल-मत निकृष्ट मानिन्छ । भिक्षुहो ! मक्खिल मूर्ख व्यक्तिको यस्तो मत र दृष्टि छ – 'कर्म छैन, किया छैन र वीर्य छैन । भिक्षुहो ! भूतकालमा जितपिन अर्हत सम्यकसम्बुद्ध हुनु भए वहाँ भगवानहरू पिन कर्मवादी हुनुहुन्थ्यो, कियावादी हुनुहुन्थ्यो र वीर्यवान हुनुहुन्थ्यो । भिक्षुहो ! मक्खिल मूर्ख व्यक्तिले त्यसलाई पिन खण्डन गर्छन् – 'कर्म छैन, किया छैन र वीर्य छैन' भनी । भिक्षुहो अनागतमा जितपिन अर्हत सम्यकसम्बुद्ध हुनुहुनेछन् ती भगवान पिन कर्मवादी हुनेछन्, कियावादी हुनेछन् र वीर्यवान हुनेछन् । भिक्षुहो ! मक्खिल मूर्ख व्यक्तिले त्यसलाई पिन खण्डन गर्छन् – 'कर्म छैन, किया छैन र वीर्य छैन' भनी ।

"जस्तै कि, भिक्षुहो ! नदीको मुहानमा जाल लगाउँदा धेरै माछाहरूका निम्ति अहित, दुःख, दुर्भाग्य र विनाशको निम्ति हुन्छ । यसरी नै, भिक्षुहो ! मक्खिल मूर्ख व्यक्ति मनुष्य लोकमा उत्पन्न हुनाले मानौ लोकमा मान्छेको जालो उत्पन्न भए जस्तै धेरै नै सत्वका निम्ति अहित, दुःख, दुर्भाग्य र विनाश भएको छ ।"

#### ६. सम्पदासुत्तं

१३९. "भिक्षुहो ! यी तीन सम्पदा हुन् । ती तीन के के हुन् ? श्रद्धा-सम्पदा, शील-सम्पदा र प्रज्ञा-सम्पदा । भिक्षुहो ! यी नै तीन सम्पदा हुन् ।"

# ७. वृद्धिसुत्तं

१४०. "भिक्षुहो ! यी तीन वृद्धि हुन् । ती तीन के के हुन् ? श्रद्धा-वृद्धि, शील-वृद्धि र प्रज्ञा-वृद्धि । भिक्षुहो ! यी नै तीन वृद्धि हुन् ।"

#### ८. अस्सखलुङ्गसुत्तं

१४१. भिक्षुहो ! तीन थरिका अश्वपुत्र र तीन थरिका मनुष्यपुत्र विषय देशना गर्छु । त्यसलाई राम्ररी सुन र मनमा धारण गर, भन्नेछु ।" "हवस, भन्ते !" भनी ती भिक्षुहरूले भगवानलाई प्रत्युत्तर दिए । भगवानले यसो भन्नुभयो–

"भिक्षुहो ! अश्वपुत्र तीन थरिका कस्ता हुन्छन् ? यहाँ कुनै कुनै अश्व-पुत्र गति-सम्पन्न, वर्ण-असम्पन्न र आरोहण निम्ति असम्पन्न हुन्छन् । भिक्षुहो ! यहाँ कुनै कुनै अश्व-पुत्र गति-सम्पन्न, वर्ण-सम्पन्न अनि आरोहणको निम्ति असम्पन्न हुन्छन् । भिक्षुहो ! यहाँ कुनै कुनै अश्व-पुत्र गति-सम्पन्न, वर्ण-सम्पन्न अनि आरोहणको निम्ति सम्पन्न हुन्छन् । भिक्षुहो ! यी नै तीन थरिका अश्वपुत्र हुन्छन् ।

"भिक्षुहो ! कस्ता मनुष्यपुत्र तीन थरिका हुन्छन् ? यहाँ कोही कोही मनुष्य-पुत्र गति-सम्पन्न, वर्ण असम्पन्न र आरोहण निम्ति अतम्पन्न हुन्छन् । भिक्षुहो ! यहाँ कोही कोही मनुष्य-पुत्र गति-सम्पन्न, वर्ण-सम्पन्न र आरोहण निम्ति असम्पन्न हुन्छन् । भिक्षुहो ! यहाँ कोही कोही मनुष्य-पुत्र गति-सम्पन्न, वर्ण-सम्पन्न र आरोहणको निम्ति सम्पन्न हुन्छन् । भिक्षुहो ! यी नै तीन थरिका मनुष्य-पुत्र हुन्छन् ।

"भिक्षुहो ! मनुष्य-पुत्र कसरी गित-सम्पन्न, वर्ण असम्पन्न र आरोहणको निम्ति असम्पन्न हुन्छन् ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षुले 'यो दुःख हो' भनी यथार्थसहित जानेको हुन्छ । 'यो दुःख समुदय हो' भनी यथार्थसहित जानेको हुन्छ । 'यो दुःख निरोध हो' भनी यथार्थसहित जानेको हुन्छ । 'यो दुःखनिरोध गामिनी प्रतिपदा हो' भनी यथार्थसहित जानेको हुन्छ । यसैलाई गिति-सम्पन्न भन्छु । अभिधर्म (विशेष धर्म ) र अभिविनय (विशेष विनय) सम्बन्धी प्रश्न गर्दा पन्छाउने तथा उत्तर दिदैनन् । यसैलाई वर्ण असम्पन्न भन्छु । भोजन, चीवर, शयनासन, औषधी र परिष्कारादिका लाभी हुँदैनन् यसैलाई आरोहण निम्ति असम्पन्न भन्छु । यसरी नै, भिक्षुहो ! मनुष्य-पुत्र गतिवान हुन्छ तर वर्ण असम्पन्न र आरोहणको निम्ति असम्पन्न हन्छ ।

"भिक्षुहो ! सनुष्य-पुत्र कसरी गित-सम्पन्न र वर्ण-सम्पन्न र आरोहणको निम्ति असम्पन्न हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षुले 'यो दुःख हो' भनी यथार्थसिहत जानेको हुन्छ । 'यो दुःख समुदय हो' भनी यथार्थसिहत जानेको हुन्छ । 'यो दुःख निरोध हो' भनी यथार्थसिहत जानेको हुन्छ । 'यो दुःखिनरोध गामिनी प्रतिपदा हो' भनी यथार्थसिहत जानेको हुन्छ । यसैलाई गिति-सम्पन्न भन्छ । अभिधर्म र अभिविनय सम्बन्धी प्रश्न गर्दा पन्छाउँदैनन् तथा उत्त दिन्छन् । यसैलाई वर्ण-

सम्पन्न भन्छु । भोजन, चीवर, शयनासन, औषधी र परिष्कारादिका लाभी हुँदैनन् यसैलाई आरोहण निम्ति असम्पन्न भन्छु । यसरी नै भिक्षुहो ! मनुष्य-पुत्र गति-सम्पन्न र वर्ण-सम्पन्न हुन्छ तर आरोहणको निम्ति असम्पन्न हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! मनुष्य-पुत्र कसरी गित-सम्पन्न, वर्ण-सम्पन्न र आरोहण निम्ति सम्पन्न हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षुले 'यो दुःख हो' भनी यथार्थसहित जानेको हुन्छ । 'यो दुःख समुदय हो' भनी यथार्थसहित जानेको हुन्छ । 'यो दुःख निरोध हो' भनी यथार्थसहित जानेको हुन्छ । 'यो दुःखनिरोध गामिनी प्रतिपदा हो' भनी यथार्थ-सहित जानेको हुन्छ । यसैलाई गित-सम्पन्न भन्छु । अभिधर्म र अभिविनय सम्बन्धी प्रश्न गर्दा पन्छाउँदैन तथा उत्तर दिन्छन् । यसैलाई वर्णसम्पन्न भन्छु । भोजन, चीवर, शयनासन, औषधी र परिष्कारादिका लाभी हुन्छन् यसैलाई आरोहण निम्ति सम्पन्न भन्छु । यसरी नै, भिक्षुहो ! मनुष्य-पुत्र गित-सम्पन्न, वर्ण-सम्पन्न अनि आरोहण निम्ति सम्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन थरिका मनुष्य-पुत्र हुन्छन् ।"

#### ९. अस्सपरस्ससुत्तं

१४२. "भिक्षुहो ! तीन प्रकारले उत्तम जातका घोडा र उत्तम जातका व्यक्ति (पुरुष) विषय देशना गर्छु । त्यसलाई राम्ररी सुन र मनमा धारण गर, भन्नेछु ।" "हवस्, भन्ते !" भनी ती भिक्षुहरूले प्रतिवचन दिए । भगवानले यसो भन्नुभयो—

"भिक्षुहो ! यहाँ कसरी तीन प्रकारले उत्तम जातका घोडा हुन्छन् ? भिक्षुहो ! यहाँ एक प्रकारले उत्तम जातको घोडा गति-सम्पन्न, वर्ण-असम्पन्न र आरोहणको निम्ति असम्पन्न हुन्छन् । यहाँ एक प्रकारले उत्तम जातका घोडा गति-सम्पन्न, वर्ण-सम्पन्न र आरोहणको निम्ति असम्पन्न हुन्छन् । यहाँ एक प्रकारले उत्तम जातका घोडा गति-सम्पन्न, वर्ण-सम्पन्न र आरोहणको निम्ति सम्पन्न हुन्छ, । भिक्षुहो ! यी नै तीन प्रकारले उत्तम जातका घोडा हुन्छन् ।

"भिक्षुहो ! यहाँ कसरी तीन प्रकारले उत्तम जातका व्यक्ति हुन्छन् ? भिक्षुहो ! यहाँ एक प्रकारले उत्तम जातका व्यक्ति गति-सम्पन्न, वर्ण-असम्पन्न र आरोहणको निम्ति असम्पन्न हुन्छन् । यहाँ एक प्रकारले उत्तम जातका व्यक्ति गति-सम्पन्न, वर्ण-सम्पन्न र आरोहणको निम्ति असम्पन्न हुन्छन् । यहाँ एक प्रकारले उत्तम जातका व्यक्ति गति-सम्पन्न, वर्ण-सम्पन्न र आरोहणको निम्ति पनि सम्पन्न हुन्छन् । भिक्षुहो ! यी नै तीन प्रकारले उत्तम जातका व्यक्ति हुन्छन् ।

"भिक्षुहो ! उत्तम जातको व्यक्ति कसरी गति-सम्पन्न, वर्ण असम्पन्न र आरोहणको निम्ति असम्पन्न हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षुले पाँच निम्नस्तरका संयो-जन परीक्षिण गरी औपपातिक हुन्छ र त्यहीँबाट परिनिर्वाण हुन्छ तथा त्यहाँबाट पुनः नफर्किने हुन्छ । यसैलाई गति-सम्पन्न भन्छ । अभिधर्म र अभिविनय सम्बन्धी प्रश्न गर्दा पन्छाउने तथा उत्तर निदने हुन्छ । यसैलाई वर्ण असम्पन्न भन्छ । भोजन, चीवर, शयनासन, औषधी र परिष्कारादिका लाभी हुँदैन यसैलाई आरोहणको निम्ति असम्पन्न भन्छ । यसरी नै, भिक्षुहो ! व्यक्ति गति-सम्पन्न, वर्ण असम्पन्न अनि आरोहणको निम्ति असम्पन्न हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! उत्तम जातको व्यक्ति कसरी गति-सम्पन्न, वर्ण-सम्पन्न र आरोहणको निम्ति असम्पन्न हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु पाँच निम्नस्तरका संयोजन परीक्षिण गरी औपपातिक हुन्छ र त्यहीँबाट परिनिर्वाण हुन्छ तथा त्यहाँबाट पुनः नफर्किने हुन्छ । यसैलाई गति-सम्पन्न भन्छ । अभिधर्म र अभिविनय सम्बन्धी प्रश्न गर्दा पन्छाउँदैन तथा उत्तर दिने हुन्छ । यसैलाई वर्ण-सम्पन्न भन्छ । भोजन, चीवर, शयनासन, औषधी र परिष्कारादिका लाभी हुँदैन यसैलाई आरोहणको निम्ति असम्पन्न भन्छ । यसरी नै, भिक्षुहो ! व्यक्ति गति-सम्पन्न, वर्ण-सम्पन्न अनि आरोहणको निम्ति असम्पन्न हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! उत्तम जातका व्यक्ति कसरी गित-सम्पन्न, वर्ण-सम्पन्न र आरोहणको निम्ति सम्पन्न हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु पाँच निम्नस्तरका संयोजन परीक्षिण गरी औपपातिक र त्यहीँबाट परिनिर्वाण हुन्छ तथा त्यहँबाट पुनः नफिर्किने हुन्छ । यसैलाई गिति-सम्पन्न भन्छु । अभिधर्म र अभिविनय सम्बन्धी प्रश्न गर्दा पन्छाउँदैन तथा उत्तर दिने हुन्छ । यसैलाई वर्ण-सम्पन्न भन्छु । भोजन, चीवर, शयनासन, औषधी र परिष्कारादिका लाभी हुन्छ यसैलाई आरोहणको निम्ति सम्पन्न भन्छु । यसरी नै, भिक्षुहो ! व्यक्ति गिति-सम्पन्न, वर्ण-सम्पन्न अनि आरोहणको निम्ति सम्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन उत्तम जातका व्यक्ति हुन् ।"

# १०. अस्साजानीयस्तं

१४३. "भिक्षुहो ! तीन प्रकारले भद्र जातका घोडा र भद्र जातका व्यक्ति विषय देशना गर्छु । त्यसलाई राम्ररी सुन र मनमा धारण गर, भन्नेछु ।" "हवस्, भन्ते !" भनी ती भिक्षुहरूले प्रतिवचन दिए । भगवानले ससो भन्नुभयो- "भिक्षुहो ! यहाँ कसरी तीन प्रकारले भद्र तथा असल जातका घोडा हुन्छन् ? भिक्षुहो ! यहाँ एक प्रकारले भद्र तथा असल जातका घोडा गति-सम्पन्न... आरोहणको निम्ति सम्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन प्रकारले उत्तम जातका घोडा हुन्छन् ।

"भिक्षुहो ! यहाँ कसरी तीन प्रकारले भद्र तथा असल जातका व्यक्ति हुन्छन् ? भिक्षुहो ! यहाँ एक प्रकारले भद्र जातका व्यक्ति गति-सम्पन्न... आरोहणको निम्ति सम्पन्न हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! यहाँ कसरी भद्र तथा असल जातका व्यक्ति... गित-सम्पन्न, वर्ण-सम्पन्न र आरोहण गर्न सम्पन्न हुन्छ ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षु आश्रव क्षय गरी, अनाश्रवी भई, चित्त विमुक्ति, प्रज्ञा विमुक्तिलाई दृष्टान्त धर्ममा स्वयम् अभिज्ञात, साक्षात्कार र लाभी भई बस्छ । यसैलाई गित-सम्पन्न भन्छु । अभिधर्म र अभिविनय सम्बन्धी प्रश्न गर्दा पन्छाउँदैन तथा उत्तर दिने हुन्छ । यसैलाई वर्ण-सम्पन्न भन्छु । भोजन, चीवर, शयनासन, औषधी र परिष्कारादिका लाभी हुन्छ यसैलाई आरोहणको निम्ति सम्पन्न भन्छु । यसरी नै, भिक्षुहो ! यहाँ भद्र तथा असल जातका व्यक्ति गिति-सम्पन्न, वर्ण-सम्पन्न र आरोहण गर्न सम्पन्न हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन प्रकारले भद्र तथा असल जातका व्यक्ति हुन्छन् ।"

#### ११. पठममोरनिवापसूत्तं

१४४. एक समय भगवान राजगहस्थित मोरनिवाप परिवाजकाराममा बस्नुहुन्थ्यो । त्यसबेला भगवानले भिक्षुहरूलाई सम्बोधन गर्नुभयो— "भिक्षुहो !" "भदन्त !" भनी ती भिक्षुहरूले भगवानलाई प्रत्युत्तर दिए । भगवानले यसो भन्नुभयो—

"भिक्षुहो ! तीन धर्ममा सम्पन्न भिक्षु अत्यन्त निष्ठावान, अत्यन्त योग-क्षेमी, अत्यन्त ब्रह्मचारी र अत्यन्त गवेषी हुँदा देव-मनुष्यमा श्रेष्ठ हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? अशैक्ष (शिक्षामा पारङ्गत) शीलस्कन्ध, अशैक्ष समाधिस्कन्ध र अशैक्ष प्रज्ञास्कन्ध । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्मस्कन्धमा सम्पन्न भिक्षु अत्यन्त निष्ठावान, अत्यन्त योग-क्षेमी, अत्यन्त ब्रह्मचारी र अत्यन्त गवेषी हुँदा देव-मनुष्यमा श्रेष्ठ हुन्छ ।"

# १२. दुतियमोरनिवापसुत्तं

१४५. "भिक्षुहो ! तीन धर्मसम्पन्न भिक्षु अत्यन्त निष्ठावान, अत्यन्त योग-क्षेमी, अत्यन्त ब्रह्मचारी र अत्यन्त गवेषी हुँदा देव-मनुष्यमा श्रेष्ठ हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? ऋद्धि-प्रातिहार्य (शक्ति), आदेशना-प्रातिहार्य र अनुशासनीय-प्रातिहार्य । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्मस्कन्धसम्पन्न भिक्षु अत्यन्त निष्ठावान, अत्यन्त योग-क्षेमी, अत्यन्त ब्रह्मचारी र अत्यन्त गवेषी हुँदा देव-मनुष्यमा श्रेष्ठ हुन्छ ।"

# १३. ततियमोरनिवापसुत्तं

१४६. "भिक्षुहो ! तीन धर्मसम्पन्न भिक्षु अत्यन्त निष्ठावान, अत्यन्त योग-क्षेमी, अत्यन्त ब्रह्मचारी र अत्यन्त गवेषी हुँदा देव-मनुष्यमा श्रेष्ठ हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? सम्यकदृष्टि, सम्यकज्ञान र सम्यकविमृक्ति । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्मस्कन्धसम्पन्न भिक्षु अत्यन्त निष्ठावान, अत्यन्त योग-क्षेमी, अत्यन्त ब्रह्मचारी र अत्यन्त गवेषी हुँदा देव-मनुष्यमा श्रेष्ठ हुन्छ ।"

#### (१५) ६. मङ्गलवग्गो

#### १.अकुसलसुत्तं

१४७. "भिक्षुहो ! तीन धर्मसम्पन्न हुँदा मानौँ समातेर नरकमा फाले समान हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? शारीरिक कर्मद्वारा अकुशल गर्ने, वाचिसक कर्मद्वारा अकुशल गर्ने अनि मानिसक कर्मद्वारा अकुशल गर्ने । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्मसम्पन्न हुँदा मानौँ समातेर नरकमा फाले समान हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! तीन धर्मसम्पन्न हुँदा मानौँ समातेर स्वर्गमा राखे समान हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? शारीरिक कर्मद्वारा कुशल गर्ने, वाचिसक कर्मद्वारा कुशल गर्ने अनि मानसिक कर्मद्वारा कुशल गर्ने । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्मसम्पन्न हुँदा मानौँ समातेर स्वर्गमा राखे समान समान हुन्छ ।"

#### २. सावज्जस्तं

१४८. "भिक्षुहो ! तीन धर्मसम्पन्न हुँदा मानौँ समातेर नरकमा फाले समान हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? शारीरिक कर्ममा सदोषी, वाचिसिक कर्ममा सदोषी अनि मानसिक कर्ममा सदोषी । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्मसम्पन्न हुँदा मानौँ समातेर नरकमा फाले समान हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! तीन धॅर्मसम्पन्न हुँदा मानौँ समातेर स्वर्गमा राखेसमान हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? शारीरिक कर्ममा निर्दोषी, वाचिसक कर्ममा निर्दोषी अनि मानसिक कर्ममा निर्दोषी । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्मसम्पन्न हुँदा मानौँ समातेर स्वर्गमा राखे समान हुन्छ ।"

#### ३. विसमसुत्तं

१४९. "भिक्षुहो ! तीन धर्मसम्पन्न हुँदा मानौँ समातेर नरकमा फाले समान हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? शारीरिक कर्ममा विषमाचारी, वाचिसक कर्ममा विषमाचारी अनि वाचिसक कर्ममा विषमाचारी । भिक्षुहो ! यी नै... नरकमा फाले समान हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! तीन धर्मसम्पन्न हुँदा मानौँ समातेर स्वर्गमा राखे समान हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? शारीरिक कर्ममा समाचारी, वाचिसक कर्ममा समाचारी अनि मानिसक कर्ममा समाचारी । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्ममा सम्पन्न हुँदा मानौँ समातेर स्वर्गमा राखे समान हुन्छ ।"

# ४. असुचिसुत्तं

१५०. "भिक्षुहो ! तीन... शारीरिक कर्ममा अशुचि, वाचिसक कर्ममा अशुचि अनि मानिसक कर्ममा अशुचि । भिक्षुहो ! यी नै... नरकमा फाले समान हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! तीन... शारीरिक कर्ममा शुचि, वाचिसक कर्ममा शुचि अनि मानसिक कर्ममा शुचि । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्मसम्पन्न हुँदा मानौँ समातेर स्वर्गमा राखे समान हुन्छ ।"

# ४. पठमखतसुत्तं

१४१. "भिक्षुहो ! तीन धर्मसम्पन्त मूर्ख, मूढ तथा असत्पुरुषले आफूलाई आघाट तथा चोट पुऱ्याउँछ, विज्ञजनको नजरमा दोषी अनि धेरै नै अपुण्यको भागी हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? शारीरिक कर्मद्वारा अकुशल गर्ने, वाचिसक कर्मद्वारा अकुशल गर्ने अनि मानसिक कर्मद्वारा अकुशल गर्ने । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्मसम्पन्न मूर्ख, मूढ तथा असत्पुरुषले आफूलाई आघाट तथा चोट पुऱ्याउँछ, विज्ञजनको नजरमा दोषी अनि धेरै नै अपुण्यको भागी हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! तीन धर्मसम्पन्न पण्डित, बुद्धिमान तथा सत्पुरुषले आफूलाई आघात तथा चोट पुऱ्याउँदैन, विज्ञजनको नजरमा निर्दोषी अनि धेरै नै पुण्यको भागी हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? शारीरिक कर्मद्वारा कुशल गर्ने, वाचिसक कर्मद्वारा कुशल गर्ने अनि मानसिक कर्मद्वारा कुशल गर्ने । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्मसम्पन्न पण्डित, बुद्धिमान तथा सत्पुरुषले आफूलाई आघाट तथा चोट पुऱ्याउँदैन, विज्ञजनको नजरमा निर्दोषी अनि धेरै नै पुण्यको भागी हुन्छ ।"

# ६. दुतियखतसुत्तं

१५२. "भिक्षुहो ! तीन... शारीरिक धर्ममा सदोषी, वाचिसक धर्ममा सदोषी र मानसिक धर्ममा सदोषी... अपुण्यको भागी हुन्छ । "भिक्षुहो ! तीन... शारीरिक कर्ममा निर्दोषी, वाचिसक कर्ममा निर्दोषी अनि मार्नासक कर्म निर्दोषी... पुण्यको भागी हुन्छ ।"

#### ७. ततियसतसुत्तं

१५३. "भिक्षुहो ! तीन... शारीरिक धर्ममा विषमाचारी, वाचिसक धर्ममा विषमाचारी र मानसिक धर्ममा विषमाचारी... अपुण्यको भागी हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! तीन... शारीरिक कर्ममा समाचारी, वाचिसक कर्ममा समाचारी अनि मानसिक कर्ममा समाचारी... पुण्यको भागी हुन्छ ।"

## 🗸 ८. चतुत्यस्तसुत्तं

१५४. "भिक्षुहो ! तीन... शारीरिक धर्ममा अशुचि, वाचिसक धर्ममा अशुचि र मानिसक धर्ममा अशुचि... अपुण्यको भागी हुन्छ ।

"मिक्षुहो ! तीन... शारीरिक कर्ममा शुचि, वाचिसक कर्ममा शुचि अनि मानिसक कर्ममा शुचि... पुण्यको भागी हुन्छ ।"

## ९. वन्दनासुत्तं

१४४. "भिक्षुहो ! यी तीन वन्दना हुन् । ती तीन के के हुन् ? शारीरिक, वाचिसक र मानसिक— भिक्षुहो ! यी नै तीन वन्दना हुन् ।"

# १०. पुब्बण्हसुत्तं

१५६ "भिक्षुहो ! जो सत्व पूर्वाण्ह समय शरीरद्वारा सदाचरण गर्छ, वचनद्वारा सदाचरण गर्छ र मनद्वारा सदाचरण गर्छ भने ती सत्वका समय सुपूर्वाण्ह हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! जो सत्व मध्याण्ह समय शरीरद्वारा सदाचरण गर्छ, वचनद्वारा सदाचरण गर्छ र मनद्वारा सदाचरण गर्छ भने ती सत्वका समय सुमध्या-ण्ह हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! जो सत्व सन्ध्या समय शरीरद्वारा सदाचरण गर्छ, वचनद्वारा

सदाचरण गर्छ र मनद्वारा सदाचरण गर्छ भने भिक्षुहो ! ती सत्वका समय सुसन्ध्या हुन्छ ।"

> "सुनक्खत्तं सुमङ्गलं, सुप्पभारां सुहृद्वितं । सुखणो सुमुहृत्तो च, सुयिहं ब्रह्मचारिसु ॥

विकास अस्ति।

"पदिक्खणं कायकम्मं, वाचाकम्मं पदिक्खणं। पदिक्खणं मनोकम्मं, पणीधि ते पदिक्खणे। पदिक्खणानि कत्वान, लभन्तत्थे पदिक्खणे॥

"ते अत्थलद्धा सुखिता, विरुल्हा बुद्धसासने । अरोगा सुखिता होथ, सह सब्बेहि ञातिभी" ति ॥

"सु-नक्षत्र, सुमङ्गल, सुप्रभात, सुउत्थान, सुक्षण, सुमुहुर्त र ब्रह्मचारीको निम्ति सुयज्ञ हो ।

"शारीरिक कर्मद्वारा प्रदक्षिणा, वाचिसक कर्मद्वारा प्रदक्षिणा र मानसिक कर्मद्वारा प्रदक्षिणा भए उसको प्रणीध प्रदक्षिणा हुन्छ । प्रदक्षिणा गर्दा प्रदक्षिणाको लाभी हुन्छ ।

"ऊ अर्थ लाभी, सुखी हुनुका साथै सबै आफन्तसिहत बुद्धशासन वृद्धि हुँदै निरोगी र सुखी हुन्छ।"

वक्तकारा सदावरण गद्ध र पनद्विरा तबावरण गद्ध मन सी सर्वका समय सप्वाण्ड

# (१६) ६. अचेलकवग्गो

१५७-१६३. "भिक्षुहो ! यी तीन प्रतिपदा (मार्ग) हुन् ? ती तीन के के हुन् ? दृढग्राही प्रतिपदा, कठोर प्रतिपदा र मध्यम प्रतिपदा । भिक्षुहो ! दृढग्राही प्रतिपदा भनेको के हो ? यहाँ कोही कोही यस्तो वाद र यस्तो दृष्टिको हुन्छ—'काम-भोग गर्दा दोष हुँदैन ।' ऊ काम-भोग प्राप्त गर्नको निम्ति लागेको हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भिनन्छ— दृढग्राही प्रतिपदा ।

"भिक्षुहो ! कठोर प्रतिपदा भनेको के हो ? यहाँ कोही कोही अचेलक (नग्न साधु) शिष्टाचाररहित, हात चाट्ने, भदन्त आउनुस् भन्दा नआउने, पर्खनुस् भन्दा नपर्खने, ल्याई दिएको नखाने, उद्देश्य गरेको नखाने र निमन्त्रण नस्वीकानें हुन्छ । घडाबाट फिकरे दिएको लिँदैन, ओखलबाट फिकरे दिएको लिँदैन, देलोमा बसेर दिएको लिँदैन, भेडा-बथानको बीचमा बसेर दिएको लिँदैन, दण्ड-बीच बसेर दिएको लिँदैन, थाईरहेका दुईजना मध्येमा एकजना उठेर दिएको लिँदैन, गर्भवतीले दिएको लिँदैन, वाईरहेका दुईजना मध्येमा एकजना उठेर दिएको लिँदैन, गर्भवतीले दिएको लिँदैन, दूध पिलाउँदै गरेकोबाट लिँदैन, पुरुषका साथ गइरहेकोबाट लिँदैन, सङ्गीलत खानाबाट लिँदैन, जहाँ कुक्कुर उभेको हुन्छ त्यहाँबाट लिँदैन, फिँगा उडिरहेको भए लिँदैन, माछा-मासु खाँदैन, जाँड-रक्सी र चौलानी पिउँदैन । उसले एउटै मात्र घरबाट भिक्षा लिई खाने हुन्छ । एकै गाँस मात्र खाने हुन्छ । दुई घरबाट भिक्षा लिई खाने हुन्छ । सात घरबाट भिक्षा लिई खाने हुन्छ । सात घरबाट भिक्षा लिई खाने हुन्छ । सात गाँस मात्र खाने हुन्छ । सान एक दिनमा एक छाक खाने हुन्छ । दुई रिकापी भर दिएकोबाट जीवन यापन गर्छ । एक दिनमा एक छाक खाने हुन्छ । दुई दिनमा एकपल्ट खाने हुन्छ । सात दिनमा एक पल्ट खाने हुन्छ । यसरी न आधा महिनामा एकपल्ट खाने हुन्छ । सात दिनमा एक पल्ट खाने हुन्छ । यसरी न आधा महिनामा एकपल्ट खाने हुन्छ ।

ऊ साग भक्षी हुन्छ । तृण भक्षी हुन्छ । धान भक्षी हुन्छ । दद्दुल भक्षी हुन्छ । आचाम भक्षी हुन्छ । पिन्याक खिल भक्षी हुन्छ । तृण भक्षी हुन्छ । गोबर भक्षी हुन्छ र रूखबाट खसेको फलफूल अनि कण्ड-मूल खाने हुन्छ ।

उसले सनको लुगा पिन लगाउँछ, सन मिश्रित लुगा पिन लगाउँछ, रूखको बोक्ता पिन लगाउँछ, मृग छाला पिन लगाउँछ, मृग छालाको पिटढारा बुनेको पिन लगाउँछ, कुशद्वारा बनेको पिन लगाउँछ, वाकचीर पिन लगाउँछ, फल्याकको वस्त्र पिन लगाउँछ, केश कम्बल पिन लगाउँछ, पुच्छरको रौबाट बनेको कम्बल पिन लगाउँछ र उल्लुको प्वाँख पिन लगाउँछ । उसले केश-दाढी पिन लुछने कम्बल पिन लगाउँछ र उल्लुको प्वाँख पिन लगाउँछ । उसले केश-दाढी पिन लुछने हुन्छ अनि बस्न छाडी निरन्तर उभीरहने पिन हुन्छ । उकडूँ भई बस्छ, उकडूँ भई बस्ल , उकडूँ भई बस्ल , उकडूँ भई बस्ल । काँढाको शियामा

पनि सुत्ने हुन्छ । बिहान, मध्याण्ह र सन्ध्या यी तीन समयमा पनि पानीमा डुबुल्की लगाउने हुन्छ । यसरी अनेकौं विधिद्वारा शरीरलाई कष्ट पीडा दिई बस्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ– कठोर प्रतिपदा ।

"भिक्षुहो ! मध्यम प्रतिपदा भनेको के हो ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षुले कायमा कायानुदर्शी (शरीरमा सजग भई हेर्ने), प्रयत्नशील, ज्ञानयुक्त, स्मृतिवान भई लोकका जुन दौर्मनस्य हो त्यसलाई हटाई बस्छ । वेदनामा वेदनानुदर्शी... चित्तमा चित्तानुदर्शी अनि धर्ममा धर्मानुदर्शी, प्रयत्नशील, ज्ञानयुक्त, स्मृतिवान भई लोकका जुन दौर्मनस्य हो त्यसलाई हटाई वस्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भिनन्छ- मध्यम प्रतिपदा ।

"भिक्षुहो ! यी तीन प्रतिपदा हुन् ? ती तीन के के हुन् ? दृढग्राही प्रतिपदा, कठोर प्रतिपदा र मध्यम प्रतिपदा । भिक्षुहो ! दृढग्राही प्रतिपदा भनेको के हो ?... भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ– दृढग्राही प्रतिपदा ।

"भिक्षुहो ! कठोर प्रतिपदा भनेको के हो ?... भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ-कठोर प्रतिपदा ।

"भिक्षुहो ! मध्यम प्रतिपदा भनेको के हो ? भिक्षुहो ! यहाँ भिक्षुले अनुत्पन्त अकुशल पाप धर्म उत्पन्त हुन निदन इच्छा गर्छ, प्रयत्न गर्छ, वीर्यारम्भ गर्छ र चित्त वशमा पार्न कोसिस गर्छ । उत्पन्त अकुशल पाप कर्म हुन निदन इच्छा गर्छ, प्रयत्न गर्छ, वीर्यारम्भ गर्छ र चित्त वशमा पार्न कोसिस गर्छ । अनुत्पन्त कुशल धर्म उत्पन्त गर्छ, प्रयत्न गर्छ, वीर्यारम्भ गर्छ र चित्त वशमापार्न कोसिस गर्छ । उत्पन्त कुशल धर्म स्थित गर्न, लोप हुननिदन, वृद्धि गर्न, विपुल गर्न र भावना परिपूर्ण गर्न इच्छा गर्छ, प्रयत्न गर्छ, वीर्यारम्भ गर्छ र चित्त वशमा पार्न कोसिस गर्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ – मध्यम प्रतिपदा ।

"छन्द समाधि प्रयास संस्कारयुक्त ऋद्विपादको भावना गर्छ... वीर्य समाधि ... चित्त समाधि... वीमसा समाधि प्रयास संस्कारयुक्त ऋद्विपादको भावना गर्छ ।

"श्रद्धेन्द्रियको भावना गर्छ... वीर्येन्द्रियको भावना गर्छ... स्मृतिन्द्रियको भावना गर्छ... समाधिन्द्रियको भावना गर्छ... अनि प्रज्ञेन्द्रियको भावना गर्छ ।

"श्रद्धाबलको भावना गर्छ... वीर्यबलको भावना गर्छ... स्मृतिबलको भावना गर्छ... समाधिबलको भावना गर्छ... अनि प्रज्ञाबलको भावना गर्छ... । "स्मृतिसम्बोध्यङ्गको भावना गर्छ... धर्मविचयसम्बोध्यङ्गको भावना गर्छ.... वीर्यसम्बोध्यङ्गको भावना गर्छ.... प्रीतिसम्बोध्यङ्गको भावना गर्छ.... प्रश्रव्धिसम्बोध्यङ्गको भावना गर्छ... समाधिसम्बोध्यङ्गको भावना गर्छ...अनि उपेक्षासम्बोध्यङ्गको भावना गर्छ...।

"सम्यकदृष्टिको भावना गर्छ... सम्यकसङ्गत्यको भावना गर्छ... सम्यक-वाचाको भावना गर्छ... सम्यककर्मान्तको भावना गर्छ... सम्यकआजीविकाको भावना गर्छ... सम्यकव्यायामको भावना गर्छ... सम्यकस्मृतिको भावना गर्छ... अनि सम्यकसमाधिको भावना गर्छ... । भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ- मध्यम-प्रतिपदा । भिक्षुहो ! यी नै तीन प्रतिपदा हुन् ।"



# (१७) ७. कम्मथपेय्यालं

१६४-१८३. "भिक्षुहो ! तीन धर्मयुक्तलाई सगातेर नरकमा राखे समान हुन्छ । ती तींच के के हुन् ? आफू हिंसा गर्ने हुन्छ, अरूलाई हिंसा गराउने हुन्छ र हिंसाको समर्थन गर्ने हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्मयुक्तलाई समातेर नरकमा राखे समान हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! तीन धर्मयुक्तलाई समातेर स्वर्गमा राखे समान हुन्छ । ती तीन के के हुन् ? आफू हिंसा गर्नबाट विरत हुन्छ, अरूलाई हिंसा गराउनबाट विरत हुन्छ, र हिंसा कार्यको समर्थन गर्नबाट विरत हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्मयुक्तलाई समातेर स्वर्गमा राखे समान हुन्छ ।

"आफू चोरी गर्ने हुन्छ, अरूलाई चोरी कार्य गराउने हुन्छ र चोरी दार्यको समर्थन गर्ने हुन्छ... नरकमा राखे समान हुन्छ ।

"आफू चोरी गर्नबाट विरत हुन्छ, अरूलाई चोरी कार्य गराउनबाट विरत हुन्छ र चोरी कार्यको समर्थन गर्नबाट विरत हुन्छ... स्वर्गमा राखे समान हुन्छ।

"आफू व्यभिचार गर्ने हुन्छ, अरूलाई व्यभिचार गराउने हुन्छ र व्यभिचारको समर्थन गर्ने हुन्छ... नरकमा राखे समान हुन्छ।

"आफू व्यभिचार गर्नबाट विरत हुन्छ, अरूलाई व्यभिचार गराउनबाट विरत हुन्छ र व्यभिचारको समर्थन गर्नबाट विरत हुन्छ... स्वर्गमा राखे समान हुन्छ।

"आफू भूटो बोल्ने हुन्छ, अरूलाई भूटो बोल्न लगाउँछ र भूटो बोलीको समर्थन गर्ने हुन्छ... नरकमा राखे समान हुन्छ ।

"आफू भूटो बोल्नबाट विरत हुन्छ, अरूलाई भूटो बोल्न लगाउनबाट विरत हुन्छ र भूटो बोलीको समर्थन गर्नबाट विरत हुन्छ... स्वर्गमा राखे समान हुन्छ ।

"आफू चुक्ली गर्ने हुन्छ, अरूलाई चुक्ली गराउने हुन्छ र चुक्ली गर्नेको समर्थन गर्ने हुन्छ... नरकमा राखे समान हुन्छ । "आफू चुक्ली गर्नबाट विरत हुन्छ, अरूलाई चुक्ली गराउनबाट विरत हुन्छ, र चुक्ली गर्नको समर्थन गर्नबाट विरत हुन्छ... स्वर्गमा राखे समान हुन्छ।

"आफू कठोर वचन बोल्ने हुन्छ, अरूलाई कठोर वचन बोल्न लगाउँछ र कठोर वचन बोल्नेको समर्थन गर्ने हुन्छ... नरकमा राखे समान हुन्छ।

"आफू कठोर वचन बोल्नबाट विरत हुन्छ, अरूलाई कठोर वचन बोल्न लगाउनबाट विरत हुन्छ र कठोर वचन बोल्नेको समर्थन गर्नबाट विरत हुन्छ. स्वर्गमा राखे समान हुन्छ।

"आफू लोभी हुन्छ, अरूलाई लोभी बनाउँछ र लोभीको समर्थन गर्ने हुन्छ.. नर्कमा राखे समान हुन्छ।

"आफू निर्लोभी हुन्छ, अरूलाई निर्लोभी बनाउँछ र निर्लोभीको समर्थन गर्ने हुन्छ... स्वर्गमा राखे समान हुन्छ ।

"आफू द्वेषी हुन्छ, अरूलाई द्वेषी बनाउँछ र द्वेषीको समर्थन गर्ने हुन्छ... नर्कमा राखे समान हुन्छ।

"आफू निर्देषी हुन्छ, अरूलाई निर्देषी बनाउँछ र निर्देषीको समर्थन गर्ने हुन्छ... स्वर्गमा राखे समान हुन्छ ।

"आफू मिथ्यादृष्टिक हुन्छ, अरूलाई मिथ्यादृष्टिक बनाउँछ र मिथ्यादृष्टिकको समर्थन गर्ने हुन्छ.. नर्कमा राखे समान हुन्छ ।

"आफू सम्यकदृष्टिक हुन्छ, अरूलाई सम्यकदृष्टिक बनाउँछ र सम्यकदृष्टिकको समर्थन गर्ने हुन्छ । भिक्षुहो ! यी नै तीन धर्मयुक्तलाई स्वर्गमा राखे समान हुन्छ ।"

#### (१८) ८ रागपेय्यालं

१८४. "भिक्षुहो ! राग अभिज्ञात गर्न तीन धर्मको भावना गर्नुपर्छ । ती तीन के के हुन् ? शुन्यता समाधि, अनिमित्त समाधि र अप्रणिहित समाधि । भिक्षुहो ! राग अभिज्ञात गर्न यी नै तीन धर्मको भावना गर्नुपर्छ ।

"भिक्षुहो ! राग परिज्ञात गर्न... परीक्षय गर्न... विनष्ट गर्न... क्षय गर्न... व्यय गर्न... विरागी हुन... निरोध गर्न... त्याग गर्न... परित्याग गर्न यी नै तीन धर्मको भावना गर्नुपर्छ ।

"भिक्षुहो ! द्वेष... मोह... कोध... उपनाह (वैर)... म्रक्ष (अरूको गुणलाई ढाक्ने), प्रदास (कठोर स्वभाव) ... इर्ष्या... मात्सर्य (कपटी)... माया.... जडता... सारम्भ (कलह)... परिज्ञात गर्न... परीक्षय गर्न... विनष्ट गर्न... क्षय गर्न... विरागी हुन... निरोध गर्न... त्याग गर्न... परित्याग गर्न यी नै तीन धर्मको भावना गर्नुपर्छ ।"

भगवानले यसो भन्नु भएपछि सन्तुष्ट भई ती भिक्षुहरूले भगवानको उपदेशलाई अभिनन्दन गर्नुभयो।

प्रथम भागको

एकक-दुक-तिक निपात निष्ठिता

#### अन्वादकको संक्षिप्त परिचय

भिक्ष बोधिसेन महास्थविर नाम

जन्म मिति वि.सं. २००७ माघ २५ गते

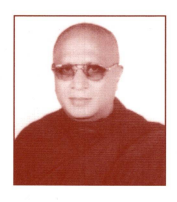
(शुक्ल प्रतिप्रदा)

जन्म स्थान : गाबहाल, पाटन

गृहस्थ नाम बुद्धरत्न बजाचार्य

पिताको नाम महन्त बजाचार्य

माताको नाम : केशरी बजाचार्य



आफू ६ वर्षको हुँदा पिता महन्त बजाचार्य सहित दुवै माता (जेठी आमा र कान्छी आमा) ले गृहस्थाश्रम त्याग गरी कुशिनगर भारतमा श्रद्धेय भिक्ष चन्द्रमणि महास्थविरको आचार्यत्वमा प्रव्रजित जीवन ग्रहण गर्नुभयो । उहाँहरूकै अनुकरण गरी २०२३ साल बैशाख महिनामा भिक्षु अतुलसेन महास्थविरको आचार्यत्वमा बहुजन बौद्ध आनन्द विहार सोनादा, (दार्जीलिङ्ग) भारतमा श्रामणेर हुनुभयो ।

उपसम्पदा (पूर्ण भिक्षुत्व) : २०२७।७।२१ का दिन मालनदी उदक सीमा ।

: भिक्षु धर्मधर महास्थविर । उपाध्याय

आचार्य : भिक्षु अतुलसेन महास्थिर।

#### निर्माण कार्य

: बहुजन बौद्ध आनन्द विहार, सोनादा (दार्जीलिङ्ग) विहार निर्माण सदस्य

२. विहार जिर्णोद्धार सदस्य : बौद्ध संघाश्रम, मालबजार (जलपाइगुडी) भारत

३. विहार जिर्णोद्धार प्रमुख : सुदर्शन, बनेपा, (काभ्रे)।

४. विहार संस्थापक : बोधिचर्या, बनेपा (काभ्रे)।

: माध्यामिक शिक्षा, दार्जीलिङ्ग । शिक्षा

: सूत्र-विनय विशारद (बी. ए.) सिलिगुडी (दार्जीलिङ्ग) धार्मिक शिक्षा

: भारत, भुटान, बर्मा, थाईल्याण्ड र श्रीलंका । भ्रमण

: भू पू अ. ने. भि. महासंघ अध्यक्ष, बुजासास आजीवन संस्था / आवद्धता

> धर्मानुशासकं बनेपा, बोधिचर्या ज्ञानमाला संघका धर्मानुशासक र बोधिचर्या परियत्तिको केन्द्राध्यक्ष ।

उपाधि : महासद्धम्म जोतिकधज म्यानमार सरकारबाट

: धर्म प्रचार, धर्म ग्रन्थहरू लेख्ने र मित्रता । Downloaded from http://dhamma.digital इच्छा