'यो वे पस्सति सद्धम्मो, सो मं पस्सति पण्डितो।'



(बद-शिक्षाको सारभत पक्ष समाविष्ट)



लेखक दोलेन्द्ररत्न शाक्य दथुलँ, शंखमूल, ललितपुर । ४२६१४४० १८४३-४१६६८५





Downloaded from http://dhamma.digital

## (चतुसच्चं विनिमुत्तो धम्मोनामं नित्थ ।)

# धर्मको यथार्थ स्वरूप

(बुद्ध-शिक्षाको मूलाधारमा विकसित)



#### लेखक

दोलेन्द्ररत्न शाक्य

दथुलँ, शंखमूल, ललितपुर । फो. नं. ५२६१५४०/९८४३-४१६६८५ प्रकाशक : डा. विकास सुवेदी कार्डिओलोजिष्ट (मुटुरोग विशेषज्ञ) इमाडोल, ललितपुर

पुस्तकको नाम : - धर्मको यथार्थ स्वरूप

(The essence of Dhamma)

लेखक : - दोलेन्द्ररत्न शाक्य

दथुलँ, शंखमूल, लिलतपुर । ५२६१५४०/टट४३-४१६६८५ Dolendra Ratna Shakya Dathulan, Shankhamool, Lalitpur.

प्रकाशन वर्ष: - वि.सं. २०७१ आश्विन ने.सं. ११३४ व्.सं. २५५८ ई.सं. २०१४ सेप्तेम्बर

पहिलो संस्करण : - १००० प्रति

(सर्वाधिकार लेखक तथा प्रकाशकमा सुरक्षित)

मूल्यः – (धर्मकोको अवबोध गर्नुमा नै मानिसको जीवनको सार्थकता लुकेको हुन्छ । अतः यस पुस्तकलाई रूचिपूर्वक पढिदिनु र बुभिनिदनु मा नै यस पुस्तकको सही मूल्य हुनेछ ।)

मुद्रकः — राजमती प्रिन्टिङ प्रेस नकबहिल, लिलितपुर फोनः ४५३४५२७

धर्म–दान

# विवंगत लीलाबहादुर सुवेदीमा विदाणि-कामना







## विवंगत लीलाबहादुर सुवेदी

जन्म मिति : १९९३ जेठ 🍅 दिवंगत मिति : २०६७ वैशाख १२ गते

अत्यन्तं युणोपकारी श्रीष्मन् लीत्मकहादुरं सुवेदी दिवंगतं हुनुभएको पुण्य-स्कृतिमा जन्मः जरा, स्याधि र मरणको चक्रवाट सुक्त रहेको अवस्था निर्वाण-सम्यक्ति हिएग्र प्राप्त गरी क्रिक संस्कृत् भन्ने मंगत्म-कामगका साथ म आकृत आक्त्मा पुत्रहरू, पुत्रवधुहरू र मातिमातिमीहरूसहिततो दिवगतं जहाँ लीत्मावहादुरं सवेदीमा निवाण-कामगा गर्दछौ ।

# दिवंगत लीलाबहादुर सुवेदीमा निर्वाण-कामना गर्ने परिवारका सदस्यहरू



भीमती सानु सुवेदी

छोराहरु:

विनोद सुवेदी तथा बुहारी विना सुवेदी फेसी डा. विकास सुवेदी तथा बुहारी

छोरीहरु:

विजया भाषा

नाति नातिनीहरु : विज्ञान सुवेदी विशेषता सुवेदी पल्लवी केसी परीक्षा केसी प्रशन्म केसी

# निर्वाण-कामना

सतत धर्माभ्यास गरिराख्न सकून्, निर्वाण-मार्गगामी बनून्,,, सत्पुरूषहरूको सानिध्य मिलिराखोस्, मूर्खजनको संगत निमलोस् भन्ने मंगल-कामना •यक्त गर्दै जन्म-मरणको चक्करबाट सर्वथा मुक्त रहेको अवस्था निर्वाणको शिघ्र साक्षात्कारार्थ अनुकूल हेतु जुरोस् भनी



दिवंगत पिता **तेजरत्न शाक्य** र माता **शानकुमारी शाक्य**मा

मेरो जीवनमा धर्मका प्रणेता बनी केही वर्षअगाडिमात्र दिवंगत भएकी मेरी उनी



दिवंगत **हीराज्ञोभा शाक्य**मा निर्वाण-कामना गर्दछु ।

> दोलेन्द्ररत्न शाक्य (लेखक)

# प्रकाशकीय

भगवान बुद्धको शिक्षामा सबै वस्तु, व्यक्ति र परिस्थिति अनित्य हुन्, अनित्य भएकै कारणले ती दुःखका स्रोत पनि हुन् र ती हाम्रा अधीनमा हुँदैनन् भन्ने शाश्वत कुरा मौजुद छन् ।

तैपनि मलाई पालन पोषण गरी हुकाई बढाई आफ्नो खुट्टामा आफै उभिन सक्ने गरी योग्य बनाइदिनुहुने मेरा पूजनीय पिताश्री लीलाबहादुर सुवेदीको गत २०६७ साल बैशाख १२ गते दिवंगत हुनुभएको बेला म मर्माहत हुन पुगेको थिएँ । त्यसबेलादेखि उहाँ दिवंगत पिता लीलाबहादुर सुवेदीको सुगति निर्वाणको लागि कुनै पुण्य कर्म गरिदिन पाए हुन्थ्यो भन्ने सोच बारम्बार मनमा उत्पन्न भइराख्थ्यो ।

भगवान बुद्धले 'सब्बदानं धम्मदानं जीनाति' अर्थात् सबै प्रकारका दानलाई धर्मदानले जित्छ भन्नुभएको कुरा बारम्बार याद आइरहन्थ्यो । यसै बुद्ध वचनलाई शिरोधार्य गर्दै पिताश्रीको नाममा एउटा बुद्ध-शिक्षामा आधारित मानव जीवनोपयोगी पुस्तक प्रकाशित गरी धर्मदान गर्ने प्रबल इच्छा जाग्यो ।

यो मनको कुरा पाटन नागबहाल निबासी करूणा दाईसँग भनें र हामी दुवै पाटन दथुलँ निबासी दोलेन्द्ररत्न शाक्य सरलाई भेट्न गर्यौ । उहाँ सरका प्रकाशित कतिपय पुस्तकहरू करूणा दाइमार्फत पढ्ने सुअवसर मिलिराखेको थियो । ती पुस्तकहरूबाट मलाई बुद्ध र बुद्ध-शिक्षालाई चिन्ने बुफ्ने अवसर जुरेको थियो ।

भेटको अवसरमा उहाँ सरले मलाई 'सद्धर्म : के, किन र कसरी ?' भन्ने आफूले लेखेको पुस्तक हातमा थमाउनुभयो । त्यस पुस्तकलाई

मैले अद्योपान्त अध्ययन गरें अनि अर्को भेटमा उहाँ दोलेन्द्ररत्न शाक्य सरलाई त्यही पुस्तकको नयाँ संस्करण प्रकाशनको लागि अनुरोध गरें ।

उहाँ आँखाको बिरामी हुनुहुँदो रहेछ । आँखाजस्तो गम्भीर एवं संवेदनशील अङ्गको समस्याले कष्टपूर्ण समय बिताउनुपरेको भए तापनि बुद्ध-शिक्षाजस्तो महत्वपूर्ण ज्ञान बाँड्नमा र अन्य सिर्जनशील काममा अथक र निरन्तर लागिरहनुभएका उहाँ सरले मेरो अनुरोधलाई सहर्ष स्वीकार गर्नुभयो । मलाई यस्तो बुद्ध-शिक्षाको आधारभूत ज्ञानले पूर्ण भएको अर्थपूर्ण पुस्तक प्रकाशन गर्ने सुअवसर प्रदान गर्नुभएकोमा उहाँलाई हार्दिक साधुवाद दिन चाहन्छु ।

यो धर्मदान गरेको पुण्य मेरा दिवंगत पिता लीलाबहादुर सुवेदीको सुगति एवं निर्वाण प्राप्तिको हेतु बनोस् भनी कामना गर्दछ ।

अन्त्मा, य<mark>ो पुण्यको फल सबै सत्व प्राणीहरू</mark>ले अनुमोदन गरी लिऊन् भन्ने कामना पनि गर्दछु ।

भवतु सब्ब मंगले ।

विनित **डा. विकास सुवेदी** इमाडोल, ललितपुर

# लेखकीय

बुद्धको शिक्षामा जाति र सम्प्रदायलाई कुनै स्थान दिइएको छैन । जाति वा सम्प्रदाय धर्मका दुश्मन हुन् । यहाँ धर्मको अर्थ साम्प्रदायक धर्मको रूपमा नभई, सद्धर्मको रूपमा लिनुपर्दछ । धर्मको निश्चित सीमा हुँदैन । यो सार्वजनीन, सार्वकालिक र सार्वदेशिक हुन्छ । यसले यसलाई उसलाई मात्र, यो ठाउँमा त्यो ठाउँमा मात्र र यो बेला त्यो बेलामात्र कल्याण गर्ने भन्ने हुँदैन । जाति, सम्प्रदाय, मूल्य, मान्यता, मत मतान्तर, रीति रिवाज, तेरो मेरोको वन्धनबाट सत्य-धर्म सर्वथा मुक्त रहन्छ । हाम्रो भूल हो कि हामी धर्मलाई आआफ्नै पोल्टामा बाँधिराख्न खोज्छौँ । यसले धर्मको नाममा भैभगडा, वैमनस्यता, अशान्ति र बर्बादीलाई मात्र निम्त्याउँछ । धर्म चाहिएको नै सुख शान्तिको लागि हो । यदि धर्मको नाममा दुःख र अशान्ति हावी हुन्छ भने त्यस्तो धर्मको के काम ?

बुद्धले असीम सुख र अविनासी शान्तिको बाटो देखाउनुभएको छ । त्यो बाटोको ख्याल हामी राख्दैनौ, मनपरी नीति नियम बनाएर आफूले आफैलाई अगाडि जान नसक्ने गरी बाँध्काँ । दुःखलाई निम्त्याँउँछौँ, अशान्ति डाक्काँ र फोरी दुःख र अशान्ति भयो, चाहिएन यो दुःख र अशान्ति हटाइदेऊ भनी तथाकथित ईश्वरको शरण जान्छौँ र धर्मलाई दुत्काछौँ भने यो हाम्रो नादानी र अकर्मण्यताको परिचायक मात्र हो ।

अतः दुःख र दुःखका कारणहरूमा हामी पिल्सिरहेका छौँ । दुःखमा द्वेषको प्रतिक्रिया गर्छौँ र फोरी दुःखको कारण बनाउँछौँ । कारण भएपछि फोरी दुःखको प्रादुर्भाव हुन्छं । फोरी दुःख मन पर्दैन भनी त्यसमा प्रतिकिया गर्छों, कारण बन्छ । त्यो कारणले फेरि दुःखे उब्जाउँछ र त्यसलाई भोग गर्नुपर्ने हुन्छ । यसरी दुःख, दुःखको कारण, फेरि दुःख, दुःखको कारण बनी दुःख-चक फनफन घुमिराखेको हुन्छ । कारण — दुःख, दुःख — कारण बन्दै गर्छ र हामी जन्म-मरणको चकमा घुमिराख्छौ । बुद्धले यही चकलाई तोड्ने शिक्षा दिनुहुन्छ । दुःख त कसैलाई मन पर्देन । तर अज्ञानतावश दुःखलाई यथार्थतः निचन्दा दुःखका कारणहरू बन्दैजान्छन्, दुःख भोग गर्देजान्छौँ । यसको दुङ्गो लाग्दैन । बुद्धले त्यो चक तोडी सर्वोच्च र अक्षय सुखको अवस्था प्राप्त गर्ने सम्यक बाटो देखाइदिनुभएको छ ।

अबुभहरू बुद्धलाई दुःखवादीको संज्ञा दिन्छन् । तर उहाँका शिक्षामा डुबुल्की मारेर हेर्ने हो भने उहाँभन्दा सुखवादी अरू भेट्टिंदैन । अहिले पाएर अहिल्ये समाप्त हुने सुखको हामी आसा गर्छौं । तर त्यही सुखबाट दुःखको उत्पत्ति हुन्छ भने त्यो सुख के काम ? कहिल्ये कम नहुने र कहिल्ये विनास नहुने सुख पाएको पो साँच्ये नै सुख पाएको हो । यस्तै अक्षय सुख पाउने बाटो बुद्धले देखाउनुभएको छ । त्यसैले बुद्ध दुःखवादी होइन, सुखवादी हो ।

यस पुस्तकमा तपाईंहरूले यी र यस्तै बुद्धका शिक्षाहरूको कोसेली पाउनुहुनेछ । त्रिरत्न-वन्दनादेखि लिएर सद्धर्मको चिनारी र आचरण, बुद्ध-शिक्षाका मूलभूत पक्ष, चार आर्य-सत्यका विविध पक्ष, ध्यान साधनाका कुरा, गृहस्थ जीवनलाई सुन्दर बनाउने पक्ष, तीनवटा परित्राणको अर्धसहित बुद्धोपदेशका कुराहरू यसमा पाउनुहुनेछ । बुद्ध-शिक्षाको दर्पणको रूपमा पनि यसलाई अङ्गिकार गरिएको प्रतिकिया मैले पाएको छु । यसलाई आफैले पढी रसास्वादन लिनुहोस् र यसको प्रत्यक्ष लाभ लिनुहोस् ।

यो पुस्तकको नामबाटै बुद्धका उपदेशको अडकल लगाउन सिकन्छ । बुद्धका उपदेश जुन सत्ययुक्त छ त्यसलाई सद्धर्म पिन भिनन्छ । धर्म केलाई भिनन्छ, पिहले यसलाई बुभ्गुनुपऱ्यो, त्यसपिछ धर्मको आवश्यकता किन भयो बुभ्त्नुपऱ्यो अनि धर्म कसरी सम्पादन गरिन्छ त्यसलाई बुभ्त्नुपऱ्यो । यसैले पुस्तकको नामाकरण धर्मको यथार्थ स्वरूप'ले पनि बुद्धको शिक्षालाई यस पुस्तकले उजागर पारिदिएको छ ।

उहाँ डा. विकास सुवेदीले मद्वारा लिखित बुद्ध-शिक्षामा आधारित कतिपय पुस्तकहरू पढिसक्नुभएको रहेछ । ती पुस्तकहरू करूणारत्न भाइबाट पाउनुभएको रहेछ । उहाँ एकदिन भाइ करूणाको साथमा मकहाँ आउनुभयो ।

बुद्ध-शिक्षाप्रति उहाँको भुकाव र श्रद्धा देखेर म अवाक रहें । एकजना डाक्टर जीवनमा कित व्यस्त रहन्छ भन्ने कुरा हामी सबैलाई थाहै छ । उहाँको सम्बन्धमा भन्नुपर्दा बस्नुहुन्छ बिस्रह्नगरमा, महिनाको एकचोटी काठमाडौँ आउनुहुँदा पिन ३/४ ठाउँमा बिरामी हेरेर तुरून्तै फर्कनुहुन्छ । उता त्यस्तै व्यस्त ! यस्तो व्यस्तताको बाबजुद पिन बुद्धिशाका पुस्तक त्यो पिन सरसरित मात्र होइन, त्यसमा डुबुल्की मार्नुहुन्छ भने उहाँमा बुद्धप्रतिको सम्मान र बुद्धका उपदेशप्रति उहाँको श्रद्धा र लगाव कित रहेछ भनी अनुमान लगाउन गाहो हुँदैन । फेरि १० दिनको प्रवज्या पिन लिइसक्नुभएको छ । यी सबै कुराले उहाँको पूर्वपुण्य पारिमता रहेछ र कर्मसंस्कार पिन त्यस्तै लिएर आउनुभएको रहेछ भन्ने कुरा घामजस्तै छर्लङ्ग थाहा लाग्छ । फेरि आज हामी देखिरहेका छौँ आफ्ना पिताको नाममा निर्वाण-कामना गरी बुद्ध-शिक्षाले ओतप्रोत पुस्तक प्रकाशित गरी धर्मदान गर्न पिन भ्याउनुभएको छ । उहाँलाई जित साधुवाद दिए पिन अपुग नै हुन्छ । उहाँलाई अतिसय साधुवाद !

पाठकवर्गले रूचाएको र पुराना पुस्तकको अभाव हुँदै गएको कुरालाई ध्यानमा राखी दुई परिच्छेद भएपनि उद्धरण गरी यसमा समावेस गरिदिएको छु । ती हुन् — 'मैत्रीको अभ्यासगत पक्ष' र बुद्ध-शिक्षामा 'त्रिलक्षण'।

पुस्तकको बारेमा मैले बताइरहनु भन्दा तपाई पाठकवर्ग आफैले

पढ्नुभए अति उत्तम हुने देख्दछु । पुस्तक पढ्नको लागि हुन्छ, सुन्नको लागि होइन भन्ने मान्यता राख्छु म । त्यसैले यो पुस्तकलाई मायाँ गरी पढिदिनुहोला भनी आग्रह गर्दछु । धर्म सुन्ने, बुभ्ग्ने र धारण पालन गर्ने भन्ने कुरा आफ्नै लागि भएकोले आफ्नो हित सुखको चाहना गर्नु र तिनको लागि प्रयत्न गर्नु आफ्नै कर्तव्यभित्र पर्दछ भन्ने कुरा पनि हामीले यहाँ बिर्सनुहुन्न ।

अन्तमा, पुस्तकका प्रकाशक डा. विकास सुवेदीप्रति पुनः एकपल्ट साधुवाद प्रकट गर्दै उहाँका दिवंगत पिताको निर्वाण-कामनामा पनि म सरिक हुन चाहन्छु । उहाँ जहाँ जन्मनुभएको भए तापनि सुख शान्तिको अवस्थामा रहन पाऊन् र अन्तमा सद्धर्मको अभ्यासद्वारा सर्वोच्च सुख निर्वाणको पनि यथाशिघ्र साक्षात्कार गर्न सकून् भनी मंगल-कामना पनि गर्दछु । अस्तु !

२०७१ / ०५ / २०

Dhamma.Digital

विनित दोलेक्द्ररत्न शाक्य दथुलं, शंखमूल, ललितपुर फोन नं. ५२६१५४०

# विषय-सूची

| पुस्तकको अघिल्लो भाग                                     |     |
|----------------------------------------------------------|-----|
| क) दाताको तर्फबाट निर्वाण कामना                          |     |
| ख) निर्वाण–कामना                                         | iii |
| ग) प्रकाशकीय                                             | iv  |
| घ) <del>बाताको मन्तब्य</del>                             | vii |
| ङ) लेखकीय                                                | хi  |
|                                                          |     |
| <u> परिच्छेद – १</u>                                     |     |
| त्रिरत्नको वन्दना, शरण गमन, गुणानुस्मरण र पूजन           |     |
| क) त्रिरत्न-व <mark>न्दना</mark> (पा <mark>लि</mark> )   | ٩   |
| ख) त्रिरत्न– <mark>वन्दना (नेपाली)</mark>                | ९   |
|                                                          |     |
| परिच्छेद - २                                             |     |
| सद्धर्म : के, किन र कसरी ?                               |     |
| क) प्राक्कथन                                             | 90  |
| ख) सद्धर्मको चिनारी                                      | २३  |
| ग) सद्धर्मको सही आचरण र त्यसबाट लाभ                      | २६  |
|                                                          |     |
| परिच्छेद – ३                                             |     |
| चार आर्य-सत्य                                            |     |
| क) प्राक्कथन                                             | ३०  |
| ख) पहिलो आर्य-सत्य 🕒 दुःख छ ।                            | ३३  |
| ग) दोस्रो आर्य-सत्य 💚 – दुःखको कारण छ ।                  | ሂዕ  |
| घ) तेस्रो आर्य-सत्य 🕒 दुःख–मुक्तिको अवस्था छ ।           | ६२  |
| ङ) चौथो आर्य-सत्य 🕒 दुःख–मुक्तिको मार्ग छ ।              | ७०  |
| च) आर्य-सत्यलाई प्रतीत्यसमुत्पाद-धर्मसँग मिलान (चार्टमा) | द२  |

| परिच्छेद - ४                                                  |          |
|---------------------------------------------------------------|----------|
| ध्यान–साधना                                                   |          |
| क) प्राक्कथन                                                  | <b>5</b> |
| ख) विषय-प्रवेश                                                | 58       |
| ग) शमथ–भावनाको चिनारी                                         | 59       |
| घ) आनापान भावनाको चिनारी                                      | ९०       |
| ङ) विपश्यना-ध्यान भावना र यसको उपयोगिता                       | ९२       |
| परिच्छेद – ५                                                  |          |
| गृही-विनय (गृहस्थहरुका लागि शिक्षा)                           |          |
| क) प्राक्कथन                                                  | ९६       |
| ख) आपसी कर्तव्यबोधको शिक्षा (६ दिशा र तिनको अर्थ)             |          |
| अ) पूर्विदशा –                                                | ९७       |
| ( <mark>आमाबाबु / पुत्रपुत्रीबीचको पारस्परिक कर्तव्य</mark> ) |          |
| आ) दक्षिणदिशा –                                               |          |
| <mark>(गुरुजन ∕ शिष्यबीचको पारस्</mark> परिक कर्तव्य)         | ९७       |
| इ) पश्चिमदिशा –                                               |          |
| ( <mark>पति / पत्नीबीचको पारस्परिक कर्तव्य</mark> )           | ९९       |
| ई) उत्तरदिशा –                                                |          |
| (मित्र ∕मित्र <mark>बीचको पारस्परिक कर्तव्य</mark> )          | 900      |
| <b>उ</b> उर्द्धदिशा 🗕                                         |          |
| (श्रमण ब्राम्हण / गृहस्थबीच पारस्परिक कर्तव्य)                | 909      |
| क) अधोदिशा –                                                  |          |
| (मालिक ∕ नोकरबीच पारस्परिक कर्तव्य)                           | १०२      |
| ग) सम्पत्ति नास हुने ६ वटा कार <b>ण</b> हरू                   | १०४      |
| घ) ४ प्रकारका खराब साथीहरु                                    | १०६      |
| ङ) ४ प्रकारका असल मित्रहरु                                    | १०६      |
| च) कसैको दोष देखाई केही भन्नुपरेमा                            | १०६      |
| परिच्छेद – ६                                                  |          |
| मैत्रीमो अभ्यासगत पक्ष                                        | ୧୦୧      |

| परिच्छेद – ७                                               |             |
|------------------------------------------------------------|-------------|
| बुद्ध–शिक्षामा 'त्रिलक्षण'                                 |             |
| क) अनित्य                                                  | १२९         |
| ख) द:ख                                                     | 939         |
| ग) अनात्मा                                                 | १३४         |
| घ) उपसंहार                                                 | १३६         |
| परिच्छेद – ८                                               |             |
| तीन परित्राण-सूत्रको प्रस्तुति                             |             |
| (स्त्रार्थसहित)                                            |             |
| क) मंगल-सूत्र –                                            | 935         |
| अ) प्राक्थन                                                | 935         |
| आ) <mark>मंगल–धर्मबारे पूर्वप्रसंग</mark>                  | १४०         |
| इ) ३ <mark>८ मंगल–धर्मको देशना</mark>                      | 989         |
| ख) पराभव-सूत्र                                             | १४३         |
| अ) पराभव– <mark>सूत्रको देशना (नेपा</mark> ली अर्थसहित)    |             |
| ग) मेत्त– स <mark>ुत्त</mark> (मैत्र <mark>ी–सूत्र)</mark> | १४४         |
| अ) <mark>मैत्री-सूत्रको देशना (नेपालीमा अर्थस</mark> हित)  |             |
| परिच्छेद – ९                                               |             |
| धर्म बोधार्थ केही उपमा तथा उपमेयहरू                        | १४८         |
| क) चार ओघ तर्नुपर्ने उपमा र उपमेयहरु                       | १४८         |
| ख) कुखुरी फुलमा ओथारो बसेको उपमा र उपमेय                   | <b>9</b> ሂ9 |
| ग) बगाइल्याएको काठको मुडाको उपमा र उपमेय                   | የሂ३         |
| घ) सर्वोत्तम क्षणिक (जन्म)को उपमा र उपमेय                  | १५७         |
| ङ) जीवनको यथार्थ चित्रण दिने उपमा र उपमेय                  | ባሂ९         |
| च) दुःखको मार्ग-त्याग                                      | १६२         |
| परिच्छेद – १०                                              |             |
| उपसंहार                                                    | १६६         |
| (धर्मलाई जानौ अनिमात्र मानौ र निर्वाणमुखी बनौ)             | .,,         |

# परिच्छेद – १

## १) त्रिरत्नको वन्दना, शरण गमन, गुणानुस्मरण र पूजन (त्रिरत्न वन्दना यसरी गर्नुपर्छ) (पालिमा पाठ)

|    | $\mathbf{c}$ |       |
|----|--------------|-------|
| Q  | ाजग्रस       | शासार |
| ۱. | 17371        | 41791 |

ओकास द्वारतयेन कतं सब्बं अपराधं खमथ मे भन्ते । (तीन पटक भन्ने)

पंचशीलको लागि प्रार्थना गर्ने भए -

- अहं भन्ते तिसरणेन सह पञ्चशीलं धम्मं याचामि, अनुग्गहं कत्वा सीलं देथ मे भन्ते । र में भन्ते । दुतियम्पि ...... । ततियम्पि ...... ।

अष्टशीलको लागि प्रार्थना गर्ने भए -

अहं भन्ते तिसरणेन सह अट्ठङ्गसम्मनागतं उपोसथं सीलं धम्मं याचामि अनुग्गहं कत्वा सीलं देथ मे भन्ते ।

दुतियम्प ...... । ततियम्प ..... ।

बुद्ध सरणं गच्छामि । धम्मं सरणं गच्छामि । संघं सरणं गच्छामि ।

> दुतियम्पि बुद्धं सरणं गच्छामि । दुतियम्पि धम्मं सरणं गच्छामि । दुतियम्पि संघं सरणं गच्छामि ।

> > तितयम्पि बुद्धं सरणं गच्छामि । तितयम्पि धम्मं सरणं गच्छामि । तितयम्पि संघं सरणं गच्छामि ।

#### २. पञ्चशील

- १) पाणातिपाता वेरमणि सिक्खापदं समादियामि ।
- २) अदिन्<mark>नादा</mark>ना वे<mark>रमणि सिक्खापदं समादियामि ।</mark>
- 3) कामेसु <mark>मिच्छाचारा वेरमणि सिक्खापदं समा</mark>दियामि ।
- ४) मुसावादा वेरमणि सिक्खापदं समादियामि ।
- ४) सुरामेरय मञ्जप्पमादट्ठाना वेरमणि सिक्खापदं समादियामि । अष्टशील
  - १) पाणातिपाता वेरमणि सिक्खापदं समादियामि ।
  - 2) अदिन्नादाना वेरमणि सिक्खापदं समादियामि ।
  - ३) अब्रम्हचरिया वेरमणि सिक्खापदं समादियामि ।
  - ४) मुसावादा वेरमणि सिक्खापदं समादियामि ।
  - ५) सुरा-मेरय-मज्ज-पमादद्ठाना वेरमणि सिक्लापदं समादियामि ।
  - ६) विकालभोजना वेरमणि सिक्खापदं समादियामि ।
  - ७) नच्चगीतवादितिवसूकदस्सन-मालागन्धिवलेपन धारण मण्डन विभूसनद्ठाना वेरमणि सिक्खापदं समादियामि ।
  - ट) उच्चासयन-महासयना वेरमणि सिक्खापदं समादियामि ।

#### ३. त्रिरत्न-वन्दना

#### क) बुद्ध-वन्दना

नमो तस्स भगवतो अरहतो सम्मासम्बुद्धस्स । (तीन पटक भन्ने)

इतिपि सो भगवा अरहं सम्मासम्बुद्धो विज्जाचरणसम्पन्नो सुगतो लोकविदू अनुत्तरो पुरिसदम्मसारिथ सत्था देव-मनुस्सानं बुद्धो भगवाति ।

> नमो तस्स सम्मासम्बुद्धस्स । ये च बुद्धा अतीता च, ये च बुद्धा अनागना । पच्चुप्पन्ना च ये बुद्धा, अहं बन्चाम सब्बवा । १।।

नित्य मे सरण अञ्चा, बुद्धो मे/ते\* सरण वर । एतेन सच्चवज्जेन, होतु मे/ते जय-मङ्गलं । २।।

उत्तमङ्केन वन्तेष्टं, पावपंसु वरूत्तमं । बुद्धे यो स्वलितो वोसो, बुद्धो समतु तं ममं । ३।।

बुद्धं जीवितपरियन्तं, सरणं गच्छामि ।

#### ख) धर्म-बन्दना

स्वाक्खातो भगवता धम्मो सन्दिद्ठिको अकालिको एहिपस्सिको ओपनेय्यिको पच्चत्तं वेदितब्बो विञ्जुहीति ।

> नमो तस्स निय्यानिकस्स धम्मस्स । ये च धम्मा अतीता च, ये च धम्मा अनागना । पच्चुप्पन्ना च ये धम्मा, अहं वन्दामि सब्बदा । १।।

नित्य मे सरण अञ्ज, धम्मो मे ते सरण वर । एतेन सच्चवज्जेन, होतु मे ते जय-मङ्ग्लं । २।। उत्तमङ्गेन वन्वेह, धम्मञ्च वुविध वर । धम्मे यो स्रिलतो वोसो, धम्मो समतु तं ममं । ३।।

धम्मं जीवितपरियन्तं, सरणं गच्छामि ।

#### ग) संघ-वन्दना

सुप्पटिपन्नो भगवतो सावकसंघो, उजुप्पटिपन्नो भगवतो सावकसंघो, ञायप्पटिपन्नो भगवतो सावकसंघो, सामीचिप्पटिपन्नो भगवतो सावकसंघो, यदिदं चत्तारि पुरिसयुगानि अट्ठ पुरिसपुग्गला एस भगवतो सावकसंघो आहुनेय्यो पाहुनेय्यो दिक्खणेय्यो अञ्जलिकरणीयो अनुत्तरपुञ्जक्खेत लोकस्साति ।

> नमो तस्स अट्ठारियपुग्गल-महासंघस्स । ये च संघा अतीता च, ये च संघा अनागना । पच्चुप्यन्ना च ये संघा, अहं बन्चाम सब्बवा । १।।

नित्य में सरण अञ्चा, संघो में ते सरण वर । एतेन सच्चवज्जेन, होतु में ते जय-मङ्ग्ल । २।।

उत्तमङ्गेन <mark>बन्देई, संघञ्च तिबिधुत्तमं ।</mark> संघे यो स्त्रालतो चोसो, संघो समतु तं ममं । ३।।

संघं जीवितपरियन्तं, सरणं गच्छामि ।

\* (आफूलाई भए 'मे' र अरूलाई भए 'ते' भन्ने)

(तल कोठामा विश्वपको त्रिरत्न बन्चनाको यो अशलाई जल, बत्ती, फूल, धुप, भोजन, ब्यञ्जन, खाद्यवस्तु भगवानलाई चढाएर पूजा गर्वामात्र पढ्नुहोला, अरूबेला यसलाई नपद्नुहोला ।)

#### जल-पूजा

### अधिवासेतु नो भन्ते-पानीय उपनामितं । अनुकम्पं उपादाय-पटिगण्हातु उत्तमं ।।

अर्थ –

भन्ते भगवान ! हजुरलाई पिउने जल चढाउँछौँ, स्वीकार गर्नुहोस् । हामीमाथि अनुकम्पा राख्नुभई जल ग्रहण गर्नुहोस्, भन्ते ।

### पदीप-पूजा

घनसारप्यदित्तेन – दीपेन तमधिसना । तिलोकवीपं सम्बुद्धं – पूजयामि तमोनुदं ।।

अर्थ -

त्रिलोकको प्रकाश समान हुनुभएका अज्ञान अन्धकारलाई नष्ट गर्ने हजुर भगवान बुद्धलाई अँध्यारो हटने चन्दनादि युक्त यस प्रदीपले पूजा गर्दछु ।

#### पुप्फ-पूजा

वण्ण-गन्ध-गुणोपेतं, एतं कुसुम सन्तति । पूजयामी मुनिन्दस्स, सिरीपादसरोरूहे ।।

अर्ध -

वर्ण र सुगन्धले युक्त यस पुष्पले शाक्यमुनिन्द्रं भगवानको कमलको फूलजस्तो श्री चरणमा पूजा गर्दछु ।

पूजेमि बुद्धं कुसुमेन नेनं, पुञ्जेन मेतेन च होतु मोक्खं । पुष्फं मिलायाति यथा इदं में, कायो तथा याति विनासमावं ।।

अर्ध -

यो पुष्पले भगवान वुद्धलाई पूजा गर्दछु । यस पुण्यको प्रभावले मलाई मोक्ष मिलोस् । यो पुष्प ओइलिएर जानेभ्ठै मेरो यो शरीर पनि विनास भएर जानेछ ।

#### धूप-पूजा

गन्धसम्मारयुत्तेन, धूपेना'हं सुगन्धिना । पूजये पूजनेय्यन्तं, पूजा भाजनमुत्तमं ।।

अर्थ -

पूजा गर्न योग्य हुनुभएका पूजनीय भगवान वुद्धलाई यस सुगन्धयुक्त धूपले पूजा गर्दछु ।

### भोजन-पूजा

अधिवासेतु नो मन्ते, भोजनं उपनामितं । अनुकम्पं उपाद्मय, पटिगण्हातु उत्तमं ।।

अर्थ -

हे भगवान ! हजरलाई भोजन चढाउँखु । स्वीकार गर्नुहोस् । हामीमाथि अनुकम्पा राख्नुभई भोजन ग्रहण गर्नुहोस् ।

#### •यञ्जन-पूजा

अधिवासेतु नो भन्ते, न्यञ्जन उपनामित । अनुकम्प उपाद्यय, पटिगण्हातु उत्तम ।।

अर्थ -

हे भगवान ! हजुरलाई न्यञ्जन चढाउँछु । स्वीकार गर्नुहोस् । हामीमाथि अनुकम्पा राख्नुभई न्यञ्जन ग्रहण गर्नुहोस् ।

#### खज्जक-पूजा

अधिवासेतु नो भन्ते, खज्जक उपनामित । अनुकम्प उपाद्मय, पटिगण्हातु उत्तम ।।

अर्थ -

हे भगवान ! हजुरलाई खाद्य-पदार्थ चढाउँछु । स्वीकार गर्नुहोस् । हामीमाथि अनुकम्पा राख्नुभई यो खाद्य-पदार्थ ग्रहण गर्नुहोस् ।

#### घ) चेतिया वन्दना

वन्दामि चेतियं सब्बं, सब्बठानेसु पतिदिठतं । सारीरिकधातु-महाबोधिं, बुद्ध-रूपं सकलं सद्य ।।१।।

#### ङ) खमा-याचना

क्रयेन वाचा चित्तेत, पमादेन मया कत । अच्चयं सम मे भन्ते, भूरिपञ्ञो तथागत ।।२।।

#### च) पत्थना

इमाय बुद्ध-पुजाय, कताय सुद्ध-चेतसा । चिरं तिट्ठतु सद्धम्मो, लोको होतु सुखी सवा ।।३।।

इमाय बुद्ध-पुजाय, य पुञ्ञ पसुत मया । सब्बं त अनुमोदित्वा, सब्बेपि तुद्ठमानसा ।।४।।

पूरेत्वा दान-सी<mark>लादि, सब्बापि दसपारमी ।</mark> पत्वा <mark>य</mark>थिच्<mark>छितं बोधि, फुस्सन्तु अमतं पदं ।।४।।</mark>

#### छ) पटिपत्ति-पूजा

इमाय धम्मानुधम्म-पटिपत्तिया बुद्धं पूजेमि । इमाय धम्मानुधम्म-पटिपत्तिया धम्मं पूजेमि ।।६।। इमाय धम्मानुधम्म-पटिपत्तिया सर्घं पूजेमि । अद्धा इमाय पटिपत्तिया जाति-जरा ब्याधि मरणम्हा परिमुच्चिस्सामि ।।७।।

#### ज) कामना

इमिना पुञ्ज कम्मेन, मा मे बाल-समागमो । सतं समागमो होतु, याव निब्बाण-पत्तिया ।।ट।। इदं मे पुञ्जं आसवक्खया-वहं होतु । इदं मे पुञ्जं निब्बानस्स पच्चयो होतु । इदं मे पुञ्जं सब्बे सत्ता सुखिता भवन्तु ।।ट।। परिच्छेद – १

#### भ्र) पुञ्ञानुमोदन

इदं नो \* आतीनं होतु सुखिता होन्तु आतयो । इदं नो \* आतीनं होतु सुखिता होन्तु आतयो । इदं नो \* आतीनं होतु सुखिता होन्तु आतयो ।।१०।।

एत्तावता च अम्हेहि, सम्भतं पुञ्जेसम्पदं । सन्बे देवानुमोदन्तु, सन्बसम्पत्ति-सिद्धिया ।।११।।

एताव<mark>ता च अम्हेहि, सम्भतं पुञ्जसम्पर्व ।</mark> सब्बे सत्तानुमोदन्तु, सब्बसम्पत्ति-सिद्धिया ।।१२।।

एतावता च अम्हेहि, सम्भतं पुञ्जसम्पर्व । सब्बे मूतानुमोदन्तु, सब्बसम्पत्ति-सिद्धिया ।।१३।।

साधु ।। साधु ।। साधु ।।

\* (आफूलाई इंगित गर्दा 'मे', अरूलाई इंगित गर्दा 'वो' र आफू एवं अन्यलाई समेत इंगित गर्दा 'नो' भन्नुपर्छ ।)

### पालि भाषामा गरिने 'त्रिरत्न-बन्दना'को नेपालीमा अर्थ

| q) | त्रिरत्न | शरण   | गमनको        | अर्थ |
|----|----------|-------|--------------|------|
| W  | 1-1/(.1  | 71771 | 11.11.1.1111 | अन   |

भन्ते, मैले काय, वाक र चित्त तीन द्वारबाट केही अपराध गर्न भ्याएको भए अनुकम्पा राष्ट्रभई क्षमा गरिदिनुहोला ।

#### पञ्चशीलको लागि प्रार्थना गर्ने भए –

भन्ते, म त्रिशरणसिंहत पञ्चशीलको शिक्षा (धर्म) माग्दछुं, कृपा राखी मलाई शील प्रदान गरिदिनुहोस् । भन्ते, दोस्रो पटक पनि . . . . . । भन्ते, तेस्रो पटक पनि . . . . . ।

#### अष्टशीलको लागि प्रार्थना गर्ने भए -

भन्ते, म त्रिशरणसिंहत आठ अंगले सम्पन्न भएको उपोसथ शीलको शिक्षा (धर्म) माग्दछु । कृपा राखी मलाई शील दिनुहोस् । भन्ते, दोस्रो पटक पनि .....। भन्ते, तेस्रो पटक पनि .....। उहाँ भगवान अर्हत् सम्यक्सम्बुद्धलाई नमस्कार ।

- म बुद्धको शरणमा जान्छु ।
- म धर्मको शरणमा जान्छु ।
- म संघको शरणमा जान्छु ।

दोस्रो पटक पनि म बुद्धको शरणमा जान्छु । दोस्रो पटक पनि म धर्मको शरणमा जान्छु ।

वोस्रो पटक पनि म संघको शरणमा जान्छु ।

तेम्रो पटक पनि म बुद्धको शरणमा जान्छु ।

तेस्रो पटक पनि म धर्मको शरणमा जान्छु ।

तेस्रो पटक पनि म संघको शरणमा जान्छु ।

#### पञ्चशीलको अर्थ

- १. मैले प्राणीघात नगर्ने शिक्षालाई राम्रोसँग पालन (ग्रहण) गर्दछु ।
- २. मैले चोरी नगर्ने शिक्षालाई राम्रोसँग पालना गर्दछु ।
- 3. मैले परस्त्री परपुरूष गमन नगर्ने शिक्षालाई राम्रोसँग पालना गर्दछु ।
- ४. मैले भुठ नवोल्ने शिक्षालाई राम्रोसँग पालना गर्दछु ।
- प्रेले रक्सी, जाँड आदि मादक पदार्थ सेवन नगर्ने शिक्षालाई राम्रोसँग पालना गर्दछ् ।

#### अष्टशीलको अर्थ

- १. मैले प्राणीघात नगर्ने शिक्षालाई राम्रोसँग पालन (ग्रहण) गर्दछ् ।
- मैले चोरी नगर्ने शिक्षालाई राम्रोसँग पालना गर्दछु ।
- 3. मैले पूर्ण ब्रम्हचर्यमा रहने शिक्षालाई राम्रोसँग पालना गर्दछ् ।
- ४. मैले भूठ नवोलने शिक्षालाई राम्रोसँग पालना गर्दछ् ।
- भेले रक्सी, जाँड आदि मादक पदार्थ सेवन नगर्ने शिक्षालाई राम्रोसँग पालना गर्दछ्।
- मैले विकाल (१२ वजेपिछ) भोजन नगर्ने शिक्षालाई राम्रोसँग पालना गर्दछ ।
- फैले नाच, गान, वाद्य र मेला तमासा, माला, सुगन्ध लेपन नगर्ने एवं शरीर-शृङ्गारको आभूषण-वस्तु धारण नगर्ने शिक्षालाई राम्रोसँग पालना गर्दछ् ।
- ट. मैले उच्च र महान शय्यामा नसुत्ने शिक्षालाई राम्रोसँग पालना गर्दछु ।
- ३) त्रिरत्न वन्दनाअन्तर्गत बुद्ध वन्दनाको अर्थ
   उहाँ भगवान अर्हत् सम्यक्सम्बुद्धलाई नमस्कार ।
  बुद्ध गुण ९ वटा छन्
  - श) अरहं संसार-चक्रको आडलाई विनास गरिसक्नुभएका,
     राग, द्वेष, मोह आदि सबै शत्रुलाई निर्मूल गरिसक्नुभएका, कहिले पनि गुप्तरूपले पाप

- नगर्ने गुणले सम्पन्न हुनुभएका ।
- २) सम्मासम्बुद्धो सम्पूर्ण धर्मलाई पूर्णरूपले स्वयं आफैले साक्षात्कार गरिलिनुभएका ।
- विज्जाचरण सम्पन्नो आठ विद्या र पन्ध्र आचरण गुणबाट सम्पन्न हुनुभएका ।

#### आठ बिद्या –

- १) पुब्वेनिवास विज्जा पूर्वजन्म र पूनर्जन्मको कुरा थाहा पाउन सक्ने झान ।
- 2) दि•यचक्खु विज्जा देवताहरूले जस्तै टाढाटाढाका कुरा देखन सक्ने ज्ञान ।
- दिव्यसोत विज्जा देवताहरूले जस्तै टाढाटाढाका कुरा सुन्न
   सक्ने ज्ञान ।
- ४) इद्विविध विज्जा अनेक प्रकारको ऋद्वि देखाउन सक्ने ज्ञान ।
- ५) चेतोपरिय विज्जा अरूका मनका कुरा जान्न सक्ने ज्ञान ।
- क्लेश आस्रव निर्मूल गर्न सक्ने अरहत
   मार्गको ज्ञान ।
- ७) मनोमियद्भि विज्जा मनले चिताएका कुरा पूर्ण गर्न सक्ने ज्ञान ।
- ट) विपस्सना विज्जा नामधर्म र रूपधर्मका अनित्य, दुःख, अनात्मा स्वभावलाई प्रत्यक्ष अनुभव गर्न सिकने विपश्यना ज्ञान ।

#### पन्ध्र आचरण -

- १) शील संवर शीललाई संवर (रक्षा) गर्नु ।
- २) इन्द्रिय संवर इन्द्रियलाई संवर (नियन्त्रण) गर्नु ।
- ३) भोजने मत्तुञ्जुता भोजनको मात्राको ज्ञान हुनु ।
- ४) जागरियानुयोग सधै जागृत अथवा सजगताको अवस्थामा हुनु ।
- ५) सद्धा त्रिरत्न तथा कर्म र कर्मफलमा श्रद्धा (विश्वास)गर्नु ।

| परिच्छेद - १             |                                                          |
|--------------------------|----------------------------------------------------------|
|                          | - हरेक कार्यमा होस कायम राख्नु अथवा बेहोसी               |
|                          | अवस्थामा नहुनु ।                                         |
| ७) हिरी                  | – दुराचरण (नराम्रो काम) गर्नदिख लाज मान्नु ।             |
| ट) ओत्तप्प               | – दुराचरण (नराम्रो काम) गर्नदेखि डर मान्नु ।             |
| रं) वाहुसच्च             | – वहुश्रुत (धेरै कुराको ज्ञान) हुनु ।                    |
| १०) विरिय                | – कुशल कर्ममा वा यथार्थ ज्ञान (प्रज्ञा) बृद्धि           |
|                          | गर्नमा प्रयत्नशील हुनु ।                                 |
| ११) पञ्ञा                | - हरेक कुरामा परमार्थ यथार्थ ज्ञान (प्रज्ञा) हुनु ।      |
| १२) पठमज्भान             | – प्रथम ध्यान वितर्क, विचार, प्रिति, सुख,                |
|                          | एकाग्रता ।                                               |
| - All-                   | - व्रितीय ध्यान - विचार, प्रिति, सुख, एकाग्रता ।         |
| १४) ततियज्भान            | <ul> <li>तृतीय ध्यान - प्रिति, सुख, एकाग्रता</li> </ul>  |
| १५) चतुत्थज्भान          | - चतुर्थ ध्यान - सुख, एकाग्रता ।                         |
| ४) सुगतो                 | <ul> <li>सत्यको मार्ग अवलम्बन गर्दै अजर अमरको</li> </ul> |
|                          | अवस्था निर्वाणमा पुगिसकेका ।                             |
| ५) लोकविदू               | - सत्तालोक, संखारलोक र ओकास लोक भिनने                    |
|                          | तीनवटै लोकलाई जानिसकेका ।                                |
| क) सत्तलोक               | - सबै सत्व प्राणीहरू                                     |
| ख) संखारलोक              | – लौिकक∕सांसारिक नाम (चित्त) र रूप ।                     |
| ग) ओकास लो               | क – सबै सत्व प्राणीहरू बसोबास गर्ने स्थान ।              |
| ६) अनुत्तरो पुरिसदम्मसार | थि – देव, मनुष्य, तिर्यक र वेनेय्य प्राणीहरूलाई          |
| ,                        | सम्य पारी दमन गर्नुभएका ।                                |
| ७) सत्था देवमनुस्सान     | – सबै सत्व प्राणीहरू, ब्रम्हा, देव, मनुष्यहरूका          |
| _                        | गुरू हुनुभएका ।                                          |
| ट) बुद्धो                | - चतुरार्य सत्यलाई भिन्न, भिन्न विश्लेषण गरी             |
|                          | बुिकसक्नुभएको छ ।                                        |
| रं) भगवा                 | – सम्पूर्ण क्लेशलाई क्षय गरी अनन्त गुणले                 |
|                          | सम्पन्न भई भगवान हुनुभएको छ ।                            |
|                          | १२                                                       |

उहाँ सम्यक्सम्बुद्धलाई नमस्कार ।

पहिले जित पिन बुद्ध भइसकेका छन्, भिवष्यमा जित पिन बुद्ध हुने छन् तथा वर्तमान कालमा जो बुद्ध हुनुहुन्छ उहाँहरू सबैलाई म सदा वन्दना गर्दछु ।।१।।

बुद्धबाहेक अरू मेरो शरण छैन । बुद्ध नै मेरो\* उत्तम शरण हो । यस सत्य-वचनको प्रभावले मेरो जय मङ्गल होस् ।।२।।

उहाँ भगवान बुद्धको चरण धुलोलाई समेत श्रेष्ठत्तम सम्भी म वन्दना गर्दछु । यदि अज्ञानतावश बुद्धप्रति मबाट कुनै अपराध हुन गएको रहेष्ठ भने बुद्धले मलाई क्षमा गरून् ।।३।।

म जीवनपर्यन्त बुद्धको शरणमा जान्छु ।

#### धर्म बन्दनाको अर्थ

धर्म गुण ६ वटा छन् -

- १) स्वाक्खातो आदि मध्य, अन्तसम्म कल्याण हुने गरी राम्ररी खुलस्तरूपमा न्याख्या गरिएको ।
- सिन्दिट्ठिको आर्य पुद्गलहरूले आफैले साक्षात्कार गर्न सक्ने ।
- ३) अकालिको समय नबित्दै फल दिने ।
- ४) एहिपस्सिको "आउ र हेर" भनेर अनुभव गराउन (देखाउन) सिकने ।
- भ) ओपनेथ्यिको ऋमिकरूपले आर्यफलमा प्रतिष्ठित गराई निर्वाणसम्म पुऱ्याइदिने ।
- ६) पच्चतंवेदितब्बोविञ्जुहि विद्वतजनहरूले स्वयं विश्लेषण गरेर, अनुभव गरेर, प्रत्यक्षरूपले बोध गरी हासिल गर्न सिकने ।

त्यस निर्वाणसम्म पुऱ्याइदिने धर्मलाई नमस्कार । पहिले भएका धर्मलाई पनि, पिछ हुने धर्मलाई पनि, अहिले भएको धर्मलाई पनि म सदा वन्दना गर्दछु ।।१।।

धर्मवाहेक मेरो अरू शरण छैन । धर्म नै मेरो उत्तम शरण हो । यस सत्य वचनको प्रभावले मेरो\* जय मङ्ल होस् ।।२।।

लौकिक र लोकुत्तर दुवै प्रकारले उत्तम भएको धर्मलाई म वन्दना गर्दछ् । यदि धर्मप्रिति मवाट केही अपराध हुन गएको रहेछ भने धर्मले मलाई क्षमा गरून ।।३।।

म जीवनपर्यन्त धर्मको शरणमा जान्छु ।

#### संघ वन्दनाको अर्थ

संघ गुण र वटा छन् -

- १) सुप्पटिपन्नो जसरी उपदेश गरिएको छ त्यसरी नै आचरण गर्नुहुने ।
- शनुहुन । २) उजुप्पटिपन्नो राम्रो, सिधा आचरण गर्नुहुने ।
- डायप्पटिपन्नो प्रज्ञाज्ञानले सिंहत भई निर्वाण प्राप्तिको लागि आचरण गर्नुह्ने ।
- ४) सामीचिपटिपन्नो उचित मार्गगामी भई आचरण गर्नुहुने । ४) आहुनेय्यो आह्वान गर्न योग्य ।
- ६) पाहुनेय्यो अतिथि पाहुना सत्कार गर्न योग्य ।
- ७) दक्खिणेय्यो दान दिन योग्य ।
- ट) अञ्जली करणीयो हात जोडेर वन्दना गर्न योग्य ।
- ट) अनुत्तरं पुञ्जक्रवेत्तं लोकस्स ब्रम्हा, देव, मनुष्यहरूको, उपमा, नभएको, पुण्यको विउ रोप्न अति नै उत्तम खेत समान हुन्हन्छ ।

ती आठ आर्य पृद्गल महासंघलाई नमस्कार ।

पहिले भइसकेका संघलाई पनि, पछि हुने संघलाई पनि, अहिले भएका संघलाई पनि म सदा वन्दना गर्दछ ।।१।।

संघवाहेक मेरो अरू शरण छैन । संघ नै मेरो उत्तम शरण हो । यस सत्य वचनको प्रभावले मेरो\* जय मङ्गल होस् ।।२।।

शील. समाधि. प्रज्ञा तीनै प्रकारले उत्तम भइएका संघलाई म वन्दना गर्दछु । यदि संघप्रति मवाट कुनै अपराध हुन गएको रहेछ भने संघले मलाई क्षमा गरून् ।।३।।

म जीवनपर्यन्त संघको शरणमा जान्छु । चैत्य पूजाको अर्थ

सवै ठाउँमा प्रतिष्ठित भएका चैत्यलाई, भगवान बुद्धका शारीरिक धातुलाई, महावोधि वृक्षलाई र बुद्ध रूप सबैलाई नै म सँधै वन्दना गर्दछु ।।१।।

#### क्षमा याचनाको अर्थ

हे भगवान । प्रमादवश मेरो काय-वाक्-चित्तवाट केही भूल हुन गएको रहेछ भने, गम्भीरातिगम्भीर प्रज्ञावान तथागतले मलाई क्षमा गर्नुहोस् ।।२।।

#### आशिकाको अर्थ

शुद्ध चित्त<mark>ले गरेको यस वुद्ध पू</mark>जाबाट प्राप्त भएको पुण्यको प्रभागले तथागतको धर्म चिरस्थायी होस् र सबै लोकजन सुखी होऊन् ।।३।।

यस वृद्ध पूजाबाट मैले जित पनि पुण्य प्राप्त गरें, ती पुण्यत्नाई अनुमोदन गरी सबैको मन सन्तुष्ट होस् ।।४।।

दान-शीलादि दश पारमी सबै पूर्ण गरी इच्छित बोधिज्ञान प्राप्त गरी निर्वाणको साक्षात्कार गरून् । ।।५।।

### प्रतिपत्ति पूजा (धर्माचरणयुक्त पूजा) को अर्थ

धर्मानुकूल आचरणद्वारा म बुद्धलाई पूजा गर्दछु । धर्मानुकूल आचरणद्वारा म धर्मलाई पूजा गर्दछु । धर्मानुकूल आचरणद्वारा म संघलाई पूजा गर्दछु । यसरी धर्माचरणद्वारा अवश्य पनि म जाति, जरा, ग्याधि मरणवाट मुक्त हुनेछु ।।६।।

#### कामनाको अर्थ

यस पुण्यको प्रभावले मलाई कहिल्यै मूर्खको संगत निमलोस् । निर्वाण प्राप्त नभएसम्म सत्पुरूषको मात्र संगत मिलास् ।।७।। यस पुण्यको प्रभावले मेरो आश्रव क्षय होस् । यस पुण्यको प्रभावले मलाई निर्वाणको हेतु जुरोस् । यस पुण्यको प्रभावले सबै सत्व प्राणी सुखी रहून् ।।८।।

### पुण्यानुमोदनको अर्थ (पुण्य वितरण कार्य)

मेरो यो पुण्य हाम्रा आफन्तहरूलाई प्राप्त होस् । यस पुण्यको प्रभावबाट तिनीहरू सुखी रहून् ।।१।। (तीन पटक)

अहिलेसम्म हामीले प्राप्त गरेको पुण्य सम्पत्तिलाई सबै देवताहरूले सम्पूर्ण सिद्धि (निर्वाण) प्राप्तिको निमित्त अनुमोदन (स्वीकार) गरून् ।।१०।।

अहिलेसम्म हामीले प्राप्त गरेको पुण्य सम्पत्तिलाई सबै प्राणीहरूले सम्पूर्ण सिद्धि (निर्वाण) प्राप्तिको निमित्त अनुमोदन (स्वीकार) गरून् ।।११।।

अहिलेसम्म हामीले प्राप्त गरेको पुण्य सम्पत्तिलाई सबै भूत (प्रेत) हरूले सम्पूर्ण सिद्धि (निर्वाण) प्राप्तिको निमित्त अनुमोदन (स्वीकार) गरून् ।।१२।।

#### साधु ! साधु !! साधु !!!

(साधु ! साधु !! भनेको राम्रो ! राम्रो !! तपाईले भन्नुभएको कुरामा मेरो हाम्रो पनि समर्थन छ, यस्तै होस् भनी खुशी प्रकट गरी अनुमोदन गरेको अर्थ जनाउँछ ।)

(नोट : इदं नो = हाम्रो । इदं मे = मेरो । इदं वो = तपाईहरूको)



# परिच्छेद - २

#### नमो तस्स भगवतो अरहतो सम्मासम्बद्धस्स

# सद्धर्मः के, किन र कसरी ?

#### क) प्राक्कथन -

मानव भएर सार्थक जीवन बाँच्न धर्मको आधार आवश्यक छ । धर्म चाहिन्छ, तर सत्ययुक्त धर्मको अनुशरण अनिवार्य हुन्छ । धर्ममा सत्य, प्रकृति र नैसर्गिक स्वभाव मुखरित हुनुपर्छ । कल्पना, मान्यता, मतमतान्तर र स्वार्थन्धता धर्ममा निहित हुनुहुँदैन । व्यक्ति, जाति वा सम्प्रदायको मूल्य, मान्यताका आधारमा निर्मित वा विकसित धर्मले सच्चा आध्यात्मिक विकास र दिगो सुखशान्तिमा तगारोमात्र हाल्दछ । धर्म भनेको त सार्वजनीन, सार्वकालिक र सार्वदेशिक हुनुपर्छ ।

हामी धर्म गर्ने भन्छौं र आआफ्नो आस्था, विश्वास र मतानुसार धर्म गरिटोपल्छौं र धार्मिक कार्य भन्दै अल्मिलन्छौं पनि । तर धर्मको सच्चा अर्थ के हो भन्ने कुरामा हामी अनिभन्न नै छौं । यसरी धर्मको वास्तविक स्वरूप नजान्दा धर्म गर्ने भन्दाभन्दै अधर्म गरिरहेका हुन्छौं । देउतालाई खुसी पार्छु, आफ्ना ज्ञातिवन्धुलाई खुसी पार्छु भन्दै नानाथरीका अधार्मिक कियाकलापलाई अँगाल्दै अधार्मिक बनिरहेका हुन्छौं । यसमा हाम्रो ध्यान पुगेकै हुँदैन । पूजाआजाद्वारा प्राणीको बलीसमेत दिई ईश्वरलाई रिभाउन खोज्छौं । बलीबाट प्राप्त मासुलाई देउताको प्रसाद भनेर नाना थरीका परिकार बनाई आफ्ना परिवार र ज्ञातिवन्धुलाई भोजभतेर खुवाउँछौं । धर्मको नाममा हिसाकर्मलाई अपनाउँछौं । यसरी त हामीले अपायको ढोका पो घच्चच्याउन थाल्छौं । यो हाम्रो अज्ञानताले गर्दा हो ।

हामी धर्म मन्दिरमा खोज्छौँ, विहारमा खोज्छौँ, पुस्तक वा धर्मग्रन्थमा

खोर्ज्यों । फुल, अक्षता, धुप, दीप नैवद्यमा धर्म खोतल्छौं । धर्म त त्यहाँ हुँदैन । मन्दिरमा भगवानको मूर्ति हुन्छ र एकजना पुजारी हुन्छ । मूर्तिमा भगवान देख्छौँ । वास्तविक भगवानलाई चिन्दैनौँ । आस्था र भावभक्तिको कारणले मन्दिर तथा विहारमा गइन्छ । तर मन्दिरमा गएर त उपदेश वा ज्ञानगुणका कुराहरू पनि सुन्न पाईदैन । विहारमा जाँदा भने पूजा अर्चनाको साथै धर्म उपदेश सुन्न पाउँछौँ । ती उपदेशलाई सुनेर, बुभेर, मनमा धारण गरेर आचरणमा ढाल्नुपर्छ अनिमात्र धर्म बोल्दछ । त्यसैले धर्म त्यहाँ पनि हुँदैन । पूजा साम्रग्रीमा धर्म हुँदैन । फूलमा धर्म हुने भए बगैचामा धर्म छ्यास्छ्यास्ति पाइन्थ्यो । पुस्तक वा धर्मग्रन्थमा पनि धर्म हुँदैन । त्यहाँ त ज्ञानगुणका कुरा हुन्छन् जसलाई हामीले लिनु छ र व्यवहारमा उतार्नु छ ।

धर्म हाम्रो काय, वाक र चित्तको सम्यक आचरणमा हुन्छ । सत्ययुक्त धर्मलाई नै सद्धर्म भनिन्छ । त्यस धर्मलाई प्रथमतः सुन्नुपर्छ, चिन्तन गर्नुपर्छ अनि धारण पालन गर्नुपर्छ । भनिएको पनि छ – 'सुणाथ, धारेथ चराथ, धम्मे' अर्थात धर्मलाई सुन, धारण गर अनि पालन पनि गर । अनि धर्म हामीमा फरटाउँछ । त्यसरी फरटाएको धर्मले मात्रे हामीलाई दुःख-मृक्ति मार्गमा डोऱ्याउँछ । धर्म जीवनमा मुखरित हुनुपर्छ । धर्म श्रद्धाबाट विकसित भएको हुनुपर्छ । श्रद्धा पनि अन्धश्रद्धा होइन, सम्यक श्रद्धा हुनुपर्छ । सम्यक श्रद्धा नै सद्धर्मको बलियो जग हो ।

भगवान बुद्धले 'धर्मलाई जानेर मान्नु' भन्नुभएको छ । नजानिकन धर्म मान्नुको खासै अर्थ हुँदैन । मानेको होइन, जानेको धर्मले मात्र लाभ गर्दछ । जानेपछि मान्दा फरक पर्दैन । 'नजानी नबुभी धर्म स्वीकार नगर्नू' भनी कालाम जातिलाई उपदेश दिंदै भगवान बुद्धले भन्नुभएको थियो –

- पहिले नसुनिएका कुरा सुन्न पाएँ भन्दैमा त्यस कुरालाई स्वीकार्न हँदैन ।
- २) परम्परादेखि चलिआएको भन्दैमा स्वीकार्न हुँदैन ।
- ३) यस्तै नै भन्दै सुन्दैआएको भन्दैमा स्वीकार गर्न हुँदैन ।
- हाम्रो धर्मग्रन्थसँग मिल्छ भन्देमा स्वीकार्न हँदैन ।
- ५) यो कुरा त तर्कसंगत वा न्यायसंगत छ भन्दैमा स्वीकार्न हुँदैन ।
- यो कथन वा वाचन सुन्दर छ, मन पऱ्यो भन्दैमा स्वीकार्न हुँदैन ।

- ७) यो कुरा त मेरो विचारसँग मिल्छ भन्दैमा स्वीकार्न हुँदैन ।
- यो उपदेशकको व्यक्तित्व र वाचन शैली आकर्षक छ भन्दैमा स्वीकार्न हुँदैन ।
- ९) यो उपदेशक मेरो पूज्य गुरू हुन् भन्दैमा स्वीकार्न हुँदैन ।

त्यसैले धर्मजस्तो गम्भीर विषयलाई अरूको हाहामा लागेर वा नजानिकन नबुिभकन वा आफैले अनुभव नगरिकन आँखा चिम्लेर स्वीकार हुँदैन भनेर बुद्ध भन्नुहुन्छ । 'मैले बताएको कुरालाई पिन नचाखी स्वीकार नगर्नू' भनेर बुद्धले भन्नुहुन्थ्यो । यसबाट बुद्ध कित उदार हुनुहुन्छ भनेर थाहा पाउन सिकन्छ । अनि यसबाट वैचारिक स्वतन्त्रता र व्यक्तिगत निर्णयलाई मान्यता प्रदान गरेर प्रजातान्त्रिक मूल्यको पोषण गर्नुहुन्थ्यो भनेर पिन जान्न सिकन्छ ।

अतः सद्धर्मलाई प्रथमतः सुनारले सुन जाँचेभौ घोटी, पिटी, पोली अनि मुग्रोले ठोकी जाँच्नुपर्छ । नम्बरी सुन हो भन्ने कुरामा यिकन भएपिछमात्र त्यो सुनारले ढुक्क भई त्यो सुन किन्छ, नभए नक्कली भनी हुत्याइदिन्छ । त्यस्तैगरी धर्मलाई पिन कल्याणकारी हो होइन जाँची हो भन्ने लागेमा स्वीकार्नुपर्दछ । धर्म अभ सद्धर्म के हो जानौँ, किन चाहियो बुभौ र कसरी के गर्दा सद्धर्म जीवनमा उन्निन्छ त्यसलाई पिन जानी बुभी धर्मलाई जीवनको अभिन्न अङ्ग बनाई जीवनलाई सार्थक बनाउन कटिवद्ध हुनुपर्छ र दुःख-मुक्तिको अवस्था वा अनन्त सुखको अवस्था 'निर्वाण'को साक्षात्कार गरिलिनुपर्दछ ।

आज हामी देख्छोँ, 'धर्म' शब्द सुन्नेवित्तिकै कान थुन्ने र नाक खुम्च्याउने व्यक्तिहरू प्रसस्तै पाइन्छन् । धर्मलाई बुढाखाडाहरूको पेवा सम्फनेहरू पनि कम छैनन् । सायद मन्दिर धाउने, गेरूवा वस्त्र लगाई सत्कर्मदेखि विमुख हुनेलाई धार्मिक भनिने भएर पनि नयाँ पिढीहरू 'धर्म'देखि विरक्तिएको हुनुपर्छ ।

विरोधको लागि मात्र विरोध नभई रचनात्मक र सिर्जनात्मक तत्वको विकास गर्न विरोधाभासको पनि आवश्यकता रहन्छ । हिन्दुहरूले रामायण, महाभारत र गीतालाई नै धार्मिक दिग्दर्शनको मूल प्रवाह मानी मन्दिर धाउने, मुसलमानहरूले मस्जिदमा गएर अल्लाह मात्र अलाप्ने, इसाइहरूले गिर्जाघरमा गएर कथित ईश्वर पुत्र इशुखीष्टको कस अगाडि नतमस्तक मात्र हुने र बौद्धहरूले विहार गुम्बामा गई बुद्ध प्रतिमाको

अगाडि वन्दना मात्र गर्ने प्रकियालाई 'धार्मिक प्रकिया' मान्ने र ती प्रकियामा संलग्न हुने व्यक्तिलाई 'धार्मिक' व्यक्ति भनेर मान्ने भएर पिन युवाहरूमा धर्मप्रतिको नकारात्मकता फस्टाएको हुनुपर्छ । जसको चित्त निर्मल छ, जसले धर्मको मर्यादा पालन गर्दछन्, शान्त र शुद्ध छन्, लोभ कोध र मोहको वशमा पर्दैनन्, काय, वाक र चित्तले सबैको कल्याण साध्छन् भने ती अवश्य पिन 'धार्मिक' हुन् । अज्ञानता, भय र भ्रान्तिको अन्धकारबाट निस्की सत्कर्मको उज्यालोमा पदार्पण गर्नु मानवमात्रको नैसर्गिक अधिकार र कर्तव्य हो । अन्धकारमा रूमिल्लई जुनिकरीको उज्यालोलाई वास्तविक उज्यालो ठानी भुलक्कड बन्नुलाई धार्मिक जीवन अपनाएको भिन्दैन ।

आज विश्वमा तीनसयभन्दा बढी धर्म प्रचलनमा छन् भनिन्छ । त्यतिका धर्म किन चाहियो ? आआफ्ना पृथक पृथक संकीर्ण विचार, मान्यता र मतमतान्तरको फलस्वरूप ती धर्महरू च्याउसरि उम्रेका हुन् । मानव मानवमा धार्मिक संकीर्णता, जीवनप्रतिको भ्रामक दृष्टिकोण र अहंकारले जरो गाडेको छ । यसैले पनि हामी इतिहासमा पाउँछौँ कि धर्मको नाउँमा कित लडाई त लडिसिकए । धर्म त समन्वयको लागि हो, मेलिमिलापको लागि हो, भाइचाराको लागि हो । त्यसैले हामीलाई सामान्य धर्मको मात्र होइन, सद्धर्मको खाँचो छ ।

मानिस, मानिस भएर पहिले बाँचोस् । जाति र सम्प्रदाय त समय र परिस्थिति अनि व्यक्ति व्यक्ति व्यक्ति व्यक्ति का उह र शक्ति प्रदर्शनार्थ पिछ बनाइएका हुन् । असल मानिस जुनसुकै नामबाट पिन असलै हुन्छ चाहे ऊ जुनसुकै जातका किन नहून्, जुनसकै सम्प्रदायका किन नहून् । आज हामी देख्छौँ, धर्मजस्तो पिवत्र र सार्वजनीन कुरालाई जातपातसँग मुिछन्छ । यो ज्यादै खेदको कुरो हो । बुद्धले पिन भनेका छन् — मानिस जातले ठूलो वा सानो हुँदैन, बरू उसको कर्म वा कामले हुन्छ । शीलवन्त सानो जातको भए पिन ठूलो हुन्छ । दुष्शील मानिस ठूलो जातको भए पिन साना र नीच हुन्छन् । प्रकृतिको नियम सबैलाई समानरूपले लागु हुन्छ । आगोले पोल्छ । यो प्रकृतिको नियम हो । यसको धर्म नै छुनेलाई पोल्नु हो । चाहे ठूला जातले छोऊन् चाहे साना जातले, चाहे रिसाऊन् चाहे खुसाऊन्, आगो छोएपिछ पोलिहाल्छ ।

धार्मिक बन्न चाहनेले सदाचारी जीवन शैली अपनाउनुपर्छ, ध्यान

सद्धमं के, किन र कसरी? समाधिद्वारा मनको विकारलाई समन गर्नुपर्छ अनिमात्र धार्मिक होइन्छ । मन्दिर धाउनु नधाउनु, मूर्ति पूजक बन्नु नबन्नु, चन्दन टीकाले निधार सिगार्नु निसंगार्नुमा धार्मिक अधार्मिक होईदैन । अतः धर्मलाई अपनाउनुभन्दा पहिले सद्धर्मका गुणहरूसँग परिचित हुन जरूरी छ । सद्धर्मका ६ गुणहरू हुन्छन् । ती गुणहरू पालिमा दिइएका छन् । तिनको नेपालीमा अर्थ पनि दिइएको छ । ती हुन् —

स्वाक्खातो भगवता धम्मो सन्दिड्डिको अकालिको एहिपस्सिको ओपनेयेको पच्चतंवेदितब्बोविञ्ज्रुहिति

- भारताक्खातो सत्ययुक्त धर्म आदि, मध्य र अन्त्यसम्म कल्याणकारी हुन्छ । सत्यधर्म यसरी देशना गरिएको हुन्छ जसको आचरणले धर्म पालकको इहलोकमा र परलोकमा पनि कल्याणकारी हुन्छ । केही समयसम्म मात्र होइन, जहिले पनि कल्याणकारी हुनेगरी देशना गरिएको हुन्छ ।
- २) सन्दिहिको धर्मले <mark>फल यही अहिले नै आउनुपर्छ । धर्मलाई</mark> होसपूर्वक धारण र पालन गर्दा यही जीवनमा फल दिने हुनुपर्छ ।
- ३) अकालिको धर्मले समयको हिसाब राख्दैन । धर्माचरण गर्ने व्यक्तिलाई समय निबत्दै फल दिन्छ । अहिले यो वर्तमान जीवनमा केही गर्ने होइन मरे पिछ स्वर्ग पुऱ्याउँछु भन्ने फुस्ल्याहत सच्चा धर्मले दिंदैन ।
- ४) एहिपिसिको धर्मले 'आएर अनुभव गरी हेर' भनी चुनौती दिन्छ । 'आऊ र विश्वास गर' भनी धर्मले अन्धभिक्तमा डो-याउँदैन । आफैले सुनी, बुभी, चिन्तन-मनन गरी पालन पिन गरी जाँची अनुभव पिन गरी मात्र अपनाउन भन्छ । करकापमा फसाउँदैन ।
- ५) ओपनियको धर्मपालकलाई एकपिछ अर्को तहमा पुन्याई फल दिई निर्वाणमा प्रतिष्ठित गराउँछ । भवाग्रको स्थितिमा मात्र होइन जन्म-मरणको चकबाट मुक्त रहेको सर्वो च्च सुखको अवस्था निर्वाणसमेत प्राप्त गराइदिन्छ ।

परिच्छेद - व

६) पच्चतंवेदितब्बोविञ्ञुहि'ती — विद्वानवर्ग र समभवार वर्गले आफैले अध्ययन गरी विश्लेषण गरी, आफैले जानी बुभी ग्रहण गर्दछन् । अपनाउन वाध्य गरी सम्प्रदायमा बाँध्दैन ।

कसीमा घोट्दा जे परिणाम निस्कन्छ त्यसलाई अमल गर्ने नगर्ने निर्णय हामी आफैले गर्न सक्दछौं। तर हामीलाई परम्परा यति प्रिय भइसकेको छ कि अन्धो प्रेमवश महादेवले सतीदेवीको लाश बोकेर यताउता भौतारिहिडेझै हामी पनि बहुलडीपन प्रदर्शन गर्दै काममा नआउने भइसकेका परम्परागत शैलीलाई पनि आजपर्यन्त बोकी हिंड्न उन्मुख हुन्छौ र यथार्थ सत्यलाई सक्षात्कार गरी वरत्र र परत्र समार्नमा लागि पर्दैनौँ। जन्मेजित सबै वृद्ध हुनुपर्छ, रोगी हुनुपर्छ र मृत्यु पनि हुनुपर्छ, नाई भनेर सुख पाईदैन। यी व्यक्तिगत अनुभूतिका कुरा हुन्। त्यस्तै धर्म, परमार्थ ज्ञान र निर्वाण पनि पुरै व्यक्तिगत अनुभूतिका कुरा हुन्। जन्म र मृत्युका कुरा जित सत्य र अनिवार्य छ, निर्वाणका कुरा पनि त्यतिकै सत्य छ किनभने निर्वाण नै दु:ख-मृक्तिको अवस्था हो।

प्रचलित अर्थमा धर्मको आवश्यकता स्वर्ग प्राप्तिको लागि ठानिन्छ । स्वर्ग सोपानको खुड्किला धार्मिक अनुष्ठान वा कर्मकाण्डलाई लिइन्छ । तर स्वर्गको सुख प्राप्तिमात्र हाम्रो लक्ष्य हुनुहुँदैन । त्यहाँबाट पनि कर्मको अविध सिकएपि भर्नुपर्छ । शुद्ध चित्त र सत्कर्म विनाको अनुष्ठान धर्म हुन सक्दैन । मरेपिष्ठमात्र होइन, यही जीवनमा अहिलेको अहिल्यै पनि धर्मको फल आउनुपर्छ । अर्को जीवनलाई स्वीकार नगर्ने धेरै पाइन्छन् । अर्को जीवन धारण गर्नुपर्ने आधार पनि छन् । त्यसलाई एकैछिन परे राखौँ । जसको वर्तमान जीवन सत्कर्ममा बितेको छ उसको यो जीवन त राम्ररी बित्ने भो भो उसको अनागत जीवन पनि वर्तमान जीवनबाट प्रभावित नभई छोड्दैन । किनभने कारण बनेपिछ प्रभाव प्रकट भइहाल्छ ।

सदाचारको फल सुखद र दुराचारको फल दुःखद हुन्छ । मानी लिऔ, मैत्री सदाचार हो र क्रोध दुराचार हो । तपाई क्रोधमा हुनुहन्छ र अगाडी भएको मानिसलाई गाली गर्नुहुन्छ भने त्यसको फल तुरून्तै देखन पाउनुहुनेछ । क्रोधको फल कहिले पो गतिलो देखिएको छ र ! अक्रोधले वा मैत्री करूणाले द्रवित भई गरिएको व्यवहारले आफू र आफ्नो सम्पर्कमा आउने दुवैलाई शान्ति र सुखको आभास दिन्छ । मैत्रीले नै हामीलाई

सुखसँग जिउन सिकाउँछ । मैत्रीपनि धर्मकै बलियो शाखा हो ।

धर्मको अन्तिम लक्ष्यचाहि निर्वाण (दुःख-मुक्ति)को प्राप्ति हो । जन्म जन्मान्तरदेखि सञ्चित सत्कर्म, त्याग र प्रज्ञा नै उक्त लक्ष्य प्राप्तिको साधन बन्न जान्छन् । यसको विपरित जन्मजन्मान्तरको सञ्चित राग, द्वेष, ऋोध र अहंकारले वशीभूत भएर गरिएका अकुशल कर्महरूले निर्वाणको बाटो बन्द गरी नरकगामी बनाइदिन्छन् । जीवन धारण गर्न पर्नु नै दुःख हो । यसैले जीवन धारण गरी कुन सुखको आसा राख्ने ? जन्मे पिछ बूढो हुन, रोगी हुन र मृत्यु हुन परिहाल्छ । मन परेको वस्तु, व्यक्ति वा स्थिति प्राप्त हुनु पनि दुःखै हो । त्यसैले भगवान बुद्धले चार आर्य-सत्यमा दुःख-सत्य भन्नुभएको छ । दुःखलाई निरोध पनि गर्न सिकन्छ र दुःख निरोध गर्ने उपाय/मार्ग पनि भगवान बुद्धले बताउनुभएको छ । त्यस उपाय/मार्गलाई आर्यअष्टांगिक मार्ग भनिन्छ । यसबारे पिछ चर्चा हनेछ ।

२६०० वर्षअघि भगवान गौतम बुद्धले प्रतिपादित गर्नु भएको धर्म पूर्वाग्रह छोडी चिन्तन मनन गर्ने हो भने वैज्ञानिक दृष्टिकोणले पनि सामयिक छ । जबसम्म पृथ्वी वा ब्रम्हाण्डमा एक मात्र प्राणी बाँकी रहलान् तबसम्म यो धर्म बोल्नेछ । किनभने बुद्धको धर्म सम्प्रदायमा बाँधिएको छैन । सबै प्राणीहरूको समान कल्याण समाहित छ यसमा । बुद्धले प्रतिपादन गरेको धर्मलाई सम्प्रदायमा मुछिनु सान्है खेदको कुरा हो । सायद कसैले यो मान्छे बौद्ध भएको नाताले बुद्धको गुणगान गरेको भनी सम्प्रदायिक गन्ध छर्लान् तर सबै प्राणीलाई भलो गर्ने, सदा सत्य र कल्याणकारी हुने कुरालाई तुच्छ ठानी ग्रहण गर्देनन् भने हानी उसैको हुनेछ, दिनको हानी हुँदैन ।

## ख) सद्धर्मको चिनारी -

सत्ययुक्त धर्मलाई 'सद्धर्म' भनिन्छ । कल्पना, मतमतान्तर, साम्प्रदायिक मान्यता, जातीय मान्यता आदि विभेदयुक्त आचरणदेखि सद्धर्म अलग्गै रहन्छ । सद्धर्ममा यी सबैसँग नाममात्रको पनि सम्बन्ध रहँदैन । सत्यसँग तादात्म्यता राख्दै लौकिकतालाई सुधार्दै पारलौकिकतातिर अघि बढ्दै जन्मजन्मान्तरदेखि संचित क्लेशको कारणले संसारमा बारम्बर देखापर्नुपर्ने कारणहरूलाई निमित्यान्नु पार्दै मानव जीवनलाई सार्थक पार्ने

*पारच्छद - २* अनिवार्य एवं अपरिहार्य तत्वको नाम हो – सद्धर्म ।

त्यो अपरिहार्य तत्व भनेको सम्यक आचरण नै हो । भगवान बुद्धले त्यो सम्यक आचरणको उपदेश गर्नुभएको छ । त्यो आचरण भनेको दुःखको निरोधको लागि नै हो । दुःख छ, दुःखका कारण छन्, दुःखबाट मुक्ति छ र दुःखबाट मुक्त हुने उपाय छन् भनेर 'चार आर्य-सत्य'अन्तर्गत देशना गर्नुभएको छ । यसबारे अलि विस्तृतरूपमा पिछ चार आर्य-सत्यको परिच्छेदमा चर्चा हुनेछ ।

सद्धर्मको परिचयात्मक प्रस्तुति तल दिइन्छ —
क) आठ अङ्गसहितको कल्याणकारी आचरणलाई पनि सद्धर्म भनिएको छ । ती हुन —

- अ) कल्याणकारी धारणा (सम्मादिट्डि),
- आ) कल्याणकारी विचार (सम्मासंकप्पो),
- इ) कल्याणकारी बोलिवचन (सम्मावाचा),
- ई) कल्याणकारी कायिक कर्म (सम्माकम्मन्तो),
- उ) कल्या<mark>णकारी व्यवसाय (सम्माआ</mark>जीवो),
- क) कल्याणकारी सजगता (सम्मासति),
- ए) कल्याणकारी कोशिस (सम्मावायामो) र
- ए) कल्याणकारी एकाग्रता (सम्मासमाधि) ।

ख) भगवान बुद्धले 'सद्धर्म'<mark>लाई परिभाषित गराई माग्दा भन्नुभएको</mark> थियो —

> 'सब्ब पापस्स अकरणे, कुसलस्स उपसंपदा । सचित्त परियोदपन एतं बुद्धानुसासनं ॥'

अर्थ

कुनै पनि पापकर्म नगर्नू, पुण्यकर्म सचय गर्नू र चित्तलाई पवित्र राख्नू यही नै सबै बुद्धहरूले दिने उपदेश हुन् ।

- ग) यी १० प्रकारका आचरणलाई पनि सद्धर्मका पोषकको रूपमा लिइएको छ —
  - अ) त्याग चित्त उत्पन्न गरी दान कार्यमा उद्यत रहनु (दान),
  - आ) बोलिवबन र काय कर्मद्वारा सम्यक आचरण गर्नु (सील),
  - इ) ध्यान भावना गरी मनलाई वशमा राख्नु (भावना),
  - ई) आफ्ना मान्यजनलाई सम्मान गर्नु, (अपच्यान)

- उ) धर्म वा पुण्यको काममा हात बटाउनु (वेय्यावच्च),
- क) आफूले गरेको पुण्य अरूलाई पनि छोडिदिनु (पत्तिदान),
- ए) अरूले गरेको पुण्यलाई अनुमोदन गर्नु (पत्तानुमोदन),
- ऐ) धर्मका कुरा बेलाबखतमा सुन्नु (धम्मरसवन),
- ओ) बेलाबखतमा धर्मका कुरा सुनाउनु (धम्मदेसना),
- औ) ठीक धारणा लिनु (दिट्ठिजुकम्म)

## घ) यी ७ प्रकारका लोकुत्तर धनलाई पनि सद्धर्मको दायरामा लिइएको छ

- अ) सम्यक श्रद्धा हुनु (सद्धा),
- आ) शीलाचरण राम्रो हुनु (सील),
- इ) राम्रो काम गर्नमा लाज नमान्नु (हिरी),
- ई) राम्रो काम गर्नमा डर नमान्नु (ओतप्प),
- उ) धेरै कुराको जानकारी राख्नु (बहुसुत),
- क) लोकुत्तर लाभको कामना गरी दान दिनु (चाग) र
- ए) यथार्थ तथा प्रत्यक्ष ज्ञान हुनू (पञ्जा) ।

# ङ) साथै यी <mark>चार बम्हविहारमा रही आचरण गर्नुलाई पनि</mark> सद्धर्ममा लिन सकिन्छ —

- अ) मैत्री ब्रम्हवि<mark>हार (सबैसित समान</mark> ब्यवहार गर्नु) (मेत्ता-भावना),
- आ) करूणा ब्रम्हविहार (दुखीहरूउपर दयाभाव राख्नु) (करूणा-भावना),
- इ) मुदिता ब्रम्हविहार (ईर्ष्या नगर्नु, चित्त प्रसन्न पार्नु) (मुदिता-भावना)
- ई) उपेक्षा ब्रम्हविहार (प्रिय अप्रियमा भेद नराखी समान भाव राख्नु) (उपेक्खा-भावना। ।

#### च) सद्धर्मको अन्तिम लक्ष्य -

सबैभन्दा उत्तम अभ्यास त सम्यकदृष्टिसहितको विपश्यना ध्यान साधना हो । यसैबाट अनित्य, दुःख र अनात्माको भाविता गर्दै दुःखका प्रमुख कारक-तत्वका रूपमा रहेका क्लेशको घारीलाई फार्दै दुःख-मुक्तिको अवस्था 'निर्वाण'को साक्षात्कार गर्न सक्षम होइन्छ । सद्धर्मको अभ्यासको अन्तिम लक्ष्य पनि यही नै हो ।

#### ग) सद्धर्मको सही आंचरण र त्यसबाट लाभ -

माथि उल्लिखित 'आर्य अष्टांगिक मार्ग' नै सद्धर्मको सही अभ्यासगत पक्ष हो । यसलाई शील, समाधि, प्रज्ञा भनेर तीन मार्गमा वर्गीकरण गर्न सिकन्छ । यी तीन नै हाम्रो जीवनको मार्गदर्शक बन्नुपर्छ । यसले नै हामीलाई सम्यक जीवन निर्वाह गर्न सिकाउँछ । यही नै धर्म हो । सबै वस्तु व्यक्ति र स्थिति अनित्य छन्, परिवर्त्य छन् । त्यसैले यिनीहरूसँग टाँसिरहने स्वभाव टुट्नुपर्छ । ती वस्तु, व्यक्ति र स्थितिसँग टाँसिरहने स्वभाव नै दुःख हो । कि त हामीले हेर्दा हेर्दा ती नास भएर जान्छन् कि त उनीहरूको उपस्थितिमा हामी नै नास भएर जान्छौँ ।

हामीले आज जुन कुरोलाई सुख भनी टानिरहेका छौँ, जुन कुरोलाई पाउन मरिमेटिरहेका छौं, त्यो पनि कहाँ सुख हो र ? त्यो त मृगतृष्णा मात्र हो । त्यो त त्यो सुनको मृग जस्तै हो जसको पिछा श्रीरामले गरेथे अन्तमा भेट्टाएथे मारीच यक्षलाई । त्यो त तरबारको धारमा लटपटिएको मह चाटुन जस्तै हो । त्यो वास्तविक सुख नै भए सदा एकनास सुखकारक हुनुपर्ने हो । नित्य हुनुपर्ने हो । एकैछिन पछि त्यस सुख भनाउँदाले दुःखनुभूति <mark>दिइहाल्छ, तीतो</mark> औषधिमा लेप गरेको चिनी पग्लेर गई तीतो स्वाद दिए जस्तै । हुनसक्छ, त्यो तीतो औषधिले त अन्ततोगत्वा हामीलाई कल्याणे गर्ला तर त्यस क्षणिक सुखले दुःखको कारण बनी हाम्रो खोइरो मात्रे खन्छ । सच्चा सुख त त्यो हो जुन सार्वकालीक (जुनसुकै बेला पनि उस्तै सुख दिने) हुन्छ, सार्वजनीन ( जुनसुकै जात वा सम्प्रदायका मानिसलाई पनि उतिकै सुख दिने) हुन्छ, र सार्वदेशिक (विभिन्न भौगोलिक वातावरण भएको देश देशान्तरमा पनि उत्तिकै सुख दिने) हुन्छ । त्यो सच्चा सुख हो जुन नित्य हुन्छ, अपरिवर्त्य हुन्छ र अक्षय हुन्छ । यही सुखको लागि नै हामीलाई धर्म चाहिएको हो । खेलवाडुको लागि आडम्बरको लागि कदापि होइन । त्यो अनन्त सुख निर्वाण हो जसको प्राप्तिपछि पुनः पुनः जन्म लिई दुःख पाउने टन्टा फसाददेखि हामी मुक्त हुन सक्छौं।

यो निर्विवाद कुरो हो कि विना कारण केही हुँदैन । कारण (अबगकभ) नभई प्रभाव (भााभअत) हुँदैन । अब हेर्नोस् न - हामी काय, वाक चित्तले अकुशल कर्म गर्छौं । यो जन्ममा पनि दुःख पाउँछौं, अर्को भव पनि तयार पाछौँ । हामी जन्म लिइरहन्छौं अनि दुःख पाइरहन्छाँ, किन ?

<del>- सद्धर्म : के, किन र कसरी ?</del> तथा द्यामीले गरेको अकथाल

यसको पनि कारण छ - त्यो हो हाम्रो अज्ञानतावश हामीले गरेको अकुशल कर्म ।

कारण-फल, फल-कारण कुमालेको चक्रभै घृमिराख्छ, र हामी अज्ञानतावश त्यस चऋमा फनफनी घूमिराख्छौ । हामीले समयमै होस राखी अकुशल कर्म रोक्न सकेको भए त्यो कारण बन्ने थिएन, अनि कारण नभएपि प्रभाव कसरी सम्भव हुन्छ ? एउटा अर्को उदाहरण लिऔ – बीउ छ, बिरूवा छ, हाँगा बिगा छन, पात पतिंगर छन, फलफूल छन् । बीउ निर्मूल भएमा बिरूवा पनि हुँदैन, हाँगा बिगा पनि हुँदैनन्, पातपतिंगर पनि हुँदैनन, र फलफुल पनि हुँदैनन । अनि नयाँ नयाँ बिरूवाको सम्भाव्यता पनि हुँदैन् । त्यस्तैगरी हामीले पनि सत्कर्म गरी बीउ भुट्नुपरेको छ । बीउ भुट्ने कामको लागि 'धर्म' सर्वोत्तम र सशक्त साधन हो । भुटेको बीउ अंकुरण हुन सक्तैन । हाँगा बिगा मात्र काटेर दुक्क भएर बस्न हुन्न, फेरि फेरि अंकुरित हुन सक्छ । हामीलाई भवसागरमा फेरि तान्न सक्छ । आज आएर भाग्यवादीहरू <mark>यही 'कारण-प्रभाव'</mark> लाई नै भाग्य भन्ने संज्ञा दिन्छन् । बुद्ध यस विषयमा पनि कम ऋान्तिकारी छैनन् । उहाँ भन्नूहन्छ, - हाम्रो भाग्य वि<mark>धाता अरू कोही छन । आफ</mark>नो भाग्य विधाता स्वयं आफै हो । हामीलाई भवसागरबाट तार्ने कुनै ईश्वर वा पुरोहित छैन । यदि टार्न सक्ने कोही छन् भने पनि आफू स्वयं नै छ ।

कोही धर्मको नाममा आडम्बर गर्दछन्, धार्मिक अनुष्ठान र कर्मकाण्डमा अमूल्य संमय खेर फाल्छन् र धार्मिक हुनुको गर्व गर्छन् भने त्यो उसको भुलभुलैयामात्र हो । हाम्रै अज्ञानताले गर्दा नै भवचक्रको निर्माण गर्छौ र अनन्तकालसम्म जन्म-मरणको चक्रमा पिल्सिन्छौँ । यो आफ्नै (अविद्या) अज्ञानताको कारणले हो । किनभने अज्ञानताको कारणले नै हामी अकुशल कर्म गर्न पुग्छौँ ।

आज विश्वमा अशान्ति छ । ठाउँ ठाउँमा लडाई र अशान्ति मिश्रित खबरहरू सुनिन्छ । सबैजना 'शान्ति ! शान्ति !!' भनी चिच्याइरहेका छन् तर शान्ति कही दृष्टिगोचर हुँदैन । किन ? किनभने भित्र हृदयमा धर्म पल्लवित भएको छैन । चाहना एउटा, कर्म एउटा हुनु नै अशान्तिको कारण हो । निबुवाको बीउ रोपेर आँप फलोस् भन्ने चाहना गर्छौं । निबुवाबाट आँप फलेन भनी रिसाउर्छौं । आकास ताक्छौ, बली दिन्छौ, नभए आफ्नो टाउको फोर्छौं तैपनि निबुवाको आँप नभएको देखेर धर्मलाई

परिच्छेद - २ दुत्कार गर्छौं, ईश्वरलाई धिक्काछौं र आपस आपसमा वैमनस्य बढाई भगडाको तयारी गर्छौं अनि शान्ति कसरी सम्भव होला ? शान्ति बाहिर टर्च बाली खोजिहिंडछौं, भित्र अभ्यान्तरमा चियाउने कोशिस गर्दैनौं । व्यक्तिमा सद्धर्म जागेको भए वा होसपूर्वक सत्कर्म गरेको भए शान्ति घर दैलोमा भेटिन्थ्यो । 'वसुधेव कुटुम्बकम्' भन्ने नारालाई नारामै सिमित नराखी व्यवहारमा ल्याउन सिकन्थ्यो ।

हामीमा कर्म अकर्मको, पाप पुण्यको, सत्य असत्यको पहिचान भएन । परम्परा हामीलाई प्यारो भइदिएको छ । हो, परम्पराका कतिपय कुराहरू आजसम्म पनि त्यतिकै मान्य र अनुशरणयोग्य छन् । तिनलाई जगेर्ना गर्नुपर्छ । तर त्याज्य र सुधारयोग्य हो भने त्याग्न पनि पर्छ, सुधार पनि गर्नुपर्छ । अन्धश्रद्धा कुनैमा पनि उचित छैन । आफ्नो विवेक, तर्क, चिन्तनको कसीमा घोटिहेर्ने जमर्को पनि हामीले गर्नुपर्छ । हाम्रो कल्याण हाम्रै हातमा छ । कसैले केही गरिदेला भन्ने आसमा परेर काम बन्दैन । हाम्रो स्वर्ग वा नरकको निर्माता हामी आफै हौं । पाप पनि हामीबाटै हुन्छ र त्यसको तीतो फल पनि हामीले नै भोग्नुपर्छ । पुण्य पनि हामी आफैबाट हुन्छ र त्यसको मीठो फल पनि हामीले नै चाख्न पाउँछौं भने अनपेक्षित फल नपाउन र अपेक्षित फल पाउनको लागि बीचमा अर्को शक्ति वा तत्वको अस्तित्व स्वीकार्नुपर्ने आवश्यकता देखिदैन ।

अतः सद्धर्मको आचरणबाट नै दुःख-वन्धनबाट मुक्त हुन सिकन्छ । सद्धर्मको आचरण भनेको आफूलाई पनि अरूलाई पनि हितसुख हुने सत्य एवं प्रिय बोलिवचन बोल्ने, दोषरहिते कायकर्म गर्ने, स्वच्छ व्यवसाय अपनाउने गर्नुपर्छ । यी त भए — शारीरिक र वाचिकतवरले गर्ने सद्व्यवहार । मानसिकतवरले पनि हामी सचेत र सजग हुनुपर्छ जस्तै जुनसुकै काम गर्दा पनि होस राख्ने, आफूबाट पापकर्म नहुन दिन कोशिस गर्ने, पुण्यकर्म गर्नमा कोशिस पुऱ्याउने काम पनि हुँदैजानुपर्छ । कल्याणकारी धारणा लिने र विकसित गर्ने अनि आफू र अरूलाई कल्याण हुने विचार, चिन्तन र अठोट पनि मनमा विकसित गर्नुपर्छ र तदनुरूप कर्म गर्नुपर्छ ।

बुद्धको शिक्षा कर्ममा आधारित छ । आचरण भनेकै सम्यक कर्म गर्नु हो । कर्म त अहितको उद्देश्यले पनि गरिन्छ । यसलाई यहाँ सद्धर्मको आचरणमा लिइएको छैन । सद्धर्मले आफूलाई अहित हुने वा अरूलाई अहित गर्ने, आफूलाई दु:ख हुने वा अरूलाई दु:ख दिने कर्मदेखि टाढा सहमं : कें, किन र कसरी ? रहन सिकाउँछ । यसरी मात्र दुःखका कारणहरूको निवारण हुन्छ र दुःख-मुक्तिको दिशातिर बढ्न सिकन्छ । सत्कर्म नै सम्यक आचरण हो र दुष्कर्म नै मिथ्या आचरण हो । सद्धर्मको आचरण भनेको दुष्कर्मबाट विरत हुनु हो ।

सदाचरणद्वारा शरीर र वचनका कर्महरू सम्यक भई आफ्नो तथा अर्काको हित सुख कल्याणका लागि सम्पादन गर्न सिकन्छ । समाधिको आचरणद्वारा मनलाई कजाई मनमा थुप्रिएका क्लेशको घारीलाई फाँड्दै सिनित्त पार्न सिकन्छ । क्लेशको घारीलाई प्रज्ञाको लाग्ने हँसियाले सफाचट पार्न सिकन्छ । यसरी हामी बुभ्न सक्दछौँ कि शील, समाधि र प्रज्ञाद्वारा मात्र भव-वन्धनलाई काट्न सिकन्छ र सम्पूर्ण दुःखका जराहरूलाई उन्मूलन गरी जन्म-मरणको चक्रलाई टक्क रोक्न सिकन्छ र अक्षय सुखको अवस्था 'निर्वाण'को साक्षात्कार गर्न सिकन्छ ।

(शील, समाधि र प्रज्ञाबारे पिछ अलि विस्तृतरूपमा 'चौथो आर्य-सत्य'अन्तर्गत व्याख्या हुनेछ ।)

Dhamma.Digital



## परिच्छेद - ३

## चार आर्य-सत्य

#### क) प्राक्कथन -

मानिसहरू भन्नलाई 'सत्य' एउटा मात्रे छ भन्छन् तर बुद्धले चारवटा सत्यको प्रतिपादन गर्नुभएको छ । त्यसैले संसारमा सत्य खोज्ने हो भने चारवटामात्र भेट्टिन्छन् । यसभन्दा अरू र यसभन्दा बढ्ता अरू सत्य छैनन् । यदि कसैले अरू पिन सत्य देखाउँछन् भने ती मिथ्या, कपोलकित्पत र भ्रामक सिद्ध हुन्छन् । धर्ममा यी चार सत्यकै बोलवाला हुन्छ । सत्य कुरा के हो भने तथाकिथत अन्य धर्ममा यी चार सत्यको ब्याख्या पाईदैन । पूर्वाग्रह त्यागेर भन्नुपर्दा बुद्धोपदेशित (शिक्षा) धर्ममा मात्र यी चार सत्यको वर्णन पाइन्छ । सम्पूर्ण त्रिपिटक वा ८४ हजार धर्मस्कन्ध यिनै चार सत्य वरिपरि चक्कर काट्छन् । यी चार सत्यलाई आर्य-सत्य भनिन्छ । संख्यामा ४ हुनाले 'चार' भनिएको हो, सत्पुरूषहरूले आफैले भाविता गरी विष्लेशन पिन गरी आफूमै घटाएर साक्षात्कार गर्न सिकेने हुनाले 'आर्य' भनिएको हो र कहिल्यै पिन नबदिलने सदा उस्तै र त्यतिकै प्रभावकारी रहने हुनाले 'सत्य' भनिएको हो ।

भनिएको पनि छ — 'चतुसच्च विनिमुत्तो धम्मो नाम नित्थ' अर्थात् जुन धर्ममा चार आर्य-सत्य'को प्रविष्टि छैन, त्यो धर्म धर्म नै होइन, अर्थात् त्यस्तो धर्ममा निर्वाणितर लैजाने ज्ञान हुँदैन । जलचर, थलचर, नभचर, भीमकाय, भीना, मिसना, दृष्ट अदृष्ट, टाढाका निजकका सबै चराचर प्राणीहरू यसै सत्यमा घुमिरहेका छन् । यसबाट अलग्ग रहेका कुनै पनि सत्व छैनन् । अरू त अरू देवलोकका देवताहरू अप्सराहरू र रूप अरूप ब्रम्हलोकका ब्रम्हाहरू पनि यस सत्यबाहिर छैनन् । धर्म अभ

सद्धर्मलाई राम्ररी यथार्थतः बुभ्ग्नु छ भने यी चार आर्य-सत्यलाई नबुभ्गी हुँदैन । बुभ्ग्नु पनि सरसरति बुभ्ग्रेर पुग्दैन । पिढसम्मे पुगी भाविता गरी आफ्नै शरीरमा घटाई कार्यमै कारणको आधार लिई अनुभूतिको स्तरमा बुभ्ग्नुपर्छ । यसलाई बुभ्रेर मात्र पुग्दैन तदनुरूप अभ्यास र आचरण पनि गर्नुपर्दछ । यसमा दुःखको शाश्वतता पनि छ, दुःखका उद्गम स्थल पनि छ, दुःखका उद्गम स्थल पनि छ, दुःखका उद्गम स्थल नष्ट हुने अवस्था पनि छ र त्यो उद्गम स्थल नष्ट गर्ने उपाय(मार्ग) पनि छ । त्यसैले यो सत्यमा दुःख, दुःखका कारण, दुःखबाट पूर्ण मुक्ति र दुःखबाट मुक्त हुने उपायको व्याख्या छ । यसैलाई 'चार आर्य-सत्य' भनिन्छ ।

यसरी व्याख्या गरिएको र आफ्नै प्रयत्नद्वारा दुःखबाट सदाको लागि छुट्कारा दिलाउने धर्म अन्य तथाकथित धर्महरूमा नभएको हुनाले अघि उल्लेख गरिएको उद्गार 'चतुसच्च विनिमुत्तो धम्मो नाम नित्थ' भिनएको हो । अन्य तथाकथित धर्महरूलाई आकासमा उड्ने चराहरूको सङ्घा दिइएको छ । आकासमा उड्ने चराहरूको खुट्टा त देखिन्छ तर पदचिन्ह कतै देखिदैन । उडेरै बेपता हुन्छन्, धरतीमा कुनै पदचिन्ह छोड्न सक्दैनन् । फेरि भिनएको छ – 'समणो नित्थ बाहिरे' अर्थात् शील, समाधि र प्रज्ञामा अभिरत श्रमण ब्राम्हणहरू शासनबाहिर हुँदैनन् । यहाँ 'शासन' भन्नुको तात्पर्य बुद्ध-शिक्षाको वर्चश्व रहनु अथवा बुद्धोपदेशित-धर्म आजको अवधिसम्म जस्ताको तस्तै रहेको अवस्था हो र यसको श्रवण, चिन्तन, अभ्यास र फलको रसारवादन यथावत गर्न पाइरहने अवस्था हो ।

चार आर्य-सत्य भनेको -

- क) जहाँसम्म प्राणधारी जीवको बास छ, त्यहाँसम्म दुःखको उपस्थिति छ भन्ने पहिलो आर्य-सत्य,
- ख) ती दुःखका कारणहरू विद्यमान छन् भन्ने दोस्रो आर्य-सत्य,
- ग) ती दु:खहरूलाई निमित्यान्न पारी अजरता र अमरताको स्थितिमा पुगी सम्पूर्ण दु:खको भारी बिसाउने चौतारी छ भन्ने तेस्रो आर्य-सत्य र
- घ) त्यो अजरता र अमरताको स्थितिलाई साक्षात्कार गर्ने उपाय वा मार्ग पनि छन् भन्ने चौथो आर्य-सत्य नै हो । मानिसमात्र होइन, कुनै पनि प्राणीलाई दुःख मन पर्देन, सख नै

परिच्छेद - :

मनपर्छ तर दुःखको बोलवाला नै छ, यो पनि सत्य नै हो । विना कारण दुःख आफै प्रादुर्भाव हुँदैन, विना कारण सुख पनि प्राप्त हुँदैन । यो पनि त्यतिकै सत्य हो । दुःखका कारणहरू हटाइदिएको खण्डमा दुःख पनि बिलाउने रहेछ र सच्चा सुखको रस चाख्न पाइने रहेछ । यो पनि त्यतिकै सत्य हो । दुःख त्यसै छुमन्तर गरेर बिलाउने त होइन । त्यसको लागि साधनको प्रयोग गर्नुपर्छ, उपाय अपनाउनुपर्छ वा निर्धारित मार्गको अनुशरण गर्नुपर्छ अनि दुःखका जराहरू काटेर मिल्काउन सिकन्छ । यो पनि त्यतिकै सत्य हो । यिनै ४ सत्यहरूको विवेचना र विष्लेशन यस परिच्छेदअन्तर्गत गरिन्छ ।

माथि पनि उल्लेख गरिएजस्तै थोरै शब्दमा भन्नुपर्दा चार आर्य-सत्य भनेका यिनै हुन् —

- १) दु:ख छ।
- २) दु:खको कारण छ ।
- 3) दुःख मुक्तिको अवस्था छ ।
- ४) दु:ख मुक्तिको मार्ग (उपाय) छ ।



## नराम्रो कर्म गर्न लाज चार प्रकारले हुन्छ ।

- जाति प्रत्यवेक्षण (कुललाई सोचेर)
- आयु प्रत्यवेक्षण (उमेरलाई विचारेर)
- पराऋम प्रत्यवेक्षण (बल शक्तिलाई सोचेर)
- बहुश्रुत प्रत्यवेक्षण (ज्ञानलाई सोचेर)

## ख) पहिलो आर्य-सत्य - दु:ख छ।

संसार दुःखले व्याप्त छ । धर्म जसरी सावजनीन, सार्वकालिक र सार्वदेशिकरूपले कल्याणकारी छ त्यसरी नै दुःखले पनि सबै ठाउँमा, जुनसुकै समय र परिस्थितिमा सबैलाई कुनै न कुनै रूपले कुनै न कुनै मात्रामा प्रभावित पारिराखेकै हुन्छ । कम से कम यी चार दुःखले त सबै प्राणीलाई गाँजिराखेकै छ — जन्मनु, बुढो हुनु, रोगको सिकार हुनु र मृत्यु हुनु । अन्य शारीरिक र मानसिक दुःखहरू पनि भोग्न परिरहेका हुन्छ ।

मानिस मात्र होइन, प्राणधारी सबै जीवहरूलाई दुःखले दुःखित पारिराखेकै छ । दुःखविहीन व्यक्ति, समाज वा देश कुनै पनि कहीँ पनि छैन । जहाँ हेरे पनि दुःख, जो हेरे पनि दुःखी । यो ठाउँ त सुखले भरिपूर्ण छ भन्ने छैन । यो एउटा व्यक्तिमा त दुःख छैन, सुखी नै हो भन्ने पनि छैन । कहीँ दुःख-भय कम हुनसक्छ, कहीँ बढी हुनसक्छ । कर्मफलको हिसावले कुनै एक व्यक्तिको जीवनमा दुःख अलि कम हुनसक्छ, अर्कोको जीवनमा दुःख अलि बढी हुनसक्छ । दुःखले मुक्त जीवन त कसैको पनि छैन । कोही आफ्नो स्वास्थ्यको कारणले दुःखी छ, कसैको स्वास्थ्य राम्रो छ तर धनसम्पत्ति नभएकोले दुःखी छ । कोही धन सम्पत्ति बढता भएको कारणले नै दुःखी छ । कोही विद्या आर्जन गर्नमा, मान प्रतिष्ठा कायम गर्नमा वा वृद्धि गर्नमा व्यस्त भएरै दुःखी त कोही रोगी भएरै दुःखी छन् । कसैलाई कामवासनाले नै दुःख दिइरहेको छ । कोही कोही ऋणले थिचिएरै दुःखी छन् । कोही अर्काको दुर्व्यवहार, अपमान, हेला सहनु परेको कारणले दुःखी भइरहेका छन् । यस प्रकारले कुनै पनि व्यक्ति दुःखबाट अलग्ग रहन सकेको हुँदैन ।

अलि कम दुःख अनुभव भएकोलाई हामी संज्ञा र दृष्टि विपल्लासको कारणले (गलत सोचाइ वा धारणले) गर्दा सुख हो भन्छौँ । भगवान बुद्धले सुख-सत्य भन्नुभएको छैन । सुख एक आभास मात्र हो । क्षणिक अनुभूति मात्र हो । औंसीको रातमा भिलिक्क बिजुली चम्केभै एकैछिन सुखानुभव हुन्छ त्यसपिछ अन्धकारको अन्धकार नै । हामीले जुनकुरोलाई सुख सुख भन्दैछौँ, त्यो पनि त दुःखकै पूर्वरूप हो । त्यसैले भगवान बुद्धले सुखलाई सत्य भन्नुभएन । दुःखलाई नै सत्य हो भन्नुभयो । सुख त चिनी दलेको तलवार चाट्नुजस्तै हो । अनि चिनु दलेको औषि १कगनबच(अयबतभम

परिच्छेद - ३ उपिके॰ जस्तै पनि । कुनै कुराले पनि हामीलाई सदा सुखी राख्न सक्दैन, दुःखी नै बनाउँछ । त्यति मात्र कहाँ हो र त्यस दुःखमा राग र द्वेषको प्रतिक्रिया भएर दुःखको मात्रै सम्वर्द्धन हुनजान्छ ।

त्यसो त दुःखमा समता-धर्म विकसित गरी लान सकेमा दुःखको भारी बिसाउने उपाय नभएको पनि होइन । धन, मन, प्रतिष्ठा, वासना र भयले लखेटिई क्षणिक सुखको पिछपिछ पागलझै दौडी अनन्त कालसम्म दुःखित भइराख्नु कुनै बुद्धिमानी होइन । यस क्षणिक सुखलाई तिलाञ्जली दिई प्रज्ञा अभिबृद्धि गरी अनन्त सुखभोग गर्न सिकने मार्गको अनुशरण गर्नु हामी मानवको प्रमुख लक्ष्य हुनुपर्दछ । किनभने मानिसले बाहेक अरू प्राणीहरूले यस धर्मको अभ्यास गर्न सक्दैनन् । भनिएको पनि छ – 'पञ्जा नरान रत्तन' अर्थात सत्ययुक्त यथार्थ ज्ञान नै मानिसको अमूल्य निधि हो ।

सुखको चर्चा आउँदा त्यसो त भगवान बुद्धले सुख छँदै छैन भन्नुभएको छैन । 'सुख भन्नैपर्छ भने यसलाई भन्नू' भनेर आज्ञा भएको छ जस्तै भौतिक सम्पति - घर, खेत, धनधान्य, रूपियाँ पैसा, सुन, चाँदी इत्यादि प्राप्त हुनु, छोराछोरी वन्धुवान्धवको सानिध्य पाउनु र सबै तञ्जमञ्ज पुग्नु पनि एक प्रकारको सुख हो । यसलाई 'अत्थि सुख' भनिन्छ । सम्पत्ति मात्र भएर पुग्दैन त्यसको उपभोग गर्न पाउनु वा त्यसलाई दानपुण्यमा लगाउन सक्नु पनि सुख हो । त्यसलाई 'भोग सुख' भनिन्छ । ऋणमुक्त जीवन बिताउन पाउनु पनि सुख हो भनी आज्ञा भएको छ । त्यसलाई 'अनन्त्र सुख' भनिएको छ । दोषरहित काम गर्नु, कसैद्वारा अपमान हेला गराएर जीवन बिताउन नपर्नु पनि एक प्रकारको सुख हो । यसलाई 'अनवज्ज सुख' भनिन्छ । यसरी यी चार प्रकारका सुखलाई सुख भन्नुभएको छ तर सत्यको रूपमा भने होइन । यी पनि लौकिक सुख नै हुन् ।

फेरि सुखको प्रसगमा भनिएको छ --

## सुखो बुद्धस्स उप्पादो, सुखो धम्मोदेसना । सुखो संघस्स सामग्गि, समगानो तप्पो सुखो ।।

अर्थ – बुद्धको प्रादुर्भाव सुखकर हो । धर्म देशना पनि सुखकर हो । संघको सानिध्य पनि सुखकर हुन्छ र सामुहिक साधना पनि सुखकर हुन्छ ।

सबैभन्दा ठूलो, नित्य, ध्रुव, अतुलनीय, अविनाशी र अमृत समानको सुख त 'निर्वाण' हो जसमा दुःखको नामोनिशान हुँदैन । किनभने त्यो अवस्था तृष्णाविहीन हुन्छ । तृष्णाले नै दुःखं जन्माउँछ । यसबारे पिछका परिच्छेदहरूमा पनि चर्चा हुने नै छ ।

मुख्य कुरा त हामीले दुःखलाई दुःख हो भनी जान्नुपन्यो । बाहिर बाहिर देखिने शारीरिक दुःख, रोगंव्याधिबाट आउने दुःख, घाउ खतिरा चोटपटक आदिबाट हुने दुःखलाई वास्तविक दुःख सम्फनुहुँदैन । बारम्बार जन्म-मरणको चकमा पिल्सिनुलाई नै दुःख भनी जान्नुपर्दछ । सवैभन्दा ठुलो दुःख नै भव-दुःख हो । यसैलाई भगवान बुद्धले चतुरार्य सत्यको उपदेश दिनुहुँदा पहिलो आर्य-सत्यको रूपमा 'दुःख-सत्य' भनी आज्ञा भएको हो । दुःख-सत्यबारे भगवान बुद्धले भिक्षुहरूलाई (साधकहरूलाई) यसरी उपदेश दिनुभएको छ —

'इद खो पन भिक्खवे दुक्ख अरिय सच्चे । जातिपि दुक्खा जरापि दुक्खा मरणंपि दुक्खं सोक परिदेव दुक्खं दोमनस्सुपायासापि दुक्खाः अप्पियो सम्पयोगो दुक्खो पियेहि विप्पयोगो दुक्खो यम्पिच्छ न लभति तम्पि दुक्खं सङ्खितेन पञ्चुपादानक्खन्धा दुक्खाः।' अर्थ हो -

यसको

'हे भिक्षुहरू, यही दुःख आर्य-सत्य हो । जन्म हुनु दुःख, ब्याधि हुनु दुःख, बुढाबुढी हुनु दुःख, मर्नु पर्ने दुःख, विलाप गरी रूनु कराउनुपर्ने दुःख, मन नपर्नेसँग बस्नुपर्ने दुःख, मन पर्नेसित बस्न नपाउनु दुःख, इच्छा गरेको नपुग्नु दुःख । सक्षिप्तमा भन्नुपर्दा पञ्च उपादानयुक्त शरीर धारण गर्नुपर्नु नै दुःख हो ।'

यी माथि उल्लेखित दुःखबाट कुनै पनि प्राणी मुक्त हुन सकेका छैनन् । कम बेसी सबैले दुःख भोगिरहेकै छन् । प्रत्यक्षरूपले हामीले देख्छौँ – जन्म, जरा, रोग व्याधि र मृत्युबाट त कुनै पनि जलचर, स्थलचर र नभचर प्राणीहरू बच्न सकेका छैनन् । अप्रत्यक्षरूपले अरू प्रकारका दुःखले

पनि प्राणीहरूलाई प्रभावित पारिराखेकै छन् । जन्म हुनुलाई नै दुःख भनेपि जन्म लिनुपरेसम्म अपायभूमिमा होस्, मनुष्यलोकमा होस्, देवलोकमा होस्, रूप-अरूप ब्रम्हलोकमा होस् ३१ भुवनपर्यन्त जहाँ जन्म लिए पनि दुःखको पञ्जाबाट कोही पनि मुक्त हुँदैनन् । भनिएको पनि छ -

'न अन्तिकिखे न समुद्दमज्फे न पब्बतान विवर पाविस्स । न विज्जिति सो जगतिप्पदेसो यत्थतो तो मुञ्चेय्य पापकम्मा ॥' यसको अर्थ हो –

'चाहे आकासमा उडून्, चाहे समुन्द्रको बीचमा पुगून्, चाहे पहाड कन्दारामा लुक्न पुगून्, जहाँ जाऊन्, जहाँ गए पनि आफ्नो पापकर्म ( दु:ख) बाट केही गरे पनि बच्न सिकंदैन।'

अब चार <mark>आर्य-स</mark>त्यअ<mark>न्त</mark>र्गत भगवान बुद्धले बताउनुभएको दुःखको स्वरूपलाई एकुन्टा गरी संक्षेपमा भए पनि व्याख्या गरिन्छ ।

## व) जातिपि दुक्खा अर्थात् जन्म हुनु दुःख हो ।

जन्म नै दुःख हो भन्ने कुरामा धेरैले अनिभन्नता पोख्दछन् । जन्म हुनु पनि दुःख हो र ? भनेर अचम्म मान्ने धेरैजना भेट्टिन्छन् । तर दुःख त दुःखै हो । हामीले बिरयौँ — कललको अवस्थादेखि आमाको गर्भमा १/१० महिनासम्म अर्थात् भ्रुणको अवस्थासम्म एउटै परिवेशमा, एउटै आसनमा अबोध अवस्थामा चुपचाप पराधीन भएर बस्नु सजिलो थिएन । सुखदायक थिएन । त्यस्तो अवस्थामा बस्नेलाई श्राहा छ — एउटै आसनमा पलेटी मारेर हलचल नगरी एक घण्टा बस्न त कठिन हुन्छ, दुःखदायी हुन्छ, कहिले स्वतन्त्र भइएला, कहिले आँखा खोल्न पाइएला, खुट्टा खोल्न पाइएला भन्ने लाग्दछ भने एक घण्टा दुई घण्टा होइन, एक दिन, दुई दिन होइन, एक महिना, दुई महिना होइन नौ नौ दश दश महिनासम्म हलचल नगरी आमाको आहारबाटै पोषण लिई गुजुिन्टएर बस्न पर्नु दुःख नै त हो, अभ महादुःख हो । हामी सबै त्यही अवस्थामा आमाको गर्भमा बसेर आइसकेका अवश्य हौँ, यसमा कसले नाइनास्ति गर्न सक्दैन । हामीले बिर्सेर मात्रै, सम्भन सकेको भए थाहा पाउथ्यौँ — त्यो अवस्था कित कष्टदायक थियो

भनेर । जन्म हुनु दुःख नभए जन्मने बित्तिकै बच्चा किन रून्थ्यो ? सुख भएको भए त्यसरी रूने थिएन । वेदनाग्रष्त भएर छट्पटिएको व्यक्तिलाई सुख भएको भनेर कसरी भन्न मिल्ला ?

## २) व्याधिपि दुक्खा अर्थात् रोगव्याधिले सताइएर बस्नु दुःख हो ।

शरीर धारण गरेपिछ कालान्तरमा कुनै न कुनै रोग लागिहाल्छ । शरीर नै रोगको घर हो । भनिन्छ, शरीरमा जम्मा ९६ रोगहरूले डेरा जमाएर बसेका हुन्छन् । यीमध्ये कुनै न कुनै रोगले आन्नान्त सबैले हुनुपर्छ । त्यसैले रोगी भएर बस्नु दुःख नै हो । रोग भएकोलाई सुख हो भनी कसले भन्छ ? रोगलाई सुख हो भन्ने हो भने निको पार्न त्यतिका पैसा र श्रम खर्च गरी को अस्पताल, नर्सिङ्गहोम, क्लिनिक वा डाक्छर बैद्य कहाँ भौतारी हिंड्थ्यो ? एउटा रोगीलाई गएर सोधेमा पनि थाहा लाग्छ, रोगी हुनु सुख हो कि दुःख हो भनेर । 'मलाई रोग लागेकोले सान्है सुख अनुभव भइरहेको छ, रमाइलो लागिरहेको छ, आनन्दित छु' भनेर कसले कहाँ भन्ला र ? उसले त आफूलाई अनुभव भइरहेको दुःख कष्टले पिरोलेको व्यथा सुनाउँछ अनि त्यस दुःखबाट उम्कने बाटो मात्र खोज्दछ । रोग हुनु दुःख भएरै त्यसबाट मुक्त हुन चाहन्छ । सुखबाट मुक्त हुन कोही पनि चाहँदैनन् ।

## ३) जरापि दुक्खा अर्थात् बुढा बुढी हुनु पिन दुःख हो ।

बुढाबुढीहरू हुनु पनि दुःखको सिकार बन्नु हो । उनीहरूले अनेक प्रकारले सिकायत गर्दछन् — घुँडा दुख्छ, ढाड दुख्छ, हिंड्न सिक्दनँ, खानमा रूचि छैन, निन्द्रा पर्देन, खोकी लाग्छ, कमजोर छु, कान सुन्दिनँ, आँखाले राम्ररी देख्दिनँ इत्यादि भनेर आफूलाई भएको दुःखको बखान गर्दछन् । जर्जरित अवस्था कसलाई मन पर्छ ? बिग्रेको, कुच्चिएको, रंग उडेको वस्तु कसैलाई मन नपरेभै दुर्बल भई सिगान र खकार निकाली बस्नु, कृश शरीर लिई विचरण गर्नु, आफूले चाहेको ठाउँमा जान नसक्ने अवस्थामा हुनु, मन परेको खानपान गर्न नपाउनु वा नसक्नु, स्वास्थ्य गिरेको अवस्थामा हुनु, इन्द्रिय शिथिल भएको हुनु र पराधीन भएर बस्नु कसलाई मात्र मन पर्छ ? सधै तन्नेरी भएर बस्न नै सबैलाई मन पर्छ । तर मन परेर मात्र के गर्ने ? जन्मेपि जर्जरित हुनु नै पर्छ । आज बिलयो

छ तर कालान्तरमा शरीर कृश र शिथिल हुन्छ । सिधा परेको शरीर कुप्रिएर जान्छ । कमलको फूलफें फिक्रिएको मुहार मुर्फाएर जान्छ । गुलाबी रंग फुड़ उडेर जान्छ । मासु सुकी हाड छाला मात्र बाँकी रहन्छ र रूप बिरूप भएर जान्छ । यी अवश्य पनि सुखका लक्षण होइनन् । यी सबै दु:खै हुन् । यसमा कसैको केही लाग्दैन । यो प्रकृतिको नियम हो । विधिको विधान हो । यस विधान अनुसार सबैले चल्नैपर्छ ।

## ४) मरणंपि दुक्खं अर्थात् मरण हुनु पनि दुःख नै हो ।

मरण हुनु सुख हो भनी कसले भन्ला र ! न मरण भएको व्यक्ति आफूले चाहेरै मरण भएको हो न प्रियजनहरूको इच्छाले नै मृत्यु भएको हो । समय आएपि ढिलो चाँडो सबैले मर्नुपर्छ । मरण सुख नै हो भने मरण भएपि प्रियजनहरू किन छाती पिटीपिटी रून्छन्, किन रोई मुर्छा पर्छन् ? आफूलाई मन नपर्ने परिस्थितिमा कोही रहन चाहँदैनन्, मन नलागी नलागी कोही पिन कहीँ जान मन गर्दैनन्, मन नपर्ने गरी कसैले कहीँ पठाएमा आफूले पाइरहेको सुख त्यागी रमाईरमाई कोही जाँदैनन् । आफ्ना प्रियजन, वन्धुवान्धव, साथीसँगी, धनसम्पत्ति, रमाइलो गाउँठाउँ छोडेर को पो कहीँ हाँसीखुसी जान सक्छन् र ! त्यसरी जानुपर्दा दु:खानुभूति नै गर्दछन् । त्यसैले मरण हुनु सुख होइन, दु:ख नै हो ।

## प्रियोहि सम्पयोगो दुक्खो अर्थात् मन नपर्नेसँग बस्न पर्नु दु:ख हो ।

यहाँ मन नपर्ने भन्ने शब्दिभित्र मन नपर्ने व्यक्ति मात्र होइन, मन नपर्ने वस्तु र परिस्थिति पनि पर्दछन् । जीवनकालमा आफूलाई मनपर्ने र आफूलाई चाहिने वस्तु मात्र प्राप्त भइराख्दैन, मनपर्ने व्यक्तिसँग मात्र बस्न पाइने अवसर प्राप्त भइराख्दैन, मनपर्ने परिस्थिति मात्र आफ्नो भागमा हुँदैन अपितु मन नपर्ने व्यक्ति, वस्तु र परिस्थितिसँग पनि मिलेर बस्नुपर्ने बाध्यता आइलाग्छ । यो अप्रत्यक्षरूपले हामीले भोग्नुपर्ने दुःख हो । त्यस्तो अवस्था सुखकर हुँदैन । जस्तै ध्यानमा बस्दा जिहले पनि प्रिय संवेदना मात्र जाग्दैन, नचाहँदा नचाहँदै पनि अप्रिय संवेदनाको अनुभूति अनुभव गर्नुपर्छ । मन परेन भन्दैमा ती संवेदनाहरू नजब्जिने होइनन् । प्रिय संबेलाई मन पर्छ । तर मन परेको मात्रै संधै पाइँदैन । ती अप्रिय वस्तु, व्यक्ति र परिस्थिति पनि हामीले चाहेर आएका होइनन् । न त तिनीहरू

हामीलाई दुःख दिने नियतले नै आएका हुन् । ती त संस्कारजन्य कारणबाट उब्जिएका हुन् । जित बेरसम्म उनीहरूसँग संसर्ग हुनुपर्ने हो त्यित बेरसम्म ती रहन्छन् अनि त ती 'बस' भने पिन बस्दैनन्, 'जा' भनेर खुरूक्क जाने पिन होइनन् । तर तिनमा समता राखी यथार्थ दर्शन गर्न सके ती अप्रियहरूबाट अनुभूत हुने दुःखबाट हामी मुक्त पिन हुन सक्छौं । आम मानिसहरूका निम्ति त अप्रियसँगको संसर्ग दुःखदायी नै हुन्छ ।

## ६) पियेहि विष्पयोगो दुक्खो अर्थात् प्रियसँग वियोग हुनु पर्ने दु:ख हो ।

आफूलाई मनपर्ने वस्तु, व्यक्ति र परिस्थिति सबैलाई मन पर्छ । तर मनपर्ने जित सबै पाउनैपर्छ भनेर पाउने हुँदैन । प्रिय वस्तु बिग्रेर, हराएर वा चोरी भएर जुन दुःख हुन्छ, त्यही पिन प्रियसँग वियोग भएबाट आएको दुःख हो । प्रिय व्यक्ति मरेर जुन दुःख हामीलाई हुन्छ, त्यो पिन प्रियसँगको वियोगबाट उत्पन्न दुःख हो । त्यस्तै प्रिय परिस्थिति हराएर प्रतिकूल परिस्थितिको सिर्जना हुनु र त्यस दुःखलाई भोग्न पर्नु पिन दुःख नै हो । मनपर्ने सबै कुरा संधै प्राप्त भइरहने सम्भव छैन । सबै अनित्य छन् । 'असमे सम चरन्ति' अर्थात् प्रतिकूल परिस्थितिमा समभाव राखी चल्न सक्नुपर्छ । यही नै प्रतिकूल परिस्थिति मार्फत् आउने दुःखबाट बच्ने उपाय हो ।

## ७) यम्पिच्छ न लभित तम्पि दुक्खं अर्थात् इच्छा गरेको नपुग्नु दुःख हो ।

हामी आफ्नो सुख सुविधाको लागि यसो भए हुन्थ्यो त्यसो नभए हुन्थ्यो भनी कामना गर्दछौ तर इच्छाअनुसार भइदिदैन । यसो भए हुन्थ्यो भन्छौ, त्यस्तै भइदिन्छ । त्यसो नभए हुन्थ्यो भन्छौ, त्यस्तै भइदिन्छ । अनि त दुःखकै अनुभव हुन्छ । एउटा उखान पनि छ — 'आफू ताक्छु मुडो, बन्चरो ताक्छ घुँडो ।' इच्छा त गर्छन् तर परिपूर्ति हुँदैन अनि दुःखकै अनुभव हुन्छ । हामीलाई प्राप्त नै हुनु छ भने कामना नगरे पनि प्राप्त हुन्छ । तर धर्मपूर्वक प्रयास गर्नुपर्दछ । कर्म नराम्रो गरेर फल राम्रो होस् भन्ने इच्छा गरेर कहाँ हुन्छ ? कर्म असल गरे फल असलै प्राप्त हुन्छ । काँक्रोको बियाँ रोपेर भान्टा कसरी फल्छ ? अनि काँको रोपेर भान्टा फलेन भनेर रिसाउन मिल्ला ? फेरि इच्छा धेरै गर्छौ अनि मेरो

परिच्छेद - ३ इच्छा पुगेन भनेर रोइकराइ गर्छों । इच्छा गर्नु वा तृष्णा पाल्नु नै दुःखको खाडलमा जािकनु हो । सयवटा इच्छा गर्छों त्यसमा मुस्किलले एउटाको परिपूर्ति हुन्छ बाँकी उन्नान्सयवटा त अधुरै रहन्छन् अनि दुःखबाहेक अरू हात पर्देन । कहिलेकाहीं हामी प्रकृतिको नियम विपरितको परिणामको आसा राख्छों जुन असम्भव प्रायः छ । हामी कहिल्यै बिरामी नपरोस्, कहिल्यै जराको सामना गर्न नपरोस् र कहिल्यै पनि मरण नहोस् भनेर कामना गरेर त्यो कामना कहिले पूर्ति होला ? त्यो कामना त प्रकृतिको नियमविपरित भयो । जन्मेपिछ यी दुःख त अनिवार्यतः भोग्नैपर्ने हुन्छ । यसप्रकारको इच्छाले त दुःख नै त दिन्छ । प्रकृतिको विपरित जानुले दुःख नै दिन्छ वा त्यस प्रकारको इच्छाको परिपूर्ति त हुनै सक्दैन ।

## द) सङ्खितन पञ्चुपादानखन्धा दुक्खा अर्थात् पञ्चस्कन्धप्रतिको आसक्ति नै दु:ख हो ।

सक्षेपमा अन्तर्मनको गहिराइमा गएर हेन्यौ भने पाँच स्कन्धप्रतिको आसिक्तको कारणले नै दुःख दिन्छ । पञ्चुपादान स्कन्ध भनेको रूप, शब्द, गन्ध, रस र स्पर्शमा आसक्त हुनु हो । देखिएको वस्तु, व्यक्तिमा आसिक्त, सुनिएको शब्दमा आसिक्त, नाकमा स्पर्श भएको गन्धमा आसिक्त, जिब्रोमा स्पर्श भएको ख्वदमा आसिक्त, नाकमा स्पर्श भएको गन्धमा आसिक्त, जिब्रोमा स्पर्श भएको ख्वदमा आसिक्त र छोइएको वस्तुमा आसिक्त – यिनै पाँच आसिक्तको कारणले नै दुःखको प्रादुर्भाव गराउँछन् । पञ्चस्कन्ध भन्नाले जीवयुक्त शरीरलाई बुभाउँछ । यसमा मन र शरीर संयुक्त हुन्छ । रूपले शरीरलाई बुभाउँछ र विज्ञान, सिज्ञा, वेदना र संस्कारले मनलाई बुभाउँछ । मन र शरीर मिलेर नै जीवन बन्दछ । यो पञ्चस्कन्धप्रतिको आसिक्तिले पनि दुःख नै जन्माउँछ । जबसम्म जन्म लिई मृत्यु हुने क्रिया भइराख्छ, तबसम्म दुःखको भूमरीबाट हामी उम्कन सक्दैनौँ ।

#### पञ्चस्कन्धको चिनारी -

अब पञ्चस्कन्ध भनेको के हो र यसले कसरी कार्यसम्पादन गर्दछ भन्ने बारेमा छोटकरीमा प्रकाश पारिने छ ।

- क) रूपस्कन्ध शरीर पृथ्वी, जल, अग्नि र वायु संयुक्त ।
- ख) विज्ञानस्कन्ध चेतन-चित्त (जान्ने मन) आलम्बनलाई जान्ने र सचेत हुने ।

- ग) संज्ञारकन्ध चिन्ने, सम्भने मन ६ आयतन र ६ आलम्बन संयुक्त ।
- घ) वेदनास्कन्ध अनुभव गर्ने मन प्रिय, अप्रिय र प्रियाप्रिय संवेदनायुक्त ।
- ङ) संस्कारस्कन्ध प्रतिक्रिया गर्ने मन चेतना, स्पर्श र मनसिकार संयुक्त ।

जीवनको सन्दर्भमा भन्नुपर्दा यी पाँच स्कन्धहरूमध्ये रूपस्कन्ध एउटालाई शरीर अनि अरू चारवटालाई नामस्कन्ध अर्थात् चित्त(मन) हो भनी बुझ्नुपर्छ । जीवन भएर नै शरीर धारण गर्नुपरेको हो । शरीर भएर नै आँखा, नाक, कान, जिब्रो र स्पर्श (काय)को अस्तित्व भयो अनि मनलाई पनि बास मिल्यो । इन्द्रियले आलम्बनको स्पर्श गऱ्यो, संवेदना उत्पन्न भयो त्यसमा राग द्वेषको प्रतिक्रिया भयो । जसबाट संस्कार बन्यो अनि त्यसको फल भोग्नु पऱ्यो । यस कुरालाई तलको व्याख्याबाट अभ स्पष्ट हुनेछ ।

- क) आँखा → चक्षुविज्ञान → वस्तु, व्यक्ति → चिन्नु, सम्भन्नु
  → प्रियाप्रिय संवेदना → प्रतिक्रिया → संस्कार (कर्म) ।
- ख) कान <mark>→ श्रोतविज्ञान → शब्द → चि</mark>न्नु, सम्फनु → प्रियाप्रिय संवेदना → प्रतिक्रिया → संस्कार (कर्म) ।
- ग) नाक → घाणिवज्ञान → गन्ध → चिन्नु, सम्फनु → प्रियाप्रिय संवेदना → प्रतिक्रिया → संस्कार (कर्म) ।
- घ) जिब्रो → रसविज्ञान → स्वाद → चिन्नु, सम्फनु →
   प्रियाप्रिय संवेदना → प्रतिक्रिया → संस्कार (कर्म) ।
- ङ) त्वचा → कायविज्ञान → स्पर्श. → चिन्नु, सम्भनु → प्रियाप्रिय संवेदना → प्रतिक्रिया → संस्कार (कर्म) ।
- च) मन → मनोविज्ञान → संकल्प विकल्प → चिन्नु, सम्भनु → प्रियाप्रिय संवेदना → प्रतिक्रिया → संस्कार (कर्म)।

यसरी हामी देख्छों कि पञ्चरकन्धअन्तर्गत ६ आयतन र ६ आलम्बनको स्पर्शमार्फत् प्रतिक्रियाको कारणले कर्मसंस्कार बन्दै जान्छन् जसले हामीलाई बारबार जन्म मृत्युको सिक्रीमा बाँधिनुपर्ने बनाइदिन्छन् । त्यसैले पञ्चरकन्धयुक्त शरीर धारण गरी रूप, शब्द, गन्ध, रस, कायरपर्श र त्यसमा आसक्त हुनु

परिच्छेद – ३ दु:खको कारण हो र त्यसबाट दु:ख नै निसृत हुन्छ ।

माथि उल्लेखित दुःखहरूलाई संक्षिप्तरूपले बुझ्न निम्न तीन भागमा विभक्त गरी हेर्न सकिन्छ ।

- क) दुक्ख-दुक्ख साधारणतः सबै प्रकारका शारीरिक दःखहश्रुक्त ।
- ख) विपरिणाम दुक्ख प्रिय वस्तु आदि परिवर्तन भई वा विनास भई आउने मानसिक दुःखहरू ।
- ग) सङ्खार दुक्ख चित्तको चेतनामार्फत् वा कर्मफल प्रकट भई आइलाग्ने दु:खहरू ।

सबै वस्तु, व्यक्ति र स्थिति चाहे मनपर्ने होस् वा मन नपर्ने होस्, सदा उस्तै रहँदैन । सबै परिवर्तनशील छन् । वस्तुहरू बिस्तार बिस्तारै बिग्रेर जान्छन्, आकार बदलिंदैजान्छन्, रंग उड्दैजान्छन् । व्यक्तिहरू पनि बुढो हुँदै जर्जरित हुँदैजान्छन्, खाद्य वस्तु भए स्वाद बदलेर खल्लो हुन्छ । लुगा भए भुन्नो भएर जान्छ । सबै अनित्य हुन् । 'यद् अनिच्चम् तं दुक्खम्' । अनित्यताले नै दुःख जन्माउँछ । जुन अनित्य छ, त्यसैले दुःखे ल्याउँछ ।

क) जसले अनित्यतालाई प्रज्ञादृष्टिले यथाभूत हेर्न सक्दछ, उसको दुःख ऋमशः क्षीण भएर जान्छ । यो नै विशुद्धिको मार्ग हो भनी यस सूत्रले पनि भन्दछ –

## 'सब्बे संङ्खारा अनिच्चाति, यदा पञ्ञाय पस्सति । अथो निब्बन्दति दुक्खे, एस मग्गो विसुद्धिया ॥'

ख) अर्कोमा भनिएको छ कि सबै संस्कारहरूले दुःख नै दिन्छ । यिनको स्वभाव नै उदय-व्यय हुनु हो । यस कुरालाई जसले प्रज्ञादृष्टिले यथाभूत हेर्न सक्दछ, उसको दुःख ऋमश क्षीण भएर जान्छ । जस्तै –

## 'सब्बे सङ्खारा दुक्खांतिः, यदा पञ्ञाय पस्सति । अथो निब्बिन्दति दुक्खे, एस मग्गो विसुद्धिया ॥'

ग) फेरि सबै स्वभावधर्महरू, लौकिक वा लोकोत्तर, अनात्मा हुन् । 'म' 'मेरो' 'मलाई' भनेर समाउने वा लिन योग्य केही छैन । आफ्नो अधीनमा केही छैन, कोही छैन । जसले यस कुरालाई प्रज्ञापूर्वक बुझ्दछ, उसको दु:ख ऋमशः क्षीण भएर जान्छ । जस्तै भनिएको पनि छ –

## 'सब्बे धम्मा अनत्ताति, यदा पञ्जाय पस्सति । अथो निब्बन्दति दुक्खे, एस मग्गो विसुद्धिया ॥'

कुनै पनि वस्तु, व्यक्ति र स्थिति हाम्रो अधीनमा छैन । हाम्रो अधीनमा भए हामीले चाहेजस्तै हुन्थ्यो । 'मेरो' वा 'मलाई' भन्न नपाउँदै ती सबै हाम्रे अगाडि नष्ट भएर जानसक्छन् अथवा ती वस्तु वा व्यक्तिको अगाडि नै हामी विलीन भएर जान सक्छौं । हात थापेर लिने र छातीमा च्यापिराख्न योग्य वस्तु केही छैन । फोरे आफ्नो भन्ने पनि कोही छैनन् । सबै अनात्म स्वभावका छन् । अनित्य, दुःख र अनात्म यी तीनलाई 'त्रिलक्षण-सूत्र' भनिन्छ । यही नै भगवान बुद्धले दिनुभएको शिक्षाको मूल मन्त्र हो । यी तीन लक्षणको भाविता हामीले जहिले पनि गर्नुपर्छ ।

अब हामीले बुझ्यौँ — हाम्रो व्यक्तिगत जीवनको पाइला पाइलामा दु:ख छ । सुख त क्षणभरको लागि मात्र रहेछ । क्षणिक सुखको पिछपिछ पागलभै दगुरेर दु:खको खाडल मात्रै फराकिलो पार्देगइरहेका रहेछौँ ।

अब सामाजिक र सामुहिकरूपले पनि दुःखले कसरी शीर ठाडो पारिरहेको रहेछ र त्यसको नतीजा हाम्रो व्यक्तिगत जीवनमा कसरी परिरहेको रहेछ साथै तनावग्रष्त जीवन जिउन हामी कसरी बाध्य भइरहेका रहेछौँ भन्ने सम्बन्धमा चर्चा गरिने छ । दुःख-सत्यलाई बुभ्ग्ने कममा यसतिर पनि दुष्टिपात गर्नु उचित हुनेछ ।

- १) गरीबी दिनानुदिन बढ्दो छ । कसैको घर छैन, पाटी-बास भइराखेको छ । कसैको खाने पिउने सामान छैन । बजार भाउ आकासिँदै छ । एक पेट भर्न पिन धौ धौ पिरहेको छ । खाद्यान्न अलिकित त छ तर काम पाईँदैन । कसैको काम त छ तर भरणपोषण गर्न यर्थाप्त छैन ।
- २) राजनीतिक कारणले गर्दा पिन अशान्ति र ठाउँ ठाउँमा भगडा फसाद भइरहेको छ । दुईवटा विश्वयुद्ध त भइ नै सके । सानातिना लडाईँ त कित हो कित । लडाईँको कारणले जीवन अस्तव्यस्त हुन्छ । मानिसहरू दुःख र अभावमा बाँच्न विवश हुन्छन् ।

- 3) समय समयमा अतिवृष्टि भएर घरखेत बगाइदिन्छ । ठाउँ ठाउँमा पहिरो गएर, बाढी पैरो आएर धनजनको क्षति भइदिन्छ । कहिलेकाही अनावृष्टि भएर कृषिजन्य उत्पादनमा न्हास आई खाद्यान्न अभाव हुने मात्र होइन अनिकाल समेत भएर धेरै मानिसहरूले दुःख पाइरहेका हन्छन ।
- ४) कोही दुर्व्यसनको सिकार भएका छन् । आफू पिन दुःखी, पिरवार, समाज र देशलाई पिन दुःखी बनाइरहेका छन् । जनसंख्याको वृद्धि भइरहको छ । खाने पिउने छैन, लुगाफाटो छैन र बंसोबासको लागि ठाउँको अभाव छ । सफाई छैन, ठाउँ ठाउँमा फोहोरको थुप्रो छ । पानी र सफाइको प्रवन्ध गतिलो पार्न सिकएको छैन ।
- 4) समाजमा अशान्ति छ । चोरी, डँकैटीका घटनाहरू र गुंडागर्दी आम छ । लूट, हत्या, चोरी एवं बलात्कारका घटनाहरू नछापिएका अखवार नै छैनन् । जता हेन्यो उतै हा हा हू हू मात्र सुन्न परिरहेको छ । जीवन असुरक्षित छ । चित्तसुख लिने टाउँ नै छैन । शान्ति कहीँ दृष्टिगोचर हुँदैन । जो पनि अशान्त छ । जहाँ पनि अशान्ति छ । दुःखकै बोलवाला छ ।
- ६) अनेक प्रकारका रोगले जीवन आक्रान्त छ । नयाँनयाँ एवं असाध्य रोगहरूले आफ्नो घृणित टाउको उठाउँदैछन् । राता-पीरा, मोटा-घाटा स्वस्थ निरोगी मानिस देख्न नै दुर्लभ भइसकेको छ । अस्पताल र डाक्टरको संख्या बढ्दो छ तर रोगीको संख्यामा न्यूनता आउन सकेको छैन ।
- ण) वायु प्रदुषण, जल प्रदुषण, ध्विन प्रदुषण र वातावरण प्रदुषणले गर्दा शान्तिपूर्वक सास फेर्न पिन मुस्किल भइरहेको छ । भौतिक प्राकृतिक दुवैमा मिसावट आइसकेको छ ।
- ८) युवक युवतीमा फेशनको मार र भार दुवै थोपरिएको छ । ती बेरोजगार छन् । जागिर पाइँदैन । पाउनेले पिन जागिरबाट सन्तुष्टि पाएका छैनन् । उसले उसको, उसले उसको खुट्टा तानातान गर्छन् । ईर्ष्या, द्वेष, घृणा, क्रोध र वैमनस्यताको आधिपत्य छ । जताततै भय र त्रासको बास छ ।
- साथीहरूको स्वार्थपूर्तिमा सहायक बन्न नसक्दा उनीहरू दुस्किने, उनीहरूको स्वार्थपूर्तिमा सहायक बन्न पुगेमा आफ्नो अहित हुने

भइरहेको छ । आफ्नो आध्यात्मिक उन्नतिमा बाधकको रूपमा मित्र भनाउँदाहरू नै तेर्सिदिन्छन् । हितोपदेश निको मान्दैनन् । यसले पनि दःख निम्तिएको छ ।

- १०)धन नहुनेहरू धन कमाउनमा सास्ति खेप्दैछन् । धन हुनेहरू धनको सुरक्षा गर्न र सम्बर्द्धन गर्नमा लागी परेका छन् । व्यापार गरे नाफा कम होला, व्यापार बिग्रेला भन्ने पीर छ । अरूको अगाङि विपन्नताको सिकार होइएला भन्ने भय लिई जिउज्यान दिई परिश्रम गरिरहेका छन् । लोककल्याणको कसैलाई चिन्तै छैन ।
- 99) कहीं विदेशमा गए भमेला खप्नुपर्छ । दुर्घटना होला भन्ने डर, चोर डाँकाको भय, घर सुरक्षित पुगिन्छ कि पुगिन्न भनी जानले पनि घर बस्नेले पनि पीर मानिरहनुपर्छ । हरक्षण, हरपल पीरैपीर सुर्तेसुर्ता । सुखको सास फेर्न पाएका हुँदैनन् ।
- 9२)आफ्नै घरमा वा साथी भाई टोल छिमेकमा कोही न कोही बिरामी परिरहन्छन्, मृत्यु भइ नै रहन्छन् । यसरी पनि जीवन चिन्ता, तनाव र दुःखले व्याप्त भइरहन्छ ।
  - 93) उद्योग धन्धामा नाफाको लागि पैसा लगानी गर्छन् । तर कच्चा पदार्थ नपाइएला, उद्योग नचल्ला, सामान नबिक्ला, मेशीन बिग्रिएला, मजदूरहरूले हडताल गर्लान्, उत्पादनमा वृद्धि नहोला भनी उद्योगपतिहरूमा पनि चिन्ता र भय छ । खै, को सुखी छन् ?
  - 98) छोराछोरीको समयमा विवाह गरिदिनु, चाडपर्व मनाउनु, भोज भतेर गर्नु, समाजमा नाक जाला भनी विधि व्यवहारमा फस्नु, बच्चा बच्चीहरूलाई स्कूलमा हाल्नु, उनीहरूको स्याहार सुसार पालन पोषण ठीकसित गर्नु ईत्यादि काम कुरामा आफूलाई संलग्न गराई अत्यासपूर्ण जीवन बिताइरहन्छन् । चैनले सास फेर्ने फुर्सत कसैलाई पनि छैन ।
  - १५) किहलेकाहीं मानिस प्रकृतिको कोपको भाजन पिन हुन्छन् । जस्तै भूकम्प हुनु, बाढी आउनु, पिहरो जानु, चट्याङ्ग पर्नु, हैजा लाग्नु, ज्वालामुखी फुट्नु, दंगा फसादमा पर्नु ईत्यादिबाट पिन घोर दःख आइपर्छन् ।
  - १६) दुःख भुलाउन मानिसले अनेक उपाय र उपऋम गर्छन् । दुःख

छल्न रेडियो सुन्छन्, टी.भी. हेर्छन्, सिनेमा जान्छन्, क्लब पार्टी जान्छन्, अखवार, किमक्स, म्यागाजिन पढ्छन्, जुवा तास खेल्छन् तर पनि दुःख भुलाउन सक्दैनन्, उल्टो दुःखमात्र बढेको हुन्छ । हो कि होइनजस्तो क्षणिक सुखानुभूति मात्र पाउँछन् । अभ्यान्तरमा दुःखको भुमरी जस्ताको तस्तै रहिरहन्छ ।

- १७) दुःखबाट बच्न आमोद प्रमोदमा भुल्छन् । चाडपर्व, उत्सव, समारोह, भोजपार्टी, पिकनिकको आयोजना गर्छन् । तर यी पिन सुख पाउन गरिएका उपक्रम मात्र हुन् । आमोद-प्रमोदको कार्यक्रम सिकएपिछ दुःखबाट उम्किएको होइन बरू दुःख थिपएको मात्र अनुभव प्रायःले गर्छन् ।
- 9८) दुःखलाई बिर्सन मानिसहरूले रक्सी, जाँड, एल.एस.डी., हेरोइन, कोकीन, ब्राउन सुगर, अफिम, गाँजा, हिवस्की, बियर आदिको सेवन गर्दछन् तर यसले दुःखको सम्बर्द्धन मात्र हुन्छ । नयाँनयाँ दुःख थपिँदै गएर परिवार र समाजमा अशान्ति ल्याउने काम. मात्र हुनजान्छ । यसले आफूलाई पनि अरूलाई पनि दुःखी बनाउँछन् ।
- 9९)आजकलको जमाना फेशन र देखोवा प्रवृतिको सिकार भएको छ । आडम्बरको लागि र आफ्नो स्वार्थपूर्ति गर्न लालायित रहन्छन् जसले गर्दा परिवार र समाजमा फै-भगडा र अशान्तिको सिर्जना भएको हुन्छ । आडम्बरको लागि अनुशासन र मर्यादाको सिमाना पनि सजिलै नाघ्छन ।
- २०) धर्म भनेको लोककल्याणार्थ हुन्छ । तर धर्मको नाममा सम्प्रदाय र दार्शनिक मान्यताले समाजमा प्रश्रय पाइरहेको छ । यसले गर्दा शुद्ध धर्मको अभ्यास हुन सिकरहेको छैन । यसैले भातृत्व, सदाचार, सिहण्णुता, मैत्री, करूणा इत्यादि सद्गुणहरू फस्टाउन सिकरहेका छैनन् । फलतः व्यक्तिगत र सामाजिक जीवनको उन्नति हुन सिकरहेको छैन । धर्मको नाममा अधर्म ग्रहण गर्दा अनाचार फैलिरहेको छ । यसै कारणले समाज अशान्ति, दुःख अनि शोकले व्याप्त छ । इत्यादि इत्यादि ।

आज यतिका भौतिक सरसुविधा भएर पनि मानिस किन सुखी हुन सिकरहेका छैनन् ? यसको उत्तर खोज्न अभ्यान्तरमा चियाउनुपर्छ ।

मुख्य कुरो के भने अन्तरमुखी भएर समाधान खोजिनुपर्छ । बहिर्मुखी भएरे समस्या बित्भएको हो अथवा दुःखको सम्वर्द्धन भएको हो । अन्तरर्मुखी भएर हेरे दुःखको मूल कारण आफू र आफ्नो विकार नै रहेछ भन्ने कुरा प्रष्ट थाहा लाग्दछ । त्यसैले समस्या भौतिक सुविधाको मात्र होइन बरू आध्यात्मिक अवनतिको पनि हो ।

हाम्रो दुःखको मूल जरा हाम्रो मनको विकार नै हो । त्यस विकारको जरैदेखि उन्मुलन नगरेसम्म हामी दुःखबाट पूर्णतया छुटकारा पाउन सक्दैनौं । जतिसुकै पुजा-आजा, भजन-किर्तन, होम-यज्ञादि गरे पनि अन्तर्मनको विकार कम हुँदैन । बाहिरबाहिर मात्र क्षणिकरूपमा मन शान्त हुन सक्ला, स्थायीरूपमा हुँदैन । 'कामकुरो एकातिर, कुम्लो बोकी ठिमितिर' भनेभै रोग एक, उपचार अर्को भएमा रोग निको हुँदैन । रोग त भन बल्भिन्छ । परिणामतः विकारको समन हुँदैन अनि अनन्तकालसम्म नाना प्रकारको दुःख भोग्नुपर्ने बाध्यता रहिरहन्छ । 'मैले पूजा, कीर्तन र होमादि गरेको छु, म दुःखबाट बचिहाल्छु नि' भनेर दुक्क भएर बस्नुहुँदैन । पुजा-आजा, भजन-कीर्तन, होमादि दुःख-मुक्तिका कारण हुँदैनन् । समय छँदा नै दुःख के हो, दुःखको कारण के हो र त्यस कारणलाई कसरी निवारण गर्नुपर्छ भन्ने कुराको ज्ञान आफूमा जगाउनुपर्छ साथै दुःख निवारण गर्ने सही तरिकाको अनुशरण गर्दै जानुपर्छ । नभए पिछ पश्चाताप गर्नुबाहेक अरू उपाय बाँकी रहँदैन । अतः हामीमा चार आर्य-सत्यको ज्ञान हुनुपर्छ ।

कसैले धनबाट सुख पाइन्छ भन्छन् । तर धनबाट सुखभन्दा बढी दुःखै आउँछ । धन कमाउन त्यतिकै परिश्रम गर्नुपर्छ । त्यस धनलाई सुरक्षा गर्न पनि सततः प्रयत्नशील रहनुपर्छ । त्यस धनलाई सम्बर्द्धन गर्न पनि त्यतिकै दुःख उठाउनुपर्छ । अनि त्यो धन कसैले चोरेर, लुटेर, लगेमा वा हराएर नास भएमा कित दुःखानुभूति हुन्छ, हामी सिजले अन्दाज गर्न सक्दर्छौं । धनका पाँच वैरी हुँन्छन् — आगो, पानी, चोर, राजा र मूर्ख सन्तान । यी पाँच वैरीबाट पनि धनलाई बचाउनुपर्ने हुन्छ । त्यो पनि दुःख नै हो ।

एउटा घतलाग्दो अनि थाहा पाउन र मनन गर्न योग्य कुरा के छ भने प्रिय बस्तु र व्यक्तिले पनि हामीलाई सुख दिंदैन, दुःख नै दिन्छ । मन परेकै कारणले आसक्ति हुन्छ र आसक्तिकै कारणले दुःख हुन्छ । जित बढी आसक्ति, त्यित नै बढी दुःख हुन्छ । आफूलाई मन पर्नेले त दुःख दिन्छ 

## मा पियहि समागच्छि, अप्पिय्येहि कुदाचन । पियान अदस्सन दुक्ख, अप्पियानञ्च दस्सनं' ॥

यसको अर्थ हो --

प्रियको पनि अप्रियको पनि संगत नगर किनभने प्रियलाई नदेख्दा पनि दु:ख हुन्छ, अप्रियलाई देखेमा पनि दु:ख नै हुन्छ ।

कर्म बन्नेबारे भगवान बुद्धले भन्नुभएको छ — 'चेतनाह' भिक्खवे, कम्म वदामि' अर्थात् चित्तको चेतना नै कर्म हो । हाम्रो चित्तको चेतना राम्रो हुनुपर्छ । चेतना राम्रो भएमा व्यक्तिले गर्ने कायिक, वाचिक, मनको कर्म त्यसै राम्रो हुन्छ । फलतः व्यक्ति राम्रो हुन्छ अनि परिवार, समाज र देश अनि विश्व नै शान्तिमय र सुखमय हुनजान्छ । चित्तको चेतना राम्रो गर्नु र शील, समाधि र प्रज्ञाको अभ्यास शुद्धरूपले गर्नु नै धर्म हो, अभ्यन्ति सद्धर्म हो । यसले मात्रै हाम्रो जीवन सुखी पार्न सक्छ साथै अरूलाई पनि सुखी बनाउन सक्छ । मनको विकार नहटाई बाहिरबाहिर मात्रै सुखी बन्ने उपक्रमले मानिस साँच्यै नै सुखी बन्न सक्दैन । मनको विकार समूल नास गर्न विपश्यना ध्यान विधिलाई अनुभूतिको स्तरमा अभ्यास नगरेसम्म विकार हट्दैन र वास्तविक स्थायी सुख प्राप्त गर्न सिक्टेदैन ।

दुःखको स्वभावको बारेमा 'चतुसच्च दीपनि'मा यसरी भनिएको छ :

- क) पीलनडी दु:खकष्ट दिने ।
- ख) संखतद्वी बारबार निर्माण गर्ने ।
- ग) सन्तापद्वी सन्तापित गर्ने ।
- घ) विपरिणामडी विपरितरूपले परिवर्तन हुने वा विपरित फल दिने ।

परमार्थ दृष्टिले हेरेमा संसारमा केही पनि छैन, कोही पनि छैनन् । प्रज्वलन र प्रकम्पन मात्रै छ । केही छ भने — दुःख छ, कर्म छ, निर्वाण छ र मार्ग छ । यी नै हन — चार आर्य-सत्य । भनिएकै पनि छ 'दुक्खमेव हि, न कोचि दुक्खितो, कारको न, किरिया व विञ्ञति । अत्थि निब्बुति, न निब्बुतो पुमा, मग्गमत्थि, गमको न विञ्ञति ॥'

यसको अर्थ हो -

'दुःख नै छ, दुःखित व्यक्ति छैनन्, कर्म छ, कर्ता देखिँदैन । निर्वाण छ, निर्वाण प्राप्त व्यक्ति छैन, मार्ग छ, बटुवा देखिदैन ।'

यसको अलि विस्तृत रूपमा चर्चा हुनुपर्दछ । नभए सरसरित हेर्दा पढ्दा यसको भित्री अर्थ बुझ्न सिकेंद्रेन । व्यक्ति नै छैन, कर्ता नै छैन, निर्वाण प्राप्त व्यक्ति नै छैन र बाटो हिंड्ने बटुवा पनि छैन सिर्फ दुःख छ, कर्म छ, निर्वाण छ र मार्गमात्र छ भनिदा सामान्य पाठक अलमलमा पर्न सक्छन् । यसलाई प्रज्ञप्तिको आधारमा होइन, परमार्थको आधारमा बुझ्ने प्रयास गर्नुपर्छ ।

पहिलो आर्य-सत्यअन्तर्गत 'दुःख आर्य-सत्य' समाप्त भयो ।



## ग) दोस्रो आर्य-सत्य – दुःखको कारण छ।

जीवन दुःखमय छ । सुखको पछाडि दौड लगाएर पाएको सुद्धाभासमा पनि दुःख नै समाहित भएको हुन्छ । हामीले सुख भन्दै पाउन धाइरहेको सुख त मृगतृष्णा मात्र हो । कहिल्यै तृप्त हुन नसिकने तिर्सना (प्यास) मात्र हो । व्यक्ति जो कोही होऊन्, दुःखले निपरोलेका कोही पनि छैनन् । जन्म, जरा, व्याधि र मरणले मुक्त प्राणी कोही छैनन् । जबसम्म जन्म लिने ऋम चिलरहन्छ, तबसम्म दुःखको अस्तित्व कायमै रहन्छ ।

अब हामीले बुझ्नु छ — हामीले भेलिराख्नुपर्ने त्यतिका दुःखको कारण के रहेछ ? आखिर के कारणले हामीले जीवनमा यसरी दुःख भोग्नुपरिरहेको छ ? दुःख फल हो भने त्यसको बीज के हो ? दुःखको उद्गम स्थल कुन हो ? विना कारण संसारमा केही पनि हुँदैन । विना कारण रूखको पातसम्म हिल्लंदैन भने यति दूलो जीवन-मरणरूपी दुःखको कारण अवश्य होला ।

दुःखको मूल कारण तृष्णा (आसक्ति) हो । लोभ, लालसा, राग, आसक्ति, संग्रह गर्ने ईच्छा, आफू मात्र सुखले बाँच्ने रहर, आफूलाई मनपर्ने वस्तु, व्यक्ति र स्थितिलाई सुरक्षा गरिराख्ने चाहना, त्यसलाई भन भन बढाउँदै लैजाने कामना, त्यस कामना पूर्तिमा वाधा अङ्चन आएमा रिस, ऋोध, भौक, घृणा, अहंभाव, हिसा र बदलाको भावना मनमा उब्जाई त्यस बाधा अङ्चनलाई पन्छाउन भुठ बोल्ने, बल प्रयोग गर्ने र पराकाष्टामा पुगेर हत्या समेत गर्ने गर्दछन् । यी सबै तृष्णाकै वशमा परेर हुनजान्छ ।

तृष्णा नै दुःख समुदय (उत्पत्ति) को कारण हो । साथै हामीमा भएको अविद्या (प्रज्ञा ज्ञानको अभाव) को कारणले तृष्णारूपी फिलिङ्गोलाई पंखाले भें हम्की अज्ञानतावश संस्कारमाथि संस्कार थपी दुःखको सम्बर्द्धन गर्ने काम सततः भइरहेको हुन्छ ।

चार आर्य-सत्यअन्तर्गत भगवान बुद्धले दुःखको उत्पत्ति (समुदय) को बारेमा भिक्षुहरूलाई यसरी उपदेश दिनुभएको छ —

> 'इदं खो पन भिक्खवे दुक्ख समुदय अरिय सच्चं यायं तण्हा पोनवृब्भविका नन्दिराग सहगता तत्र-तत्राभिनन्दिनी सेय्यथीदं — कामतण्हा, भवतण्हा, विभवतण्हा ।

यसको अर्थ हो -

'हे भिक्षुहरू (साधकहरू), यो दुःख समुदय आर्य-सत्य हो । दुःखको मूल कारण तृष्णा हो । यसले नै हामीलाई बारम्बार जन्म दिने गर्दछ । जुनजुन भवमा जन्म लिन्छ, त्यहीत्यही भवमा रमाउने हुन्छ । यसैले हाम्रो मनलाई बिषयतर्फ आकर्षित गर्दछ । उत्पन्न भएको विषयप्रति अनुराग बढाईदिन्छ ।

भनियो, दुःखको आरम्भ तृष्णाबाटै हुन्छ । यसकै कारणले पुनर्जन्म गराई फेरिफेरि नयाँनयाँ सुख भोग्ने लालसा मनमा जगाइदिन्छ । त्यही लालसाले गर्दा दुःखचक्रमा हामीलाई फनफनी घुम्न वाध्य गराउँछ । तृष्णा नास भएपि मात्रे दुःखको नास हुन्छ । दुःख भयो भनी हामी छाती पिटी पिटी रून्छौ तर रूनु दुःखको समाधान होइन बरू दुःख सम्बर्द्धनको कारण हो । दुःखले नै दुःख जन्माउँछ । रोइ कराइ गर्नु भनेको दुःखले नै जन्माएको अर्को दुःख हो ।

तृष्णा र अविद्या पर्यायवाची हुन्, एक अर्काको जननी र पूरक हुन् । यी दुई स<mark>होदर दिदी बहिनी हुन्</mark> । अविद्याकै कारणले तृष्णा पलाउँछ र तृष्णाक<mark>ै कार</mark>णले अविद्या<mark>ले शीर उठाउँछ । यो जन्मभन्दा</mark> अगाडिको जन्ममा अविद्याको कारणले संस्कार बनी यो जन्म पाएका हो र यो जन्ममा तृष्णाको फन्दामा परी अर्को जन्मको लागि संस्कार बनाउँदै गरेका हुन्छौ । तृष्णा अदृष्ट आकर्षण हो जसलाई हामीले हतपति त्याग्न सक्दैनौँ । पिछ त यही तृष्णा कसिलो हुँदै छोड्नै नसक्ने गरी कसिलो आसक्तिमा बदलिन्छ । प्रिय भए पाउने आसक्ति, अप्रिय भए ऋोध वा घृणाको आसक्ति । मनपर्नेमा पनि आसक्ति हुन्छ, मन नपर्नेमा पनि आसक्ति हुन्छ । मनपर्नेलाई पाइछोड्ने आतुरता र मन नपर्नेलाई त्याग्ने आतुरता हुन्छ । यी दुवै तृष्णा नै हुन् । जित बढी तृष्णा (आसक्ति) हुन्छ, त्यति नै बढी दुःख आउँछ । तृष्णाको अन्त नै हुँदैन किनकि नयाँनयाँ तृष्णाको मूल फुट्दै गरेको हुन्छ । सबै इच्छा पूर्ण हुनै सक्दैन । तृष्णालाई अन्त्य गर्नु वा दुःखबाट मुक्त हुने एउटै मात्र उपाय छ । त्यो हो विपश्यना ध्यानको माध्यमबाट दुःख दिने कारणरूपी क्लेशको जरा काटिंदै जाने प्रकिया । यसको अर्को नाम सतिपद्वान भावना हो ।

## तीन प्रकारको तृष्णा -

#### (क) काम-तृष्णा –

रूप, शब्द, गन्ध, रस र स्पर्शमा टाँसिई तिनबाट अलग्ग हुन नसकी तत्तत् विषयप्रति आसक्त हुनु नै काम-तृष्णा हो । धनसम्पत्ति, घरखेत, छोराछोरी सन्तान आदि भौतिक सुख साधन जुटाउन र यश कीर्तिको निम्ति रातोदिन जोतिनु काम-तृष्णाको लक्षण हो । सक्षेपमा भन्नुपर्दा इन्द्रिय सुखप्रति आसक्त हुनु काम-तृष्णा हो । यस तृष्णाले सत्वप्राणीहरूलाई नजानिंदो तरिकाले अपायभूमि वा कामभूमिमा तानेर लगिरहेको हुन्छ ।

#### (ख) भव-तृष्णा -

आफ्नो अस्तित्व जोगाइराख्ने इच्छा वा बाँचिरहने लालसा नै भव-तृष्णा हो । 'म बाँची राखुँ । मरे पनि फेरिफेरि जन्मी रहूँ । 'म' भन्ने रिहरहोस्, म रही रहूँ' भन्ने तृष्णा नै पुनर्जन्मको निर्माता हो । यसैलाई भव-तृष्णा भनिन्छ । यसले नै संसार-चक्र घुमाउँछ । माथिको भूमिमा जन्म लिन पाऊँ, यसभन्दा ठूल-ठूला सुखभोग गर्न पाइरहोस् भनेर देवलोक वा ब्रम्हलोकमा जन्म लिन लालयित हुनु पनि भव-तृष्णा नै हो । यो तृष्णाको वशमा परेको व्यक्तिले शुद्ध धर्मको आलम्बनसँग सम्पर्क राख्दैनन् र धर्मको अभ्यास गर्दैनन् । धर्मले उनीहरूको चाहना पूर्तिमा वाधा पारेको महसुस गर्दछन् । दुःख मुक्तिको बाटोमा अग्रसर हुँदैनन् । यो तृष्णा हुनाले नयाँनयाँ जन्म लिई नयाँनयाँ सुखको रसास्वादन गर्न तृष्णाको दास बनी संसारमा अनन्तकालसम्म विचरण गरिरहन मन पराउँछन् ।

#### (ग) विभव-तृष्णा -

यही एउटा मात्र जन्म हो, अर्को जन्म छैन, मरेपछि स्वर्ग पनि छैन नरक पनि छैन । यही एउटा मात्र लोक छ । बाँचुञ्जेल जसरी भए पनि सुखसाथ बाँच्नुपर्छ भन्ने चार्वाकको सिद्धान्त यो तृष्णा भएको व्यक्तिले अपनाएको हुन्छ । 'मरेपछि डुमै राजा' भन्ने उखान चरितार्थ पार्दै खराब कर्मफलको वास्तै नगरी जे मन लाग्यो त्यही कर्म गरी सुख सामग्री संग्रह गर्ने, भोग गर्ने, आफूमात्र मोजमा रही अरू जे सुकै होऊन् भन्ने विचार लिई जथाभावी काम गर्छन् । यो तृष्णामा लिप्त व्यक्तिमा लाज, शर्म र धर्म केही हुँदैन । यही एउटा जन्म हो भनेर यस जीवनलाई खेर फाली वरत्र र परत्र दुवै बिगारी निर्वाण प्राप्त गर्छु भन्ने विचार लिनु र तदनुसार कार्य गर्नु पनि विभव-तृष्णा हो । यो तृष्णा अरू तृष्णाभन्दा बढी मिथ्यादृष्टियुक्त र खतरनाक हुन्छ ।

## तृष्णा के जस्तो छ ?

- क) घाउबाट पीप निस्केभै, निरन्तर पीप बगिरहन्छ ।
- ख) लुतोभै, जित कन्याए पिन कन्याउन मन लाग्छ । कहिल्यै सन्चो अनुभव हुँदैन ।
- ग) भिलिमिली कात्रोभौ, घुणित भए पनि राम्रो ठानेर ओडिरहेको हुन्छ ।
- घ) समुद्रको पानीभौ, जति पियो त्यति प्यास बढ्छ ।
- ङ) क्षितिजलाई पऋन दौडेभौ, जित दौड लगाए पनि भे**ट्टिंदैन ।**
- च) मृग-मरीचिकाभै, जित पछ्याए पनि फेला पार्न सिकंदैन ।
- छ) फुटबलभैं, <mark>जति जोडले बजाऱ्यो त्य</mark>ति माथि उफ्रिन्छ ।
- ज) रिग्रङ्गभै, जित थिचिराख्यो त्यति उफ्रन बल गर्छ ।
- भ) पुल्पुल्या<mark>एको बच्चाभैं, जित वास्ता गऱ्यो वा फकायो त्यति</mark> मातिन्छ ।

## तुष्णा के हो ?

- क) भोक शान्त पार्न खाना चाहिन्छ त्यो तृष्णा होइन तर स्वादको लागि मात्र खानु तृष्णा हो ।
- ख) प्यास मेट्न पानी चाहिन्छ त्यो तृष्णा होइन तर थरीथरीको पेय पदार्थ पिउनु तृष्णा हो ।
- ग) प्रतिकूल मौसमबाट बच्न लुगा चाहिन्छ त्यो तृष्णा होइन तर फेशन (ढाँचा) गर्नु तृष्णा हो ।
- घ) खुड़ा सुरक्षित पार्न जुत्ता चाहिन्छ त्यो तृष्णा होइन तर जुत्ता फेरी फेरी लगाउनु तृष्णा हो ।
- ङ) आवश्यक विधि व्यवहार चाहिन्छ त्यो तृष्णा होइन तर मनोरञ्जनको लागि हन तष्णा हो ।
- च) आडम्बर र वैभव प्रदर्शन गर्नु र त्यसमा आफूलाई संलग्न गर्नु तृष्णा हो ।

त्यसैले आवश्यकता पूर्ति तृष्णा होइन तर इन्द्रिय सुखको पछाडी दौड्नु हो भन्नेकुरा यहाँनिर हामीले आत्मसात गर्नुपर्छ ।

## तृष्णाको स्वभाव

विपश्यना ध्यान साधना गर्ने साधक साधिकाहरूलाई थाहा हुनुपर्छ — तृष्णा उत्पन्न हुँदा शरीरमा र मनमा स्थूल वा सूक्ष्म संवेदनाहरू उब्जिन्छन् जसलाई चेतन चित्तले अनुभव गर्न नसके पनि अर्ध-चेतन वा अचेतन मनले तृष्णाको स्पन्दन अवश्य अनुभव कि । इच्छा पूर्ति नभएसम्म त्यो स्पन्दन-संवेदन चित्तने रहन्छ । पिछ गएर त्यस्तो स्पन्दनमा मन भुल्दछ । यसरी विषयलाई भोग्ने एउटा व्यसन (बानी) बस्दछ । इच्छा पूरा भएपिछ त्यो स्पन्दन-संवेदन केही बेरसम्म रहिरहँदैन । ऋमशः त्यो शिथिल भएर जान्छ अनि फेरि अधिभै अर्को स्पन्दन-संवेदन जाग्दछ । यसो हुनु मनको आदत नै भइसकेको हुन्छ । तृष्णाको अभिन्न मित्रभै बनिसकेको त्यस स्पन्दनले हामीलाई आधिनो प्रवाहमा प्रवाहित गर्दछ । कामना पूर्तिमा वाधा तेर्सिन आएमा त्यही स्पन्दन द्वेषरूप धारण गरी अगाडि सर्दछ । हाम्रो जीवनमा हामीले भोग्नुपरिरहेको दुःख, शोक, आशंका, भय आदि सबै प्रकारका विकारहरू तृष्णाकै कारणले उत्पन्न हुन्छन् ।

तृष्णाबारे धम्मपदमा भनिएको पनि छ —

'तण्हाय जायते सोको, तण्हाय जायते भय

तण्हाय विप्पमुत्तस्स, निष्य सोको कुतो भय ॥'

यसको अर्थ हो —

तृष्णाले शोक जन्माउँछ, तृष्णाले नै भय जन्माउँछ । तृष्णाले मुक्त व्यक्तिलाई शोक हुँदैन, भय कहाँबाट हुन्छ ?

तृष्णाबाट नै मनोविकार जाग्दछ र मनोविकारबाटै दुःख आउँछ । मनोविकारबाट उत्पन्न दुःखबाट मुक्त हुन तृष्णाबाट मुक्त हुनु अनिवार्य छ । तृष्णाको पकडबाट सर्वथा मुक्त हुनु नै निर्वाणको अवस्था प्राप्त हुनु हो । यो मुक्ति विपश्यना साधनाद्वारा अन्तरमनको गहिराइमा पुगेर दुःखको यथाभूत दर्शन गरेर मात्र प्राप्त गर्न सिकन्छ । तर त्यो विपश्यना सम्यक दृष्टियुक्त हुनुपर्छ । विपश्यनाको नाउँमा आँखा चिम्ली ध्यान बस्नुमा मात्र सही समाधान हुँदैन ।

## तृष्णाको उत्पत्ति

प्रज्ञा-चक्षु उत्पन्न नहुन्जेल जहाँसम्म संसारमा प्रिय र आकर्षक वस्तु, व्यक्ति र स्थिति विद्यमान रहन्छन्, त्यहाँसम्म तृष्णाले जरो गाङ्छ । तृष्णाको उत्पत्ति हाम्रो इन्द्रियमार्फत् बाहिरबाट हुने भए पनि त्यसको मूल स्रोत हाम्रो चित्त नै हो जसद्वारा ती आलम्बनहरूको रसास्वादन गर्दछ । कसरी भन्ने प्रश्नको उत्तरको लागि तलको बुँदाले पनि स्पष्ट पार्न मद्दत गर्दछ ।

- भ) आँखाले वस्तु वा व्यक्ति वा रूप देखेर ।
- २) कानले शब्द वा आवाज सुनेर ।
- ३) नाकले गन्ध सुँघेर ।
- ४) जिब्रोले 🌕 स्वाद लिएर ।
- ५) त्वचाले कायस्पर्श चाल पाएर अनि
- ६) मनले विचार वा कल्पना गरेर ।

भगवान बुद्धले भन्नुभएको छ – चित्तको चेतनाबाटै कर्म बन्दछ । जुनसुकै कर्म पनि पहिले मनमा उब्जिन्छ अनि मात्र वचन र शरीरबाट कर्म गर्न पुगिन्छ । चेतना राम्रो भए राम्रो कर्म अनि चेतना नराम्रो भए नराम्रो कर्म हुन पुग्दछ । जुनसुकै काममा पनि मन नै अघि सर्दछ । मनमा केही नजब्जई कुनै कर्म बन्दैन । कर्म अनुसार नै हामी नरक, तिर्यक, पिसाच, मनुष्य, देव वा ब्रम्हा भई कर्मको विपाक भोग्दछौँ । हाम्रो कर्म नै हाम्रो भाग्य र दुर्भाग्यको स्रष्टा हो । जरतै भनिएको पनि छ –

'सब्बे सत्ता कमस्सका कम्म दायादा कम्मयोनी कम्मवन्धु कम्म पटिसरणा यं यं कम्मं करिसन्ति कल्याणं वा पापकं वा तं तस्स दायादा भविसन्ति ।'

यसको अर्थ हो -

'सबै प्राणीहरू आ-आफ्नो कर्मका मालिक हुन् । कर्मकै अशियार हुन् । कर्मानुसार नै उनीहरूले भव पाउँछन् । कर्म नै उनीहरूको आफन्त हो । कर्म नै उनीहरूको शरण लिन योग्य स्थल हो । जस्तो जस्तो कर्म नर्छन्, असल वा खराव, त्यसैको हकदार उनीहरू हुन्छन् ।'

## दु:खको उत्पत्तिमा 'प्रतीत्यसमुत्पाद-धर्म'को आधार

राम्रो र मनपर्ने विषय भए प्रियको आसक्ति हुन्छ अनि सुखद् संवेदना जाग्दछ । नराम्रो र मन नपर्ने विषय भए अप्रियको आसक्ति हुन्छ अनि दुःखद् संवेदना जाग्दछ । आसक्ति किरसँदै जानाले उपादान बन्दछ । उपादानको कारणले नै भव बन्दछ । भवबाटै पुनर्जन्म हुन्छ अनि जरा, व्याधि, मरण, शोक, परिदेव दोमनरस उपायास हुन्छ । यसरी तृष्णाको कारणले दुःखको पहाड नै खडा हुन्छ । 'प्रतीत्यसमुत्पाद' मा भगवान बुद्धले के कारणले के बन्दछ र के प्रभाव हुन्छ भनेर राम्ररी सम्फाउनुभएको छ । प्रतीत्यसमुत्पादको अनुलोम प्रक्रियामा दुःखको प्रादुर्भाव हुने कारणहरू वा जन्म मरणका आधारहरूको वर्णन छ भने प्रतिलोम प्रक्रियामा ती कारणहरूको निवारण अर्थात् दुःखबाट पूर्ण मुक्तिको अवस्था प्राप्त हुन सिकने आधारहरूको वर्णन छ । त्यसलाई निम्नानुसार स्पष्ट बुझ्न सिकन्छ ।

#### अनुलोम्

- 9) अविद्या निरोध भएमा संस्कार
- भ) अविद्याको कारणले संस्कारबन्दछ ।
- २) संस्कारको कारणले विज्ञान बन्दछ । (प्रतिसन्धि-चित्त)
- बिज्ञानको कारणले नामरूप बन्दछ ।
- ४) नामरूपको कारणले षडायतन षडायतन बन्दछ ।
- ५) षडायतनको कारणले स्पर्श हुन्छ ।
- ६) स्पर्शको कारणले संवेदना जाग्दछ ।
- ७) संवेदनाको कारणले तृष्णा हुन्छ ।
- ८) तृष्णाको कारणले उपादान बन्दछ ।
- ९) उपादानको कारण भव तयार हुन्छ ।

बन्दैन ।

प्रतिलोम

- २) संस्कार निरोध भएमा बिज्ञान बन्दैन ।
- ३) बिज्ञान निरोध भएमा नामरूप बन्दैन ।
- ४) नामरूप निरोध भएमा बन्दैन ।
- ५) षडायतन निरोध भएमा स्पर्श हुँदैन ।
- ६) स्पर्श निरोध भएमा संवेदना जाग्दैन ।
- ७) संवेदना निरोध भएमा तृष्णा हुँदैन ।
- ८) तृष्णा निरोध भएमा उपादान बन्दैन ।
- ९) उपादान निरोध भएमा भव तयार हुँदैन ।

५६

१०)भवको कारणले जन्म हुन्छ I

- ११)जन्मको कारणले जरा, व्याधि र मृत्यु हुन्छ ।
- १२)अनि शोक गर्नु रूनु, दुःख, हैरानी, बेचैनी र दिक्क हुने जस्ता सबै प्रकार दुःखको समुदय तथा (उत्पत्ति) हुन्छ ।

भव निरोध भएमा जन्म हँदैन ।

११) जन्म निरोध भएमा जरा,व्याधि र मृत्यु हुँदैन ।

१२) अनि शोक गर्नु, रूनु, दुःख, हैरानी, बेचैनी र दिक्क मान्ने जस्ता सबैका प्रकारका दुःखको निरोध तथा अन्त्य हुन्छ ।

अविद्या (अज्ञानता) नै हाम्रो दुःखको मूल कारण हो । बुद्धले अगाडि पत्ता लगाए – अविद्याको कारणले हामी संस्कार (कर्म) बनाउँछौँ । संस्कारबाट विज्ञान (प्रतिसन्धि-चेतना) उत्पन्न हुन्छ । विज्ञानबाट नामरूप फ़्ष्लम बलम ज्वतत<mark>्भच० बन्दछ । नामरूप</mark> भएपछि आँखा, कान, नाक, जिब्रो, त्वचा र मन गरी ६ आयतनसहित भएको शरीर धारण गर्न परिहाल्छ । शरीर धारण गरेपछि आँखाले राम्रो वा नराम्रे। दृश्यको, कानले प्रिय वा अप्रिय शब्दको, नाकले सुगन्ध वा दुर्गन्धको, जिब्रोले मिठो वा निमठो स्वादको, त्वचाले खस्रो वा मसिनो स्पर्शको र मनले सुखद् वा दु:खद् विचार वा कल्पनाको फस्स (स्पर्श) गरिहाल्छ । यसरी स्पर्श गर्दा प्रिय, अप्रिय वेदना (संवेदना) उब्जिहाल्छ । मिठो, प्रिय, राम्रो, स्वादिलो कुराको चाह गर्ने र नमिठो, अप्रिय, नराम्रो, खल्लो र दुःखद् कुराको घृणा गर्ने तृष्णा उब्जिहाल्छ । यसरी राग र द्वेषको उत्पति हुन्छ । मन परेको व्यक्ति वस्तु वा स्थितिको चाहना गर्ने राग (तृष्णा) जन्मन्छ र त्यस व्यक्ति, वस्तु या स्थितिसँग टाँसिरहने स्वभाव उपादान (कसिलो आसक्ति)ले ठाउँ ओगटिहाल्छ र भवमा पुग्नुपर्ने वाध्यताको निर्माण हुन्छ । भव बनेपछि पुनर्जन्म लिनुपर्ने नै हुन्छ । जन्म लिएपिछ व्याधि, जरा, मरणादि दु:खको कुचऋबाट उम्कन नसक्ने स्थितिमा पुगिन्छ ।

यसलाई कमवद्धरूपमा यसरी बुभौ -

- १) अविद्या (अज्ञानता) -
- २) संस्कार (कर्म) -
- ३) विज्ञान (प्रतिसन्धि-चित्त) -
- ४) नामरूप (शरीर र मन) -

- ५) षडायतन (६ आयतनहरू) -
- ६) फस्स (कायस्पर्श) –
- ७) वेदना (संवेदना) -
- ८) तण्हा (तृष्णा) –
- ९) उपादान (कसिलो आसक्ति) -
- १०) भव (कर्मभव) -
- ११) जन्म -
- १२) जरा, व्याधि र मृत्यु इत्यादि अनेकन शारीरिक र मानिसक दुःखहरू भोग्नुपर्ने स्थिति खडा हुन्छन् ।

त्यसैले हाम्रो परम शुत्र नै अविद्या वा अज्ञानता (बेहोसपूर्वक गरिने काम) हो । यस चक्रबाट उछिट्टिएर निक्लने हो भने अविद्याको जरा नै उन्मूलन गर्नुपर्छ । जरा नै नभए दुःखरूपी जंगल बढेर झ्याङ्गिने डर पनि त हुँदैन । जरालाई त्यसै राखेर विमृक्ति-शुख पाउन सिकंदैन ।

## तृष्णाको गति

तृष्णामा राग, द्वेष र मोह तीनवटै कुरा समावेस छन्। राग भनेको आफूलाई मन पर्ने विषयप्रित लोभ जगाउनु वा आसक्त हुनु हो। द्वेष भनेको आफूलाई मन परेको विषय भोग गर्ने ऋममा वाधा तेर्सिन आउँदा ऋोध गर्नु र मन नपर्ने विषय भोग गर्नुपर्दा त्यसप्रित घृणा र अनिच्छाको भाव जगाउनु हो। मोह भनेको सत्य ज्ञानको अभाव, ठीक बेठिक पहिचान गर्न नसक्नु र मिथ्या धारणारूपी अन्धकारमा रूमिल्लनु हो। मोह भनेको प्रमादको अवस्था हो। यी तीन एकपि अर्को रहेर दुःख यसरी सिर्जना गर्दछन्। मोह → राग → द्वेष → अकुशल कर्म → भव → जन्म → व्याधि, जरा र मरण साथै सबै प्रकारका दुःखहरू सम्भव हुन्छन्। सम्पूर्ण दुःख-बन्धनको मूल स्रोत यी तीन नै हुन्। यी तीन मिलेर नै संसारको निर्माण भएको हो। यिनले नै विश्वमा ताण्डव नृत्य मच्चाइरहेका छन्। अविद्या यिनीहरूको जननी हो। फेरि यिनीहरूनै अविद्याको पोषक बिनिदिन्छन्।

स्वभाव अनुसार समुदयसत्यका (दुःख उत्पत्तिका) चार अर्थ छन् -१) आयूहनड्डो २) निदानड्डो ३) संयोगड्डो ४) पलिबोध्ड्डो ।

- १) आयूहनड्डो दुःखलाई स्रग्रह गर्ने स्वभाव !
- २) निदानहो दुःखलाई निरन्तर धारणं गर्ने स्वभाव ।
- ३) संयोगद्वो दुःखसँग बिलयोसित टाँसिरहने स्वभाव ।
- ४) पिलबोधट्ठो दुःखबाट मुक्त हुन कठिन हुने गरी बाधा दिने स्वभाव ।

### वर्तमान र अनागत कर्मफल

हामी देख्छौं — यही जीवनमा पिन कर्मको फल अनेक प्रकारको आइलाग्छ जस्तै तृष्णावश राजाले राजासँग, भारदारले भारदारसँग, नागरिकले नागरिकसँग, आमाले छोरासँग, बाबुले छोरासँग, छोराले आमाबाबुसँग, दाजुभाईले दाजुभाईसँग, दिदी बिहनीले दिदी बिहनीसँग, मित्रले मित्रसँग वैमनस्यता राख्दछन्, भगडा गर्छन्। गाली गरेर मात्र होइन, पिटेर, हितयार चलाएर वा हत्यासमेत गरेर कर्म संस्कार बनाउँछन्। तृष्णाको दशमा परेर मूर्ख बनी अर्काको घर फोड्न जान्छन्, चोरी गर्छन्, डाँका मार्छन्, लूटपाट मच्चाउँछन्, व्यभिचार गर्छन् अनि भूठ बोलेर, चुग्ली लगाएर अनि मादक पदार्थ सेवन गरी आफ्नो साथै अर्काको जीवनमा अशान्ति मच्चाउँछन्। हामी देख्छौं — त्यस्ता व्यक्तिहरूलाई सरकारले गिरफतार गर्दछ, सजाय दिन्छ र मृत्युदण्ड समेत दिन्छ। कारण बनेपिछ त्यसको फल आइहाल्छ। यसरी यही जीवनमा मानिसहरूले आफूले गरेको अकुशल कर्मको फल भोगिरहेका हुन्छन्। ती अकुशल कर्मकै कारणले अर्को, फेरि अर्को जन्म पाई कर्मफल भोग्दछन्। यी सबै तृष्णाकै करामत हो।

फेरि तृष्णावश मानिसले काय, वाक र चित्तले अहितकर अकुशल कर्म गर्दछ । यसबाट भविष्यमा अपाय भूमिमा पर्न गई घोर दुःख भोग्न वाध्य गराउँछ । हिजो हामीले जे गर्न्यौं, त्यसको परिणाम वर्तमान हो अनि वर्तमानमा हामीले जे गर्दछौ त्यसको परिणाम भविष्यमा पर्न जानेछ । तर सबै पहिलेका कर्मफल हुन् भनेर बस्न हुँदैन र सबै वर्तमान कर्मको फल हो भनेर पनि दुक्क भएर बस्न हुँदैन । वर्तमान दुःख, पहिलेको कर्मफल पनि हुनसक्छ । पहिलको कर्मफल पनि हुनसक्छ । पहिलको कर्मको प्रभाव निर्वाण प्राप्त नभए सम्मको जीवनमा जिहले पनि प्रकट हुनसक्छ । यसैले भविष्यको कर्मफल पनि अहिलेको कर्मफल पनि हुनसक्छ, पहिलेको कर्मको फल पनि हुनसक्छ ।

हामीले जे जस्तो रोपेका छौँ त्यसको फल त्यस्तै प्राप्त हुन्छ । सुन्तला रोपेर कागती फल्दैन । फेरि कागती रोपेर सुन्तला पनि त फल्दैन । सुन्तला चाहिए सुन्तलाकै बीउ रोप्नुपर्छ, कागती चाहिए कागती कै बीउ रोप्नुपर्छ । जस्तै भनिएको पनि छ –

## 'यादिसं वपते वीजं, तादिसं हरते फलं । कल्याणकारी कल्याणं, पापकारी च पापकं ॥'

यसको अर्थ हो --

'जस्तो रोप्यो त्यस्तै फल लाग्दछ । असल भए असल, खराब भए खराब ।'

हामीले बुझ्यौं — हाम्रो दुःखको कारण तृष्णा रहेछ तर पहिलो कारण कुन हो किटेर भन्न सिकँदैन । किनभने सबै कारणहरू अन्योन्याश्रित छन् । तृष्णा पनि समुदय, वेदना र स्पर्श देखि पृथक छैन । दुःखभित्र नै दुःख उत्पत्तिको कारण लुकेर बसेको हुन्छ । त्यस्तैगरी दुःख निरोधको कारण पनि दुःखभित्रै हुन्छ । भनिएको पनि छ — 'यिकिञ्च समुदय धम्म सब्ब त निरोध धम्म'ती' अर्थात् जहाँ समुदय (उत्पत्ति) हुन्छ, त्यहौँ निरोधको उपाय पनि हुन्छ । उत्पन्न भए जित निरोध हुने स्वभावका छन् । जहाँ समस्या छ, त्यहाँ समाधान पनि छ । जहाँ मृत्यु छ, त्यहाँ अमरत्व पनि लुकेको हुन्छ । भव-चक्रमा विचरण गराउने हेतु यही शरीर र मनमा विद्यमान हुन्छ भने भव-चक्रबाट उत्तीर्ण गराउने वा धर्मचक्र प्रवर्तन गर्ने हेतु पनि यसै शरीर र मनमा निहित छ ।

विपश्यना विधिको अभ्यासद्वारा तृष्णाको ठाउँमा प्रज्ञा विकसित गरी सम्यक ज्ञानको दर्शन गर्न सक्यौँ भने दुःख-मुक्तिको अवस्था 'निर्वाण' लाई साक्षात्कार गर्न सक्ने क्षमता हामीमै निहित छ । अरूले हामीलाई स्वर्ग वा नरक पठाउने होइन । त्यसैले त भगवान बुद्ध भन्नुहुन्छ – 'अत्ताहि अत्तनो नाथो' । यसको अर्थ हो – आफ्नो मालिक आफै हो । आफ्नो भाग्य विधाता आफै हो । यथार्थ कुरा के भने काम कुरो हामीले नै गर्नुपर्छ, तथागतले त बाटोमात्र देखाउनुहुन्छ । कसैको भर नपरिकन आफ्नै पुरूषार्थले आफ्नो कल्याण आफैले साध्नुपर्छ । भगवानले भन्नुभयो – 'अत्ता दीपा भवथ, भिक्खवे, अत्त सरणा अनन्य सरणा ।' अर्थात् आफ्नो द्वीप आफै बन्नुपर्छ । आफ्नै शरणमा जाऊ, अरूको होइन' ।

अन्त्यमा एउटा सूत्रको मनन गरौ --

## नत्थि रागसमो अग्गि, नत्थि दोसोसमो गहो। नित्थ खन्धासमी दुक्खा, नित्थ सन्तिसमी सुखो।।'

यसको अर्थ हो -

'रागजस्तो पोल्ने आगो अरू छैन । द्वेषजस्तो पाप अरू छैन । पञ्चरकन्धयुक्त देहले जस्तो दुःख दिने अरू केही छैन । निर्वाण जस्तो शान्ति (सुख) अरू क्नै छैन ।'

### भवतु सब्ब मंगलम् ।

बुद्धो, पचेकबुद्धञ्च, अरहन्त, अग्गसावको । माता, पितु, <mark>गुरू, सत्या, धम्मदेसक च दा</mark>यको ।।

१) सम्यक सम्बुद्ध, २) प्रत्येक बुद्ध,

ma.Digital

३) अरहन्त 🥳 ४) अग्रश्रावक,

५) माता.

६) पिता.

७) गुरू,

ट) शास्ता

t) धर्मदेशक र १०) दायक ।

यी दसजनाको गुण उपकार हामीले कहिल्ये पनि विर्सनुहुँदैन ।

## घ) तेस्रो आर्य-सत्य - दुःख निरोधको अवस्था छ।

माथि वर्णित दुःख आर्य-सत्य र दुःख समुदय आर्य-सत्यबाट बौद्धिक स्तरमा भए पनि – संसारमा दुःख छ र त्यस दुःखको कारण तृष्णा हो' भन्ने कुरा बुझ्यौँ । दुःख मन पर्दैन र दुःखबाट बच्न चाहन्छौँ भने तृष्णाबाट बच्नुपर्छ । तृष्णा पनि जगाई 'दुःखबाट पनि मुक्त हुन्छु' भन्नु त 'विषपान गरी सुखसाथ बाँच्छु' भन्नुभै हो । जहाँसम्म तृष्णाको बीउ बाँकी रहन्छ, त्यहाँसम्म दुःखको अस्तित्व मेटिंदैन । कारण त्यसै राखी प्रभाव हटाउँछु भनी जित प्रयास गरे पनि जस्तोसुकै देवदेवीको शरण गए पनि, जुनसुकै कर्मकाण्डमा आफुलाई समर्पित गरे पनि आ□नो कर्मको फलबाट अप्रभावित हुन सिकँदैन । त्यसैले दुःखको प्रभावबाट बच्न दुःखको कारण 'तृष्णा' लाई जरैदेखि उखेली फाल्नुपर्छ । गर्नुपर्ने एउटा, गरेको अर्को हुन्जेल हामी दुःखबाट पूर्णतया छुटकारा पाउन सक्दैनौ । तृष्णाको हाँगा बिगाँ मात्र काटेर चूप लागेर बस्न हुँदैन । पिछ त्यसैबाट अंकूरित भई हाँगा र पातपतिंगर पलाउन सक्छ र फल पनि दिनसक्छ । जरैदेखि उन्मूलन गरियो भने वा बीउलाई गकै भुटेभै भुटिदिन सिकयो भने दुःख पुनः अ<mark>ंकुरित हुन सक्दैन । अनि</mark> मात्र हामी पूर्णतः दुःखबाट मुक्त हुन सक्दछाँ । अनि मात्र परम अक्षय सुखको भागीदार बन्न सक्दछौ । त्यो अक्षय सुख 'निर्वाण' हो – सम्पूर्ण दुःख-मुक्तिको अवस्था । यही नै तेस्रो आर्य-सत्य अथवा दुःख निरोध आर्य-सत्य हो । बुद्ध-शिक्षाको अन्तिम लक्ष्य नै दुःख निरोध-सत्यको साक्षात्कार हो । यही नै परम शान्ति हो ।

तेस्रो आर्य सत्य — दुःख निरोधको अवस्थाबारे भगवान बुद्धले भन्नुभएको छ —

## 'यद' खो पन भिक्खवे दुःख निरोध अरिय सच्चं । यो तस्सामेव तण्हाय असेस-विराग निरोधो चागो पटिनिस्सगो मुत्ति अनालयो ।'

यसको अर्थ हो -

'हे भिक्षुहरू (साधकहरू) हो, यो दुःख निरोध आर्य-सत्य हो । यो सबै तृष्णाको विराग हो, असेस निरोध हो, त्याग हो अनि मुक्ति हो र अनालय हो । तृष्णालाई बास नभएको अवस्था हो । एकै शब्दमा भन्ने हो भने यही 'निर्वाण' हो ।'

भगवान बुद्धले चार आर्य-सत्यको देशनाअन्तर्गत जीवनमा दुःख छ, दु:खको कारण छ भनी निरासावादी दृष्टिकोण मात्र प्रस्तुत गरेर हामीलाई त्रसित पार्नुभएको छैन । त्यस दुःखबाट छुटकारा हुने अर्थात् दुःख-मुक्तिको अवस्था पनि छ भनी दुःखरहित अवस्थाको पनि उपदेश गर्नुभएको छ । त्यतिमात्र होइन, त्यस अवस्था प्राप्त गर्ने मार्ग (उपाय) को पनि निर्देश गर्नुभएको छ । यस कुरालाई राम्ररी नबुझ्नेहरूले बुद्धको शिक्षालाई निरासाबादी हो भन्ने सज्ञा दिन्छन् । वास्तवमा बुद्ध धर्म निरासावादी पनि होइन, आसावादी पनि होइन । यो त यथार्थवादी धर्म हो । उहाँले कुनै पनि कुरा लुकाउनुभएको छैन । यथार्थमा जे छ त्यही बताउनुभएको छ । यथावादी तथाकारी, यथाकारी तथावादी भएर सत्यलाई रपष्टरूपमा हाम्रो सामु राखिदिनुभएको छ । बुद्धले हामीलाई फुरल्याउनु पनि भएन, धम्काउनु पनि भएन, यथार्थ कुरा बताउनुभयो । एउटा असल र योग्य डाक्टरले भें जस्तो रोग छ त्यही बताउनुभयो । त्यस रोगको कारण पनि बताउनुभयो । यो रोग निवारणार्थ उत्तम औषधि बताउनुभएको मात्र होइन, त्यसको सेवन गर्ने विधि समेत स्पष्टरूपमा सम्भाउनुभएको छ । भौतिक शरीरको रोग मात्र होइन फेरिफेरि जन्म लिई दुःख भेलिराख्नुपर्ने रोग (भव-रोग) समे<mark>त निको पार्ने औषधि वितरण गर्नु</mark>भएको छ । त्यो औषधि आर्य अष्टांङ्गिक मार्ग हो । जसको सही अनुशरणले विपूल सुखको अवस्था प्राप्त गर्न सकिन्छ । त्यो अवस्था – 'निर्वाण' हो । निर्वाण-मार्गबारे चौथो आर्य-सत्यअर्नात व्याख्या हुनेछ ।

माथि दोस्रो आर्य-सत्यअन्तर्गत हामीले बुभ्ग्यौँ कि दुःखको असीम पहाड अविद्याबाटै प्रारम्भं हुन्छ । हामीमा प्रज्ञाज्ञानको अभाव हुँदा दुःखलाई पिन सुख, सत्यलाई पिन असत्य, अनात्मालाई पिन आत्मा, कुशललाई पिन अकुशल भन्ने भ्रान्तिमा परेर कर्म गर्दछौँ । त्यही कर्मको कारणले बारम्बार भवमा प्रतिसन्धि हुनुपर्ने हुन्छ । जन्मपिछ शरीर र मनसितको जीवन भिर्नुपरिहाल्छ । शरीर भएपिछ आँखा, कान, नाक, जिब्रो, त्वचा र मन हुने भइहाल्यो । आँखाको रूपसँग, कानको शब्दसँग, नाकको गन्धसँग, जिब्रोको स्वादसँग, त्वचाको कायस्पर्शसँग र मनको विचार वा कल्पनासँग ठक्कर खाने हुन्छ । यसरी ठक्कर खाँदा, आँखाले राम्रो रुप देख्दा, कानले प्रिय शब्द सुन्दा, नाकले सुगन्ध सुँच्दा, जिब्रोले मिठो स्वाद पाउँदा,

पिरच्छेद - ३

त्वचाले नरम स्पर्श पाउँदा र मनले सुन्दर विचार वा कल्पना गर्दा त्यसमा मनपर्ने संवेदनाको अनुभूति हुन्छ । त्यस्तै नराम्रो रूपमा, अप्रिय शब्दमा, दुर्गन्धमा, निमठो स्वादमा, खस्रो स्पर्शमा र असुन्दर विचारमा मन नपर्ने संवेदनाको अनुभूति हुन्छ । मनपर्ने संवेदनामा राग र मन नपर्ने संवेदनामा द्वेष उत्पन्न हुन्छ । भन्नुको तात्पर्य तृष्णा उब्जिन्छ । तृष्णापिछ उपादान, उपादानपिछ कर्मभव, कर्मभवपिछ पुनर्जन्म, पुनर्जन्मपिछ रोगी हुनुपर्ने, बुढाबुढी हुनुपर्ने, मर्नुपर्ने र अनेक प्रकारका शारीरिक र मानसिक दुःखहरूको सिकार हुनुपर्ने हुन्छ ।

यसकुरालाई माथि प्रतीत्यसमुत्पाद-धर्मको अनुलोमको पृष्ठभूमिबाट बुभ्ग्यौँ ।

प्रतीत्यसमुत्पाद-धर्मको प्रतिलोम<mark>को</mark> पृष्ठभूमिबाट हेर्दा —

- भी अविद्यालाई मौका निदिएको भए संस्कार (कर्म) बन्ने थिएन ।
- २) संस्कार नभए चेतनाको धारा बग्ने थिएन ।
- ३) चेतनाविना नामरूप सम्भव हुँदैनथ्यो ।
- ४) नामरूप <mark>नभए शरीर र मन धार</mark>ण गर्न पर्देनथ्यो ।
- ५) शरी र मन नभए नाक, मुख, कान, आँखा, त्वचा र मन हुने नै थिएनन् ।
- ६) ती ६ आयतन नभए स्पर्श सम्भव हुँदैनथ्यो ।
- ७) स्पर्श नै नभए वेदना उब्जिदैनथ्यो ।
- ८) वेदना नै नभए तृष्णा कसरी उब्जिन्थ्यो ?
- ९) तृष्णा नभए उपादान कसरी हुन्थ्यो ?
- १०) उपादान नभए भव कसरी बन्थ्यो ?
- ११)भव नभए जन्म पनि त हुने थिएन ।
- 9२) जन्म नभए रोगव्याधिले सताउने, बुढाबुढी हुने र मरण हुने अनि नाना प्रकारका दुःखहरू भेल्न पर्दैनथ्यो । सम्पूर्ण दुःख-वन्धनबाट सदाको लागि छुट्कारा मिल्थ्यो । यसरी मानव जीवन सार्थक हुन्थ्यो । 'निर्वाण'रूपी नित्य सुख भेटिन्थ्यो, जन्म-मरणबाट मुक्ति मिल्थ्यो, तेस्रो आर्य-सत्यको साक्षात्कार हुन्थ्यो ।

## निर्वाणबारे लघु जानकारी -

सम्पूर्ण दुःखबाट विमुक्तिको अवस्था 'निर्वाण' शब्दको शब्दार्थको बारेमा केही चर्चा गर्नु अनुपयुक्त नहोला । यो चर्चा गरिने विषय त होइन । विकारविहीन मनले अनुभूत गर्ने इन्द्रियातीत एवं भवातीत अवस्था हो तर बुद्धिको स्तरमा भए पनि प्रेरणार्थ बुझ्नु उपयुक्त नै हुनेछ । 'नि' को अर्थ 'निस्सरण' र 'वान' को अर्थ 'तृष्णा' हो । यसको संयुक्त अर्थ तृष्णाबाट पूर्णतया निवृत भएको अवस्था हो । 'निर्वाण' एक यस्तो अवस्था हो जुन तृष्णारिहत हुन्छ अथवा दुःखरिहत हुन्छ । 'निवाण' के हो र कस्तो हो भनी सम्भाउन यसको गुण र विशेषताअनुरूप धेरै शब्दहरू प्रयोग गरिएका छन् । ती मध्ये केहीलाई जानकारीको लागि तल दिइएका छन् –

| न् —                |    |                                                |
|---------------------|----|------------------------------------------------|
| १) अमत (अमृत)       | =  | कहिल्यै नाश नहुने, अविनाशी स्वभाव              |
|                     |    | भएको ।                                         |
| २) असंखत (असंस्कृत) | K= | <mark>नबनाइ</mark> एको, बन्न नसकिने <b>।</b>   |
| ३) परमं सुख         | =  | दुःख रति पनि नभएको, अक्षय सुख ।                |
| ४) अनिमित्त         | =  | आक <mark>ार प्रकार रंग रूप केही नभएको ।</mark> |
| ५) अनुत्पाद         | =  | उत्पन्न नै नहुने वा उत्पन्न नभएको ।            |
| ६) नित्य            | =  | उत्पत्ति-स्थिति-भंग नहुने, सदा त्यस्तै         |
|                     |    | रहने वा नबदलिने ।                              |
| ७) अरूप             | Ž7 | रूप-स्वभाव शून्य भएको । हेर्न देख्न            |
|                     |    | नसकिने ।                                       |
| ८) अप्रणिहित        | =  | प्रार्थना वा चाप्लुसीबाट प्राप्त नहुने         |
|                     |    | वा हुन नसकिने ।                                |
| ९ं) विराग           | =  | वैरागयुक्त, राग-लिप्सा नभएको ।                 |
| १०) अवेदयितव्य      | =  | आलम्बनरहित, संवेदना अनुभव गर्न                 |
|                     |    | नसकिने वा नहुने ।                              |
| ११) अपरिमेय         | =  | दाँज्न नसकिने, अतुलनीय ।                       |
| १२) अभेद्य          | =  | टुक्रा गरी हेर्न नसकिने वा टुका                |
|                     |    | पार्न नहुने ।                                  |
| १३) निर्वाण         |    | राग, द्वेष र मोहबाट मुक्त रहेको,               |
|                     | c  | तृष्णारहित अवस्था ।                            |
|                     |    |                                                |

| परिच्छेद - ३    |    |                                     |
|-----------------|----|-------------------------------------|
| १४) अजरामरण     | =  | उत्पत्ति र विनाश नहुने ।            |
| १५) निष्प्रपञ्च | =  | सबै प्रपञ्च अथवा तारतम्यबाट मुक्त । |
| १६) सुञ्जत      | =  | क्लेशसितै रूपस्कन्ध र नामस्कन्ध पनि |
|                 |    | शून्य भएको ।                        |
| १७) केवल        | =  | दुईटा या दुई थरी भन्ने नभएको,       |
|                 |    | एउटा मात्रे ।                       |
| १८) शुभ         | =  | अत्यन्त कल्याणकारी, मंगलकारी ।      |
| १९) निरोध       | =  | सबै इच्छा, आकांक्षा, मिथ्यादृटि,    |
|                 |    | अज्ञानता समाप्त भइसकेको ।           |
| २०) तण्हंखय     | =  | सम्पूर्ण तृष्णा क्षय भइसकेको ।      |
| २१) सन्ति       | 03 | एकनासले शान्ति दिने ।               |
|                 |    | इत्यादि इत्यादि                     |

### निर्वाणको स्वभाव

'निर्वाण भनेको पञ्चस्कन्धबाहिर (बहिद्धा) मात्रै भेटिन्छ किनभने पञ्चस्कन्धभित्र अमृतको रसास्वादन हुँदैन । त्यसैले पनि यो 'दूरे' मात्र हो सन्तिके होइन । यसमा स्थूल र सूक्ष्म भन्ने भेद हुँदैन । यो सूक्ष्मातिसूक्ष्म मात्र हो । 'निर्वाण'को प्रकार हुँदैन । यो एउटै मात्र हो । यसको भेद र तुलना हुँदैन । यो तीनै कालबाट मुक्त छ । यो परम सुखको अवस्था हो । योभन्दा ठूलो सुख अरू कुनै छैन । त्यसैले भनिएको पनि छ – 'निर्ध सन्ति समो सुखो' अर्थात शान्ति वा निर्वाणजस्तो सुख अरू छैन ।

भगवान बुद्धले ४५ बर्षसम्म गाउँ गाउँ, नगर नगर, प्रदेश प्रदेश घुमेर मानवमाथि ठूलो अनुकम्पा राख्नुभई बताउनुभएको सम्पूर्ण शिक्षाको अन्तिम लक्ष नै जन्म, जरा व्याधि र मरणले सर्वथा मुक्त रहेको निर्वाण-धातुको साक्षात्कार हो । भनाइको तात्पर्य हो — बुद्ध-शिक्षाको एउटै मात्र रस हो — निर्वाण । निर्वाणका दुई चरण छन् - सोपादिशेष निर्वाण र अनुपादिशेष निर्वाण । शरीर बाँकी छ तर सम्पूर्ण क्लेश (चित्तमल वा विकार) नास भइसकेको चरणलाई 'सो।दिशेष निर्वाण' भनिन्छ । यसलाई 'महापरिनिर्वाण' वा 'परिनिर्वाण' पनि भनिन्छ । जस्तै भगवान बुद्धले ३५ बर्षको उमेरमा बुद्धत्व प्राप्त गर्नुभई सम्पूर्ण क्लेशलाई दहन गरी

सोपादिशेष निर्वाण प्राप्त गर्नुभएको थियो भने ८० बर्षको उमेरमा भारतको कुशीनगर भन्ने ठाउँमा शरीर पनि त्याग गरी अनुपादिशेष निर्वाण अथवा महापरिनिर्वाण पद प्राप्त गर्नुभएको थियो ।

'निर्वाण' लाई नै दुःख निरोध सत्य भनिएको छ । स्वभावअनुसार निरोध सत्यका चार अर्थ छन् ।

क) निस्सणड्डो = दुःखचक्र तोडेर निस्कने स्वभाव भएको ।

ख) पविवेक हो = बाधक तत्वबाट अलग्ग हुने स्वभाव भएको ।

ग) अमतङ्घो = अविनाशी स्वभाव भएको ।

घ) असंखद्घो = अनिर्मित अथवा नबनिने स्वभाव भएको ।

माथि पनि भनिसिकएको छ — निर्वाणको व्याख्या कुनै पनि मानवीय भाषाले गर्न सिकँदैन । यस निरोध सत्यलाई अनुभूतमात्र गर्न सिकन्छ । यसको चर्चा प्रेरणार्थ मात्र हो । कसैले 'निर्वाण' बारे बहस गर्न खोजे पनि प्रतिपक्षको जिज्ञासा पूर्णरूपले शान्त पार्न संक्दैन । जसरी भ्यागुतोले जित्सुकै सुन्दर ढंगले जिमनको बयान गरे पिन माछालाई जिमनको अस्तित्व बोध गराउन सक्दैन । माछाको लागि जिमन भनेको एक काल्पनिक र भूठपूर्ण बिषयमात्र हो । त्यसैले स्वानुभव गरी बुझ्नुपर्ने देख्नुपर्ने कुरालाई शब्द सुनेर वा हाउभाउ हेरेर बुझ्न सिजलो नभएको मात्र नभई असम्भव प्रायः नै हुन्छ ।

'निर्वाण' लाई अन्तिम सत्य पनि भनिन्छ । किनिक यसभन्दा बढी जान्नुपर्ने बुझ्नुपर्ने अरू केही बाँकी रहँदैन । निर्वाण सकारात्मक र नकारात्मक कुनै पनि होइन । सम्पूर्ण द्वैतभावबाट यो मुक्त छ । यसलाई कस्तो ? भिन प्रश्न गर्दा यस्तो भनेर देखाउन बताउन पनि सिकंदैन । तर 'निर्वाण' लाई शब्दले बुभाउनै परेमा सकारात्मक शब्दभन्दा नकारात्मक शब्द प्रयोग गरिनुपर्ने हुन्छ । जस्तै माथि पनि वर्णन गरिसिकिएको छ — अमृत, निर्वाण, असंस्कृत, विराग, निरोध, अवेदित इत्यादि । अरू तथाकथित धर्ममा मरेपि स्वर्गमा स्थान प्राप्त गराउने भन्ने प्रलोभन देखाइन्छ तर बुद्धले बताउनुभएको शिक्षा अनुसार शील, समाधि र प्रज्ञाको सम्यक तरिकाले अनुशरण वा अभ्यास गर्न सिकएमा यसै जीवनमा निर्वाणिक अवस्था अनुभूत गर्न सिकन्छ । यसलाई कसैले प्राप्त गराउन सक्दैन । यसलाई तर्क, अनुमान र कल्पना गरी अनुभव गर्न सिकँदैन । यो त

ख)

अब कुनै पनि लोकमा उसको प्रतिसन्धि हुँदैन ।

ग) यही नै उसको अन्तिम जन्म हुन्छ । क्लेश समूल नष्ट भइसक्छन् । दुःख-मुक्त भइसक्छ । साँचो अर्थमा उसले निर्वाण प्राप्त गर्दछ ।

'निर्वाण' प्राप्त व्यक्तिबारे 'रत्तन सुत्र' मा यसरी उल्लेख भएको पाइन्छ –

'खीण पुराण नवं नित्थं सम्भवं, वि-रत्त-चित्तायितके भवस्मि । ते खीण-विजा अ-विकल्हि-च्छन्दा, निब्बन्ति धीरा यथा यं पदिपो ॥

यसको अर्थ हो –

'सबै पुराना कर्म संस्कार क्षीण भइसके, नयाँ कर्म संस्कार संचय हुने सम्भावना छैन । उसको चित्त पुनर्जन्मबाट मुक्त भइसक्यो । तृष्णा राम्ररी नै उन्मूलन भइसकेकोले जसरी बत्ती झ्याप्प निभ्छ, त्यसरी नै उसले परिनिर्वाण प्राप्त गर्दछ ।'

निर्वाण प्राप्त गर्न अथवा दुःखबाट पूर्णतया मुक्त हुन विशुद्ध, पवित्र, समताले युक्त वा प्रज्ञायुक्त मन चाहिन्छ । त्यसको लागि सम्यकरूपले समाधिद्वारा मनलाई वशमा राख्नुपर्छ र चित्त निर्मल पार्नुपर्छ । 'निर्वाण' सुखको अगाडि सारा इन्द्रिय सुख फिका पर्दछन् । सारा अविद्यारूपी अन्धकार हटेर जान्छ । अनि त्यस निर्वाण प्राप्त व्यक्तिले यो उद्गार व्यक्त गर्दछ –

'पुनर्जन्मबाट म मुक्त भएँ। मेरो जीवन सार्थक भयो। जे गर्नु थियो, जीवनमा पूर्ण गरेँ। अब मैले गर्नुपर्ने केही बाँकी रहेन। म बन्धनमुक्त भएँ। म जीवन र मृत्युको पञ्जाबाट सदाको लागि उम्कें। म भवसागरबाट उत्तीर्ण भएँ। म सबै प्रकारको दुःख बन्धनबाट सधैको लागि छुटे।'

#### भवतु सब्ब मंगलं ।

# ङ) चौथो आर्य सत्य - दुःख-मुक्तिको मार्ग छ।

पहिलो आय-सत्यअन्तर्गत हामीले बुझ्यौँ — संसार दुःखमय छ । सबै प्राणीहरू दुःखको सागरमा चुर्लम्म डुबिरहेका छन् । दोस्रो आर्य-सत्यअन्तर्गत बुझ्यौँ — दुःखको कारण छ । त्यो हो — तृष्णा । सुख मन पर्छ, दुःख मन पर्दैन भिन अज्ञानताबश मानिसले जुन राग द्वेषको प्रतिक्रिया गर्दछ, त्यसैबाट दुःख निसृत हुन्छ । तेस्रो आर्य-सत्यअन्तर्गत दुःखबाट सर्वथा मुक्त हुने अवस्था पिन छ भन्ने कुरा पिन बुझ्यौँ । त्यो अवस्था 'निर्वाण' हो जुन सत्य छ, ध्रुब छ अनि नित्य छ । अब यस चौथो आर्य-सत्यमा त्यस निर्वाणिक अवस्था प्राप्त गर्ने उपाय के हो, के गर्दा वा कुन मार्ग अपनाउँदा निर्वाणलाई साक्षात्कार गर्न सिकन्छ, दुःखरूपी समस्याको समाधान निर्वाण हो भन्ने कुरा पत्ता लागेपिछ अब त्यो समाधानका विधिहरू के के हुन् भन्ने बारेमा चर्चा गरिन्छ ।

दुःख-मुक्तिको उपायलाई 'आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग' अथवा 'निर्वाण-मार्ग' अथवा 'दुःख-मुक्तिको मार्ग' भनिन्छ । यसलाई पालि भाषामा 'मिज्झमा पटिपदा' अर्थात् 'मध्यम मार्ग अर्थात् 'दुक्ख निरोधगामिनी पटिपदा मग्ग सच्च' भनिन्छ ।

शरीरलाई सान्हे सुख दिई प्रमादमा भुल्नु र शरीरलाई सान्हे दुःख कष्ट दिई मोक्ष प्राप्त गर्छु भनी खाँदै नखाई ध्यान साधना गर्नु दुवै 'अति' हुन् । यी दुवै ठीक होइनन् । यी दुवै अतिलाई त्याग्नुपर्छ । मध्यम मार्गले हामीलाई ज्यादै आराम गरेर पनि होइन ज्यादै कष्ट उठाएर पनि होइन मध्यम तरिकाले प्रज्ञापूर्वक अप्रमादी भई दुःख-मुक्तिको मार्गमा अघि बढ्न सिकाउँछ । बीचको बाटो अपनाउनुपर्ने भएकोले मध्यम मार्ग भनिएको हो । त्यस मार्गमा आठ अङ्ग हुन्छन् । त्यस मार्गलाई अवलम्बन गर्दा दुई तीनवटा अङ्गलाई एकैचोटी अनुशरण गर्न पनि सिकन्छ, एकएक अङ्गलाई अनुशरण गर्न पनि सिकन्छ । तर आठवटै अङ्गहरू विकसित हुनु र प्रयोगमा ल्याउनु जरूरी छ । ती एक अर्कामा अन्योन्याश्रित छन् । एकले अर्कोलाई बल पुन्याइरहेका हुन्छन् ।

भगवान बुद्धले दुःख निरोधको मार्गबारे भन्नुभएको छ –

'इदं खो पन भिक्खवे, दुक्ख निरोधगमिनी पटिपदा अरिय सच्चं ।

## अयमेव अरियो अट्टङ्गिको मग्गो, सय्यथीद — सम्मादिट्ठी सम्मासङ्कप्पो सम्मावाचा सम्माकमन्तो सम्माआजीवो सम्मावायामो सम्मासति सम्मासमाधि ॥'

यसको अर्थ हो -

'हे भिक्षुहरू (साधकहरू) हो, यो दुःख निरोधितर लैजाने आर्य-सत्य हो । यही नै आर्य अष्टाङ्गिग मार्ग हो । ती आठ अङ्गहरू के के हुन् भने सम्यक दृष्टि, सम्यक संङ्कल्प, सम्यक वचन, सम्यक कर्म, सम्यक आजीविका, सम्यक व्यायाम, सम्यक स्मृति र सम्यक समाधि ।'

यस आठ अङ्गसहितको मार्गलाई शील, समाधि र प्रज्ञा शिर्षक अन्तर्गत तीन भागमा विभक्त गरी हेरेमा बुझ्न सरल हुन्छ । शील स्कन्धअन्तर्गत तीनवटा र प्रज्ञा स्कन्धअन्तर्गत तीनवटा र प्रज्ञा स्कन्धअन्तर्गत दुईवटा अङ्गहरू पर्दछन् । शील र समाधि सम्यकरूपले विकसित भएपिछ मात्र प्रज्ञा अभिवृद्धि हुने हुनाले प्रज्ञाबाट सुरू नगरी शील स्कन्धदेखि सुरू गर्नु उपयुक्त हुन्छ ।

'शील'अन्तर्गतको तीनवटा अङ्गहरू — सम्यक वचन, सम्यक कर्म र सम्यक आजीविका हुन् । 'समाधि'अन्तर्गतका तीन अङ्गहरू — सम्यक व्यायाम, सम्यक स्मृति र सम्यक समाधि हुन् । अनि 'प्रज्ञा'अन्तर्गतका दुई अङ्गहरू – सम्यक दृष्टि र सम्यक सङ्कल्प हुन् ।

## (१) शील-स्कन्ध

शील भनेको सदाचार हो । ठीकसित आफ्नो साथै अर्काको पनि भलो हुने गरी वाचिक र काय कर्मद्वारा आचरण गर्नु नै शील हो । 'शील' मैत्री र करूणाको जगमा अवस्थित हुन्छ । शीलवान व्यक्तिमा खासगरी दुईवटा गुण विकसित भएका हुन्छन् — एउटा करूणाको र अर्को प्रज्ञाको । करूणा छ तर प्रज्ञा छैन भने मन शुद्ध भएको मूर्ख समान हुन्छ । त्यस्तै प्रज्ञा छ तर करूणा-चित्त छैन भने त्यो व्यक्ति धूर्त, कठोर र ठग बन्दछ । अरूप्रति उसको मनमा कोमलता जाग्दैन । शील धर्म-महलको भित्ता हो, जग हो । शीलविना समाधि र प्रज्ञाको आधार नै रहँदैन । सामान्य अर्थमा भन्नपर्दा 'शील' भनेको —

क) शरीर र वचनको दुष्कर्मबाट बच्नु हो I

- ख) दूराचारी जीवन त्याग्नु वा द्वेष र दूर्भाव त्याग्नु हो ।
- ग) सदाचारी जीवन बिताउनु र मैत्री, शान्ति र करूणायुक्त हुनु हो ।
- घ) आफ्नो साथै अरूको हित सुख चाहनु र तदनुसार कार्य गर्नु हो । शीलबाट प्रत्यक्ष फाइदा पाउन पञ्चशील, अष्टशील तथा दशशीलको

पालन गर्नुपर्छ । गृहस्थहरूले पञ्चशीलको पालन गरे पनि पुग्छ । पञ्चशीलमा हत्या हिसा नगर्नु, चोरी नगर्नु, व्यभिचार नगर्नु, झुठो नबोल्नु, धुम्रपान र मादकपदार्थ सेवन नगर्नु भन्ने पाँच शारीरिक र वाचिक कर्म शुद्ध राख्नुपर्ने नियम बताइएको छ ।

### (क) सम्यक वचन –

वचनद्वारा गरिने अकुशल चार कर्म अर्थात् वचनबाट हुन जाने दुष्कर्मबाट बच्नु नै 'सम्यक-व<mark>च</mark>न' हो । सम्यक-वचन हुन त्याग्नुपर्ने र पालन गर्नुपर्ने चार अकुशल वा चार कुशल वाचिक कर्म यिनै हुन् -

## त्याग्नुपर्ने ४ अकुशल वाचिक कर्म

- अ) मुसावादा झूठ कुरा न्यार्नु ।
- , आ) पिसुणाय <mark>वाचा चुग्ली, निन्दा र छलकपटयुक्त कुरा गर्नु ।</mark>
  - इ) फरूसाय वा<mark>चा कडा र छुद्र</mark> वचन प्रहार गर्नु ।
  - ई) सम्फप्पलाप<mark>ा अर्थहीन, वाहियात कुरा</mark> गर्नु वा गफ गर्नु ।

# पालन गर्नुपर्ने ४ कुशल वाचिक कर्म

- अ) सत्य बोल्नु ।
- आ) मेलमिलाप हुने वचन बोल्नु ।
- इ) प्रिय लाग्ने वचन बोल्नु ।
- ई) आवश्यक र उपयोगी वचनमात्र बोल्नु ।

### (ख) सम्यक कर्म -

यहाँ कर्मको अर्थ शारीरिक कर्मलाई लिइएको छ । शरीरद्वारा गरिने अकुशल चार कर्म अर्थात् शरीरमार्फत् हुने दुष्कर्मबाट बच्नु नै 'सम्यक-कर्म' हो । त्याग्नुपर्ने चार अकुशल शारीरिक कर्म र पालन गर्नुपर्ने ४ कुशल कर्म यिनै हुन् – (यसमा सुरामेरय्य एउटा थपिदिएको ঘ্র ।) ७२

## त्याग्नुपर्ने ४ अकुशल कायिक कर्म

- अ) पाणातिपाता हिंसा गर्नु वा हत्या गर्नु ।
- आ) अदिन्नादाना चोरी गरी वा टगी गरी अर्काको वस्तु आपनो बनाउनु ।
- इ) कामेसुमिच्छाचारा व्यभिचार गर्नु, पर स्त्री वा पर पुरुष गमन गर्नु ।
- ई) सुरामेरय्यमज्जपमादट्ठाना जाँड, रक्सी आदि नशालु पदार्थ सेवन गर्नु । (थपुवा)

### पालन गर्नुपर्ने ४ कुशल कायिक कर्म

- अ) अर्काको ज्यान बचाइदिनु ।
- आ) आफ्नो वस्तु अरूको भलाइको लागि त्याग्नु (दान दिनु) ।
- इ) स्त्रीले पुरूषलाई, पुरूषले स्त्रीलाई दाजुभाइ दिदी बहिनी ठानी व्यवहार गर्नु ।
- ई) मादक <mark>पदार्थ सेवन नगरी दिमागलाई स्वच्छ राखी सजगता</mark> अपनाउनु । (थपुवा)

### (ग) सम्यक-आजीविका -

गृहस्थहरूले एउटा न एउटा काम गरी खानुपर्छ । मागी खानु हुँदैन । तर काम गर्ने भनेर जस्तो पायो त्यस्तो काम गरी धन कमाउन हुँदैन । सम्यकरूपले जीवन धान्ने जोहो गर्नुपर्छ । सम्यकरूपले जीवन धान्नुको तात्पर्य आफूलाई र अर्कालाई पनि हित सुख हुने रोजगार गर्ने भनिएको भनी बुझ्नुपर्छ । 'सम्यक-आजीविका' अपनाउँदा कम से कम अपनाउन नहुने तल उल्लिखित पेशा नअपनाई समाजसेवा हुने गरी राम्रो तरिकाले जीवन यापन गर्नुलाई 'सम्यक-आजीविका' भनिन्छ ।

### अपनाउन नहुने पेशा –

· अ) रक्सी, जाँड र अन्य मादक पदार्थ बेच्नु वा बेच्न लगाउनु । आ) खसी, बोका, हाँस, कुखुरा आदि प्राणी बेच्नु वा बेच्न लगाउनु । इ) मासु बेच्नु वा बेच्न लगाउनु । परिच्छेद - ३

- ई) हातहतियार बनाउनु, बेच्नु वा बेच्न लगाउनु ।
- उ) विष बेच्नु वा बेच्न लगाउनु ।
   यी पाँच व्यवसायबाहेक यी तलका व्यवसाय पनि सम्यक आजीविकामा पूर्दैनन् –
- अ) घुस खानु, जुवा खेल्नु र दासदासी किनबेच गर्नु ।
- आ) चोर, डाँका, लूटेरा भएर सम्पत्ति जोड्नु ।
- इ) माछा मार्नु वा शिकार खेल्नु ।
- ई) छलकपट गरी धोखा दिई धन कमाउनु । ईत्यादि ।

### (२) समाधि-सकन्ध

चित्तको एकाग्रता नै समाधि हो अनि चित्तलाई वशमा लिएर राग, द्वेष र मोहरहित आलम्बनमा चित्त एकाग्र गर्नु नै 'सम्यक-समाधि' हो ।

### क) सम्यक-व्यायाम -

जसरी शरीरलाई स्वस्थ र मजबुत पार्न शारीरिक व्यायाम चाहिन्छ, त्यस्तै मन दृढ पार्न र मनलाई सम्यकरूपमा सबल पारी ठीकसित तह लगाउन सम्यक व्यायाम चाहिन्छ । यसको लागि चार प्रकारले सम्यक व्यायाम गर्नु अति आवश्यक छ । ती चार व्यायाम यिनै हुन् —

- अ) उत्पन्न अकुश<mark>ललाई कार्यान्वयन नगर्न प्रयत्न गर्नु अथवा</mark> अकुशललाई त्याग गर्नु ।
- आ) अनुत्पन्न अकुशललाई उत्पन्न हुन नदिन प्रयत्न गर्नु अथवा उत्पन्न नभएका पाप चित्तलाई उत्पन्न नगर्नु ।
- इ) उत्पन्न कुशललाई कार्यान्वयन गर्न प्रयत्न गर्नु अथवा कुशल-धर्मलाई सम्बर्द्धन गर्न प्रयत्न गर्नु ।
- ई) अनुत्पन्न कुशललाई उत्पन्न गर्न प्रयत्न गर्नु अथवा उत्पन्न भइनसकेका कुशल-धर्मलाई उत्पन्न गर्न प्रयत्न गर्नु ।

### ख) सम्यक-स्मृति -

आजकलको अर्थमा 'स्मृति' भन्नाले याद गर्नु वा सिम्फिराख्नु भन्ने हुन्छ तर यहाँ स्मृतिको अर्थ त्यो होइन । राग द्वेषविहीन आलम्बनमा चित्त एकाग्र गरी त्यसमा जागरूक भई घटनालाई यथाभूतरूपले जानिराख्नु वा होसमा स्थित हुनु नै 'सम्यक-स्मृति' हो । 'सम्यक-स्मृति' लाई अनुपश्यना पनि भनिन्छ । आ□नो शरीर, चित्त, संवेदना र धर्म (स्वभाव) प्रति सचेत र सजग भई स्मृति-सम्प्रजन्य राख्नु नै 'सम्यक-स्मृति' हो । जस्तो कि -

### अ) कायानुपश्यना -

शारीरिक गतिविधिप्रति सजग भएर शरीरले के गर्दैछ, शरीर कुन स्थितिमा छ, शरीर के हो र शरीर के के मिलेर बनेको छ, शरीरले प्रतिक्रिया कस्तो वा कसरी जनाइरहेको छ इत्यादि शारीरिक क्रियाप्रति सचेत रहनु र शरीरमा भइरहेको उत्पाद-व्ययलाई यथाभूत अनुभव गरिराख्नु साथै अरूको शरीर वा मृत शरीरलाई पनि आफूभै ठानी अनुपश्यना गरिराख्नुलाई कायानुपश्यना भनिन्छ ।

### आ) वेदनानुपश्यना -

आफ्नो शरीरमा उब्जिराखेको संवेदनाप्रति राग द्वेषको प्रतिक्रिया नगरिकन सचेत भएर जस्तो अनुभव भइरहेको छ त्यसमा त्यस्तै अनुभव गरिराख्नुपर्छ । अनि संवेदनाको उत्पाद-व्ययलाई प्रत्यक्ष अनुभव गरिरहनुपर्छ । संवेदना जुनसुकै कारणले उत्पन्न भइरहेका होऊन् वा जस्तोसुकै होऊन् – प्रिय होस्, अप्रिय होस् वा प्रियाप्रिय – आफूभित्र वा बाहिरको संवेदनाको यथाभूत अनुपश्यना गरिराख्नुलाई वेदनानुपश्यना भनिन्छ ।

### इ) चित्तानुपश्यना -

अहिले आफ्नो चित्त कुन अवस्थामा छ, चित्तले के काम गर्दैछ, अहिले कुन प्रकारको चित्त उत्पन्न भइरहेको छ इत्यादिलाई सचेत मनले बिचारी चित्तको स्थिति र गतिलाई यथार्थपूर्वक अवलोकन गर्नुको साथै चित्तको उत्पाद-व्ययको अनुपश्यना गर्नुलाई चित्तानुपश्यना भनिन्छ ।

### ई) धम्मानुपश्यना -

पञ्चस्कन्धप्रतिको उपादान, अनित्य, दुःख अनात्मभाव, नीवरण, चतुरार्य सत्य, बोध्यङ्ग, प्रतीत्यसमुत्पाद, विकारको उत्पत्ति-स्थिति-भंग जस्तो शरीर र चित्तको स्वभाव-धर्मलाई राम्ररी अवबोध गरी धर्मको अनुपश्ना गरिरहनुलाई धम्मानुपश्यना भनिन्छ ।

### ग) सम्यक-समाधि –

चित्तलाई राग, द्वेष र मोहरहित शुद्ध आलम्बनमा स्थिर राखी

परिच्छेद - ३ चित्तको एकाग्रता र समता कायम गरिराख्नु नै 'सम्यक-समाधि' हो । राग र द्वेषको आलम्बनमा पनि चित्त एकाग्र हुनसक्छ, त्यो समाधि मात्र हो, सम्यक-समाधि होइन ।

समाधि धेरै प्रकारका हुन्छन् । स्वयं भगवान बुद्धले पनि चालिस प्रकारको ध्यान विधि सिकाउनुभएको छ । मानिसको चरित्र हेरी बेलामौका विचारी जसलाई जुन विधि उपयुक्त छ उसलाई त्यो विधि सिकाउनुभयो । मानिसको मानसिक स्थिति, व्यवहार, लक्षण र स्तर हेरिकन जसलाई जस्तो चाहिन्छ त्यसलाई त्यस्तै कर्मस्थान दिनुभयो ।

ध्यानहरूमा शमथ-भावना र विपश्यना-भावना प्रमुख छन् । नीवरण आदि क्लेश र वितर्क आदि ध्यानाङ्गलाई उपशमन गर्ने ध्यानलाई 'शमथ-भावना' भनिन्छ अनि नामरूपको अनित्यता, दुःख, अनात्मता र अशुभ आदिलाई प्रज्ञादृष्टिले देख्नु वा नामरूपको उत्पत्ति-विनासलाई देख्ने धर्मलाई 'विपश्यना-भावना' भनिन्छ । त्यसो त आवश्यकतानुसार अनुकूल भावना गरेमा परिणाम राम्रो नै हुन्छ । जस्तो कि —

- अ) राग नास गर्न अशुभ-भावना गर्नुपर्छ ।
- आ) द्वेष (व्यापाद) नास गर्न मैत्री-भावना गर्नुपर्छ ।
- इ) वितर्क (मोह) नास गर्न आनापान-स्मृति भावना गर्नुपर्छ ।
- ई) अहंकार/ममकार नास गर्न अनित्य-सङ्गाको भावना गर्नुपर्छ इत्यादि . . . ।

### समाधिबाट हुने खास लाभहरू यी हुन -

- अ) चित्त एकाग्र हुन्क्र ।
- आ) चित्त वशमा लिन सकिन्छ ।
- इ) चित्त निर्मल हुन्छ ।
- ई) विकार उच्छेदन गर्न सिकन्छ ।
- उ) विपश्यना भावनाद्वारा सम्पूर्ण क्लेशको दहन भई जन्म, व्याधि र मरणको बन्धनबाट मुक्त रहेको 'निर्वाण' समेत साक्षात्कार गर्न सिकन्छ ।

#### (३) प्रज्ञा-स्कन्ध

स्तरमा मात्र होइन, अनुभवको स्तरमा यथार्थ ज्ञान हुनुलाई नै प्रज्ञा भनिन्छ । सत्यज्ञानलाई जान्न निर्दई छोपिराख्ने मोहान्धकारलाई चिर्नु प्रज्ञाको काम हो । 'सम्यक-समाधि' प्रज्ञाको भूमि हो । स्कन्ध, आयतन, धातु, इन्द्रिय, सत्य, प्रतीत्यसमुत्पाद सबै प्रज्ञाका आधारशीला हुन् । प्रतिक्षण उत्पन्न हुनु, विकसित हुनु, जर्जरित हुनु र अन्त्यमा नष्ट हुनु नामरूपको स्वभाव हो । अनित्य, दुःख, अनात्मा र अशुभलाई आणिन अनुभवद्वारा भाविता गरी जान्नु नै साँचो अर्थमा प्रज्ञाको पहिचान हो । अन्तिम सत्य 'निर्वाण' लाई साक्षात्कार गराउने काम प्रज्ञाले नै गर्दछ । भव-जजीर काट्ने प्रमुख औजार प्रज्ञा नै हो ।

### तीन प्रकारका प्रज्ञा -

- अ) श्रृतमयी-प्रज्ञा सुनी, पढी, देखी जान्ने बुभितिने ज्ञान । रोगीले औषधिको बयान सुनेझै ।
- आ) चिन्तनमयी-प्रज्ञा सुनी, पढी, देखी प्राप्त भएको ज्ञानउपर चिन्तन मनन गरी लिने ज्ञान । रोगीले औषधिको फाइदा जानेझैँ ।
- इ) भावनामयी-प्रज्ञा सुनी, पढी, देखी अनि चिन्तन-मन्न पनि
  गरी ठीक हो भनी स्वीकारमात्र गर्ने नभई
  आफ्नै अनुभवमा उत्रेको ज्ञान । रोगीले
  औषधि सेवन गरी रोग निको भएईँ ।

### (क) सम्यक-दृष्टि –

यथार्थ ज्ञान हुनु, त्यसलाई धारण गर्नु र मिथ्या धारणालाई त्याग गर्नु 'सम्यक-दृष्टि' हो । वस्तु, व्यक्ति र स्थितिलाई यथार्थतः ज्ञान-चक्षुले देख्नु जान्नु पिन सम्यक-दृष्टि नै हो । आँखाले के देख्दैछ, नाकले के सुँच्दैछ, कानले के सुन्दैछ, जिब्रोले के स्वाद लिँदैछ, त्वचा (छाला) ले के स्पर्श गर्दैछ र मनमा कस्तो संकल्प-विकल्प चल्दैछ, ती सबै अनित्य हुन्, दुःखमय हुन् अनि अनात्म हुन् । सबै ठोस जस्तो लागे पिन ठोस होइनन् – तरंग मात्र, प्रज्वलन मात्र हुन् । देखिएका सबै भासमान वा संवृति वा प्रज्ञप्ति सत्यमात्र हुन् । परमार्थ दृष्टिले हेरेमा सबै शून्य हुन्, साररिहत हुन् । यसरी परम सत्यको दर्शन गर्नु नै सम्यक-दृष्टिको देन हो । यही नै प्रज्ञा-चक्षु हो । सम्यक-दृष्टिलाई विकसित गर्न विपश्यना साधनाको माध्यम आवश्यक हुन्छ । संज्ञा-विपल्लास र दृष्टि-विपल्लास (यथार्थ देखन

नसक्नु) ले गर्दा नै हामी भवसागरमा विचरण गरिरहर्न्छौँ । त्यसैले संसारचऋबाट उम्कन हामीले मिथ्या-दृष्टि त्याग्नुपर्छ र सम्यक-दृष्टि धारण गर्नुपर्छ ।

सम्यक-दृष्टिको विकासबाट हामीमा यस्तो ज्ञान जाग्दछ – संसारमा दु:ख छ, दु:खका कारणहरू छन्, दु:ख-मुक्तिको अवस्था छ अनि दु:ख-मुक्तिको उपाय छ । कुशलकर्मको फल कुशलै हुन्छ, अकुशलको अकुशल नै । लोभ, दोष र मोह नै अकुशल कर्मको मूल हो । शील, समाधि र प्रज्ञा नै कुशल कर्मको मूल हो र दुःख-वन्धनबाट मुक्त हुने मार्ग हो । यसैद्वारा हामी भव-जंजालबाट मृक्त हुन सक्दछौँ ।

हामीलाई भव-बन्धनमा बाँधिराख्ने दस वन्धनहरू छन् । ती हुन् –

- ३) शीलव्रत-परामासा, ४) काम-राग,
- ५) व्यापाद (ऋोध), ६) रूप-राग,
- ७) अरूप-राग,
- ८) मान(घमण्ड),
- ९) उद्धच्य-कुकुच्य, (चंचलता) र
- १०) अविद्या (यथार्थ ज्ञान नहुन्) ।

यिनै दस वन्धनका कारणले हामी बारम्बार जन्म-मृत्युको पञ्जामा पर्न बाध्य हुन्छौं । <mark>यी कुराहरूको बोध हुनुलाई नै सम्यक-दृष्टियुक्त हुन</mark>् भनिन्छ । केवल मानवले मात्रे यसको विकास गर्न सक्छ अन्य प्राणीले सक्दैन ।

सम्यक-दृष्टिको विपरितार्थक शब्द मिथ्या-दृष्टि हो । उल्टो तरिकाले बुझ्नु, यथार्थ के हो बुझ्न नसक्नु र असत्यतिर उन्मुख हुनु, अन्धविश्वासमा पर्नु मिथ्या-दृष्टि हो । मिथ्या-दृष्टि पनि दुई किसिमको छ – १) सत्काय-दृष्टि र २) उच्छेद-दृष्टि । मरेपिछ पनि 'म' वा आत्मा स्वतन्त्ररूपले अस्तित्वमा हुन्छ, आत्मा मर्दैन भन्ने धारणा सत्काय-दृष्टि हो । यसलाई शाश्वत-दृष्टिमा पनि लिइन्छ । अनि मरे पिछ 'म' भन्ने रहँदैन, शरीरसँगै समाप्त हुन्छ, पुनर्जन्म छैन भन्ने धारणा उच्छेद-दृष्टि हो ।

सम्यक-दृष्टि पनि दुई किसिमको हुन्छ - अनुबोध-ज्ञान र प्रतिबोध-ज्ञान । बहिर्मूखी भएर वस्तु आदिलाई बुझ्नु वा जान्नुलाई अनुबोध-ज्ञान र अन्तर्मुखी भएर वस्तु आदिलाई यथार्थरूपले जान्नु वा बुझ्नुलाई प्रतिबोध-ज्ञान भनिन्छ ।

### (ख) सम्यक-संकल्प -

सम्यक-संकल्प भनेको राम्रो, शुभ, कुशल र कल्याणकारी बिचार वा धारणा धारण गर्नु अनि त्यसमा सम्यकरूपले चिन्तन-मनन गर्नु हो । सतह सतहमा मात्र जान्नु बुझ्नुलाई वास्तविक प्रज्ञा भनिदैन । राग वा द्वेषरित विचार वा धारणा नै सम्कय-संकल्प हो । यही संकल्पले नै मिथ्या धारणा र गलत बिचारलाई त्याग गर्दछ र चित्तमा सदैव कुशल बिचार र कल्याणकारी भावना भरेर निर्वाणतिर उन्मुख पारिदिन्छ । सदा कल्याण हुने, मंगल हुने दिशामा पाइला चाल्ने अठोट वा अधिष्ठान पनि सम्यक संकल्पलाई विकसित गर्ने सशक्त माध्यम हुन् । लोभयुक्त र दोषयुक्त मनमा सम्यक-संकल्पको बास हुँदैन । मैत्री, करूणा, मुद्दिता र उपेक्षायुक्त मनमा नै यसको सम्बर्द्धन हुन्छ । अनि मात्र हामी दुःख-मुक्तिको मार्गमा अग्रसर हन सक्दर्छौं ।

नेक्खम्मसंकल्प, अव्यापादसंकल्प र अविहिसासंकल्प भनी तीन प्रकारको संकल्पको वर्णन गरिएको छ । नेक्खम्मसंकल्प भनेको अलोभ-धर्म (त्याग-धर्म) हो । काम-भोग, धन-सम्पत्ति, घर-खेत आदिको लिप्साबाट विमुक्त हुने चिन्तन हो । अव्यापाद संकल्प भनेको मैत्री-धर्म हो । क्रोधरहित भई गरिने परहित र भलाईको चिन्तन हो । अनि अविहिसासंकल्प भनेको करूणा-धर्म हो । निर्दयता त्यागी करूणायुक्त चित्तले जीवको हित सुखको लागि गरिने चिन्तन हो ।

'चतुसच्च दीपनी'मा मार्ग-सत्यको स्वभावबारे यसरी उल्लेख गरिएको पाइन्छ —

'मग्गस्स नियानट्टो, हेतुट्ठो, दस्सनट्टो, अधिपतेय्यट्टो ।'

- अ) नियानहो = दुःख चक्रबाट उम्कने वा मुक्त गरिदिने स्वभाव ।
- आ) हेतुड्ठो = पवित्र गुण धर्म समूहलाई स्थिर र वृद्धि गर्ने स्वभाव ।
- इ) दरसनट्टो = आर्य-सत्यलाई अनुबोध (दर्शन) गर्न सक्ने स्वभाव ।
- ई) अधिपनेय्यञ्जो = आफ्नो मालिक आफै बन्न दिने स्वभाव । यी भए दुःख-मुक्तिको अवस्थामा पुऱ्याउने आठ अङ्गसहितको निर्वाण-मार्गबारेका कुराहरू । यस मार्गको अनुशरण गर्नु र लक्ष्य प्राप्त गर्नु

गरिच्छेद - इ हाम्रे हातमा छ । कसैले करूणायुक्त चित्तले हामीलाई मार्ग दर्शन गरिदिन सक्छ । बोकेर लिगिदिन सक्दैन । स्वयं आफू नै यस दिशामा अग्रसर हुनुपर्छ । 'तुम्हे हि किच्चं आतप्पं, अक्खातारो तथागता' अर्थात् 'तथागतले तिमीलाई उपदेश दिन सक्नुहुन्छ, त्यस उपदेशानुसार प्रयत्न त तिमी नै गर्नुपर्छ ।'

### अब अन्त्यमा चार आर्य-सत्यको साराश प्रस्तुत छ ।

- (क) पहिलो आर्य-सत्य = दुःख छ– 'परिणेय्य' । सम्फन, बुझ्न, थाहा पाउन र स्वीकार गर्न योग्य ।
- (ख) दोस्रो आर्य-सत्य = दुःखको कारण छ 'पहातब्ब' । तृष्णालाई फोहार मिल्काएभैँ त्याग्न योग्य ।
- (ग) तेस्रो आ<mark>र्य-सत्य = दुःख</mark> निरोधको अवस्था छ 'सच्छिकातब्ब' । निर्वाणलाई साक्षात्कार गर्न योग्य ।
- (घ) चौथो <mark>आर्य-सत्य = दुःख निरोधको मार्ग छ 'भावेतब्ब' ।</mark> अष्टाङ्गिक-मार्गलाई अभ्यास गर्न योग्य ।

### चार आर्य-सत्यभित्रै दुःख-चक र धर्म-चक –

| I 7                                  | रका दुःखहरू           |
|--------------------------------------|-----------------------|
| २. दुःख समुदय-सत्य – दुःख उर         | पति वा कारण दुःख-चऋ   |
|                                      |                       |
| ३. दुःख निरोध-सत्य – दुःख मुर्ा      | क्ते (निर्वाण)        |
| ४. दुःख निरोध मार्ग-सत्य– दुःख मुर्ग | क्तेको उपाय धर्म-चक्र |

#### उपसंहार –

यसमा पहिलो दुईवटाले 'दुःख-चऋ' प्रवर्तन गराउँछ । किनभने तृष्णाकों कारण दुःख, दुःखको कारण तृष्णा, फेरि तृष्णाको कारण दुःख, दुःखको कारण तृष्णा । यो ऋम जारी नै रहन्छ । जस्तै कार्यबाट कारण, कारणबाट कार्य फेरि कार्यबाट कारण, कारणबाट कार्य हुन्छ । दोस्रो

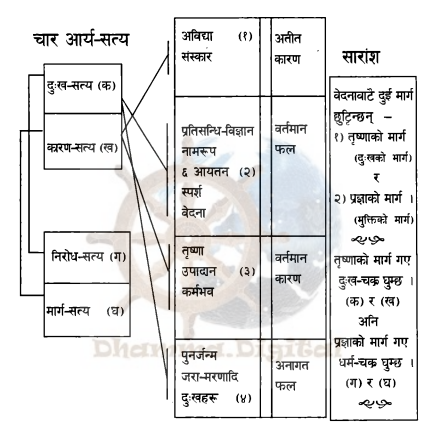
दुईवटाले 'धर्मचऋ' प्रवर्तन गराउँछ । किनकि दुःखको कारण बनेको तृष्णालाई जरैदेखि उखेल्ने काम शील समाधि र प्रज्ञा मिलेर गर्दछ अनि सम्पूर्ण दु:खले मुक्त भएको 'निर्वाण' को साक्षाकार गराउँछ । भगवान बुद्धले दुःख छ भनेर हामीलाई निराशामा डुबाउनुभएको छैन । यथार्थ के हो त्यही बताउनुभएको छ । तर त्यस दुःखको खादलबाट उम्कने मार्ग पनि छ भनी बताउनुभएको छ । यस उपायलाई जो कोहीले पनि अभ्यासमा ल्याउन सक्दछ रं दुःख-मुक्तिको अवस्थालाई प्राप्त गर्न सक्दछ । यसमा कसैको एकाधिकार हुँदैन । जनसुकै जाति सम्प्रदाय र मान्यता भएका व्यक्ति हुन्, जुनसुकै ठाउँमा बसोबास गर्ने व्यक्ति हुन्, जुनसुकै समयमा -भूत, भविष्य र वर्तमानमा पनि – यस मार्गमा गमन गर्ने व्यक्तिले त्यो निर्वाणिक अवस्था प्राप्त गर्न सक्दछन । पहिले पनि प्राप्त गरिसकेका थिए, प्राप्त गर्ने थिए र वर्तमानमा पनि प्राप्त गरिनैरहेका छन् र भविष्यमा पनि प्राप्त गरिने अवस्था छ । जसले शुद्ध चित्तले धर्मलाई धारण गर्दछ उसलाई धर्मले पनि रक्षा गर्दछ । हामीले शुद्धरूपले धर्म धारण र पालन गरौं, धर्मले आफनो काम गर्नेछ । यसमा हामीले चिन्ता लिनुपर्देन । भनिएको पनि छ — 'धम्मेहवे रक्खति'ती धम्मचारी' । एक उद्गार -

> 'सांसारिक लौकिक शक्तिले सम्पन्न हुनुभन्दा, स्वर्गीय सुख-भोग भोग्न पाउनुभन्दा चक्रवर्ती राजाको राज्य सुखभन्दा, मार्गफल प्राप्त बन्नु अति अति नै उत्तम छ ॥'

> > **भवतु सब्ब मंगल ।** (सबैको कल्याण होस् ।) **May all be happy!**

# च) 'आर्य-सत्य' लाई प्रतीत्यसमुत्पाद-धर्मसंग मिलान (चार्टमा)

## प्रतीत्यसमुत्पाद-धर्म



#### द्रष्टन्य : -

- क) चार आर्य-सत्यको (क), प्रतीत्यसमुत्पादको २ नं. र ४ नं. कोठामा पर्छ ।
- ख) चार आर्य-सत्यको (ख) प्रतीत्यसमुत्पादको १ नं. र ३ नं. कोठामा पर्छ ।
- ग) यी चारेवटा कोठावाट अथवा दुःख-वन्धनवाट उम्कन चार आर्य-सत्यको (घ)
   लाई आचरण गरी (ग) लाई अथवा दुःख-मुक्तिको अवस्थालाई प्राप्त गर्नुपर्दछ ।



# परिच्छेद - ४

### ध्यान-साधना

#### क) प्राक्कथन -

मानिसले आफूलाई विशिष्ट प्राणी र सृष्टिको अगुवा जीवको रूपमा स्थापित गरिसकेको छ । विशिष्ट यसैले कि अन्य प्राणीहरूको तुलनामा क विवेकशील र आध्यात्मिक उन्नति उन्मुख हुनसक्छ । अगुवा यसैले कि उसको सम्पूर्ण जीव जन्तुहरू र भौतिक वस्तुहरूमाथि प्रभुत्व जमाइसकेको छ । अन्यथा मानिस कुनै कुरामा पनि अन्य प्राणीहरूको अवस्थाभन्दा भिन्न छैन । खानु, सुत्नु, सन्तानोत्पादन गर्नु र आफ्नो सुरक्षाको लागि भयत्रास लिनु त निकृष्ट प्राणीहरूले पनि गरिरहेकै छन् । मानिस मात्र यस्तो प्राणी हो जसले चाहेमा वा प्रयत्न गरेमा जीवनका यी आवश्यक भौतिक पूर्वाधारको अतिरिक्त जीवनको सही पहिचान गरी मानव जीवनलाई पूर्ण सफल र सार्थक बनाउन सक्दछ । यही सफलताको लागि मानिसले भौतिक आवश्यकतामा मात्र सीमित नरही आध्यात्मिक उन्नतितिर पनि ठोस पाइला चाली जीवन-मरणको चक्रबाट उम्कन प्रयत्न गर्नुपर्छ ।

सबै प्राणीहरू सुख चाहन्छन्, शान्ति चाहन्छन् । सुख र शान्ति चाहेर मात्र प्राप्त हुने होइन । मानिस त सुख शान्तिको लागि आविष्कार गरिएका सुखका साधनको थुप्रोमा नै गजधम्म बसिरहेको छ । तर ती सुखका साधनहरूले सतहसतहमा मात्र सुखभास दिन्छन्, जुन क्षणिक छ । त्यसपिछ पुनः दुःखको खाडलमा पछारिन पुगिन्छ । त्यसैले आधुनिक विज्ञानको देनका रूपमा यतिका भौतिक सरसुविधा प्राप्त भएर पनि मानिस दुःखी छ । दुःख दिने कारण हटेपिछ मात्र सच्चा शान्ति भेटिन्छ । दुःख निवारणका लागि मानिस भजन-कीर्तन, पूजा-आजा, यज्ञ-होम, व्रत- परिच्छेद - ४

उपवास, चाड-पर्व, पिकनिक-भोज उत्सव-पार्टी मनाउनुको साथै दुःख भुलाउने साधनहरू सिनेमा, नाटक, टीभी, तास, लागु पदार्थ, जाँड-रक्सी, खेल-तमासाहरूको शरणमा जान्छन् तर नशा उत्रेपिछ जहाँको तहीँ पाउँछन् । खोइ सुख ? खोइ शान्ति ? फेरि कोही आध्यात्मिक शान्ति पाउने उद्देश्य लिई सन्यासी जीवन बिताउन घरवार त्यागी वनमा, विहारमा, कुटीमा आश्रममा पुग्दछन् तर मनबाटै सन्यास लिन नसकेको कारणले सुख शान्तिबाट कोसौ टाढा रहन्छन् । बाहिर सन्यासी देखिनुभन्दा भित्रैबाट सन्यासी भएमा सच्चा सुखको गवेषणा हुन सक्दछ र साँचो अर्थमा शान्ति पाउन सिकन्छ । यसै सन्दर्भमा एउटा भजनको प्रथम पिक्त प्रस्तुत छ -

## तन जोगी के जोगी भाइ, मन जोगी पो जोगी . . . . . ।

शरीर जोगी हुँदैमा वा गेरूवा वस्त्र धारण गर्दैमा जोगी हुने होइन । मनमा वैराग्य-चित्त, धर्म-चित्त र त्याग-चित्त भए मात्र सच्चा जोगी होइन्छ र दुःख-मुक्तिको पथमा अग्रसर हुन सिकन्छ । दुःख-मुक्ति पथको बटुवा हुन वस्त्र वा रूप फेर्नैपर्छ भन्ने छैन । अझ घरवार त्यागेर मात्र धर्मचारी होइन्छ भन्ने पनि होइन । मानसिक विकारलाई धोई पखाली मनलाई स्वच्छ, निर्मल र दुःख मुक्त पार्न घरैमा बसी, गृहस्थ नै भई दुःख-मुक्तिको मार्गलाई अनुशरण गर्दा पनि लाभान्वित हुन सिकन्छ । यसका धेरै उदाहरणहरू बौद्ध वाङ्मयमा भेटिन्छन् । यो कुरा सही हो कि सन्यासी हुँदा अध्ययन र अभ्यासको निमित्त पर्याप्त समय र एकाग्रताको अवसर प्राप्त हुन्छ । मनको तृष्णाले नै दुःख दिन्छ । दुःख हटाउन तृष्णा नै हटाइनुपर्छ । तृष्णा हटाउन शीलको पालना र उचित ध्यान साधनाको अभ्यास अति आवश्यक हुन्छ । ध्यान साधनाको माध्यमद्वारा पहिले मनलाई वशमा लिइन्छ अनि मन निर्मल गर्ने काममा उक्त मनलाई प्रयोग गरिन्छ ।

### ख) विषय प्रवेश

आजभन्दा २६०० वर्षअघि भगवान गौतम बुद्धले जन्मनुपर्ने, रोगी हुनुपर्ने र मृत्यु हुनुपर्ने वाध्यताको मूल कारण के हो र त्यस वाध्यताबाट कसरी मुक्त हुन सिकन्छ भन्ने ज्ञान प्राप्त गर्न ६ वर्षसम्म कठोर आचरण गर्नुभयो । त्यसरी ज्ञान प्राप्त नभएपिछ उहाँले बोधिवृक्षमुनि ध्यानस्थ भई आफैले अन्वेषण र गवेषणा गरी आफ्नै तपोबल र पुरूषार्थले बोधिज्ञान प्राप्त गर्नुभएको थियो । उक्त ज्ञान अथवा दुःख-मुक्तिको उपाय आफूमा मात्र सीमित नराखी दुःखी प्राणीहरूको मुक्तिको लागि धर्मचक्र प्रवर्तन गर्नुभयो ।

दुःख-मुक्तिको साधनाबारे भगवानले भन्नुभयो —

'एकायनो अयं, भिक्खवे, मग्गो सत्तान विसुद्धिया,
सोकपरिदेवान समितक्कमाय, दुक्खदोमनस्सान
अट्ठगमाय, ञाञस्स अधिगमाय, निब्बानस्स
सिच्छिकिरियाय — यदिदं चतारो सितपट्ठाना सेय्यथिदं
— कायानुपस्सना, वेदनानुपस्सना, चित्तानुपस्सना,
धम्मनुपस्सना।

अर्थ -

सत्व प्राणीहरूको विशुद्धि अथवा क्लेश नास गर्नको लागि, शोक सन्ताप हरणको लागि, रूनु कराउनुपर्ने कारण मेटाउनको लागि, शारीरिक दुःख र मानसिक दुःख पिडाबाट मुक्त हुनेको लागि, ज्ञान (प्रज्ञा) पुष्ट गर्नको लागि र दुःख-मुक्तिको अवस्था निर्वाण साक्षात्कार गर्नको लागि एउटै मात्र बाटो (उपाय) छ । त्यो हो – चार सतिपष्ठानको भावना । ती चार के के हुन् भने –

- भ) कायानुपश्यना शरीर बनावट र स्वभावको यथाभूत
   निरीक्षण गर्नु ।
- २) वेदनानुपश्यना शरीरमा उत्पन्न सूक्ष्म स्थूल संवेदनाको यथाभूत निरीक्षण गर्नु ।
- चित्तानुपश्यना चित्तमा उत्पन्न भएको विकार तथा
   रवभावको निरीक्ष्ण गर्नु ।
- ४) धम्मानुपश्यना अनित्य, दुःख र अनात्माको बोध गरिरहनु । भौतिक अभौतिक विषयगत स्वभावको यथाभूत निरीक्षण गर्नु ।

उक्त समाधि प्राप्त गर्न सर्वप्रथम राम्ररी शील पालन गर्नुपर्छ । शील पुष्ट भएमा समाधि पुष्ट हुन्छ र समाधि पुष्ट भएमा प्रज्ञा पुष्ट हुन्छ । प्रज्ञा पुष्ट भएपछि मानसिक विकारहरूलाई (राग, द्वेष र मोहलाई) प्रज्ञाको परिच्छेद - ४ - खड्गले काटेर मिल्काउन सिकन्छ । जित ती विकारहरू मिल्काइन्छ, त्यित सुखको अनुभूति बढ्दै गएको अनुभूति हुन्छ । सबै नै मिल्काउन सके मन निर्विकार हुन्छ अनि भव-जंजालबाट मुक्त हुन सिकन्छ । दुःख-बन्धनबाट मुक्त हुन सिकन्छ । निर्वाण-पद प्राप्त गर्न सिकन्छ ।

राग, द्वेष र मोहको जालो शरीर, वचन र मनको द्वारमार्फत बन्दछन् । ती तीनमध्ये मनको द्वार प्रमुख हो । मनमा पहिले बिचार उठ्छ, भाव जाग्दछ, इच्छा पलाउँछ अनि वचन र शरीरमार्फत उक्त इच्छाको परिपूर्तिमा प्रयास हुन्छ । राम्रो इच्छा वा कामना जागेमा राम्रो कर्म र नराम्रो इच्छा वा कामना जागेमा नराम्रो कर्म र नराम्रो इच्छा वा कामना जागेमा नराम्रो कर्म राम्पादन हुन्छन् जसको फलस्वरूप भविष्यमा हामी सुख वा दुःख भोग्दछौ । माथि पनि बताइएजस्तै शरीर, वचन र मनबाट हुन जाने १० वटा नराम्रो कर्म ( अकुशल कर्म) लाई जान्नु जरूरी छ जुन तल दिइएका छन् ।

## शरीरबाट हुन जाने तीनवटा दुष्कर्महरू

- प्राणी हिंसा गर्ने,
- २) चोरी गर्न,
- ३) व्यभिचार गर्ने

(यसमा मा<mark>दक पदार्थ सेवन नगर्ने</mark> शील एउटा थप्न सिकन्छ) I

## वचन (बोली) बाट हुन जाने चारवटा दुष्कर्महरू

- १) झुठ बोल्ने,
- २) चुग्ली लगाउने,
- 3) कर्कश बोली बोल्ने र
- ४) वाहियात कुरा गर्ने (अनर्थक कुरा गरेर समय वर्वाद गर्ने) ।

### मनबाट हुन जाने तीनवटा दुष्कर्महरू

- ৭) लोभ लालच गर्नु,
- २) द्वेष ईर्ष्या जगाउनु र
- 3) मिथ्या दृष्टि लिनु (नराम्रो, गलत विचार वा धारणा)

शील भनेको यी माथिका १० दुष्कर्म हुन नदिई वा नगरी काय (शरीर), वाक (वचन) र चित्त (मन) लाई संयम गर्नु हो । यसो गर्नु पनि राम्रो (कुशल) कर्म हो । यीबाहेक दान दिनु, धर्मका कुरा समय समयमा सुन्नु, असल काममा मद्दत गर्नु, ठूलाबडाको सम्मान गर्नु, समय समयमा

धर्मका कुरा सुनाउनु, आफूले गरेका पुण्य बाँडिदिनु, अर्काले गरेको राम्रो कामको अनुमोदन गर्नु, ध्यान भावना गर्नु, शील पालन गर्नु पिन कुशल कर्म नै हुन् । शील सम्पन्न भएमा मात्र साधक दुःख-मुक्ति मार्गमा अग्रसर हुन सक्दछ । यदि हामी अकुशल कर्मबाट विरत हुन सक्यौँ भने हाम्रो शील पुष्ट हुन्छ अनि समाधि लाभ हुन्छ जसले प्रज्ञा वृद्धिमा महत्वपूर्ण योगदान मिल्दछ ।

## ग) शमथ-भावनाको चिनारी -

विपश्यनाको अर्को पूर्वाधारको स्ममा शमथ-ध्यानको आलम्बनलाई लिन सिकन्छ । शमथ भनेको मनको एकाग्रता कायम गर्न गरिने ध्यानको आलम्बन हो । यसलाई 'चित्तेकाग्रता' पिन भिनन्छ । शमथको अर्को अर्थ समाहित चित्त हो जुन एकाग्रताबाट प्राप्त हुन्छ । चित्त-शुद्धिकरणको कार्यका लागि उपयुक्त आलम्बनमा चित्तको एकाग्रता अनिवार्य हुन्छ । निर्वाण साक्षात्कार गर्न वा बुद्धत्व लाभ गर्न शुद्ध आलम्बनमा चित्तको एकाग्रता विकसित गराउनु अति आवश्यक हुन्छ । शमथ-ध्यानको उद्देश्य पाँच नीवरणलाई निष्क्रिय पारी हटाउनु हो । शमथ-ध्यानको आलम्बन यस्तो हुनुपर्दछ जुन विकारविहीन हुन्छ । उदाहरणको लागि सासलाई लिन सिकन्छ । शुद्ध प्राकृतिक सासमा न त राग नै हुन्छ, न त द्वेष नै हुन्छ । यो शुद्ध, प्राकृतिक र नैसर्गिक आलम्बन हो । चित्तलाई सासमा एकाग्र गर्दा राग र द्वेषले शीर उठाउन सक्दैन र नयाँ विकार बन्नुबाट बन्न सिकन्छ । प्राना विकारलाई समन गर्न उपयोग गर्न सिकन्छ ।

शमथ भनेको मनलाई वशमा राख्ने एक यस्तो कर्मस्थानको आलम्बन हो जसद्वारा एकाग्रताको समुचित विकास गर्न सिकन्छ । चित्तको एकाग्रता सम्पूर्ण मन र मानिसक ऊर्जाहरूको एकीकरण हो र यसले एकै आलम्बनमा सम्पूर्ण ऊर्जा-शक्तिलाई केन्द्रित गर्दछ । अर्को शब्दमा भन्ने हो भने चित्तको एकाग्रता भनेको एकै केन्द्रविन्दुमा अडेको एकीकृत मन वा चित्त हो ।

चित्तको एकाग्रता विकसित गर्नुको पछाङि यी उद्देश्य लुकेको भेट्टाउँछौँ —

- क) मनलाई प्रशिक्षण दिनु,
- ख) शान्ति र चैतन्यताको विकास गर्नु,

- ग) चंचल मनलाई लगाम दिनु र
- घ) विपश्यना ध्यानको लागि उपयुक्त पृष्ठभूभि तयार गर्नु ।

मूलतः ध्यान-साधनाका दुई पक्ष हुन्छन् – शमथ र विपश्यना । थेरवाद परम्परामा बताइएको ध्यान पद्धति स्वयं बुद्धद्वारा प्रतिपादित पद्धतिमा आधारित छ । त्यो ध्यान पद्धति मनलाई काबुमा राख्न कर्मस्थानको रुपमा सिकाइएको शमथ र मनलाई निर्मल पार्न सिकाइएको विपश्यना गरी दुई प्रकारका ध्यान पद्धतिको प्रतिपादन गरिएको छ । दुवैको लक्ष्य मनलाई सम्बोधि-लाभको निमित्त उपयुक्त पार्ने र निर्वाण साक्षात्कार गर्न निर्विघ्न भूमि तयार गर्नु हो । पञ्च नीवरणलाई निर्मूल गर्ने उद्देश्य राखी गरिने ध्यानलाई शमथ-ध्यान भनिन्छ । शमथ-ध्यानले शान्त, एकाग्र र एकत्रित मनको विकास गर्ने र त्यसबाट प्रज्ञाको भूमि तयार गरी आन्तिरिक शान्ति कायम गर्ने काम गर्दछ । विपश्यनाले वस्तू, व्यक्ति र स्थितिको अनित्य, दुःख अनात्माको दृष्टिले यथाभूत दर्शन गरी विकारको समतापूर्वक शमन गर्ने काम गर्दछ । निर्मल चित्तको कर्मठ सहायताले शरीर र चित्तको धरातलमा उब्जिने अनेक संवेदनाहरूको यथाभूत दर्शनद्वारा सम्पूर्ण विकारलाई निमित्यान्न पारी दुःख-मुक्तिको अवस्था निर्वाणको साक्षात्कार गराउने ध्यानलाई विपश्यना-ध्यान भनिन्छ । जसरी समुन्द्रको पानीमा एउटै स्वाद हुन्छ, त्यस्तै बुद्ध-शिक्षामा पनि एउटै रस छ – त्यो हो दु:ख-मुक्तिको रस ।

शमथ-ध्यान भावना गर्ने विषयलाई कर्मस्थान भनिन्छ । भगवान बुद्धले चित्त एकाग्र पार्न शमथ-भावनाका लागि विभिन्न ६ चरित्रका (राग-चरित्र, द्वेष-चरित्र, मोह-चरित्र, वितर्क-चरित्र, श्रद्धा-चरित्र र बुद्धि-चरित्र) व्यक्तिहरूलाई लक्षित गरी ४० (चालीस) प्रकारका कर्मस्थानका आलम्बनहरू दिनुभएको छ । ती आलम्बनहरू हुन् —

#### दस कसिण - १०

- (१) पथ्वी-कसिण,
- (३) तेजो-कसिण,
- (५) नील-कसिण,
- (७) लोहित-कसिण,
- (९) आकास-कसिण, र

- (२) आपो-कसिण,
- (४) वायु-कसिण,
- (६) पीत-कसिण,
- (८) ओदान-कसिण,
- (१०) आलोक-कसिण ।

#### दस अशुभ -- १०

- (१) उद्धुमातक (हात्तीको जस्तो फुलेको मृत शरीर हेर्ने)
- (२) विनीलक (नीलो रङ्गको भइसकेको मृत शरीर हेर्ने)
- (३) विपुब्बक (पीप निक्लिरहेको मृत शरीर हेर्ने)
- (४) विच्छिदक (छिन्न भिन्न भएको मृत शरीर हेर्ने)
- (५) विक्खायित्तक (कुकुर/श्यालले ठाउँ ठाउँको मासु खाइसकेको मृत शरीर हेर्ने ।
- (६) विक्खित्तक (अङ्क यताउति छरिएको मृत शरीर हेर्ने)
- (७) हतविक्खित्तक (अङ्कहरू काटिएर यत्रतत्र फ्यालिराखेको मृत शरीर हेर्ने)
- (८) लोहित्तक (रगतले लथपथ भएको मृत **श**रीर हेर्ने)
- (९) पुलुवक कीरा स्याउँ स्याउँ परेको मृत शरीर हेर्ने)
- (90) अड्डि<mark>क (अस्थिपंजर मात्र बाँकी रहेको मृत शरीर</mark> हेर्ने)

### दस अनुस्मृति - १०

- (१) बुद्धानुस्मृति, (२) धर्मानुस्मृति,
- (३) संघानुस्मृति, (४) शीलानुस्मृति,
- (५) त्यागानुस्मृति, (६) देवतानुस्मृति,
- (७) कायगतानुस्मृति (८) मरणानुस्मृति,
- (९) आनापानानुस्मृति र (१०) उपसमानुस्मृति ।

#### चार ब्रम्हविहार – ४

- (१) मैत्री ब्रम्हविहार, (२) करुणा ब्रम्हविहार,
- (३) मुदिता ब्रम्हविहार र (४) उपेक्षा ब्रम्हविहार

#### चार आरुप्य – ४

- (१) आकासानन्त्यायतन (२) विज्ञानानन्त्यायतन,
- (३) आकिञ्चानन्त्यायतन र (४) नैवसंज्ञानासंज्ञायतन ।

एक संज्ञा – १ आहारको प्रतिकूल संज्ञा । एक व्यवस्थान – १ चार धातुको व्यवस्थान ।

59

यी माथि उल्लिखित चालीस कर्मस्थानहरूमा आनापान-स्मृति-भावनाको स्थान उल्लेखनीय एवं असाधारण छ । यस कर्मस्थानको आफ्नै अलग्गै महत्व छ । त्यसैले भगवान बुद्धले यस कर्मस्थानलाई आफैले महत्वकासाथ प्रयोग गर्नुभई भिक्षुहरूलाई पनि यही कर्मस्थानको अभ्यासं गर्न उपदेश दिनुभएको थियो ।

विभिन्न चरित्रका मानिसहरूका लागि उपयुक्त हुने कर्मस्थानको उपयोगिताबारे भगवानले भन्नुभएको छ —

- १) रागचरित पुद्गलको लागि दस अशुभ र कायगतानुस्मृति कर्मस्थान ।
- २) द्वेषचरित पुद्गलको लागि चार ब्रम्हविहार र चार वर्ण-कसिनको कर्मस्थान ।
- 3) मोह/वितर्क चरित्रको लागि आनापानानुस्मृति कर्मस्थान I
- ४) श्रद्धाचरित्र पुद्गलको लागि सुरुका ६ वटा अनुस्मृतिहरूको कर्मस्थान ।
- ५) बुद्धिचरित्र पुद्गल<mark>को लागि —</mark> मरणानुस्मृति र उपसमानुस्मृतिको कर्मस्थान ।
- ६) चारधातु <mark>व्यवस्थान र आहारको विषयमा –</mark> प्रतिकूल संज्ञा कर्मस्थान ।
- ७) बाँकी रहेका कसिण र चार आस्त्र्य सबैका लागि उपयुक्त कर्मस्थान हुन् ।

यी उपयोगिताहरूलाई राम्ररी बुभी आफ्ना चित्तस्थितिअनुकूलको कर्मस्थानमा चित्त एकाग्र गर्ने कार्य ध्यान-साधनामा लाग्ने साधकहरूका लागि उपयुक्त हुने देखिन्छ ।

## घ) आनापान भावनाको चिनारी

(विपश्यना ध्यानको लागि पूर्वाधारको रूपमा)

अब समाधि लाभ गर्ने बारेमा केही चर्चा गरिने छ । मनको एकाग्रता नै समाधि हो भन्ने कुरा हामीले बुक्त्यौँ । ठीकरूपले ठीक आलम्बनमा मनलाई केन्द्रित गरी राग, द्वेष र मोहरूपी बादलले मनलाई छोप्न नदिई उक्त आलम्बनमा चित्त एकाग्र गर्नु सम्यक-समाधि हो । भगवान बुद्धले आनापान-स्मृति-भावनाअन्तर्गत हामीलाई यस्तो एउटा आलम्बन दिनुभएको छ जसमा मन एकाग्र पार्नाले चित्तमा राग, द्वेष र मोहरूपि धुलो (मैल) चढ्न पाउँदैन । त्यो आलम्बन हो – आफ्नै सासप्रति मनलाई सजग र सचेत पार्नु ।

अब आनापानको विषयमा परिचयात्मक वर्णन प्रस्तुत गरिन्छ । सास शुद्ध प्राकृतिक हो । यो सबै जीवित प्राणीहरूसित जीवनको पहिलो चरणदेखि अन्तिम चरणसम्म हुन्छ । यो विकारविहिन आलम्बन हो । सास आएको गएकोमा कसैलाई रिस वा लोभ हुँदैन । अन्तर्मनको विकारले शीर उठाएको बेला त्यस विकारको निरीक्षण गर्न र त्यसलाई उपशमन गर्न यो उपर्युक्त औजार सिद्ध हुन्छ ।

बाँदर एक हाँगाबाट अर्को हाँगामा उफ्रीउफ्री हिँड्छ । हाम्रो चचल मन पनि एक आलम्बनबाट अर्को आलम्बनमा विश्राम नै नगरी उफ्रीउफ्री हिंड्छ । त्यस्तो चंचल मनलाई वशमा लिन, अकुशल विचारले मन धिमल्याउन नदिन र समाधिस्थ हुन शमथ-भावनाअन्तर्गत भगवान बुद्धले आनापान-स्मृति-भावनाको देशना गर्नुभएको छ । यस भावना वृद्धिको लागि मनलाई सासको आवागमनमा स्थापित गर्नुपर्छ । सास जसरी आइरहेको होस्, जसरी गइरहे<mark>को होस् – दायाँ नाक</mark>को प्वालबाट, बायाँ नाकको प्वालबाट वा दुवै नाकको प्वालबाट - मनलाई त्यसै सासमा केन्द्रित गरी सचेत मनले सासको र सासको गतिको जानकारी लिइरहनुपर्छ । सास छिटो आइरहेको होस् वा ढिलो, लामो होस् वा छोटो – यसमा ध्यान नदिइकन जस्तो छ त्यस्तो सासको निरीक्षण गरिरहनुपर्छ । शुद्ध स्वाभाविक सासलाई लगातार जित लामो समयसम्म सिकन्छ नट्टाइकन निरीक्षण गर्न सिकयो त्यित राम्रो हन्छ । यसो गर्दा हामीलाई अनुभव हनसक्छ कि मन बारम्बार बाहिर भाग्दछ । पुनः होसमा आउनेबितिकै मनलाई फर्काएर ल्याई सासमा राख्नुपर्छ । फेरि भाग्दछ, फेरि फिर्ता ल्याई सासमा काम गर्न लगाउनुपर्छ । यसमा धैर्यता र होस दुवै आवश्यक हुन्छ । यसो गर्दैजाँदा मन ऋमशः आफ़नो वशमा आउन थाल्छ । यसले मनको एकाग्रता तीव्र र तीक्ष्ण हुन्छ । तर आनापान ध्यान साधनाको बेला यी तल दिइएका सामान्य नियमलाई पालना गरेको खण्डमा ध्यान राम्रो हुन सक्दछ ।

१) धेरै नखाने ।

- श) आलस्य भएमा ३/४ सास अलि छिटो तान्ने छोड्ने तर होसपूर्वक ।
- भित्र बसेर ध्यान गर्ने, खुल्लामा होइन । खुल्लामा सास राम्ररी आए गएको चाल पाउन सिकंदैन ।
- ४) कुरा बढी नगर्ने । धेरै कुरा गरेमा त्यही कुरा सम्फेर मन बाहिर घचेटिन्छ, भित्र ल्याउन कठिन पर्छ ।
- ५) आर्य मौनमा रहने । मौनमा नरहे शील छुट्छ र शील छुटेमा समाधि लाभ हँदैन ।

हामीले बुझ्याँ, आनापान अभ्यासबाट मन वशमा लिन सिकन्छ । तर हाम्रो उद्देश्य मनलाई वशमा राख्नुमा मात्र सीमित हुनुहुँदैन । मनलाई निर्मल गर्ने प्रमुख उद्देश्य हुनुपर्छ । मन निर्मल पार्न मनको अन्तरकरणमा जिमरहेको क्लेशरूपी धुलो टक्टक्याउनु पर्दछ अर्थात् मनको विकारलाई ऋमशः उखेली फाल्नुपर्छ । त्यसको लागि प्रज्ञाको कैची चाहिन्छ । भनाइको मतलब प्रज्ञा पुष्ट गर्नुपर्छ । प्रज्ञा पुष्ट गर्नको लागि भगवान बुद्धले विपश्यना भावनाको उपदेश गर्नुभएको छ ।

### ङ) विपश्यना-ध्यान भावना र यसको उपयोगिता

अब विपश्यना भावनाको परिचयात्मक वर्णन र त्यसको उपयोगिता प्रस्तुत गरिन्छ । नाम (चित्त) र रूप (शरीर) को धरातलमा निरन्तर भइरहने स्थूल देखि सूक्ष्मितसूक्ष्म घटनालाई अनित्य, दुःख अनात्माको दृष्टिले विशेष प्रकारले हेर्नु (अनुभूत गर्नु)लाई नै विपश्यना भनिन्छ । विपश्यना ज्ञान, संवृतिसत्य (व्यवहारिक सत्य)लाई अपरेशन गरेभे चिरी परमार्थ सत्यसम्म लिएर अगाडि बढ्ने धर्म हो । विपश्यना वास्तविकरूपमा जस्तो छ त्यस्तै यथाभूत जान्ने ज्ञान हो । अन्तर्मुखी भएर धर्महरूको विशेषरूपले दर्शन गर्नु नै विपश्यना हो । आसक्ति टुटेपिछ मनको पिधमा दिबएर रहेको विकारको यथाभूत, यथास्वभाव यथालक्षण दर्शन हुन्छ र त्यसको समतायुक्त निरीक्षणद्वारा तिनको निराकरण पनि हुन्छ । त्यही नै विपश्यनाको कल्याणकारी काम हो । यसैबाट विकारविहीन अवस्था निर्वाणको साक्षात्कार हुन्छ । यो काम निरन्तरको अभ्यासमा निर्भर गर्दछ ।

विपश्यना ज्ञान २६०० बर्षअघि भगवान गौतम बुद्धले स्वयं भाविता गरी पत्ता लगाउनु भई प्रतिपादित गर्नुभएको थियो । यही ज्ञानद्वारा नै उहाँले सम्पूर्ण क्लेशबाट मुक्ति पाउनुभयो अनि निर्वाण प्राप्त गर्नुभयो । यस बिद्यालाई ४५ बर्षसम्म गाउँगाउँ, नगरनगर, प्रदेशप्रदेश चाहार्दै बाँड्नुभयो । कँयौ मानिसहरू यही विद्याको अनुशरण गरी दुःख-वन्धनबाट सदाको लागि मुक्त भए । भगवानले सबैको लागि कल्याणको मार्ग खोलिदिनुभयो ।

हालै दिवंगत हुनुभएका विपश्यनाचार्य श्री सत्यनारायण गोयन्काज्यूले यसै विद्यालाई ब्रम्हदेश (बर्मा, हाल म्यान्मार)बाट सिकी, अभ्याससमेत गरी भारत लगायत धेरै मुलुकमा खोलिएका विपश्यना केन्द्रहरूमार्फत् विपश्यना साधनाको प्रचार प्रसार गर्दै र निर्देशन दिंदैआउनुभएको छ । हाल काठमाडौंको बुढानीलकण्ठको मुहान पोखरीमा धर्मश्रृङ्ग नामले खोलिएको नेपाल विपश्यना केन्द्रमार्फत् महिनाको दुईपल्ट शिविर संचालन गर्दैआइरहेको छ । उक्त शिविरमा सहभागी भई धेरैले लाभ उठाइरहेका छन् । यस्तै विश्वका अन्य स्थानहरूमा पनि ।

हाम्रो शरीर रूप हो र चित्त नाम हो । मनको तरंग रूपको तरंगमा र रूपको तरंग मनको तरंगमा बदिलरहन्छ । भित्रको होस् वा बाहिरको, सबै वस्तुहरू तरंग तरंग, प्रज्वलन नै प्रज्वलन हुन् । सबै उत्पत्ति भई नष्ट भइरहेका छन् । सबै अलग अलग भए पनि एकै ठाउँमा एक्यबद्ध छन् । आँखाले नै नभ्याउने अति सूक्ष्म कणहरूले बनेका हुन्छन् — सबै जीवित प्राणीहरू र निर्जीव वस्तुहरू । ती सूक्ष्म कणहरूलाई भगवान बुद्धले कलाप को सङ्गा दिनुभएको छ । प्रत्येक कलापमा ८ तत्व मिसिएका हुन्छन् । पृथ्वी (माटो), आपो (पानी), तेजो (अग्नी) र वायो (वायु) चार महाभूत र तिनका गुण धर्म स्वभाव वर्ण, गन्ध, रस र ओज चार तत्व मिली आठ तत्व अभिन्नरूपमा रहेका हुन्छन् । त्यसलाई 'अष्ट कलाप भनिन्छ । यो नै सृक्ष्मतम र अविभाज्य इकाइ हो ।

हाम्रो शरीर र मन पनि यस्तै अष्ट कलापको पुञ्ज हो र एक निमेषमा असंख्य कलापहरू (१ लाख करोड) उत्पन्न भई विनास भइरहन्छन् । मनको कलाप भौतिक कलाप भन्दा १७ गुणा बढी द्वुतगतिले उत्पन्न भई नष्ट भइरहेका हुन्छन् । यति अनित्य छ हाम्रो शरीर र मन ।

सबै दु:खको मूल तृष्णा हो । तृष्णारूपी बोटलको पिंध हुँदैन, त्यसैले जित तरल पदार्थ त्यसमा राखे पिन त्यो बोटल भरिदैन । शरीर र मनको आसित्तको कारणले नै दु:खको उत्पत्ति हुन्छ । जब दु:ख आउँछ त्यसबेला धैर्य राखी नहडबडाइकन दु:खको मूल तृष्णा वा आसित्तको

हाम्रो लक्ष्य हुनुपर्छ, नयाँ संस्कार नबनून् अनि पुराना नास भइजाऊन् । यस कार्यका लागि विपश्यना-ध्यान आवश्यक साधन हो । जब विकारलाई प्रज्ञा चक्षुद्वारा देख्दर्छौ, नयाँ संस्कार बन्न पाउँदैन र पुराना उदीर्णा भई समाप्त हुन्छन् ।

जब आनापान अभ्यासद्वारा मन एकाग्र हुन्छ वा हाम्रो वशमा आउँछ, मनलाई शरीरको विभिन्न भागमा ऋमशः लगी त्यहाँ उत्पन्न भइरहेका संवेदनाहरूलाई यथाभूत निरीक्षण गर्नुपर्छ । मनको स्वभाव यस्तो हुन्छ कि एकछिन पनि राग द्वेषरूपी पापकर्मबाट विरत रहन मान्दैन । मनरूपी गाडीलाई बढाउन राग द्वेषरूपी पेट्रोलको आवश्यक पर्दछ । भनिएको पनि छ — 'पापस्मि समते मनो' अर्थात् मन पापमै रमाउँछ ।

जब मन राग द्वेषविहिन आलम्बनमा एकाग्र हुन पुग्दछ, मनलाई बाहिरबाट नयाँ खाना आउन बन्द हुन्छ अनि पुरानो विकार जुन मनको धरातलमा संग्रहित रहेको हुन्छ, मनको सतहमा उत्रिन्छ । ती विकारहरू एकएक गरी संवेदनाको रूपमा शरीरको सतहमा प्रकट हुन्छन् । त्यसबेला शरीरमा अनेक प्रकारको हलचल हुन थाल्दछ, कहिले दुखेजस्तो, चिलाएजस्तो, फुलेजस्तो, भिजेजस्तो, सुकेजस्तो, कीरा सग्बगाएजस्तो, भारी भएजस्तो, हलुका भएजस्तो, हाइसञ्चो भएजस्तो, कम्पायमान भएजस्तो, कम्फममाएजस्तो, धक्धक भएजस्तो, हल्लिएजस्तो, स्थिर भएजस्तो, शरीर नै हराएजस्तो, पग्लेजस्तो, जमेजस्तो, जमेजस्तो, जमेजस्तो, जमेजस्तो, जमेजस्तो, जमेजस्तो, अनेकन प्रकारले संवेदनाको महसुस हुनसक्छ ।

सदैव यस्तै संवेदना भइरहनुपर्छ भन्ने छैन । जे भइरहेको छ त्यसमा शान्त मनले सजग मनले होस राखेर ती संवेदनाहरूको यथाभूत निरीक्षण गरिरहनुपर्छ । त्यसमा प्रिय वा अप्रियको कुनै प्रतिक्रिया गर्नुहुँदैन । सुखको संवेदना राग (लोभ) को प्रतिक्रिया हुनगयो भने रागकै संस्कार वृद्धि हुन्छ र द्वेष (क्रोध, घृणा) को प्रतिक्रिया हुनगयो भने द्वेषकै संस्कारमा वृद्धि हुन्छ । हामीलाई दुःख दिने ती राग र द्वेषकै संचित संस्कार नै त हुन् । त्यसैले संवेदना जस्तोसुकै हुन् वा जुनसुकै कारणले उत्पन्न भइरहेका हुन्, ती अनित्य हुन्, दुःखदायी हुन् र अनात्मा हुन् भनी बोध गर्नुपर्छ । ती संवेदनाहरू सदा रहिरहने होइनन् । फेरि ती हाम्रो अधीनमा पनि छैनन् । हामीले 'जा' भनेर खुरूक्क जाने र 'बस' भनेर थपक्क बरने पनि होइनन् । समय भएपि ती आफै जान्छन्, 'पर्ख' भनेर पर्खने पनि होइनन् । यसरी विपश्यना भावना गरून्जेल वा पि पनि अनित्यताको बोध जगाइराख्नुपर्छ । यसमा सफलता पाइयो भने हामीमा भएको अविद्या हट्छ अनि जसरी बत्ती बाल्दा अन्धकार हट्छ त्यस्तै प्रज्ञाको प्रकाशले अविद्यारूपी अन्धकार हटाइदिन्छ । दुःखका कारण बनेका ती विकार हटेपि दुःखका कारणहरूबाट हामी ऋमशः उिकन्छौँ र दुःखभागी हनबाट जोगिन्छौँ ।

जतिजित पुराना संस्कारहरू संवेदनाको रूपमा शरीरमा प्रकट हुन्छन् र तिनमा अनित्य बोध जगाई तिनको प्रहाण गर्दैजान्छौँ, त्यतित्यति दुःखबाट हामी टाढिंदैजान्छौँ । जतिजित दुःखबाट टाढिन्छौँ, त्यतित्यति सुखको पिन अभिवृद्धि हुँदैजान्छ । नयाँ संस्कारहरू नथिपेने र पुराना ऋमशः क्षीण हुँदैजाने ऋमले एकदिन सम्पूर्ण दुःख-वन्धनबाट हामी मुक्त हुनपुग्दछौ । यही नै निर्वार्णको साक्षात्कार हो । यही नै दुःख-मुक्ति हो । यही नै जन्मजन्मान्तरदेखिको वन्धनबाट छुट्कारा हो ।

विपश्यना साधनाको उपयोयिता यिनै हुन् । आऔं, हामी पनि भगवान बुद्धले हामीमाथि दूलो अनुकम्पा राख्नुभई दिनुभएको यस विपश्यना ध्यान भावना को लाभ उठाऔं र जन्म-मरणको कुचकबाट सदाको लागि छुटौँ ।

अनुपुब्बेन मेधावी - थोंक थोक रवणे रवणे । कम्भारो रजतस्सेव - निद्धमे मलमत्तनो ॥ सुनारले अलि अलि गर्दै चाँदीमा भएको अशुद्धि निखारेर शुद्ध गरे जस्तै ज्ञानीजनले पनि अलि अलि गरी बेला बेलामा चित्तमल सफा गर्नपर्छ।

## परिच्छेद - ५

# गृही विनय (गृहस्थहरुका लागि शिक्षा)

#### क) प्राक्कथन

मानिस शान्ति चाहन्छ । सुख चाहन्छ । तर चाहेर मात्र केही हुने होइन । त्यसको लागि मानिसले परस्परमा सद्भावना, सिहष्णुता र सहयोगको भावना विकसित गर्नुपर्दछ । एक अर्कामा मैत्रीपूर्वक व्यवहार गर्नुपर्दछ । ठूलो सानोको भेदभाव राख्नुहुँदैन । सानोले ठूलोप्रिति मात्र कर्तव्य पूरा गरेर पुग्दैन, ठूलोले सानोप्रित पिन आफ्नो कर्तव्य पूरा गरे पिछ पर्न हुँदैन । समाजमा प्रत्येक वर्गले आ-आफ्नो केतव्य पूरा गरेमा परिवार एवं समाजमा सुख शान्तिको बास हुन्छ । मानिसले सच्चा शान्तिको रसास्वादन गर्न सक्दछ र साँचो मानेमा जीवन जिउनको सार्थकता रहन्छ । मानव जीवनको सफलता पिन यसैमा अन्तर्निहित छ ।

आजभन्दा छब्बीस सय वर्षअघि भगवान गौतम बुद्धले सिंगालपुत्रलाई ६ दिशालाई नमस्कार गरिरहेको सिलसिलामा दिनुभएको उपदेशलाई मनन गरी व्यवहारमा उतार्न सिकएमा हाम्रो पारिवारिक र सामाजिक जीवन सुखमय हुनेछ र हाल परिवार परिवार र समाज समाजमा विद्यमान रहेका सबै किसिमका कलह, भगडा, व्यभिचार, चोरी जस्ता पारिवारिक र सामाजिक विसंगतिहरू र अपराधजन्य विषमताहरू विलीन हुनेछन् भन्ने कुरामा हामी निश्चिन्त हुन सक्नेछौ ।

सिंगालपुत्रलाई उनको बाबुले भनेर गएको भनी अर्थ नबुिभकन ६ दिशालाई नमस्कार गरिरहेको देखेर भगवान बुद्धले उनलाई ६ दिशा के हुन् र ती दिशालाई नमस्कार गर्नुपर्ने खास तात्पर्य के हो भन्ने बारेमा राम्ररी सम्भाउनुभएको थियो । त्यसलाई आफ्नो साथै अर्काको कल्याणर्थ व्यवहारमा उतार्न उपदेश दिनुभएको थियो जुन 'सिगोलोवाद सूत्र'को नामले प्रख्यात छ । सो ६ दिशाको अर्थ र नमस्कार गर्नुको तात्पर्य तल दिइएको छ –

ख) आपसी कर्तव्य-बोधको शिक्षा

(६ दिशा र तिनको अर्थ) :

#### ६ दिशाको अर्थ -

- १) पूर्व दिशा आमाबाबु/छोराछोरी
- २) दक्षिण दिशा आचार्य तथा गुरूजन/शिष्य
- ३) पश्चिम दिशा 📗 पति/पत्नी
- ४) उत्तर दिशा मित्रजन
- ५) उर्द्ध <mark>दिशा श्रमण ब्राम्हण/गृहस्थ</mark>
- ६) अधो दिशा मालिक/नोकर

यी ६ दि<mark>शा</mark>हरूला<mark>ई नमस्कार गर्नुपर्ने</mark> तात्पर्य —

### भामाबाबुप्रति छोराछोरीको कर्तव्य (पूर्व दिशा)

- क) बाल्यावस्थामा आफू असक्त हुँदा आमाबाबुले आफ्नो सुखको ख्याल नगरी खुवााई पियाई, मलमुत्र सफा गरी, बिरामी हुँदा औषि खुवाई, सेवा सुश्रुषा गरी, विद्या पढाई योग्य र सक्षम बनाई दिएबापत आफूले पनि आमाबाबुलाई वृद्धावस्थामा त्यसरी नै सेवा टहल गरिदिने, अशक्त बिरामी हुँदा औषिधमूलो गरिदिने, धर्ममा प्रवृत्त नभएका भए धर्ममा प्रवृत गराइदिने काम गर्नुपर्छ । खराब आचरण भएका भए असल आचरण धारण गराइदिन मद्दत गर्नुपर्छ ।
- ख) आमाबाबुलाई आइपरेको काम वा आइपर्ने काममा सहयोग गरी सजिलो पारिदिनुपर्छ । गाऱ्हो साऱ्हो आपद विपदमा मूक दर्शक नबनी आपदमुक्त गरिदिनुपर्छ ।
- ग) कुलबंश स्थिर गर्नुपर्छ । कमाइराखेको धनसम्पत्तिको रक्षा गर्नुपर्छ । फजुलखर्ची बन्नुहुँदैन । बरू त्यसमा वृद्धि गर्नुपर्छ र त्यस

- घ) अश लिन योग्य बन्नुपर्छ । आमाबाबुले आज्ञा मान्नुपर्छ । कुलागार बन्नुहुँदैन । कुल वंशको रक्षा गर्नुपर्छ ।
- ङ) आमाबाबु परलोक भइसकेको भए उनीहरूको नाममा धर्मकर्म गरिदिने, भोजन वस्त्रादि दान दिने, पुण्य आर्जन गरी पुण्य बाँडिदिने र कीर्ति राखिदिने काम गरिदिनुपर्छ । आमाबाबु अहिले जीवितै भए उनीहरूलाई अनेक प्रकारले सुख/सुविधा दिने काम गरिदिनुपर्छ ।

### छोराछोरीप्रति आमाबाबुको कर्तव्य -

- क) आमाबाबुले छोराछोरीलाई नराम्रो संगत गर्न दिनुहुँदैन । प्राणीघात गर्ने, परवस्तु लिने, व्यभिचार गर्ने, सुरापान वा मादक पदार्थ सेवन गर्नेजस्ता दुष्शील र घृणित काम गर्न दिनुहुन्न । जसरी हुन्छ छोराछोरीलाई पापकर्म देखि टाढा राख्ने काम गर्नुपर्छ ।
- ख) असल व्यवसायमा लगाउनुपर्छ । खराब संगतमा लाग्न दिन हुँदैन । साधु सन्त ज्ञानीजनहरूको संगत गराउनुपर्छ । मिजासले भए पनि धर्ममा मन लगाउन प्रेरणा दिनुपर्दछ । मितव्ययी बन्ने शिक्षा दिने र सुशिक्षित हुने अवसर दिनुपर्छ ।
- ग) उमेर पुगेपिछ यथायोग्य वर वा वधुसित विवाह गरिदिनुपर्छ । पूर्ण कजाई गर्नुहुन्न वा पूर्ण रजाईको छुट पनि दिनुहुन्न ।

### २) आचार्य गुरुजनप्रति शिष्यको कर्तव्य (दक्षिण दिशा)

- क) गुरूजनको आदर सत्कार गर्नुपर्छ । उनीहरूको गौरव राख्नुपर्छ । 'गुरूर्देवो भवः' भनिएझै गुरूदेवको आज्ञापालन गर्नुपर्छ ।
- ख) गुरूको सेवा गर्नुपर्छ । गुरू आचार्यकहाँ बारम्बार गई विद्याध्ययनको अतिरिक्त गुरूलाई परिआएको काममा सेवा कार्य गरिदिनुपर्छ ।
- ग) एकाग्र चित्तले विद्या अध्ययन गर्नुपर्छ । नबुभेको कुरा गुरूसँग सोधी ज्ञान हासिल गर्नुपर्छ । आफ्नो शंका समाधान गर्नुपर्छ ।
- घ) गुरूको कुरा ध्यानपूर्वक सुन्नुपर्छ र फुर्सदको बेला गुरूको सानातिना काम पनि गरिदिनुपर्छ । गुरूको काम सरल बनाइदिनुपर्छ ।

ङ) दिइएको पाठ बारम्बार घोकी पढी कण्ठष्थ गर्नुपर्छ । तन मन दिएर पढ्नुपर्छ र पढेका कुरालाई हृदयगम गर्नुपर्छ ।

### शिष्यप्रति गुरुजनको कर्तव्य -

- क) आफ्नो शिष्यलाई सुविनित बनाइदिनुपर्छ । असल संगतमा लाग्ने प्रेरणा दिनुपर्छ । मिलनसार बनी आफ्नो तथा अर्काको हित सुख हुने काम गर्न सिकाइदिनुपर्छ । सदाचारी र आज्ञाकारी बन्न र शुद्ध जीवन जिउन प्रेरणा दिनुपर्छ ।
- ख) राम्ररी अध्यापन गरिदिनुपर्छ । कठिन पाठ्य विषयलाई सविस्तार वर्णन गरी बुभाइदिनुपर्छ । नबुभेको शब्दार्थ भावार्थ बुभाउन उपमा, दृष्टान्त र प्रमाणसमेत दिएर बुभाइदिनुपर्छ । साथै नैतिक शिक्षा पनि दिनुपर्छ ।
- ग) धर्म, अधर्म, पाप, पुण्य, शील सदाचार विषयमा बोध गराइदिनुपर्छ । समय परि<mark>स्थिति सुहाउँ</mark>दो हित हुने सल्लाह र उपदेश दिनुपर्छ ।
- घ) आफ्नो शिष्यको परिचय दिंदा उसको गुण वर्णन गरी उसमा उत्साह र विश्वास उत्पन्न गराइदिनुपर्छ । हितकारी काममा उनको हौसला बढाइदिनुपर्छ ।
- ङ) आफ्नो <mark>शिष्यलाई योग्य र कर्मठ बनाई</mark> विद्यामा पारगत गराइदिनुपर्छ । कहींबाट पनि आफ्नो शिष्यलाई हानी हुन नदिई लाभ प्राप्त हुने गरी उपकार गरिदिनुपर्छ ।

#### ३) पत्नीप्रति पतिको कर्तव्य (पश्चिम दिशा) -

- क) पतिले आफ्नी पत्नीलाई यथायोग्य सम्मान दिनुपर्छ । प्रेमपूर्वक सम्बोधन गर्नुपर्छ । पत्नीको मनमा प्रशन्नता भरिदिनुपर्छ । अपमान गर्नुहुँदैन ।
- ख) पत्नीलाई कडा वचन प्रहार गर्नुहुन्न । आफ्नो सुख दुःखको सहृदयी मित्र ठानी तदनुसार व्यवहार गर्नुपर्छ । अपमानित हुने गरी क्षुद्र वचन बोल्न हुँदैन । क्षुद्र वचनले काम पनि अराउनुहुन्न ।
- ग) आफ्नी पत्नीबाहेक अरू स्त्रीसँग लाग्नुहुन्न । आफ्नो पत्नीलाई अर्धाङ्गिनी सम्भी आफ्ले पनि पत्निब्रत-धर्म पालन गर्नुपर्छ ।
- घ) घरको धन सम्पत्ति पत्नीकै जिम्मा सुम्पनुपर्छ । तिनलाई विश्वास

गरी सुख ऐश्वर्य दिनुपर्छ ।

ङ) आफ़नो गच्छेअनुसार समय समयमा लुगा, गहना आदि दिनुपर्छ । तर ऋण लिएर पत्नी सिंगार्नु उचित होइन । आफ्नो गृहस्थाश्रममा आँच नआउने गरी पत्नीलाई आभूषण र वस्त्र दिई सन्तुष्ट पार्नुपर्छ ।

#### पतिप्रति पत्नीको कर्तव्य -

- क) पतिसेवा तन मनले गर्नुपर्छ । गरिनुपर्ने काम र भान्छाको काम यथासमय गर्नुपर्छ । अल्सी मानेर बरन हुँदैन । पतिप्रतिको आफनो कर्तव्य राम्ररी निभाउनुपर्छ ।
- ख) आफ़नो पतिको इज्जत बढ्ने काममा अग्रसर हुनुपर्छ । पतिको वा आफनो नातेदार इष्टमित्र आउँदा स्वागत सत्कार गर्नुपर्छ । बेला बेला<mark>मा निम</mark>न्त्रणा पनि दिनुपर्छ । छरिछमेक र इष्टमित्रहरूसँग मेलमिलाप र सौहर्द्रता राख्नुपर्छ ।
- ग) आफ्नो पतिबाहेक अरू पुरूषको सपनामा पनि इच्छा राख्नुहँदैन । पतिब्रता धर्म पालन गर्नुपर्छ । आफनो बल, बृद्धि र वस्तुद्वारा आफनो प<mark>तिलाई हर तरहले आपद विपदबाट बचाउनुपर्छ ।</mark> तमासा हेरिराख्न हुँदैन ।
- पतिसँग अनावश्यक विवाद गर्ने, कर्कश वचन बोल्ने र छुद्र व्यवहार गर्ने गर्नुहँदैन । सुख दुःखमा अभिन्न साथी बन्नुपर्छ ।

#### ४) मित्रप्रति आफनो कर्तव्य (उत्तर दिशा) –

- क) आफूलाई उपकार गर्ने मित्रलाई आफूले पनि सेवा उपकार गर्नुपर्छ । आफूसँग भएको वस्तु दिएर होस वा सेवा कार्य गरेर होस उपकार गर्न चुक्नुहुँदैन ।
- ख) मित्रको चित्त प्रशन्न पारिदिनुपर्छ । कुरा ढाँटी मित्रको चित्त दुखाउनुहँदैन ।
- ग) जुन काम गर्दा मित्रलाई फाइदा पुग्दछ, त्यो काम यथाशिघ्र गरिदिनुपर्छ । नजानेको काम सिकाइदिने र भूल गरेमा सच्याइदिने काम गर्नुपर्छ । नराम्रो बानी मित्रमा छ भने पनि त्यसलाई छुटाई

- राम्रो बानी बसाल्न सघाउनुपर्दछ ।
- घ) सुख दुःखमा साथ दिनुपर्छ । मित्रलाई आफूझै ठान्नुपर्छ । मित्रलाई दुःखको बेला हरतरहले मद्दत गर्नुपर्छ ।
- ङ) मित्रसँग छलकपट कदापि गर्नुहुन्न । सत्य कुरा बोलिदिनुपर्छ । सत्य वचनद्वारा मित्रको हित चिताउनुपर्छ ।

#### मित्रप्रति मित्रको कर्तव्य -

- क) सुरापान वा मादक पदार्थ सेवन गरी बेहोस हुँदा मित्रको रक्षा गर्नुपर्छ ।
- ख) बेहोस अवस्थामा मित्रको धन सम्पत्तिको सुरक्षा गरिदिनुपर्छ ।
- ग) भयको अवस्थामा आफ्नो शरण दिनुपर्छ । अन्तर्मनदेखि मित्रको कल्याणको लागि काम गरिदिनुपर्छ ।
- घ) आपद विपदको बेला उपकार गरिदिनुपर्छ ।
- ङ) मित्र एक जनालाई मात्र नभई मित्रको छोराछोरी र परिवारसमेतलाई मान मर्यादा र स्नेह राखी राम्रो व्यवहार गर्नुपर्छ।

#### ५) श्रमण ब्राम्ह<mark>णप्रति आफुनो कर्तव्य (उर्द्ध दिशा) –</mark>

- क) समय समयमा मैत्रीपूर्वक निमन्त्रणा गर्नुपर्छ र आदर र मैत्रीपूर्वक व्यवहार गर्नुपर्छ । मैत्रीपूर्वक कार्यद्वारा सेवा गर्नुपर्छ ।
- ख) भिक्षाटन गर्न आउँदा थाहा नपाएका अरूलाई पनि सूचना गर्नुपर्छ । यसरी दान दिनुपर्छ भनी अरूलाई पनि सिकाइदिनुपर्छ । सबैको अधिल्तिर श्रमणको गुण बखान गरी श्रद्धा चित्त उत्पन्न गराइदिनुपर्छ ।
- ग) मैत्रीभाव राखीं निरोगिताको र सुख वृद्धिको कामना गर्नुपर्छ । कल्याणको कामना गरी उपकार गरिदिनुपर्छ ।
- घ) श्रमण ब्राम्हणको निमित्त ढोका सदैव खुल्ला राख्नुपर्छ । जहिलेसुकै आएमा पनि स्वागत सत्कार गर्नुपर्छ । दान दिनमा आनाकानी गर्न हुँदैन ।
- ङ) खाने पिउने कुराले सेवा गर्नुपर्छ । समयानुकूल ठोस, तरल खाद्य वा पेय पदार्थले श्रमण ब्राम्हणहरूको क्षुधा शान्त गरिदिनुपर्छ ।

### गृहस्थप्रति श्रमण ब्राम्हणको कर्तब्यः

- क) पापकर्मबाट विरत गराइदिनुपर्छ । सतपुरूषहरूको संगत गर्न लगाउनुपर्छ र मिथ्यादृष्टि राख्न दिन हुँदैन ।
- ख) असल काम गर्नमा प्रेरणा दिनुपर्छ । शील सदाचार सिकाइदिनुपर्छ । दान शील भावनाको अभ्यास गर्ने उपदेश दिनुपर्छ ।
- ग) दातावर्गको हित सुखको कामना गर्नुपर्छ । सदा सुखी होस्, निरोगी होस्, शत्रु नहोस्, फलोस् फुलोस् भनी कल्याण चिताउनुपर्छ । दाताहरू लौकिक र लोकुत्तर लाभी होउन् भन्ने कामनासहित तत्कार्यमा मनसा वाचा कर्मणा उद्यत रहनुपर्छ ।
- घ) अनेक प्रकारका उपदेशयुक्त कथाहरू सुनाई दाताको आचरण शुद्ध पारिदिनुपर्छ । नयाँनयाँ ज्ञान बुद्धि हुने अर्ति दिई दाताको उपकार गरिदिनुपर्छ ।
- ङ) दुष्शील हुन<mark>बाट बचाइदिनुपर्छ । प्रा</mark>णीघात गर्ने, चोरी गर्ने, व्यभिचार गर्ने, झूठ बोल्ने र मादक पदार्थ सेवन गर्नेजस्ता कुकर्मबाट बचाइदिनुपर्छ । सुगतिमा पुग्ने उपाय बताइदिनुपर्छ वा कल्याणकारी शिक्षा दिनुपर्छ ।

#### ६) नोकर चाकर<mark>प्रति मालिकको कर्तव्य</mark> (अधो दिशा)

- क) नोकर चाकरलाई काम अराउँदा उसको शारीरिक शक्तिअनुसार काम दिनुपर्छ । बच्चा, युवक, स्त्री, वयस्क र बुढा हेरी दिइएको काम गर्न सक्ने नसक्ने बिचार गरी उचित काम उचित नोकरलाई दिनुपर्छ ।
- ख) कामअनुसारको वेतन पनि ठीकठीक समयमा दिनुपर्छ । खाना पनि ठीकठीक समयमा दिनुपर्छ । हेला गर्नुहुँदैन । अन्यथा उसले मालिकको बदनाम गराउन पनि सक्छ । आफू निन्दाबाट बच्न पनि मालिकले नोकरसित उचित व्यवहार गर्नुपर्छ ।
- ग) नोकर बिरामी भएमा औषधी उपचार गरिदिनुपर्छ । बेवास्ता गर्नुहुन्न । दयाभाव राखी सेवा गरेमा आफू निन्दाबाट बिचन्छ । आफ्नै कीर्ति फैलिन्छ ।
- घ) आफूले जे खाने हो त्यसको केही भाग नोकर चाकरलाई पनि खुवाउनुपर्छ । बाँडी चुँडी खानुपर्छ । यसबाट मालिकप्रति नोकरको

सद्भाव र भक्ति कायम रहने मात्र नभई वृद्धिसमेत हुन्छ ।

ङ) चाडपर्वको बेला चाहिएमा छुट्टि दिनुपर्छ । सँधै काममा जोताइराख्न हुँदैन । चाडपर्वबाहेक बीचबीचमा बिदा दिने वा आराम दिने पनि गर्नुपर्छ ।

#### मालिकप्रति नोकर चाकरको कर्तव्य -

- क) मालिक उठ्नु अगाडी नै उठ्नुपर्छ र घरको आवश्यक काम सक्नुपर्छ । धेरै बेर सुतिरहनुहुँदैन । यसले आफैलाई हानी गर्छ ।
- ख) बेलुकी मालिक सुतिसकेपिछ मात्र आफू सुत्नुपर्छ । मालिकलाई चाहिएको बेला आफू तयार रहनुपर्छ । काम गर्न सदा तत्पर र सजग रहनुपर्छ ।
- ग) मालिकले निदइकन कुनै वस्तु पनि लिन हुँदैन । यसबाट आफ्नो इमान्दारिताको परिचय हुन्छ र मालिकको प्रिय पात्र होइन्छ । इमान्दारिता नै आफ्नो रोजगारको अचुक साधन हो भन्ने कुरा नोकर चाकरले बुझ्नुपर्छ ।
- घ) कुनै पनि काम अधुरो छोड्नुहुँदैन, पूर्णरूपले सिध्याउनुपर्छ । सफा सुम्घर गर्ने काममा अल्छी मान्नुहुँदैन । मालिकको मन खिन्न पार्ने काम कहिल्यै गर्नुहुँदैन । आफ्नो काम निपुणतापूर्वक गर्नुपर्छ ।
- ङ) मालिकको गुणगान गर्नुपर्छ । मालिक दयालु भएको, आफूसित समान व्यवहार गरेको, कडा वचन कहिल्यै नबोलेको र नोकर हुँ भन्ने भावनासम्म पनि कहिल्यै नआएको कुरा अरूलाई बताउनुपर्छ । यसले आफैलाई हित गर्दछ ।

यिनै हुन् — ६ दिशालाई नमस्कार गर्ने तात्पर्य । हात मात्र जोडेर पुग्दैन । हात मात्र जोडेर गरिनुपर्ने कर्तव्यबाट विमुख भइयो भने नमस्कारको के अर्थ रहयो र ? त्यसैले भगवान बुद्धले सिंगालपुत्रलाई नमस्कार गर्नुको अर्थ सबिस्तार सम्भाउनुभयो र गृहस्थ जीवन सुखमय बनाउने तरिका सिकाउनुभयो । एकोहोरो कर्तव्य पालनले हुँदैन, दोहोरा हुनुपर्छ । अनि मात्र परिवार र समाजमा शान्ति कायम हुन्छ ।

व्यक्ति व्यक्ति अशान्त रहे परिवारमा पनि शान्ति हुँदैन र परिवार परिवार अशान्त भए समाजमा शान्ति हुँदैन अनि देश एवं विश्वमा कहीँ यही कुरा यस 'सिंगालोवाद-सूत्र' ले सिकाउँछ । बुद्धले दिनुभएको यो उपदेश गृहस्थहरूका लागि वरदान सिद्ध छ । यसलाई चिन्तन मनन गरौँ र हामीमा व्यवहार कुशलता जगाई आफ्नो घरगृहस्थीमा एकआपसमा प्रेम र सौहार्द्रतालाई बढाई अनि हाम्रो सम्पर्कमा आउने समाजका विभिन्न वर्गसित सद्व्यवहार गरौँ र अरूको हित सुखमा नै आफ्नो हितसुख निहित छ भन्ने तथ्यलाई शिघ्र स्वीकारौँ अनि सुखी जीवन बिताऔँ । यसैमा हामी सबैको हितसुख एवं कल्याण छ ।

### ग) सम्पत्ति नाश हुने ६ वटा कारणहरु :

भएमा नै साँचो अर्थमा समाजमा शान्ति सम्भव हुन्छ ।

- 9) सुरापान आदि लागु पदार्थ सेवन गर्नु सम्पत्ति विनासको कारण हो । यसको ६ वटा दोष छ —
  - (क) भएको धन सम्पत्तिको विनास हुन्छ ।
  - (ख) परिवार तथा समाजमा कलह वा भै-भगडा हुन्छ I
  - (ग) विभिन्न प्रकारका रोगले आक्रमण गर्दछ ।
  - (घ) सबैको हेलाको पात्र बनिन्छ र बदनाम हुन्छ ।
  - (ङ) निर्लज्ज हुन्छ ।
  - (च) प्रज्ञा (ज्ञान, बुद्धि) हीन हुन्छ I
- २) कुबेला (अबेला)सम्म घुम्नु वा बाहिर रहनु सम्पत्ति विनासको कारण हो । यसको ६ वटा दोष छ —
  - (क) आफ्नो शरीरको रक्षा हुँदैन ।
  - (ख) आफ्नो घर परिवारको पनि सुरक्षा हुँदैन ।
  - (ग) आफ्नो धन सम्पत्तिको रक्षा हुँदैन ।
  - (घ) अनेक प्रकारले अरूबाट आक्षेप तथा निन्दा आउँछ ।
  - (ङ) अरूले दोष दिन्छ वा आफुमाथि शंका गर्छ ।
  - (च) अनेक प्रकारका दुःख, भय उत्पन्न हुन्छ ।

- ३) मनोरञ्जनमा भुल्नु सम्पत्ति विनासको कारण हो । यसको ४<sup>-</sup>दोष छ
  - (क) चलचित्र, नाटक, गीत, संगीत कहाँ के के छ जान्न मन चञ्चल भइरहन्छ ।
  - (ख) मनोरञ्जनमा भुलेर समय बर्बाद हुन्छ ।
  - (ग) मनोरञ्जनमा भुलेर गर्नुपर्ने काम समयमा गर्न सकिंदैन ।
  - (घ) मनोरञ्जनमा भुलेर भएको सम्पत्तिको विनास हुन्छ र धनार्जन गर्न सकिंदैन ।
- ४) जुवा तास आदि खेल्नु सम्पत्ति विनासको कारण हो । यसको ६ वटा दोष छ —
  - (क) जुवा खेल्दा जितेमा हार्नेहरू शत्रु हुन्छन् र हारेमा जिल्नेहरूसँग ईर्घ्या हुन्छ ।
  - (ख) जुवा खेलेर हारेमा आफ्नो धन अरूले लगेको कुरा सम्फेर पछुताउनुपर्छ ।
  - (ग) धनी व्यक्ति पनि हारेर निर्धन कंगाल हुन्छ ।
  - (घ) सबैले जुवाडे भन्छन् र विश्वास गर्दैनन् ।
  - (ङ) अरूले हेला गर्छ ।
  - (च) विवाह <mark>आदि सामाजिक कार्य हुनमा कठिन हुन्छ ।</mark>
  - प्रश्ने साथीको संगत गुर्नु सम्पत्ति विनासको कारण हो । यसको ६ वटा दोष छ –
    - (क) जुवाडे साथीहरूको संगत बद्छ ।
    - (ख) जाँड रक्सी तथा लागु पदार्थ सेवन गर्ने साथीहरूको मात्र संगत हुन्छ ।
    - (ग) रण्डीबाजी गर्नेको संगत हुन्छ ।
    - (घ) उपकारलाई विर्सने हुन्छ र बैगुनीहरूको संगत हुन्छ ।
    - (ङ) लुच्चा, जाली, फटाहाहरू साथी बन्छन् I
    - (च) चोर, डाँका आदिको संगतमा परिन्छ ।
  - ६) अल्छी हुनु सम्पत्ति विनासको कारण हो । यसको ६ वटा दोष छ
    - (क) अल्छी भई 'अहिले एकदम जाडो छ' भनेर गर्नुपर्ने काम गरिदैन ।

- (ख) अल्छी भई 'अहिले एकदम गर्मी छ' भनेरे गर्नुपर्ने काम गरिदैन ।
- (ग) 'अहिले ढिलो भइसक्यो, भोलि गरूँला' भनेर गर्नुपर्ने काम गरिदैन ।
- (घ) 'समय बाँकी छ' भनेर गर्नुपर्ने काम नगरी बस्छ I
- (ङ) 'अहिले भोक लागेको छ, खाएपछि मात्रै काम गर्छु भनेर गर्नुपर्ने काम गरिदैन ।
- (च) भर्खर खाएकोले आराम लिएपछि मात्रै काम गर्छु भनेर गर्नुपर्ने काम गरिदैन ।

### घ) चार प्रकारका खराब साथीहरु

- क) अरूको मात्रै लिने तर आफ्नो केही नदिने साथी ।
- ख) वचनले <mark>मात्र मित्रुभाव देखाएर</mark> वास्तवमा कुनै सहयोग नगर्ने साथी ।
- घ) सम्पत्ति विनास हुने काममा अर्थात् खराब काममा मात्रै साथ दिने साथी ।

#### ड) चार प्रकारक<mark>ा कल्याण मित्रहरु</mark> (असल साथीहरु)

- क) नराम्रो बाटोमा लागेकालाई राम्रो बाटो देखाएर उपकार गर्ने साथी ।
- ख) सुख र दुःखमा समानरूपले उपकार गर्ने, साथ दिने साथी ।
  - ग) धन सम्पत्ति, मान ईज्जत वृद्धि हुने सल्लाह दिने साथी ।
  - घ) अनुकम्पा (दया, माया) भएको साथी ।

### च) कसैको दोष देखाई केही भन्न परेमा ......

- (क) उचित समयमा भन्नु ।
- (ख) मैत्री राखी भन्नु ।
- (ग) एकान्तमा भन्नु ।
- (घ) सुधारको दृष्टिकोष राखी भन्नु ।
- (ङ) नम्र वचनले भन्नु ।
- (च) सत्य कुरा मात्र भन्नु ।

# परिच्छेद – ६

## मैत्रीको अभ्यासगत पक्ष

'मैत्री' सामान्य अर्थमा भन्नुपर्दा समानता हो, समान दृष्टि र समान व्यवहार हो । के मा र के को समानता ? प्राणी प्राणीबीच दृष्टि र व्यवहारमा समानता । हामी संसारमा अनेक प्रकारका प्राणीहरू देख्न सक्दर्छौं — दूला-साना, सुन्दर-असुन्दर, आफ्ना-पराया, मायाँलाग्दा-घीनलाग्दा, प्रिय-अप्रिय, टाढाका-नजिकका, देखिने-नदेखिने, प्रीति उत्पादक-भय उत्पादक, उपकारी-अपकारी, शत्रु-मित्रु इत्यादि । यस्ता आफूलाई अनुकूल वा प्रतिकूल लाग्नेखालका प्राणीहरूसँग सम्पर्कमा आउँदा वा उनीहरूसित बस-उठ गर्नुपर्दा कुनै भेद नराख्ने, सबैलाई एकनासले समान व्यवहार गर्ने, समदृष्टिले हेर्ने, काखा-पाखा नगर्ने, सबैमा प्रेम प्रदर्शन गर्ने र सबै प्राणीहरू आफू सरह हुन् भन्ने धारणा राखी सबैलाई बराबर मायाँ गर्ने इत्यादि सबै प्रवृतिहरू 'मैत्री' का परिभाषाभित्र पर्न आउँछन् ।

अर्को शब्दमा भन्नुपर्दा 'मैत्री' मित्रता, मित्र-भाव र स्नेह-भाव हो । सबैमा मृदु-चित्त राख्नु हो र रागरंजित नभएको चित्त-स्थिति हो । जहाँ रागको उपस्थिति हुन्छ र द्वेषको उपस्थिति हुन्छ त्यहाँ मैत्री हुँदैन । सबैको हित सुख चाहने र लोभ र कोधरहित स्नेहयुक्त चित्त नै मैत्रीयुक्त चित्त हो । रागले मैत्रीलाई धमिल्याइदिन्छ र कोधले मैत्रीलाई भष्म पारिदिन्छ ।

प्रायःजसो मानिसहरू स्वभावैंले आफ्ना प्रियप्रति अधिक भुकाव र लगाव राख्दछन् । उनीहरू सुन्दर, नजिकका, प्रिय, मायाँलाग्दा, प्रीति-उत्पादक व्यक्ति वा प्राणीहरूलाई मात्र अपनाउने र असुन्दर, अपरिचित, परिच्छेद - ६ - अप्रिय, घीनलाग्दा, भय-उत्पादक र शत्रुलाई टाढै राख्ने वा उनीहरूबाट आफू टाढै बस्ने स्वभाव बोकेका हुन्छन् । यस प्रकारका स्वभाव अमैत्रीका पर्याय हुन् ।

मैत्री-भाव भएको व्यक्तिको कोही शत्रु हुँदैन, सबै आफ्रनै हुन्छन् । न ऊ कोहीदेखि डराउँछ वा डराउनुपर्दछ, न ऊदेखि कोही डराउँछन् वा डराउनुपर्ने हुन्छ । उसको सबै र सबै उसको हुन्छ । ऊ कुनै पनि समाज र देशको परिधिभित्र सीमित हुँदैन । ऊ त विश्वकै नागरिक हुन्छ । यसरी उसले सबै महिलाहरूलाई उमेर र योग्यता कमानुसार आमा वा दिदी-बहिनी ठानेर व्यवहार गर्दछ अनि पुरूषवर्गलाई बाबु वा दाजुभाइजस्तै ठानेर व्यवहार गर्दछ । आफू सरहका अन्य सबैलाई साथी, संगी र मित्र ठानी व्यवहार गर्दछ ।

आफूलाई सुख मन पर्दछ, दुःख मन पर्देन । त्यस्तै अस्लाई पनि सुखै मन पर्दछ, दुःख मन पर्देन भन्ने विचारले प्रेरित भई अस्लाई पनि सुखै बाँड्ने, दुःख दिने काम नगर्ने प्रवृति र धारणाको विकास गर्ने प्रवृति नै मैत्रीयुक्त प्रवृति हो । जब आफू मात्र सुखी बनौँ, अरु जे सुकै होस् भन्ने धारणा बोकी अस्को सुखमा भाँजो हाल्दैहिड्छ, क स्वयं पनि सुखसाथ बाँच्न सिकरहेको हुँदैन र अस्लाई पनि सुखसाथ बाँच्न दिइरहेको हुँदैन । यसरी उसको जीवन मैत्रीको अभावमा विषाक्त हुन पुग्दछ । मैत्रीको अभावमा अरु मात्र दुःखी हुने होइन, आफू पनि दुःखी हुनुपर्ने हुन्छ ।

मानिस समाजमा बस्दछ । ऊ सामाजिक प्राणी हो । सामाजिक प्राणी भएको नाताले पनि उसले यति त सोच्नैपर्दछ कि समाजमा आफू मात्र होइन, अरु पनि बस्दछन् । समाजमा बस्दा आफू एक्लै सुखी भएर अरु सबै दुःखी भएमा ऊ सुखसाथ बाँच्न सक्दैन । समाजका अरु पनि सुखी भए मात्र आफू पनि सुखसाथ बाँच्न सक्दछ । त्यसैले पनि आफनो मात्र होइन अरुको पनि सुखको कामना गर्नु र कार्यगतद्वारा पनि सुख बाँड्नु अनिवार्य हुन आउँदछ । यसको लागि मैत्री-चित्तको विकास गर्न जरुरी हुन्छ ।

मैत्रीको गरिमालाई व्यक्तिले जित छिटो बुभ्न थाल्दछ, त्यित नै छिटो ऊ मैत्री-धर्ममा दीक्षित हुन थाल्दछ । सबैलाई आफू समान देख्ने अभ्यासले मानिसलाई धर्ममा प्रवृत गराउँछ । अधर्म त्यसै त्यसै भाग्न थाल्दछ । आफू समान देख्न मुस्किल भएकै कारणले अनेक विभेदहरु, विसमताहरु, वैमनस्यताहरु र असामञ्जरयताहरूको प्रादुर्भाव हुनपुग्दछन् । स्वार्थन्धताको मलजल पाएर ती फस्टाउँदै जाने हुन्छन् जसको फलस्वस्य अनेक प्रकारका विसंगतिहरु, समस्याहरु र द्रोहहरूको जन्म भई मानिसको व्यक्तिगत, पारिवारिक र सामाजिक जीवन तहसनहस हुन्छ । यसको मूल कारण नै मैत्री-धर्मको नितान्त अभाव हो । बाहिर बाहिर जतिसुकै शान्तिको नारा घन्काए पनि शान्ति 'आकासको फल, आँखा टरी मर' भनिएभैं शान्ति पाइँदैन, सुख पाइँदैन । शान्तिको प्राप्ति व्यक्ति व्यक्तिमा मैत्री भावनाको विकास हुनुपर्ने कुरामा नै आएर टिकेको हुन्छ ।

मैत्रीको अभावमा मानिस भयभीत हुन्छ, आतंकित हुन्छ र सशंकित हुन्छ । आफ्नासँग पनि भयभीत, परायासँग पनि भयभीत । यसरी भयभीत भएर बस्नुपर्ने कारण हामी आफूमा मैत्रीको विकास गर्न नसिकरहेकाले हो । मैत्रीको विकास हुन नसिकरहेको कारण खोज्दैजाँदा हाम्रो आफ्नै स्वार्थान्थता र त्याग-चित्तको अभाव नै हो भनेर बुभ्ग्न सक्दछौँ । स्वार्थ-चित्तले आफूलाई मात्र देखिरहेको हुन्छ । आफ्नो मात्र सुख खोजिरहेको हुन्छ । आफ्नो सुखको जगेर्ना गर्दा अरुको सुखमा वाधा पुगेको देख्दैनौँ । अन्ध भएकोले नै अरुलाई देख्न सिकरहेको हुँदैन । यो मैत्रीको विपरित हो । यसले सुख शान्तिलाई टाढा भगाइदिन्छ । यसरी स्वार्थन्धताले गर्दा व्यक्तिमा त्याग-चित्त हुँदैन । मैत्री भावनाको विकासको निमित्त त्याग-धर्मको नितान्त आवश्यक हुन्छ । त्यसले दस पारमिता धर्महरुमा दान अथवा त्यागलाई प्राथमिकता दिइएको छ । मैत्री पनि पारमिता-धर्म हो । मैत्रीविना कमसेकम दान, शील र क्षान्ति पारमिता धर्महरु सम्पादन गर्न असम्भवप्रायः नै हुन्छ । यसबारेको व्याख्यालाई अघि बढाउने नीति यस लेखमा लिइएको छैन ।

अब यहाँ अभ्यासगतस्ममा मैत्री-धर्मलाई व्यवहृत गर्न प्ररित गर्ने केही प्रसंग, घटना, कथा सन्दर्भ र विवेचनाहरूको उल्लेख गरिएको छ ।

9) अगाडि एउटा टोकरीमा केही सुन्तला राखिएको छ । एकजना भोको मान्छे आएर एउटा सुन्तला माग्दछ । दिन तत्पर हुन्छौँ । टोकरीमा हात लैजान्छौँ । तर जानी वा नजानी वा पुरानो बानी अनुसार सानो, नपाकेको, अलि कुच्चिएको सुन्तलामा हात पुग्दछ । आफूलाई भए ठूलो, पाकेको र पोटिलो सुन्तला छान्न लाग्दथ्यौँ । यस्तै छ हामी मानिसको परिच्छंद - ६
प्रवृति । आफूलाई पाकेको ठूलो मनपर्छ भने अस्लाई पनि पाकेकै ठूलै
मनपर्छ , पाकेकै दिऊँ, ठूलै दिऊँ भन्ने भावना उब्जिदैन । यो मैत्रीयुक्त
मन पिल्लिवित नभएको अवस्थाको नितजा हो । यस्तोबेला होस राख्न
जानिएमा आफूलाई चाहना भएजस्तै राभ्रै मीठै दिने चित्त जागृत हुन्थ्यो
जुन मैत्रीको द्योतक हो । यस्तै ससाना अभ्यासगत कुरामा ध्यान पुन्याई
मैत्री भावनाको विकास गर्न सिकेन्छ । ससानादेखि सुरू गरिदै लगेर
आफ्नो लागि भनेर केही नसाँची अस्को हितसुखको लागि त्याग्न सिकेने
चित्तको पनि विकास गरिदै लैजान सिकेने हन्छ ।

त्यागबाट मैत्री भिल्कन्छ र मैत्री भएकै कारणले त्याग चित्त जाग्दछ भन्ने सन्दर्भमा एउटा घटना प्रस्तुत छ । यसले हामीमा मैत्रीको साथसाथै त्याग चित्तको विकासमा उत्प्रेरणा जगाइदिन पर्याप्त भूमिका खेल्दछ ।

२) एकजना गरिब दाउरे थियो । क गरिब पनि यति कि अहिले खाए भरे के खाने भन्ने सम्मको स्थितिमा क थियो । जसोतसो एक भारी दाउरा बटुली बजार लगेर बेची आएको पैसाले मुस्किलले एकछाक टार्थ्यो ।

एकदिन क स्ख्रमा चढेर एउटा हाँगा काट्दै थियो । अकस्मात उसको आँखा सामुन्नेको महलको कोठामा पुग्यो । भित्र उसले सेंठलाई खाना खान लागेको देख्यो । सेंठको अगांडि चौरासी व्यञ्जनले युक्त स्वर्ण र रजतका थाली र कचौराहरू सजिएका थिए । दुई युवतीले दायाँ बायाँ उभिई पखा हम्किंदै थिए । यस्तो ऐश्वर्य र ऐशको जीवन त्यो दाउरेले जिन्दगीमा कहिल्यै देखेको थिएन । उसलाई पिन त्यसरी सोफामा बसेर चौरासी व्यञ्जनयुक्त खाना खाने रहर भयो । उनमा तृष्णा जाग्यो । उसले आफूलाई थाम्नै सकेन । तृष्णाले वशीभूत भएर क डराई डराई सेंठको सामुन्ने हाजिर भयो । क भुईमा दुकुक्क बस्यो । हात जोडी एक छाक यस्तो खाना खान पाकँ भनेर बिन्ती गन्यो । सेंठले पिन ख्याल ख्यालमा यस्तो र यसरी एक छाक खान त तिमीले मकहाँ तीन वर्षसम्म कठोर काम गर्नुपर्छ अनि मात्र खान पाउँछो भन्यो ।

मानिस तृष्णाको दास न ठहरियो । ऊ तीन वर्षसम्म मिहिनत गर्न तयार भयो । सेंठले पनि स्वीकाऱ्यो । ऊ काममा जुट्यो । दिन गन्दैगयो । एकछाक मीठो खाने रहरले उसलाई जोतायो । वर्षदिन बाँकी, मिहनादिन बाँकी, पन्धिदिन बाँकी, हप्तादिन बाँकी भन्दै दिन गन्दै भोलिमा आइपुग्यो । अब भोलि मेरो मनोरथ पूर्ण हुने भयो भन्दै मनमने फुर्फुरियो । सेंठले पिन 'भोलि तिमीले भनेजस्तै मेरै सोफामा बसी मैलेजस्तै चौरासी व्यञ्जनयुक्त खाना खान पाउने छौ । बिहानै नुहाइधुवाइ गरेर मेरो यो सेंठानी लुगा लगाऊ र खाना खान आरामले बस भनेर' उसलाई ढाडस दियो । सुनेर दाउरे फुरुङ्ग भयो । कल्पनाको पुलाउ खाँदै क राती राम्ररी सुल पिन सकेन । बिहानै उठेर नुहायो । कहिले घाम भुल्केलाभै भयो उसलाई । बल्ल घाम भुल्कियो । सेंठको सामुन्ने गयो । सेंठले पोशाक दियो । उसले लगायो । आभूषणले सुशोभित भयो, अत्तरले आफूलाई सुगन्धित पान्यो । नियत समयमा सेंठले उसलाई उच्चासनमा बसायो । अनि भन्यो — ''हेर, तिमी आज एकदिनको लागि सेंठ नै भयौ । राम्ररी धीत मर्नेगरी स्वाद लिई लिई खाऊ, लाज मान्नुपर्दैन । म निजकैको घरमा बस्न जान्छु । भरै भेटौला है ।'' यित भनी सेंठ पल्लो घरमा दिन बिताउन गयो ।

अब भने उसलाई के थियो ! मज्जासित बसी खाने र आराम गर्ने त हो नि ! तीन तीन वर्षको कमाइ हो यो ! एकैदिनको लागि नै सही. आनन्द मनाउनुपर्दछ भनेर मनमनै दंग पऱ्यो । स्वादिष्ट भोजन ल्याइयो । स्वर्ण थाली र रजत कचौरामा खानेकुरा सजिए । दुई युवतीहरु दायाँबायाँ उभिई भल्लर हल्लाइरहे । अब खानु मात्र बाँकी छ । ऊ खान तम्सियो । बाहुला स्याहाऱ्यो । के र कुनचाही पहिले खाऊँ भयो । सुगन्धित खाना मुख्यो । एक गाँस टिप्यो । मुखमा के राख्न लागेको थियो, भायाल बाहिर एउटा भिक्षु भिक्षाको लागि उभिरहेको देख्यो । गाँस मुखभित्र हलेको पनि थिएन । ऊ सोचमा ड्रब्यो । 'खाऊँ कि दानमा दिऊँ' भयो । ऊ दोधारमा पऱ्यो । एक मनले 'तीन तीन वर्षको कमाइ, दानमा नदेऊ' भन्यो । अर्को मनले 'दानमा देऊ, यो स्वर्ण मौका हो । तैले यस्तो खानेक्रा कहिले पो दानमा दिन सक्लास र' भन्यो । घरी खान लाख्यो, घरी दान दिन भनी थाल उचाल्थ्यो । मनमा द्वन्द्व चल्यो । स्वार्थ र स्वार्थ-त्यागको खिचातानी भयो । अन्त्यमा उसले थाल त्याप्प समातेर जुरुक्क उठ्यो र भिक्षु भएतिर लम्क्यो अनि सबै खानेकुरा भिक्षुको पात्रमा उडेल्यो । भिक्षु भिक्षा पाएर त्यहाँबाट हिंड्यो । त्यस दाउरेलाई पनि अति प्रशन्नताको महसुस भयो । उसको मुख सन्तोष र प्रशन्नताले दिप्त भयो । क सरासर चुथानतिर गयो । चुथ्यो । रुमाल लियो । हात मुख पुछ्यो । डकार हाल्यो मानो उसले पेटभरि खाइसकेको छ ।

यो दृष्य सेंठले नजिकैको घरबाट हेरिरहेको थियो । उसले सोच्यो 'यो दाउरेले यो के गरेको ? तीन तीन वर्षसम्म नोकरी बजाएर कमाएको खानेकुरा केही न केहीको भें गरेर त्याग्यो । यो चानचुने मान्छे होइन रहेछ ।' यति बिचारी सेंठ महलमा आयो । दाउरेलाई अंकमाल गऱ्यो । साधुवाद दियो अनि भन्यो – ''भाइ, तिमी महान रहेछौ । तीन वर्षको अथक परिश्रमपि पाएको खानालाई महत्व नै निर्दाई त्याग-चित्त जगायौ र दानमा दियौ । तिम्रो त्याग महान छ । तिमीले मलाई पिन त्यागको पाठ सिकायौ । आऊ, आजदेखि तिमी दाउरे हुनुपर्देन । मकहाँ नै बसी खजाञ्चीको काम गर । तिमीलाई कुनै कुराको पिन दुःख हुनेछैन । तिमी यहीं महलमा बस र सुखपूर्वक दिन बिताऊ । तिम्रो इच्छा अनुसार धर्म कर्म गर । म तिमीलाई सघाउँछु ।'' त्यसपि त्यस दाउरेका दुःखका दिनहरू गए । यसबाट हामीलाई थाहा लाग्दछ कि स्वार्थ-त्याग र परिष्कार्थ गरिएका कार्यबाट पुण्य प्राप्तिको साथै पारिमता धर्मको पूर्णतामा बल मिल्ने र आत्म-सुख पिन प्राप्त हुनेहुन्छ ।

3) तपाई बाटोमा हिंड्दै हुनुहुन्छ । बाटोको बीच भागमा केराका केही बोकाहरू फालिराखेको देख्नुहुन्छ । चिप्लेर लडिएला भनी तपाई सतर्क भएर त्यस बोकालाई फतक्क नाघर जानुहुन्छ । प्रायः हामी सबै यसै गर्दछौँ । चिप्लेर लडिएला, घाउ चोट लाग्ला भनी बचेर हिंड्नु बुद्धिमानी अवश्य हो तर आफू लडिएला दुःख पाइएला भनेर होस भएजस्तै पछाडि आइरहेका मानिसहरू पनि यसै बोकामा चिप्लेर लड्न सक्दछन्, दुःख हुन सक्दछ भनी त्यस बोकालाई बाटोको एक कुनामा पन्छाई हिंड्दा हामीमा मैत्री-धर्म भएको अनुभूति मिल्दछ र यसबाट प्रशन्नता नै हुनेछ । यस्तै प्रशन्नता नै त धर्मको फल हो । केराको बोकाभै बाटोमा फालिराखेका दुङ्गा, ईट वा काँढालाई खुट्टाले भए पनि एक कुनामा थन्क्याएर जाँदा पिछ आउने बटुवाहरू पनि लडिने, ठक्कर खाने र काँढाले घोचिने दुःखबाट बच्नेछन् । केरा खाएर बोकाहरू बाटोमा फाल्नेहरूमा पनि केराका बोका बाटोमा फाल्न हुँदैन, फालेमा बटुवाहरू चिप्लेर लड्न सक्दछन् भन्ने

सोची मैत्री-धर्मसहित हुनु आवश्यक छ । मैत्री-चित्त धारण गर्नु पनि धर्म-धारण नै हो ।

- 8) एकपल्ट स्वामी विवेकानन्द (?) कही विदेशमा जाँदैथिए । आमाको आशिर्वाद लिन गए । आमाले उनलाई 'एउटा छुरी लिएर आफ' भनी अराइन् । विवेकानन्दले भान्छामा गएर एउटा छुरी लिएर आए र आमालाई दिए । आमाले 'तिम्रो काम सफल हुन्छ, निश्चिन्त भएर जाफ' भनेर आशिर्वाद दिइन् । वास्तवमा के भएको रहेछ भने आमालाई छुरी दिंदा विवेकानन्दले छुरीको टुप्पा वा धार आफूतिर फर्काई दिएको रहेछ । यसबाट विवेकानन्दमा मैत्री रहेछ भन्ने कुरा आमाले बुभिन् । मैत्री साथमा हुनेलाई विघ्न हुनेछैन भन्ने आमाको धारणा थियो । वास्तवमा हो पनि । छुरीको टुप्पोले पाउनेलाई घोच्न सक्दछ, घाउ हुन सक्दछ । आफूले समाउँदा घाउ नै भए पनि आफूलाई नै हुन्छ, अस्लाई हुँदैन । अस्प्रति मैत्रीको भावना हुनु शुभ साइतको संकेत मानिन्छ ।
- 4) जेठको महिना छ । बाहिर टन्टलापुर घाम लागिरहेको छ । बाटोमा बटुवा कम मात्र देखिन्छ । हिड्ने बटुवा पानीको आसमा छन् । पानी कतै पाइन्छ कि भनी यताउति हेर्दैछन् । एकजना मैत्री-चित्त भएका दाजुले पानीको घैटो र पानी खाने भाँडो अगाडि राखी एक छेउ बिसरहेको छ । बटुवा पानी खान दौडन्छन् । पानी खाइसकेर तृप्तिको भावसहित पानी खुवाउने दाजुलाई कृतज्ञताको दृष्टिले हेर्दछन् र धन्यवादस्वस्य प्रशन्नतासिहतको मुस्कान पारितोषिकको स्प्रमा दिन्छन् । पानी खुवाउनेलाई पनि प्रशन्नता र कृतकृत्यको अनुभव हुन्छ । यो प्रशन्नता पैसाले किन्न सिकने होइन । यो मैत्रीको फल हो । मैत्री-धर्मको प्रत्यक्ष आनिशंस हो ।
- ६) एकजना भक्तिनी थालीमा पूजा सामाग्री लिएर स्वयम्भूमा पूजा थाप्न गइरहेकी थिइन् । स्वाँ स्वाँ र फ्वाँ फ्वाँ गरी स्वयम्भूको ठाडो सिंढी उक्लिरहेकी थिइन् । सिंढीको बीचभागमा एउटा माग्ने 'पानी, पानी' भन्दै थियो । उसलाई पानीको सख्त आवश्यकता थियो । त्यस भक्तिनीको पूजाको थालीमा पानीले भरिएको भाँडो थियो । तिनले त्यस माग्नेलाई देखेको नदेख्यै गरी उसले पानी मागेको शब्दलाई सुनेको नसुन्यै गरी अगाडि बढिन् । पानी त्यस माग्नेलाई चाहिएको थियो, स्वयम्भूदेवलाई

पिरच्छेद - ६ होइन । त्यो माग्नेलाई पानी खान नदिएर तिनले धर्म गर्छु भन्दै अधर्म पो गरिन् । साक्षात स्वयम्भूलाई देखेनन् तिनले । अन्धधर्मले तिनलाई अन्धो पारेको थियो । तिनमा मैत्री र करुणाको नितान्त अभाव भएको बुिभयो । तिनले त्यो माग्नेलाई पानी खुवाएर माथि स्वयम्भूमा पानी नचढाए पिन स्वयम्भू भगवान तिनीदेखि खुसी नै हुनुहुन्थ्यो र तिनलाई आशिष दिनुहुन्थ्यो । जब पानीलाई प्यासीको प्यास मेटाउन उपयोग हुन्थ्यो, पानीको मूल्य त्यहाँ हुन्थ्यो । यहाँ त पानी र धर्मको अवमूल्यन मात्र हुनगयो । न त धर्मकै रक्षा भयो, न त प्यासीकै प्यास बुभ्ग्यो न त पुण्य नै कमाइयो । हानी मात्र भयो । यसतिर पिन हामीले सोच्नुपर्दछ ।

- ७) एकपल्ट बसमा यात्रा गर्ने कममा थिएँ । बस टनाटन भरिएको थियो । बसमा चढें । सीट थिएन । डण्डी समातेर उभिने उपक्रममा थिएँ । सँगै बसिरहेको एकजना यात्रु कुन्नी के कामले हो बसबाट आर्लियो । <mark>म त्य</mark>स सी<mark>ट</mark>मा ब<mark>से ।</mark> बस हिंडेको थिएन । त्यसैबेला एकजना बूढीआमे सकी नसकी बरामा उक्लिन् ! 'ली, ली सीट त रहेन छ' भन्दै सी<mark>टको लागि यताउति आँखा डुलाइन् । बीच बीचमा खुइय्</mark>या गर्दे सुस्केरा पनि हाल्दैथिइन । मेरो मनमा भट्ट आयो - 'यो सीट त उहाँ बूढीआमैलाई <mark>आवश्यक छ, मलाई हो</mark>इन । म त हिंडेर पनि जान सक्दछु, उभिएर पनि जान सक्दछु ।' बिजुलीको गतिमा यो कुरा मनमा आएपिछ म जुरुक्क उठें र भनें – ''आमै, यहाँ एउटा सीट खाली छ. बस्नुहोस् ।'' यो सुनेर उनी हर्षित भइन् । आरामसाथ सीटमा बसिसकेर मलाई मुस्कुराएर पुलुक्क हेरिन् र आशिष बर्षाइन् । मलाई पनि सीटमा बसेर यात्रा गरेकोभन्दा बेसी सन्तुष्टि र प्रशन्नताको अनुभव भयो । मन प्वाँखभैं हलुको भयो, शरीर पनि चंगा भएको महसुस भयो । आशिष पाएर भने होइन । मनमा निःस्वार्थ त्याग वा मैत्रीको भावना आएकोमा र भन्है त्यसलाई कार्यान्वयन गर्न सकेकोमा म आफूले आफैलाई साधुवाद दिएँ । त्यति प्रशन्नताको अनुभव त्यसअघि कहिल्यै भएको थिएन । पछि आएर बुभें – मैत्रीले त्याग र त्यागले मानसिक प्रशन्नता र सन्तुष्टि दिंदो रहेछ जुन अन्य भौतिक वस्तुले दिन सक्दैन ।
- ८) धेरै पहिलेको घटना हो भन्नुपर्छ । एकदिन साँभपख काडमाडौंबाट टैम्पुमा घर फर्कंदै थिएँ । हरिहर भवनको बस स्टपमा

पूरों । ओर्लें । भाडा दिएँ । छुट्टा पैसा फिर्ता पाएँ । गन्न नपाउँदै टैम्पु हुईकियो । हातमा पैसा केलाएँ । एउटा पाँच स्विपयाँको नोट नोट नै होइन कि भन्नेजस्तो थियो । नोट हो कि कागजको खोस्टा छुट्याउनै नसिकने अवस्थाको थियो । ठाउँ ठाउँमा प्वाल परेको र च्यातिएको थियो । एकछिन त करतो ड्राइभर होला यस्तो नोट पनि भिडाएर जाने भनेर विरिमत भएँ । तर दुई चार पाइला बढ़न नपाउँदै मनमा एक्कासी विचार आयो - 'यो नोटले मलाई केही मात्रामा दुःखानुभव गरायो । मैले पनि यो नोटलाई अस्लाई भिडाएर दःखानुभृति सार्न्हुँदैन । यो दःखानुभृति अरुमा नसरोस् । यसलाई यहीँ मैबाट समाप्त गर्नूपर्दछ ।' यस्तो सोचको उदय भएपश्चाद त्यस नोटलाई च्यातचुत गरी त्यहीनिरको ढलमा खसालिदिएँ । यसबाट मलाई अति हर्षानुभूति गरायो । त्यो नोटबाट आउने नरमाइलोपना अब कसैमा सर्नेधैन । मैले त्यो नोट कसैलाई भूक्याएर दिन सक्ये । यसो गर्दा पाउनेले पनि त्यसैगरी अस्लाई भिडाउँथ्यो । भगड़ा समेत गराउन सक्थ्यो । अब त ती सबैको यही इतिश्री भयो । अब त्यो थोत्रो नोट पाएको दुःखानुभृति अस्मा नसर्ने भयो । यसैले अति नै मलाई हर्ष र सन्तोषको अनुभूति गरायो । यसरी अभ्यासगतस्यमा सानै भए पनि मैत्री-चित्त जगाई कार्यान्वयन पनि गर्न सकेकोमा म हर्षित भएँ ।

मानिस भएर मानिसलाई मैत्री राख्नु अलि कठिन नै भए पनि स्वाभाविकै मान्न सिकन्छ भनौँ । तर मानिसले अन्य पशु पंछी कीट पतङ्गहरुमा पनि त्यत्रिकै र त्यस्तैगरी मैत्री राख्नुपर्दछ । उनीहरु पनि जीवधारी प्राणी नै हुन् । उनीहरु पनि हाम्रा मैत्रीका हकदार छन् । यस सम्बन्धमा एउटा पसंग प्रस्तुत छ । यसले पनि अभ्यासगत मैत्रीको विकासमा प्रेरणा दिन सक्दछ ।

९) पहिले एक समयमा एकजना साहु थियो । उसले एउटा गधा पालेको थियो । साहुले व्यापारको सिलसिलामा त्यस गधालाई भारी बोकाएर निकै नै सेवा लियो र धेरै पैसा पनि कमायो । एकदिन त्यो साहु सिकिस्त बिरामी प-यो । उसका धेरै साथीभाइहरु उसकहाँ आएर आराम बिराम सोध्न आउँथे र सान्त्वनाका शब्द बोलेर जान्थे । एकपल्ट त्यो साहुलाई त्यो गधाको सम्फना आयो । उसले विरपिर बसेका साथीहरूलाई त्यस गधालाई कोठामा लिएर आउन भन्यो । साथीहरु गधालाई पनि कोठामा के

ल्याउनु भनी ल्याउन मानेनन् । मेरो अन्तिम इच्छा पनि पूरा गरिदिवैनौ भनी साह्रै कराएपि इच्छा नभए पनि गधालाई कोठामा ल्याइदिए । साहुले गहभरि आँसु राखी त्यस गधाको पिठ्यूमा सुम्सुम्याई भन्न थाल्यो – ''हेर साथी, तिमीले मलाई जीवनभरि पूर्ण साथ दियौ । सुखमा, दुःखमा, आसामा, निरासामा मेरो साथ छोडेनौ । मेरो ठूलो उपकार गन्यौ । मैले मात्रै तिम्रो राम्ररी स्याहार गर्न सिकन हुँला, समयमा खान दिन सिकन हुँला । मलाई माफ गर । तिमीप्रति म हृदयदेखि नै कृतज्ञता पोख्दछु । तिम्रो जय होस् ।'' यस्तो कुरा सुनेर ती उपस्थित साथीहरूको आँखा पनि रसाए । त्यसपि उसले प्राण त्याग गन्यो । यस प्रसंगबाट घृणित पशु नै भए पनि उसको सेवा, उपकार र गुण सम्फेर हामी कृतज्ञ हुनुपर्दछ र मैत्री राख्नुपर्दछ भन्ने पाठ सिकन सक्दर्छौं ।

मैत्रीको क्षेत्र अनन्त हुन्छ । व्यक्तिले व्यक्तिलाई, व्यक्तिले पशु पिछीलाई पनि मैत्री राख्नुपर्दछ भन्ने कुरा त हामीले बुभ्ग्यौँ । यति मात्र नभई मानिसले निर्जीवमा पनि मैत्री राख्नुपर्दछ भन्ने कुरालाई पनि एउटा प्रसंगद्वारा बुभ्गौँ । यसलाई पनि मनन गर्नु र अभ्यासको दायराभित्र ल्याइनुले मैत्री-धर्मको विकासमा सकारात्मक प्रभाव पार्न मदत गर्नेछ ।

**90)** एउटा सहरमा एकपल्ट एक जापानी सन्तको आगमन भयो । सन्त अति प्रभावशाली र प्रसिद्धी प्राप्त थियो । आगमनको खबर पाएर सहरका ठूल्ठूला साहु महाजन, पण्डित, विद्वान, विचारकहरू सत्संगको लागि आए । त्यस सहरमा अर्को एकजना महाजन पनि बस्दथ्यो । ऊ साहै व्यस्तखालको व्यक्ति थियो । सन्तको सत्संगमा जानुपर्ने, आज जाउँला, भोलि जाउँला भन्दै जान सिकरहेको थिएन ।

एकदिन त जे जसो होला भनी कामधाम त्यागी सन्तको दर्शनको लागि गयो । सन्तलाई एक्लै कोठामा पाएर ऊ खुसी भयो । सन्त कुनै एउटा पुस्तकका डुबिरहेको थियो । महाजन हतारमा थियो । जुत्ता सुत्ता फुकालेर ढोका पनि आवाज आउने गरी खोलेर ढोका पनि नढप्काई हस्याङ फस्याङ गर्दै भित्र पस्यो । अगाडि थ्याच्च बस्दै प्रश्न पनि तेर्स्याइहाल्यो । सन्तले उसलाई पुलुक्क हेन्यो अनि केही नबोली पुस्तकमै डुब्यो । व्यस्त महाजन छट्पटायो । मलाई फुर्सत छैन, कृपया मेरो प्रश्नको उत्तर छिटै पाए जानहुन्थ्यो भनेर पुनः प्रश्न सोध्यो । यो सुनेर

सन्तले पुनः उसलाई पुलुक्क हेऱ्यो र केही नबोली पुस्तकमै ध्यान लगायो । यो देखेर महाजन भन अधीर भयो । तेस्रोपल्ट उसले प्रश्न सोध्दा सन्तले भन्यो – ''तिम्रो प्रश्नको उत्तर अहिल्यै हुँदैन । तिमी आउँदा कसरी आएको हेर त ! जुत्ता पनि राम्ररी मिलाएर आएनो । पहिले जुत्तालाई थपक्क मिलाएर जुत्तासँग माफी मागेर आक अनि प्रश्न सोध ।" महाजनलाई सन्तले भनेजस्तो नगरे भन बिलम्ब हुने ठानेर जुरुक्क उठेर बाहिर गई दायाँको र बायाँको जुत्ता मिलायो र भन्यो - ''हे जुत्ता, मलाई माफ गर अघि मैले हतारमा तिमीलाई निमलाई लात्ताले हानी यताउति पारे, मलाई क्षमा गर ।'' यति भनी सन्तको अधिन्तिर गएर बस्यो । उत्तर माग्यो । सन्तले भन्यो – ''भएको छैन । तिमी आउँदा ढोका कसरी खोलेर आयौ अनि बन्द पनि नगरिकन आयौ हेर त, जाऊ ढोका राम्ररी बन्द गरी माफी मागेर आऊ ।" महाजन फन व्यग्र भयो । उठेर ढोका आवाज नुआउने गरी बन्द गऱ्यो अनि हात जोडी भन्यो – ''मलाई माफ गर । अघि मैले तिमीलाई कठोरतापूर्वक व्यवहार गरें । राम्ररी बन्द पनि गरिन । आवाज आउने गरी खोलेर हल्लिएको अवस्थामा छोडेर गएँ । मलाई क्षमा गर ।'' यति भनी संयमतापूर्वक र अनुशासनपूर्वक सन्तको सानिध्यमा गएर बस<mark>्यो । अनि मात्र सन्तले उसको कुरा ध्यान दिएर सुन्यो</mark> र उत्तर पनि चित्त<mark>बुभूने गरी दियो । यस घटनाबाट हामीलाई थाहा</mark> लाग्दछ कि ससाना सामान्य पदार्थलाई पनि मैत्रीपूर्वक चलाउनुपर्दछ । अमैत्रीपूर्ण व्यवहार गर्नुहुँदैन ।

अब केही कथा प्रसंगलाई पनि प्रस्तुत गर्दछु । यिनलाई पनि मनन गर्न र पालन गर्न सिकन्छ । कठिन अवश्य छ, तर असम्भव होइन । हेरौँ ती कस्ता प्रसंग हुन् ।

99) एउटा गाउँमा एउटी बूढी बस्दथी । तिनको दुई हुर्केका छोरा थिए । जेठोचाहीं व्याधा थियो र माहिलोचाहींले पञ्चशीलको पालन गर्ने अभ्यास गर्दथ्यो । एकदिन बुढीआमै बिरामी परिन् । अनेक बैद्य भाँकी देखाए, हुँदैभएन । केही सीप लागेन । एकदिन एकजना बैद्य आयो । उसले राम्ररी जाँच गरेपछि भन्यो – ''हेर बाबु, तिम्री आमालाई निको पार्ने भए जिउँदो खरायोको रगत र कलेजो ताजा ताजा खुवाउनुपर्छ, अन्यथा हुँदैन ।'' यति भनी बैद्य हिडिहाल्यो ।

दाजुचाहीं व्याधा थियो । क कुनै काम विशेषले दिनभरिको लागि बाहिर जानुपर्ने थियो । त्यसैले उसले भाइचाहींलाई भन्यो — ''हेर, तिमी आजै पासो लिएर वनमा जाक र खरायो समातेर ल्याक । आमालाई नभईमएन,।'' यित भनी दाजुचाहीं गइहाल्यो । दाजुको आज्ञा । मान्नैपन्यो । नमाने भरै कराउन पिट्न आउँछ । मन लागी नलागी क पासो लिई वनितर गयो । पासो थाप्यो । खरायो पिन पन्यो । समाउन जाँदा त्यो खरायो भयले करायो र उम्कनको लागि छट्पटायो । त्यसरी ज्यान बचाउन छट्पटाएको देखेर भाइचाहींले सोच्यो — 'आफ्नो ज्यान सबैको लागि प्यारो हुने रहेछ । हेर यो खरायो मिरएला मार्ला भन्ने भयले त्रस्त भई कराएको । यो खरायोलाई मारेर आमालाई बचाउनु छैन । अहिले आमालाई यो हिसा कर्म गरेर बचाइहाले पिन आमा अजम्बरी त होइन । एकदिन त मिरहाल्छिन् । सँधै बचाइराख्न सिकंदैन क्यारे । त्यसैले म त पञ्चशीललाई तोड्दिन ।' यित विचार गरी उसले खरायोउपर मैत्री र कस्त्रगाले द्रवित भएर पासो फुकाई जानदियो । क रित्तै हात घर फक्यों ।

भरे साँभपख दाजुवाहीं आइपुग्यो । खरायो खोइ भनेर भन्यो । भाइचाहींले पनि कुरा लुकाएन । सत्य कुरा बताइदियो । सबैलाई आफ्नो ज्यान प्यारो रहेछ । म त यसलाई मार्दिन भनेर खरायोलाई छोडिदिएको कुरा बतायो । दाजुवाहीं व्याधा भएकोले यस्तो कुरा कहाँ बुक्थ्यो । उसले भाइचाहींलाई बेस्सरी हप्कायो । आमाको ज्यान प्यारो भएन होइन तिमीलाई ? भनेर दुई चार थप्पड पनि दियो । जे गरे पनि सहिरह्यो । अनि पिछ क आमा भएठाउँ गयो । आमालाई सम्बोधन गरी भन्यो — ''आमा, मैले तपाईंलाई बचाउने निहुँमा निरीह खरायोको ज्यान लिइन । प्राणी हिसा गर्नबाट विरत भएँ । खरायोलाई नमारी पञ्चशीलको रक्षा गरें । मैले ठीके गरेको रहेछु भने यस सत्य कर्मको प्रभावले तपाईंको रोग शान्त होस्, तपाईंलाई स्वास्थलाभ होस् ।'' अनि उसले सत्यिकया गरी आमाको पिठ्यूँमा तीनबाजी मैत्रीको हातले सुम्सुम्याइदियो । पिछ आमालाई रोगले छोड्यो । स्वस्थ भइन् । यहाँ पनि मैत्रीयुक्त सत्यको प्रभावले काम गन्यो ।

**१२)** एउटा घाँसी थियो । घाँस काटी बेचेर उसको ज्यूँ त्यूँ गुजारा चल्थ्यो । एकदिन क घाँस काटिरहेको थियो । काट्दाकाट्दै उसले घाँससँगै एउटा कालसर्प पनि मुद्याउन पुगेछ । उसले देख्यो त्यो

सर्पलाई । अब के गर्ने ? घाँससँगै काटिदिने कि छोडिदिने ? ऊ स्रंकटमा पन्यो । ऊ पनि पञ्चशीलधारी थियो । उसले कहिल्यै हिसाकर्म गरेको थिएन । उसले सोच्यो – 'यसलाई मार्न हुँदैन । आजसम्म नगरेको हिसाकर्म किन गरुँ ? यसले टोकेर म मर्न परे पनि मरुँला । यसलाई मारेर म बाँचुँला रे तर कित दिनसम्म । मर्ने नपर्ने मान्छे त म होइन क्यारे । केही कालपि मर्नुको सट्टा अहिल्यै मर्नु परे पनि मरिदिउँला तर यसलाई मारेर घोर विपाकको भागीदार बन्दिन ।' यित सोची उसले मैत्री राखी त्यो कालसर्पलाई बिस्तार भुईमा छोडिदियो । सर्प आफ्नो बाटो लाग्यो । घाँसी घाँसको भारी बोकेर आफ्नो बाटो लाग्यो । ऊ हिसाकर्मबाट पनि बच्यो, पुण्य पनि कमायो साथै पञ्चशीलको पनि रक्षक बन्यो । यस्तै अवसर आउँदा हामीले यस कुरालाई स्मरण गर्नु लाभकारी हुन्छ । थाहा पाए पनि गर्न सरल छैन, तर सक्दै नसिकने भने होइन ।

93) यो एउटा सुनेको घटना हो । एकपल्ट लुम्बिनी विहारको सिढीमा बसेर एक<mark>जना भन्ते पुस्तक हेरिरह</mark>नुभएको थियो । गर्मीको याम थियो । भन्तेको अघिल्तिर एउटा सर्प फणा उठाएर भन्तेलाई दुलुदुलु हेरिरहेको थियो । भन्तेले देख्यो । विचलित हनुभएन । भन्नुभयो - '' तिमी यहाँ किन ? जा<mark>ऊ, आफुनो बाटो लाग ।'' भन्ते पुस्तकमै अल्फिनुभयो ।</mark> कंहीबेरपि हेर्दा पनि त्यो सर्प त्यहीं थियो । भन्तेले भन्नुभयो – ''तिमी अभै गएका छैनौ ? तिमीलाई यहाँ आक भनेर कसले भन्यो र तिमी यहाँ आयौ ? तिम्रो यहाँ कुनै काम छैन, जाऊ ।" भन्ते पढ़ने काममा नै लाग्न भयो । सर्प भने त्यहाँबाट तसमस भएन । केहीबेरपिछ भन्तेले हेर्दा त्यस सर्पलाई देखेपछि पुस्तक बन्द गरी राम्ररी नै कुरा सम्भायो – ''के तिमी जाँदैनो ? मलाई टोक्नै आएको हो त ? मलाई टोकेर वा मारेर तिमीलाई के फाइदा ? पहिलेको जन्ममा तिमीले यस्तै के अकुशल कर्म गरेर आयौ र आज तिमीले यो रूप धारण गरेर बस्न परिरहेको छ । अब पनि त्यस्तै हिसाकर्म गरी तिर्यकयोनीमा जन्मिरहन चाहन्छौ ? अब तिम्रो चुनाव, मार या यहाँबाट पलायन होऊ ।'' यति भनी भन्तेले पुस्तकमा नै मन लगाउनुभयो । एकैछिनपछि हेर्दा त्यो सर्प त्यहाँ थिएन । यस प्रसंगले सर्पजस्तो हिस्रक एवं शत्रुवत जीवप्रति पनि मैत्री, धैर्यता, निर्भिकता र धर्मसम्मत व्यवहार गर्नुपर्दछ भन्ने सन्देश दिन्छ । यसले हामीमा पनि यस्तै

१४) एउटा कुक्रलाई नै लिऔं न । थरी थरीका कुक्र देख्दछौं । क्क्रप्रित मानिसको अलि बढी नै मोह रहेको पाइन्छ । तर यो मोह मैत्री भावनाले ओतप्रोत भने होइन । धेरैको घरमा कुकुर पालिराखेको देख्दछौँ । कुकुर आफ़्नो शौक पूरा गर्न पनि पालिन्छ । घरको रक्षा गर्ने जीव भनेर पनि पालिन्छ । गुणी र मालिकको सोभो गर्ने भनेर पनि पालिन्छ । यमराजको दत भनेर पूज्य मानेर पनि पालिन्छ । तर आजभोलि शौकको लागि पाल्नेहरूकै जमात बढी छ । त्यसरी पालिएका कुकुरहरू एक हिसाबले भाग्यमानी नै भन्नुपर्दछ । मालिकले नुहाइ धुवाइ गरिदिएको, कपाल कोरिदिएको, नरम बिछ्यौनामा सुत्न पाएको, चिसोमा तातो र गरममा शित्तलताको अनुभृति दिने वातावरण पाएको, मालिकको काखको बस्न पाएको, विभिन्न स्वादका खानेकुरा खान पाएको, बिस्कुट र डगफूडको पथ्य भोजन पाएको, बिरामी पर्दा डाक्टरको सेवा पाएको र औषधिको सेवनको साथै मायाँलाग्दो स्याहार पाएकोलाई कुनै पनि अर्थमा भाग्यमानी भएको वा पूर्वकर्मको प्रतिफल पाएको मान्न सिकन्छ । तर पनि अघि भनिएजस्तै यो मैत्री<mark>को द्योतक भने होइन ।</mark> कुकुरलाई दर्शाएको मायाँ र व्यवहार त्यतिबेला मात्र मैत्रीमा परिणत हुन्छ, जुनबेला मानिसले मेरो कुकुर, मेरो टमी, मेरो मोती, मेरो शेरू, मेरो स्वीटी, मेरो फलाना मेरो फलाना भन्ने आत्मभावलाई त्यागी सबै नै कुकुर जातिलाई त्यस्तै व्यवहार र मायाँ समानताको आधारमा दिन सक्दछ ।

के हामीले घरबाहिरका भुस्याहा कुकुरलाई एकपल्ट नियाल्ने र त्यसप्रित घोत्लिने गरेका छाँ ? सायद छैन होला । आज एकपल्ट नियालाँ र घोत्लिओँ पनि । त्यो भुस्याहा कुकुर बाहिर लखर लखर हिंडिरहेको छ । न उसको कुनै साथीसंगी छ, न उसको कुनै वन्धुवान्धव छ, न उसको कुनै हितैषी छ, न उसलाई पुछ्ने कोही छन्, न कसैले उसले खायो खाएनको खबर लिन्छ, न के भयो, के चाहियो भन्ने कोही छ । कोही छैन, फगत एक्लै छ । कसैले बासी र मन नपराएको खाना यदाकदा बाहिर फालिलिन्छन्, कसैले उसलाई नै भनेर राखिदिएको हुन्छ । नभए भोकोको भोकै । जाडोमा सुत्ने ठाउँ छैन । भाग्यले साथ दिए, परालको मुठो वा थाङ्नो वा पाटी पौवा भेट्टाउँछ नभए बाहिर चिसोमै गुडुल्किएर रात काट्छ । कठै भन्ने कोही छैन । उसको नाम नै हुँदैन । उसको नाम लिएर बोलाउने कोही छैनन् । नाम मात्र लिई बोलाउँदा पनि कृतज्ञ भएर पुच्छर हल्लाउँछ । तर उसलाई कृतज्ञता प्रकट गर्ने अवसरसम्म कसैले दिएको हुँदैन ।

अब सोचौं, हाम्रो मैत्रीको खाँचो उसलाई छ कि छैन । अवश्य छ । ऊ हाम्रो मैत्रीको सच्चा उत्तराधिकारी हो । यसलाई मैत्री भनौं वा करुणा, कुरा उस्तै उस्तै हो । उसलाई हामीले बेलामौकामा खानेकुरा दिने र नामले मात्र पनि बोलाउने गर्नाले उसले हामीलाई कृतज्ञ भई पुच्छर हल्लाई स्वागत गर्दछ । उसमा पनि प्रीति र प्रशन्नताको संचार हुन्छ । उसमा जीवन जिउने ऊर्जाको प्रविष्टि हुन्छ । उसको आफ्नो कोही त रहेछ भन्ने आभास उसमा जागृत हुन्छ । मैत्री प्रदर्शनको प्रमाण यही मात्र पनि कम होइन । यस्तै अन्य प्राणीहरू पनि छन् जो हाम्रा मैत्रीका प्यासा छन् । सम्पर्कमा आएकालाई त मायालु आँखाले हेरी केही त गर्न सिकन्छ । गर्ने मन हुनुपर्दछ, गर्ने हात सम्बगाउनुपर्दछ । मैत्री-धर्मको विकासमा यस्ता ससानाक्राहरूले पनि अहं भूमिका खेल्दछ ।

- 94) त्यस्तैगरी बाटोमा रख रोपिदिनु जसमुनि बटुवाले शित्तल छहारी पाऊन् । पोखरी, तलाउ, धारा, धर्मशाला, पाटी पौवा इत्यादि बनाइदिनु जहाँ बटुवाले थकाइ र भोक प्यास मेट्न सकून् । बाटो बनाइदिनु, बाटो सम्याइदिनु र बाटो सफा गरिदिनु पनि मैत्री प्रदर्शन नै हो । अनि मैत्री नै त धर्म पनि हो ।
- **१६)** आपद्मा विपद्मा परेकालाई काय, वाक र चित्तले केही वस्तु दिएर हुन्छ वा केही प्रिय शब्द बोलेर हुन्छ वा भनसुन भरेर हुन्छ उसको आपद् विपद्स्मी घाउमा मलहम लगाइदिने काम होस्, गरिदिनुपर्दछ । उसलाई केही राहत मिलोस् । मनमा ढाडस होस् र अनुहारमा मुस्कान छाओस् । यसरी पनि अभ्यासगत मैत्रीको विकास गर्न सिकन्छ । तर यी कामकुराहरूको बदलामा केही पाउने आसा भने गरिनुहुन्न । मनमा विशुद्ध सेवाभाव जगाई आँसु पुछिदिने उद्देश्यले काम हुनुपर्दछ ।

भोकाएकालाई एक मुठी चिउरा वा बिस्कुट भए पनि दिनु, टाउको दुखेकालाई एउटा सिटामोलको ट्याब्लेट भए पनि दिनु, बेरोजगारलाई रोजगारीको व्यवस्था गरिदिनु, अज्ञानीलाई शिक्षा ज्ञान दिनु, बाटो भुलेका पथिकलाई सही बाटो देखाइदिनु, अँध्यारोमा बत्ती देखाइदिनु, अन्धोलाई बाटो काट्न मद्दत गर्नु, घरमा वा बाटोमा छरिएका फुटेका सिसिका दुकाहरू बटुली फालिदिनु, रोगीलाई असल बैद्य जुराइदिनु, धर्म देशना गर्नु, कल्याणिमत्र भेट्टाइदिनु इत्यादि पनि मैत्रीकै परिचायक हुन् । यसबाहेक खराब संगत छुटाइदिनु, असलको संगत लगाइदिनु, अशिक्षितलाई शिक्षा दिनु, भिक्षुकलाई भिक्षा दिनु, नराम्रो बानी ब्यहोरा सपारिदिनु, मन निमलेकालाई मिलाइदिनु, रोदनयुक्त मुहारमा मुस्कान ल्याइदिनु, कसैको गर्ज टारिदिनु, वृद्ध र असहायको सेवा गर्नु यी सबै मैत्री चित्त विकसित गर्ने अभ्यासका खुड्किलाहरू हुन् ।

- 9७) एकजना व्यक्तिलाई चिन्दछु । उसमा मैत्री भएको एउटा उदाहरण भेट्टाएको छु । ऊ सँधै बिहानको खाना खाने समयमा एउटा भाँडोमा भात, दाल, तरकारी अचार इत्यादि राखी रुमालमा बाँधी परको एउटा पाटीमा बरने एकजना अशक्त वृद्धलाई ताततातै खाना खुवाउन लैजान्छ । यसरी एकजना सबैबाट त्यक्त, पाटीबासी, असहाय वृद्धप्रति घरमा पाकेको दाल भात आफूलेसमेत नखाइसकेको अवस्थामा खुवाई मैत्री पोखेको कुरा बिरलै सुन्न वा देख्न पाइन्छ । त्यो व्यक्ति अरु कोही नभएर मेरो आफ्नै सालो भाई पर्दछ भन्न पाउँदा गर्व लाग्दछ ।
- **9८)** कोही खाना खानलाग्दा अलिकति भात कौसीको डिलमा राखिदिने गर्दछन् त कोही अलिकति खानेकुरा बाहिरका भूस्याहा कुकुरलाई घर दैलोमा राखिदिने गर्दछन् । कोही मन्दिरको प्राङ्गणमा अलिकति चामल वा मकै वा गहुँ छरिदिने गर्दछन् । कसैका पिछ त चार पाँचवटा कुकुर लागेका हुन्छन् र केही खान दिन्छ कि भन्ने आसमा हेरिरहेका हुन्छन् । त्यस मानिसले पनि पसलबाट केही खानेकुरा किनी वा बिस्कुटको पुरिया किनी कुकुरहरूलाई खुवाउँदैहिडेको सुखद् दृष्य पनि देख्न पाइरहेको अनुभव पनि मसँग छ । यसलाई पनि सराहनीय काम भन्न मिल्छ ।

त्यस्तै शील नभएकाहरूलाई शीलमा प्रवृत गराइदिनु, समाधि नभएकालाई समाधिको मार्ग निर्दिष्ट गरिगराइदिनु र प्रज्ञाको सम्बर्द्धनमा सहयोग गर्नु पनि महत्वपूर्ण नै छन् ।

**१९)** घरमा भए घाउ, चोट पटक लाग्नसक्ने वस्तुहस्र्लाई सुरक्षित

ठाउँमा राखिदिनु, भ-याङमा पानीले भरिएका बाल्टिन, कपत्पेट, गिलासहरु, बच्चाहरूको खिलौना बलहरु भए भिकी एक सुरक्षित ठाउँमा चाहिएको बेला प्राप्य हुनसक्नेगरी राखिदिनु, आगोलाग्ने वस्तुहरु बच्चाहरूको पहुँचभन्दा पर राखिदिनु, आगन्तुक पाहुनाहरूको सजिलोको लागि बाटोमा वाधा दिने कुराहरु पन्छाउनु, आवश्यक चीजबीजहरु उपलब्ध गरिदिनु इत्यादि पनि मैत्री-धर्मको परिचायक हुन् । हुन त यी घरभित्रका कुरा हुन् तर यसबाट नै मैत्रीको प्रारम्भिक चरणको आरम्भ हुन्छ ।

- २०) कुकुर पालिएको कारणले घरमा उपियाँ लागेको थियो । राती सुत्दा उपियाँले टोक्थ्यो । निन्द्रा लाग्न सकेको थिएन । टोकेको स्थानमा बिस्तारे हात लैजाँदा उपियाँ समातिन्थ्यो । उपियाँले टोकाइमाग्ने वा उपियाँ समात्ने त्यस व्यक्तिमा मैत्री थियो । जतिसुकै टोके पनि उपियाँलाई मार्ने चित्त उसमा आउँदैआएन । एकपल्ट उसले समातिएको उपियाँलाई भित्र मनैदेखि निस्रित मैत्री पोख्यो र मनमनै भन्यो – 'तिमीलाई सुख होस् । पिछ अर्को जन्ममा यसरी परजीवी भई जन्मन नपरोस् । तिम्रो पनि केही दोष छैन । रगत खाएर हुर्कनुपर्ने तिमीले टोक्ने काम ग-यौ, रगत चुस्यौ । तिम्रो यसमा खासै दोष छैन । तिम्रो अर्को जन्म राम्रो ठाउँमा होस् । शील<mark>युक्त जीवन तिमीले बाँच्न पाओस् । तिम्रो कल्या</mark>ण होस् ।' यति भनी उसले त्यस उपियाँलाई मैत्रीपूर्वक खाटमूनि भूईमा छोडिदियो । यसरी चारदिनसम्म भावना गऱ्यो । पाँचौ दिनदेखि त्यस कोठामा उपियाँ नाउँको कुनै जीव देखिएन, टोक्न त परै जाओस् ! यसकुरालाई जो कोहीले सुन्नेवित्तिकै आत्मसात गर्न सक्दैन होला । तर यो घठना सत्य भने अवश्य हो । यस्तै प्रकारका संसाना तर महत्वपूर्ण मैत्रीको प्रभाव बुफाउने घटनाहरु यदाकदा सुन्नमा आउँछ र यदाकदा अभ्यास गर्ने अवसर पनि मानिसको जीवनमा आउँछ । अवसर आएमा वञ्चित हुनुहुँदैन । तर यसका लागि पूर्व अभ्यासको भने जरूरत पर्दछ ।
- २१) एउटी नारी थिई । करूणा र मैत्रीले द्रवित भएकी । सेवाभावले ओतप्रोत भएकी । एकदिन तिनलाई कसैले सुनाएछ कि एक ठाउँमा एउटा काम गर्ने केटालाई लुगाफाटोको सख्त जरूरी छ । यो कुरा सुन्नेवित्तिकै तिनमा मैत्री पल्लवित भयो । बेलुकी त्यस केटालाई हुने लुगाहरू खोजिन् । तीन चार थान नै भेट्टियो । एउटा रूमालमा पोको

परिकेट - ६ पारिन् । भोलिपल्ट त्यस स्थानमा पुगिन् । केटा कहीं बाहिर गएको रहेछ । अरु त त्यहाँ थिए तर सम्बन्धित केटालाई नै हातमा सुम्पन चाहिन्थन् । पोको लिएर त्यहाँ कुरिरिहिन् । केही बेरपिछ केटा आइपुग्यो । त्यही केटा हो भन्ने थाहा पाएपिछ तिनी हिर्षित भइन् र त्यो लुगाको पोको उसको हातमा उम्याइदिइन् र हर्षले विभोर भइन् । तिनलाई गर्नैपर्ने काम गरेभै लाग्यो । प्रशन्न भएर कृतकृत्य भएर घर फिर्किन् । घरमा आई मलाई यो सुखद् कुरा सुनाइन् । मैले पिन तिनलाई हिर्षित भई साधुवाद दिएँ । तिनमा भन्नै उत्साह र मैत्रीको संचार भएको महसुस गरें । तिनले आफूलाई धन्य भएको महसुस गरिन् ।

यस्ता अन्य उदाहरणहरू यत्रतत्र भेट्टिन्छन् । तिनीहरूबाट प्रेरित भई आफूमा मैत्री-धर्मको विकास गर्न प्रयासरत हुनुपर्दछ । मैत्रीको अभ्यासगत पक्षको उपयोग जीवनमा गर्न सक्नु नै मानव जीवनको सुखद् उपलिख्य मान्नुपर्दछ ।

अन्त्यमा मैत्रीको आनिशंस अथवा फल ११ वटा हुन्छन् भनी बताइएको छ । ती आनिशंसहरू यिनै हुन् —

मैत्रीयुक्त मानिस (ले), (लाई) (को) \_

- भ) आरामपूर्वक निदाउँछ ।
- २) शान्तपूर्वक बिउँभन्छ।
- ३) नराम्रो सपना देख्दैन ।
- ४) मानिसको प्रिय पात्र बन्दछ ।
- ५) अमनुष्यलाई पनि प्रिय हुन्छ ।
- ६) देवताहरूले रक्षा गर्दछ ।
- ७) आगो, विष वा शस्त्रले छुदैन ।
- ८) छिटै ध्यानष्ठ हुन सक्दछ ।
- ९) अनुहार सुन्दर, शान्त र उज्वल हुन्छ ।
- १०) स्मृतिपूर्वक मरण हुन्छ ।
- ११) निन्द्राबाट बिउँभेभैं गरी ब्रम्हलोकमा जन्म हुन्छ ।

यी आनिशंस वा फललाई मनन गरेर पनि र यिनबाट अभिप्ररित भई हामीले मैत्रीको अभ्यास गर्नुपर्दछ । जसरी हावा आफूतिर बहिरहेको दिशातिर थुक्नु वा धुलो फ्याक्नु हुँदैन, आफूलाई नै लाग्दछ, त्यस्तै मैत्रीको अभ्यास गरिरहनेप्रति द्वेष, कोध गर्न हुँदैन, आफूलाई नै अहित

- १२४ -

हुन्छ । बरु तिनीहरस्रिति सद्भाव राख्नुपर्दछ र आफूले सकेको सेवा र सहयोग उनीहरूलाई पुन्याउनुपर्दछ । मैत्री-धर्मको विकास गर्न चाहनेले कोध र वैरभाव त्याग्नुपर्दछ । कोधी र वैरीमा मैत्री हुँदैन । मैत्री र कोध एकैठाउँमा बस्न सक्दैन । मैत्रीको कार्यक्षेत्र कुनै सिमानामा सीमित हुँदैन । यसको दायरा विश्व ब्रम्हाण्डसम्म एकछत्त फिजिएको हुन्छ । भनिन्छ, मैत्री नभएको मानिस ममता नभएको आमासरह हुन्छ । ममता नै आमा हुनुको परिचायक हो । त्यस्तै मैत्री नै मानिस हुनाको प्रमाण हो । त्यसैले मैत्रीलाई जसरी भए पनि धारण, सम्बर्द्धन र अम्यास गर्दैलानुपर्दछ ।

बद्धको शिक्षामा मैत्रीलाई चारब्रम्हविहारको सबैभन्दा माथि राखिएको छ । चार ब्रम्हविहार भनेको ब्रम्हलोकमा सुखानन्दमा विहार गर्नेजस्तै चार प्रकारका भावनामा मनलाई विकसित गर्नु जसबाट यहीँ बसेर पनि ब्रम्हसुखको रसानन्द लिन सिकन्छ । ती चार ब्रम्हविहारहरू यिनै हुन् -मैत्री ब्रम्हविहार, करुणां ब्रम्हविहार, मृदिता ब्रम्हविहार र उपेक्षा ब्रम्हविहार । यिनको अर्थ सक्षेपमा यसरी दिन सिकन्छ । मैत्री ब्रम्हविहार भनेको सबैलाई आफ् समान ठानी सबैसित समान व्यवहार गरी सुखी, सन्तोषी र भयरहित हुने वातावरणमा स्थित हुन सिकने भावना हो । करुणा ब्रम्हविहार भनेको आफूभन्दा दीन दुःखी, अज्ञानी, असहायहरूलाई केही दिएर, केही भनेर अनि केही गरिदिएर उनीहरूको दुःख दर्द हटाइदिने काममा अभ्यस्त हने भावना हो । मृदिता ब्रम्हविहार भनेको आफूभन्दा सम्पन्न, सुखी, ज्ञानी र प्रशन्न व्यक्तिहरूलाई देखेर दाह ईर्ष्या नगरी उनीहरूको सुखमा आफ् पनि प्रमुदित भइबस्ने भावना हो । उपेक्षा ब्रम्हविहार भनेको जीवनमा आइपर्ने सुख-दु:ख, लाभ-हानी, निन्दा-प्रशंसा र यश-अपयशमा कत्तिपनि नमात्तिई वा नआत्तिई मध्यस्थतामा बस्ने वा दुई अतिद्वारा नसताइने अवस्थामा स्थित हुने भावना हो I

मैत्री भावनालाई चित्तले मात्र कामना गर्नुमा सीमित राख्न हुँदैन । व्यवहारमा पनि उतार्नुपर्दछ । भगवान बुद्धको शिक्षा व्यावहारिक शिक्षा हो । व्यवहारमा ल्याइने धर्मले नै वास्तवमा आफू र अरुलाई पनि हित सुख दिन सक्दछ । मैत्री भनेको हुन त चित्तमा विकसित गरिने गुणधर्म भनिन्छ । तर व्यवहारमा उत्रन सकेको गुणधर्म नै वास्तवमा कल्याणको कारक तत्व बन्दछ । व्यवहारमा उतार्ने भन्दैमा आफ्नो क्षमता र दक्षताले नम्याउने गरी वा नसक्ने गरी व्यवहृत गर्न खोज्नु पनि अतिमा पर्नजान्छ ।

सुरुमा ससाना प्रयासबाट प्रारम्भ गर्नुपर्दछ । त्याग गर्नु धर्म हो भन्दै सबै घरबार नै त्यागी पारिवारिक जीवनलाई नै भताभुङ्ग पारी आफ्ना आश्रितलाई लथालिङ्ग छाडी हिंड्नु पनि आजको जीवनमा मिल्ने कुरा होइन । 'बाँचौं र बाँच्न दिऔं' भन्ने नारालाई नै बुलन्द पार्नुपर्दछ र तदनुरुपको सोच, वाणी र व्यवहार बनाउनुपर्दछ ।

कहिले मैत्रीले कस्रणाको स्म धारण गर्दछ त कहिले क्षान्तिको मकुण्डो लगाएर प्रस्तुत हुन्छ । यसरी मैत्री, कर्मणा र क्षान्ति एक अर्काका पूरक बनिदिन्छन् । मैत्री नभई कस्र्णाले पिन अर्थपूर्ण हुने गरी कार्य गर्दैन र क्षान्तिको सम्भाव्यता पिन गौण हुन्छ । फेरि त्याग पिन यस पित्तिमा सामेल हुन आउँछ । त्यागबाट मैत्रीलाई पिन बल मिल्दछ भन्ने कुरा त माथि पिन भिनसिकएको छ । त्यागमा आफ्नो लागि केही शेष नरहे पिन मनमा पूर्ण सन्तुष्टि र तूण्हीभाव रहन्छ । यही त्याग नै त मानसिक सुख र शान्ति हो । मैत्री पिन यस्तै सुख र शान्तिको द्योतक हो । अतः त्यागबाट अथवा भनौं स्वार्थको त्यागबाट वास्तविक सुखको रसास्वादन गर्न सिकिन्छ भन्ने कुरा प्रष्टिन आउँछ । यसका लागि हामीले मैत्रीको सतत अभ्यास गर्नुपर्दछ । यो मनले अनुभूत गर्नुपर्ने कुरा हो । यसलाई सुनेर मात्र हुँदैन । सुन्नु पढ्नु भनेको प्रेरणार्थ मात्र हो । अभ्यासबाटै मैत्रीको विकास हुने हुन्छ र आनिशंस पिन पाइने हुन्छ । साथै मानव जीवनको सर्वोच्च लक्ष्य हासिल हुन्छ र मानव चोलाको यथार्थता पिन भेटाउन सिकिन्छ । हामीलाई चाहिने कुरा पिन यही नै हो ।

अब अन्त्यमा भगवान बुद्धको मैत्री प्रदर्शनबारे केही कुरा उल्लेख गरी यस लेखलाई टुङ्गयाउने अनुमित चाहन्छु । हामीलाई थाहा भएकै कुरा हो कि भगवान बुद्ध मैत्री र कस्त्र्णाका प्रतिमूर्ति हुनुहुछ । बुद्ध हुनुपूर्व उहाँ सिद्धार्थकुमारको नामले प्रख्यात हुनुहुन्थ्यो । बाल्यकालदेखि सिद्धार्थकुमारमा प्राणीहस्त्र्यति असीम स्नेह, मैत्री र कस्त्र्णा भिरएको थियो भन्ने कुराको तल दिइएका विभिन्न दृष्टान्तहस्द्धारा बुभुन सक्दर्धौं ।

- क) देवदत्तले हानेको वाण लागी छट्पटिएको हाँसलाई कस्रणावश काखमा लिई वाण भिकी प्राण दान दिएको दृष्टान्त ।
- ख) भ्रेडाको बथानमा खोच्याउँदै आमाको पिछ पिछ सकी नसकी गइरहेको एउटा पाठोलाई देखेर कस्र्णावश उठाई बोक्दै गन्तव्यसम्म पु-याइदिएको दृष्टान्त ।

- ग) रातको अन्तिम प्रहरमा महाकस्र्णासमापति ध्यानमा बरनुहुँदा आज कसलाई उद्धार गर्नुपर्ला भनी गर्नुहुने नित्य पर्यवेक्षणको दृष्टान्त ।
- घ) जो दुष्ट छन्, अज्ञानी छन्, मूर्ख छन्, चोर डाँका हुन्, हत्यारा हुन् उनीहरूको अज्ञानता हटाई धर्मको चेतनारूमी प्रकाश छरी उद्धार गरिदिन आफै उनीहरूकहाँ जानुहुने दृष्टान्त ।
- **ङ)** उहाँको मैत्रीको अगाडि जस्तै हिस्रक, उजण्ड र काधी जनावरहरू पनि नतमस्तक हुन्थे भन्ने दृष्टान्तहरू ।
- च) पागल बनाइएका नालागिरी हात्तीलाई मैत्रीको शित्तल जलले दमन गर्नुभएको, अंगुलिमालजस्तो हिंसक डाँकालाई आफ्नो ऋद्धिबलले जिती अर्हत मार्गफलसम्म पुऱ्याइदिनुभएको, आलवक राक्षसलाई आफ्नो क्षान्तिबलले जित्नुभएको, शान्त र सौम्य बलले चिञ्चमान भन्ने दुष्टा आईमाइलाई यथास्थितिमा ल्याजनुभएको इत्यादि दृष्टान्तहरू।
- **छ)** मैत्री र करुणाकै कारणले आफूले प्राप्त गर्नुभएको बोधिज्ञानको उपदेशलाई गाउँ गाउँ, नगर नगर र प्रदेश प्रदेश चहारी दुःखीहरूउपर दुःख-मुक्तिको उद्देश्यले ४५ वर्षसम्म अथक परिश्रम गरी मुक्त हस्तले बाँडिहिंड्नुभएको दृष्टान्त ।
- ज) आफूलाई अनेक जुक्ति गरी मार्न उद्यत हुने र संघ भेद गर्ने देवदत्तलाई समेत मैत्री वर्षाई प्रतिशोधको भावना नराखेको दृष्टान्त ।
- भ5) आफ्नो परिनिर्वाण कालमा अन्तिम घडीमा पनि धर्मावबोध र दर्शनको लागि आउने सुभद्र परिब्राजकलाई पनि आफ्नो अन्तिमावस्थाको ख्याल नगरी भित्र अन्तपुरमा बोलाई धर्मको उपदेश दिनुभएको र मार्गफलमा प्रतिष्ठित गराउनुभएको दृष्टान्त ।
- अन्तिम भोजनको स्प्रमा गरिष्ठ भोजन दाता चुन्द चमारमा पिन मैत्री राखी उसलाई कुनै प्रकारको दण्ड निदनु बरु उक्त भोजन खाई महापरिनिर्वाण प्राप्त भयो भनी साधुवाद दिनु भन्नुभएको दृष्टान्त ।
- ट) उर्रुबेल काश्यपको अग्निशालाको कोठामा बास बस्ने सबै विषालु सर्पको उसाइबाट मृत्यु हुने गरेको तर त्यसै कोठामा बुद्धले बास बस्नुहुँदा उक्त सर्पले आक्रमण गर्न आउँदा मैत्री बलले त्यस सर्पलाई शान्त पारेको दृष्टान्त ।
- **ठ**) एउटा व्याधाले एउटा सर्प मार्न लाग्दा मार्न नदिएको र त्यो सर्पलाई आरामसाथ जान दिएको दृष्टान्त ।

- ह) दुस्वप्न देखेको प्रभावलाई शान्त पार्ने उद्देश्यले प्रसेनजीत राजाले पशुवली यज्ञको आयोजना भएकोमा त्यसलाई रोक्नुभएको र सैयौ पशुहरूको अनाहकमा जान लागेको ज्यान बचाइदिनुभएको दृष्टान्त ।
- ब) मैत्रीकै बलले शाक्य र कोलियहरूको पानी सम्बन्धी लडाई हुन लाग्दा दुई पार्टीको बीचमा आफू उभिई पानीभन्दा रगत नै मूल्यवान छ भन्ने दर्शाई रक्तपात रोक्नुभएको दृष्टान्त ।
- ण) मैत्रीको एक ज्वलन्त प्रमाणको स्प्रमा पञ्चशीलको शिक्षा दिनुभएको र पालनामा जोड दिनुभएको र पञ्चशील पाठको सिरानमा प्राणी हिंसा नगर्ने बाचा बाँघ्न लगाउनुभएको दृष्टान्त । इत्यादि\_ इत्यादि \_ ।

यसबाट हामीलाई राम्ररी नै थाहा लाग्दछ कि भगवान बुद्ध र मैत्री, करूणा, क्षान्तिजस्ता गुणधर्महरू पर्यायवाची हुन् । बुद्धको पूजा र दर्शन गर्ने नै हो भने हामीले पनि सद्धर्मको अनुशरण गर्नुको साथै मैत्री-धर्मको पनि विकास गर्नुपर्दछ र तदनुस्य अभ्यासगतस्त्रमा आचरण गर्नुपर्दछ । यसैमा हाम्रो कल्याण निहित छ । यसै गरौँ ।

अस्तु !

मातापिताको गुण उपकार तिर्ने तरिका -

क) असद्धा सद्धा सम्पदा -

(श्रद्धा नहुने मातापितालाई श्रद्धा सम्पत्ति दिलाउनु ।)

ख) दुस्सीलो सील सम्पदा –

(शीलमा नबसेका मातापितालाई शील सम्पदा दिलाउनु ।)

ग) कदरियो चाग सम्पदा –

(लोभी कन्जुसी मातापितालाई त्याग सम्पत्ति दिलाउनु ।)

घ) दुप्पञ्जो पञ्जा सम्पदा –

(ज्ञान नहुने मातापितालाई प्रज्ञा सम्पत्ति दिलाउनु ।)



### परिच्छेद – ७

### बुद्ध-शिक्षामा 'त्रिलक्षण'

बुद्ध-शिक्षाको मूल संग्रहको स्ममा रहेको त्रिपिटक ग्रन्थहस्को मूल सार नै 'त्रिलक्षण' सूत्रमा आधारित छ । 'त्रिलक्षण' भनेको तीन लक्षण हुन् — अनित्य-लक्षण, दुःख-लक्षण र अनात्म-लक्षण । अनित्य, दुःख र अनात्मा भवको अनिवार्य र आधारभूत तत्व हुन् । सबै धर्महरु अनित्य स्वभावका छन्, दुःख दिने स्वभाव बोकेका छन् र ती हाम्रो वशमा छैनन् त्यसैले अनात्म स्वभाव धारण गरेका हुन्छन् । सम्पूर्ण वस्तु, व्यक्ति र परिस्थिति नित्य होइनन्, ती दुःखका कारण बनिदिन्छन् र ती हाम्रा इच्छामा चल्दैनन् । यी नै तीन आधारमा बुद्ध-शिक्षा प्रवाहित भएको पाइन्छ । यी तीन लक्षणहरु आपसमा सम्बन्धित र अन्तर्निहित छन् । ती एकले अर्कोलाई अस्तित्वमा ल्याउँछन् । अनित्यताले दुःखलाई र अनात्मालाई अनि दुःखले अनित्यता र अनात्मालाई अस्तित्वमा भएको प्रमाणित गरिरहेका हुन्छन् । अनात्मको वास्तविकताले अनित्यता र दुःखलाई पुष्ट्याइरहेका हुन्छ । ती एक आपसमा अन्योन्याश्रित छन् ।

#### अनित्य

सबै संस्कृत वस्तु अनित्य स्वभावका छन् । ती क्षण प्रतिक्षण बदलिंदा छन् । व्यक्ति, जीव, पुद्गल, सत्व, प्राणी सबै पञ्चस्कन्धयुक्त छन् । ती पनि परिवर्तनशील छन् । व्यक्तिबाट वा प्रकृतिको नियमानुसार जुन किया प्रतिकिया हुन पुग्दछन् र अनुकूल र प्रतिकूल परिस्थितिको सृजना हुन पुग्दछन्, ती सबै अनित्य हुन् । 'अनित्य' भनेको नित्य नभएको, अस्थायी स्वभावको, विनासी स्वभावको, विपरिणाम धर्म अंगाली परिवर्तन हुने, आफ्नो अस्तित्व गुमाउँदै जाने र अन्त्यमा अस्तित्वहीन भएर सिद्धिने स्वभाव धर्म हो । सँधै उस्तै भएर नरहने परिवर्तनशील स्वभावधारी धर्म हो । उदाहरणार्थ — उद्यानमा गुलावको फूल फुलिरहेको छ । कति सुन्दर छ, कति सुवासित छ, कति रंगीन छ र कति मनमोहक छ त्यो फूल । तर कहिलेसम्म ? हेर्दाहेर्दै त्यो फूलको सुन्दरता बिलाएर जान्छ, आकर्षण हराउँदै जान्छ, सुबास उँडेर जान्छ र रंग फुङ्ग उडेर विस्प हुन्छ अनि एकदिन ओइलाएर भुईमा छरिन्छ । त्यसपिछ त्यस फूलको अस्तित्व समाप्त हुनपुग्छ । अधिको सौन्दर्य र आकर्षण खै कता बिलाए कता !

व्यक्तिलाई हेरे पनि — शिशु हुन्छ, बालक भई हुर्कन्छ, यौवनावस्थामा टेक्छ, प्रौढावस्थामा प्रवेश गर्छ अनि बृद्धावस्थामा पुगी मरण हुन्छ । यसरी कमशः विनाशको स्थितिमा पुग्दछ । सधैँ युवक युवती भएर बस्न सबै चाहन्छन्, सुख ऐश्वर्यमा रम्न सबै चाहन्छन्, दुःख कसैलाई मन पर्दैन । तर त्यसो नभईकन अनित्य-धर्मले आफ्नो काम गर्दैजान्छ । कसैको अनुनय विनय सुन्दैन । यो एउटा प्रकृतिको अकाट्य नियम हो । कसैले फेर बदल गर्न सक्दैन ।

परिस्थित पनि यही नियमबाट अलग छैन । हर्ष, उल्लास, खुसी, सुखको अवस्था र खेद, उच्छवास, दुःख, शोक, विलाप, मिलन, वियोगको अवस्था सधैं एकनाससित रहिरहँदैनन् । ती पनि अनित्य नै हुन् । समयको फेरबदलमा ती एक अर्कोमा परिवर्तित भइरहन्छन् । माथि कतै भनिसिकिएको छ कि वास्तवमा हेर्ने हो भने दुःख नै सत्य हो, सुख त आभास मात्र हो अथवा दुःखको प्रतिशत कम भएको महसुस मात्र हो अनित्य, सुख र अनात्मा भनिएको छैन । मनपर्ने पनि मन नपर्ने पनि वस्तु, व्यक्ति र परिस्थिति सबै अनित्य स्वभावधारी छन् । ती हाम्रैसामु हेर्दाहेर्दै अस्तित्वहीन हुन पुग्दछन्, कि त हामी नै केही समयपश्चाद् तिनको सामुबाट हट्न बाध्य हुन्छौं । चीजवस्तुहरू र हामी त्यति अनित्य छौं । यस अर्थमा अनित्यताको सन्दर्भमा चीजवस्तु र मानिसमा कुनै भेद छैन ।

'यद अनिच्चम्, तं दुक्खम्' । जुन अनित्य हो, त्यो दुःख हो ।

जुन अनित्य छ, त्यसलाई 'म', 'मेरो' र 'मेरो आत्मा' भन्न मिल्दैन । शरीरजस्तै संवेदना, संज्ञा, संस्कार, विज्ञान पनि नित्य होइनन् । भगवान बुद्धले भन्नुभएको छ — स्मलाई पानीको फिंजभें, संवेदनालाई पानीमा उठेको फोकाभें, संज्ञालाई जादुभें, संस्कारलाई केराको ठामभें र विज्ञानलाई दृष्टिभ्रम भें ठान्नुपर्दछ । कोही शरीर र मन दुवैलाई नै नित्य ठानिदिन्छन् । यो शरीर दस, बीस, पचास, वा सय वर्षसम्म बाँच्ला तर मन निरन्तरस्ममा उत्पन्न हुन्छन् र नाश भइदिन्छन् त्यसैले मन र शरीर दुवै नित्य होइनन् । अनित्यतालाई यति निजकबाट हेरिनुपर्दछ कि जीवन भनेको बाह्य वा आन्तरिक हेतुबाट निर्मित सतत परिवर्तन भइरहेको मात्र रहेछ । सबै नै नाश भइरहेका छन् । यसैले भनिएको पनि छ — 'अनिच्चावत संखारा, उप्पादवय धम्मिनो' अर्थात् सबै संस्कारहरू अनित्य छन् । यिनीहस्को स्वभाव उत्पन्न हुनु र नास हुनु हो । नासबाट सुख कदापि पाइदैन । त्यसैले सुख कही पनि भेट्टिदैन । दुःख मात्र जताततै पाइदो रहेछ ।

### दु:ख

दुःख सर्वत्र व्याप्त छ । जतासुकै जाऔं, जसलाई हेरौं, जहाँ पनि दुःख, जो पनि दुःखी । कि त शारीरिक दुःख कि त मानसिक दुःख । वा दुवै प्रकारको दुःखले जसलाई पनि पिरोलेको छ । जीवन छउन्जेल धेरथोर यी दुःखबाट सबै दुःखीत छन् । चार अनिवार्य एवं अपरिहार्य दुःखबाट त सबै जीव प्राणीहरू समानस्मले आकान्त नै छन् । ती चार अपरिहार्य दुःखहरू हुन् — जन्मनु दुःख, रोग व्याधि हुनु दुःख, बूढाबूढी हुनु दुःख र मरण हुनु दुःख । अरु प्राण धारण गर्नुपरेसम्म आइपर्ने साना ठूला दुःखहरू कित छन् कित । बिहान उठेदेखि निन्द्रा नआएसम्मकै कुरा सम्भे पनि थाहा लाग्दछ — जीवनमा के कित सुखको अनुभव गर्न पाइरहेका छौं वा जीवन कित दुःखमा गुजिरहेको छ ।

दुःखको उद्गम स्थल कुन हो भन्नेबारे भगवान बुद्धले भन्नुभयो – भौतिक सुख प्राप्त गर्न लालयित भएर पापकर्ममा प्रवृत हुनु र दुःखलाई जे गरेर भए पनि पन्छाउन प्रयत्नशील रहनुबाट दुःखको उद्गम हुन्छ । अर्थात् राग (लोभ) र द्वेष (कोध एवं घृणा) नै दुःखका कारणहरू हुन् । यी दुई नकारात्मक तत्वहरू नै संसारवट्ट प्रवर्तन गर्न गराउन जिम्मेदार छन् । यिनकै कारणबाट एक भवपिछ अर्को भव तयार हुँदै जन्म-मरणको चक्करमा

हामी यसभन्दा अगांडि पनि अनेक जन्म लिई दुःखमा पिल्सिदै आइसक्यौँ, अहिले पनि पिल्सिदैछौँ र पिछ पनि पिल्सिदैजाने छौँ । यी खुँखार दुई तत्वहरु कसरी तयार हुन्छन् त भन्ने प्रश्न मनमा उठ्नु स्वाभाविक छ । यथार्थ ज्ञान (प्रज्ञा) नभएको कारणले सुखको चाहना पालेर स्वार्थन्ध भई जथाभावी कर्म गर्दा र दुःखलाई घृणा गरेर कोघ, ईर्ष्या, अभिमानवश अनेक अकुशल कर्ममा उद्यत रहँदा राग द्वेषका संस्कारहरू उब्जिदै जान्छन् र उपादान (आसक्ति) का गाँठाहरू कस्सिदै जान्छन् । यहाँनिर हामीले नबुभी नहुने कुरा के छ भने पञ्चस्कन्धले दुःख दिने होइन । दुःख दिने तत्व त त्यसप्रतिको उपादान वा आसक्ति हो । बन्ने तत्वबाट दुःख आउने होइन, त्यसप्रतिको आसक्तिले दुःख आउने हो । शारीरिक र मानसिक सुखद संवेदनालाई पनि दुःख भनिएको छ किनभने ती पनि परिवर्तन भएर दुःख नै उब्जाउने तत्व हुन् । दैनिक जीवनमा अनुभूत गरिने विषय र परिस्थितिबाट प्राप्त दुःखबाट आन्दोलित हुनु मात्र दुःख होइन, भवचकमा पिल्सिई जीवनभर <mark>हरक्षण सा</mark>मना गरिरहनुपर्ने आन्तरिक एवं बाह्य विषमताहरू नै दुःख हुन् । फेरि जीवनमा अनेक प्रकारका अभावहरूले पनि दुःख सम्बर्द्धनमा ठूलो भूमिका खेलिरहेको हुन्छ । त्यस अभावको पूर्ति नभएसम्म यसले दुःख नै दिइरहेको हुन्छ । जब पूर्ति हुन्छ, नयाँ उब्जिन्छ र त्यसले पनि पूर्ति नभएसम्म दुःख नै दिइरहेको हुन्छ । यसरी कहिल्यै पनि दु:खबाट पार पाइदैन ।

अहिले हामीले पाउन लालयित भएका सुखका साधनहरू र सुखानुभूतिहरू क्षणिक छन् र तिनले पनि दुःखका कारण बनी दुःखं उब्जाउँछन् । दुःख त्यसै पनि दुःख भए, तथाकथित सुख पनि दुःखमा बदलिदिन्छन् । यो पनि अनित्यताकै कारणले भइदिएको हो । यसमा हाम्रो केही चल्दैन । अनित्यताको सिकार हामी स्वयं भइराखेका छौं । यसैकारणले दुःखको भुमरीमा फनफनिरहेका छौं । हाम्रो मालिक्याई केहीमा पनि छैन, कसैमा पनि छैन । हामी स्वयं पनि हाम्रो वशमा छैनौं । हाम्रो शरीरले अनित्यताको भाषा राम्ररी बुभेको छ र अनित्यताको पाठ घोक्दै पनि छ र हामीलाई घोकाउँदै पनि छ । यसमा हेरफेर गर्ने वा नियन्त्रण गर्ने हामीमा स्वचि त अवश्य होला तर यसमा हाम्रो बलबर्कतले केही माने राख्दैन । हामी तिनकासामु विवश र निरीह छौं । सिर्फ स्विले केही अर्थ राख्दैन । सबै वस्तु, व्यक्ति र स्थितिले अनात्म स्वभाव धारण गरेका छन् । अतः

ती अनित्य छन्, दुःख दिने स्वभावका छन् र अनात्म छन् । भनिएको पनि छ –

सब्बे संखारा अनिच्चाति यदा पञ्जाय पस्सति ।
अथो निविन्दिते दुक्खे एस मग्गो विसुद्धिया ॥ १ ॥
सब्बे संखारा दुक्खाति यदा पञ्जाय पस्सति ।
अथो निविन्दिते दुक्खे एस मग्गो विसुद्धिया ॥ २ ॥
सब्बे धम्मा अनत्ताति यदा पञ्जाय पस्सति ।
अथो निविन्दिते दुक्खे एस मग्गो विसुद्धिया ॥ ३ ॥

अर्थ -

- भवै संस्कार अनित्य छन् । यसलाई जब प्रज्ञा चक्षुद्वारा (समताले)
   अनुभूत गरिन्छ अनि ती एक एक गरी बिलाएर जान्छन् । यही
   चित्त विशुद्धिको मार्ग हो ।
- २) सबै संस्कार दुक्ख दिने स्वभावका छन् । यसलाई जब प्रज्ञा चक्षुद्वारा (समताले) अनुभूत गरिन्छ अनि ती पनि एक एक गरी बिलाएर जान्छन् । यही चित्त विशुद्धिको मार्ग हो ।
- ३) सबै धर्महरु (वस्तु, व्यक्ति र स्थिति) 'म', 'मेरो' भनी समाइराख्ने स्वभावका छैनन् । यसलाई जब प्रज्ञा चक्षुद्वारा (समताले) अनुभूत गरिन्छ अनि ती पनि एक एक गरी बिलाएर जान्छन् । यही चित्त विशुद्धिको मार्ग हो ।

दुःख नचाहने र सुख चाहने कारणले नै मानिसले अनेक थरीका काम कुरा गरिहिंड्छन् । ती चाहना पूर्तिका लागि कुशल अकुशल भन्दैनन् । अकुशल किया नै अधिक गर्दछन् । मनपर्ने कुरा सदा स्थायी र सुखकर होस् भनी कामना गर्दछन् र जुन त्यसो हुँदैन त्यही नै दुःखको स्रोत हुन पुग्दछ । त्यस्तै मन नपर्ने कुरा घटित नहोस्, दुःखको स्रोत हुन पुग्दछ । इच्छाहरु अनगिन्ती हुन्छन् र ती सबै इच्छाहरु कहिल्यै पूर्ण हुँदैनन् । यही इच्छा अपूर्ति नै पनि दुःख हो । फेरि विपरिणाम-धर्मा स्वभावको कारणले पनि दुःखको सृजना हुन पुग्दछ । मनपर्ने वस्तु, व्यक्ति र परिस्थिति बिलाएर जान्छन्, त्यसले पनि दुःख नै दिन्छ । कहिलेकाही मन नपर्ने वस्तु, व्यक्ति र परिस्थितिसँग रहिरहनुपर्ने हुन्छ त्यसले पनि दुःख नै दिन्छ । फेरि पञ्चस्कन्ध रहेसम्म शारीरिक र मानसिक दुःखहरूले सताइरहेकै

हुन्छ । मनपर्ने वस्तुको स्म, रंग, आकार, प्रकार, वजन र गन्धमा बदलाव आएर पिन दुःखको आगमन हुन्छ । व्यक्तिको पिन स्म, यौवन, शारीरिक आकर्षण पिहलेकोभौँ मनमोहक नभएर बदलेर जाँदा पिन दुःखकै अनुभूति हुन्छ । आफूले भनेजस्तै नभएर इच्छा विपरित किसिमले जुन घटना घट्छ त्यो पिन दुःखकै कारण बन्दछ । संस्कारवश अप्रत्यासित किसिमले आउने दुःखका क्षणहरूले पिन दुःख दिइरहेकै हुन्छ । हामीलाई थाहा भएकै हुनुपर्छ कि मानिसको आज्ञा अनुसार प्रकृति चल्दैन, प्रकृति अनुसार मानिसले चल्नुपर्छ । दुःखको मूल कारण यो पिन हुन्छ कि जुन नहोस् भिनन्छ, भइदिन्छ, जुन होस् भिनन्छ, भइदिदैन । आफूले चाहे अनुसार भइरहेमा मानिस रमाउँछ, चाहे अनुसार नभएमा ऊ रूखबाट खसेको बाँदरभैँ भोकाएर बस्दछ ।

अविद्याको कारणले यसरी सुख बटुल्ने र दुःख घचेट्ने किया प्रतिकियाद्वारा सुखको बदला दुःखकै सम्बर्द्धन हुन्छ । प्रज्ञाशुन्य भएको कारणले यसलाई नै नियतिको खेल, भाग्यमा लेखिएको, भगवानले नदिएपिछ के गर्ने भनी आफूलाई कोरदछन् । आफ्नो काय, वाक र चित्तको कर्मप्रति कित पिन सजग भएको पाइदैन । आफ्नो मालिक आफै हो, अरु बाहिरका तत्व जिम्मेदार छैनन् भन्ने कुरा बुभ्ग्दैनन् । यो सरासर महामानवताको उपहास हो । एक विडम्बना हो । अज्ञानताको पिरचायक हो । यसबाट उम्केर आफ्नो काय, वाक र चित्तबाट गरिने कर्महरूलाई सपारी आफ्नो साथै अरुको हितसुखको निमित्त गरिने कर्म नै आफ्नो हितसुखको कारक तत्व बन्दछ भन्ने कुरा बुभ्नेमा मिथ्या धारणा समाप्त हुन पुग्दछ र दुःखका कारणहरू बन्न बन्द हुने कमको थालनी हुन्छ र यसैले सुख दिने कारणहरूको सृजनाको थालनी हुन्छ । परिणामतः हामी सुखी हुन्छौं । वास्तवमा दुःख-मुक्ति नै सुख हो । त्यसको लागि दुःखको कारणलाई बन्ने मौका दिनूहँदैन् ।

#### अनात्मा

हाम्रो वशमा न कुनै चीज वस्तु छ, न कोही व्यक्ति नै छ, न कुनै परिस्थिति नै छ । हामीलाई मनपर्ने वस्तु, व्यक्ति र परिस्थिति जस्ताको तस्तै रहिरहून् र सदा सुख दिइरहून् भन्ने चाहन्छौँ तर त्यसो हुँदैन । आफूले भनेजस्तो कहाँ भइरहन्छ र ! त्यस्तै मन नपर्ने वस्तु, व्यक्ति र परिस्थिति अगाडि कहिल्यै नपरुन् भन्ने कामना गर्छौँ । तिनीहरूसँगको सानिध्य हामीलाई पटक्कै मन पर्दैन । तर त्यसो भनेर कहाँ हुन्छ र ! तिनीहरूसँग नियत समयसम्म बसउठ गर्नैपर्छ । अतः भगवान बुद्धले भन्नुभएको छ — 'पियहि विप्पयोगो दुक्खो, अपियहि सम्पयोगो दुक्खो' । प्रियसँग वियोग हुनुपर्ने दुःख हो, अप्रियसँग संयोग हुनुपर्ने पनि दःखे हो ।

सबै कामकुरो हामीले भनेजस्तो भइराख्दैनन् । प्रकृतिको नियमानुसार सबै नै संचालित हुन्छन् । यसमा कसैको केही चल्दैन । चृपचाप स्वीकार्नैपर्छ । जित रिसाए पनि अनुनय गरे पनि विधिको विधानले सुन्ने होइन । रिसाए पनि आफैसँग रिसाउनेभै मात्र हुन्छ । आफ्नै गालामा आफैले थप्पड हान्नेभै हुन्छ । दोष त आफ्नै हो । 'म ताक्छु मुडो, बञ्चरो ताक्छ घुँडो' भनेभे एउटा होस् भन्छौं अर्को थोक भइदिन्छ । यो म, यो मेरो, यो मलाई भनेर समाइराख्ने र हातमा थापिलिने केही छैन । सबैले खर्चिने स्वभाव धारण गरेर आएकाछन् । खर्चिदाखर्चिदै शून्य भई अस्तित्वहीन बन्न पृग्दछन् । कहाँबाट आए, कहाँ गए थाहा पत्ते हुँदैन । न ती आएकाहरु हामीसँग सोधेर आएका हुन्, न ती हाम्रो अनुमति लिएरै गएका हुन्छन् । यदि ती हाम्रा भए हाम्रो अधीनमा हुन्थे, हाम्रो अनुमति विना यताउता गर्दैनथे । ती जसरी जुनस्यमा आए गएका हुन हामी पनि त्यस्तैगरी आएका हाँ, त्यसरी नै जानेछाँ । कि त हामीले हेर्दाहेर्दे ती बिलाएर जानेछन कि त तिनकै सामुन्नेबाट हामी बिलाएर जानेछौँ । यति अनित्य छौं हामी । यति अनात्म स्वभाव बोकेका छौं हामीले । हामी सबै आआफ्ना कर्मानुसारको फल भोग्दैछौँ । ती कर्महरू यसै जीवनमा हामीले सम्पन्न गरेका वा पूर्व जीवनमा सम्पन्न भएका पनि हुन सक्छन् वा दुवैको प्रभाव पनि हंन सक्दछ ।

सधै उस्तै रहिरहने आत्मा भनाउँदो तत्व नै हुँदैन । सबै नासवान छन् । आत्मा अमर छ भन्दछन् तर हुँदै नभएको भएर अमर नाम दिएको हुनसक्छ । अमर नै भए पिन मुक्त हुने केबाट ? यसरी त मुक्ति नै चाहिएन । यो त शाश्वत दृष्टि हो । भव तृष्णा हो । त्यसै त्यसै मुक्त त हुँदैन । विना परिश्रम र कर्मले कुनैले पिन वा कसैले पिन मुक्तावस्था प्राप्त गर्न सक्दैनन् । वास्तविक मुक्ति त दुःखबाट हुनुपर्दछ । त्यस मुक्तिको अवस्थालाई 'निर्वाण' भिनन्छ । यस अवस्था प्राप्त गर्न आफै नै स्वमुखी

- 934 -

भई दु:खको बारेमा परिज्ञान गरी, दु:खका कारणहरूलाई प्रहाण गरी आर्य अष्टांगिक मार्गको सम्यकस्पले अनुशरण गरी साक्षात्कार गरिलिने मुक्तिको अवस्था हो । कसैको निगाह वां तथास्तुबाट पाइने कुरा होइन ।

सबै प्रकारका वस्तुहरूको अनात्मभाव यसैबाट सिद्ध हुन्छ कि सबै सबै नै उदय-व्ययको चपेटामा परी नास भइरहेका हुन्छन् । संसार आत्माविहीन छ । आत्मासँग सम्बन्धित भनिएका अरुहरुमा पनि आत्मा नामको कुनै तत्व रहेका हँदैनन् । आत्माले शुन्य आँखा र वस्तु छन्, कान र शब्द छन्, नाक र गन्ध छन्, जिब्रो र स्वाद छन्, काय र स्पर्श छन् अनि मन र आलम्बन पनि छन् । यी कुनै पनि आत्मा होइनन् । नाम स्कन्धका चार तत्वहरु – विज्ञान, संज्ञा, संवेदना र संस्कार कृनै पनि आत्मा होइनन । ती न 'म' हूँ, न 'मेरा' हुन न त 'मेरो आत्मा' नै हो । ती मेरा भएको भए मैले चाहे अनुसार हुनुपर्ने हो । मेरो अधीनमा रहेर काम गर्नुपर्ने हो । मैले भनेजस्तोगरी काम त तिनले गर्देनन् । तिनले हाम्रो अस्तित्व नै मान्दैनन् । अस्तित्व छदा पनि छैन ।

प्रशिक्षित साधकले वस्तु र वस्तुको आकार प्रकारलाई - यो 'म' होइन, यो 'मेरो' होइन, यो 'मेरो आत्मा' होइन भन्ने तथ्य कुरा देख्दछ, त्यसैले जब वस्तुको आकारादि परिवर्तन भएर जान्छ र अन्यथामा बदलिन्छ भनेर जान्दछ, उसलाई शोक, दुःख, पीर र नैराश्यता हँदैन । उसले संसारको असारत्वलाई आत्मसात गरेको हुन्छ । अनित्य, दुःख र अनात्म स्वभावलाई अवबोध गरेको हुन्छ । अष्ट लोकधर्ममाथि विजय पाएको हुन्छ । यस दिशामा ऊ अभ्यस्तरत रहेको हुन्छ ।

#### उपसंहार

माथि गरिएका चर्चाबाट हामीले यो निष्कर्ष निकालन सक्छौँ कि जीव वा मानिस कर्मका पुतला मात्र हुन् । जीवहरू अदृष्ट कर्मका दृष्ट स्वरुप मात्र हुन् । तिनको अस्तित्व छैन वा हुँदैन । छ भनेभै लागेको मात्र हो । वास्तवमा हुँदैनन् । सिर्फ दुःख छ, दुःखीत व्यक्ति छैन । कर्म छ, कर्ता छैन । दु:ख-मुक्ति छ, मुक्त व्यक्ति छैन र बाटो छ, बटुवा छैन । यसै अर्थमा पालिमा भनिएको छ -

> दुक्खमेव हि न कोचि दुक्खितो, कारको ना किरिया व विञ्ञति । १३६

### अत्थि निब्बुति न निब्बुतो पुमा, मग्गमत्थि गमको ना विञ्ञति ॥

यसबाट अफ एउटा कुरा स्पष्ट हुन आउँछ कि ती देखिएभैं लागेका वस्तु, व्यक्ति पनि संस्कृत भएको कारणले अनित्यताको सिकार भएका छन्। व्यक्तिले सुख भोगेभैं लागे पनि दुःख नै खेपिरहेका हुन्छन्। सबै वस्तु आदि 'म', 'मेरो' बाट शून्य छन्। व्यक्ति निरीह छ। बाध्य छ। उसको हातमा हातलागी शून्य छ। ऊ फगत सपनाको व्यक्तिभैं, चटकबाट निर्मित वस्तुभैं, सिनेमाको चित्रभैं, र ऐनाभित्रको पैसाभै विना कामको, निरर्थक, सारहीन, अस्तित्वहीन पुतलाभैं हुन्छन्। उ सिनेमाको पर्दामा अभिनय गर्ने पात्रभैं मात्र हो।

यसरी अनित्य चोला धारण गरी, दुःख खपी अनि बेसहारा बनी मानिसले के गर्न खोजिरहेका छन् ? के पाउन खोजिरहेका छन् ? पाएर के गर्ने सुरमा छन् ? पाएर कहाँ लैजान खोजिरहेका छन् ? भौतिक धन-सम्पति थुपारी त्यसमा टाँसी चाकुमा भिगा फसेभै दुःखमा फिसरहने विचार छ कि ? यसरी आफैले दुःख सिर्जना गरी फेरि मलाई सुख भएन भनेर थाप्लोमा हात धरी रोई कराई बस्ने पो मनसाय छ कि ! यसो हो भने त मनुष्य जीवन पाएको सार के पो भो र ! वास्तवमा भन्ने हो भने मानव जीवनको सार भन्नु नै जीवनको प्रत्येक क्षणमा सजगता अपनाएर दुःखका कारणहरूलाई निमित्यान्न पार्नु हो । शीलको पालना गरी काय र वाकको कर्म सपार्नु हो । सम्यक समाधिको अभ्यासबाट लोभ, कोध र मोहको वशबाट अलग रहेको उचित आलम्बनमा चचल चित्तलाई वशमा राखी चित्त निर्मल गराउने कामका लागि उपयुक्त बनाउनु हो अनि प्रज्ञाको विकासबाट पुराना कर्म संस्कारका गाँठाहरूलाई कमशः फुकाउँदै चित्तलाई निर्मलीकरण गर्नु हो । नयाँ गाँठो करन निदने र पुराना फुकाउँदै जाने किया अपनाई सबै संस्कारहरु निर्मूल गर्न उद्यत हुनु हो ।

यी सबै कामकुराहरु तव मात्र सम्भव हुन्छ जब त्रिलक्षण अथवा अनित्य, दुःख र अनात्माको भाविता गर्छौँ । विपश्यना-ध्यान-साधना यसै कामको लागि हो । अतः अनित्यलाई जानौँ, दुःखलाई बुभौँ र अनात्माको भाविता गरौँ । यसैबाट मानव जीवन सार्थक पार्न सिकन्छ ।

अस्तु !

भवतु सब्ब मंगल ।

### परिच्छेद - ८

# तीन परित्राण सूत्रको प्रस्तुति (सूत्रार्थसहित)

### क) मंगल-सूत्र

#### अ) प्राक्कथन

सुलक्षण कुलक्षण वा साइत कुसाइतको प्रभाव रुढिवादीहरूमा गहिरोसित परेको हुन्छ । तर सुलक्षणको प्रभाव सँधै राम्रो नै हुन्छ र कुलक्षणको प्रभाव सँधै नराम्रो नै हुन्छ भन्न सिकंदैन । यदि सुलक्षणको प्रभाव राम्रो हुने भए जुनबेला पनि राम्रो नै हुनुपर्ने हो । सबैलाई समानरूपले राम्रो त भइराखेको हुँदैन । कसैलाई राम्रो र कसैलाई नराम्रो त हुनु नपर्ने हो । मुसाले काटेको लुगा लगाउनु अपशकुन मान्दछन् तर बुद्धले एकपल्ट आफैले त्यस्तो लुगा लगाएर अपशकुन हो भन्ने धारणाबाट ग्रिसत रुढिवादीहरूलाई अन्धविश्वासबाट मुक्त गर्नुभएको थियो ।

जोतिषकहाँ कुलक्षण हटाउन दौड्नुको पछाडि पनि कुनै तुक छैन । त्यसले भन मनमात्र गोलमाल पारिदिन्छ । जोतिषले केही नराम्रो भनिदिएमा मनमा नैराश्यता छाउने हुन्छ । काम गर्ने जाँगर पनि चल्दैन । अकर्मण्यता बद्छ । अतः सकेसम्म भविष्यवाणी पाउनबाट टाढै रहनुमा राम्रो हुन्छ । बरू असल कर्म गर्नमा उद्यत रहनुपर्दछ । यसले मात्र हाम्रो मंगल सुनिश्चित हुन्छ ।

विवाहको लगनको बेला दुल्हा दुलहीको चिना देखाएर ग्रह नक्षत्र मिलाउने चलन छ । त्यसको पनि खास महत्व भाल्किदैन । कुण्डली मिलाउनु र साइत जुराई विवाह गर्नु राम्रो मान्दछन् तर हामीले देखेका छौँ कि त्यसरी विवाह गर्नेहरू पनि पारपाचुकेको सिकार भएका छन् । राम र सीताकै विवाहलाई हेरौँ — राजकुमार हुन्, त्यत्रा राजज्योतिषीहरूले साइत हेरेकै हुन्, विवाहको साइत नराम्रो त निकालेका होइनन् होला । खै तं, उनीहरूलाई के सुख भो र ! जिन्दगीभर वियोगमा रही र अन्ततः वियोगन्तमै जीवन टुङ्गियो ।

अन्धविश्वासलाई काखी च्यापेर ठूलो वा राम्रो नतिजा भेटिंदैन । प्रकृतिको नियम त नियम नै हो । जे जस्तो कर्म गरिन्छ, त्यसको फल भोग्नुपर्दछ । सबै प्रकृतिको नियमानुसार नै हुन्छ ।

हामीले त यसरी बुभ्ग्नुपर्छ — कुशल कर्म गरिएको क्षण असल साइत हो भने अकुशल कर्मको क्षण कुसाइत । खराब कर्म गरी सकुन वा साइत खोज्ने धारणा गलत हो । फेरि असल कर्म गरी अपसकुन होला कि भनी भय लिनु पनि बुद्धिमानी होइन ।

दायाँ वा बायाँ आँखा फर्फराएकोलाई पनि मानिस सुलक्षण कुलक्षणको रूपमा लिन्छन् । यो पनि सामान्य घटनामात्र हो । यसले राम्रो वा नराम्रो परिणाम दिन्छ भन्ने मान्यता पनि गलत हो ।

कोही सर्पले बाटो काटेकोलाई घोर अपसकुनको रूपमा लिन्छन् । हिड्दाहिड्दै हामीभन्दा सर्प अगाडि पन्यो, हामी पिछ पन्यौँ । त्यसमा हाम्रो मंगल अमंगल कसरी गाँसिन जान्छ ? सर्पभन्दा हामी अगाडि परेको भए सर्पलाई अपसकुन हुन्थ्यो तर सर्पले त्यसो भन्न जान्दैन । त्यसमा उसलाई कुनै प्रकारको गुनासो वा शंका पनि छैन । हामी सर्पभन्दा जान्ने र बुद्धिमान भएको नतिजा प्रदर्शन गर्न खोजेका मात्र हाँ ।

कल्याण अकल्याण हुने कुरामा साइत कुसाइतको सवाल आउँदैन । कर्म गतिलो हुनुपर्छ भनेर बुद्धले मंगल-धर्म बताउनुभएको छ । उहाँले हामी गृहस्थहरूलाई अनुकम्पा राख्नुभई ३८ मंगल-धर्म सिकाउनुभयो जुन गृहस्थहरूका लागि वरदान नै सावित सिद्ध छ । जीवनलाई सफल र सार्थक बनाउन र दुःख-मुक्तिको अवस्था साक्षात्कार गर्न यी मंगल-धर्महरू कल्याणकारी र कारगर छन् । हामीले सदाचरण गर्नुपर्छ । सदाचरण नै धर्माचरण हो । धर्मले शून्य हुनु दुराचरण हो । दुराचरणबाट मंगल कदापि हँदैन । सदाचरण नै मंगलदायक हन्छ ।

धर्माचरण नभएर नै अनेकन वादहरू जन्मे । सम्प्रदायहरू बने जसले गर्दा जीवनमा धर्म प्रभावकारी हुन सकेन । अतः कल्याणको लागि र सुख शान्तिको लागि धर्माचरण चाहिन्छ । बरू धर्माचरण नगरेमा भारच्छ – द अपसकुन निम्तिन्छ । कथं कदाचित भूलले वा जानी जानीकन पनि दुराचरण हुन पुगेमा त्यसको प्रायश्चित गर्नुपर्छ । त्यसलाई लुकाउन हुँदैन । न्यायीकरण पनि गर्न हुँदैन । ठूलाबडाकहाँ गएर भूल स्वीकार गर्नुपर्दछ । पुनः त्यस्तो भूल दोहरिन दिनुहुँदैन । आफ्नो भूल वा अपराधलाई मनमा नै गुम्साई दुःखीत भइराख्नुहुँदैन । भूलको प्रायश्चित गर्नु नै बुद्धिमानी हुन्छ । यसैमा आफ्नो मंगल निहित हुन्छ ।

### आ) मंगल-धर्मबारेका पूर्वप्रसंग

एकपल्ट देवताहरूमा मंगल-धर्म के हो भन्ने बारे चर्चा भएछ । कसेले कुनै इष्ट वस्तुलाई देख्नुमा मंगल हुन्छ भने, कसेले स्वादिष्ट खाद्यवस्तुको चखाइमा मंगल हुन्छ भन्ठाने, कसेले मंगल धुन वा कुनै कर्णप्रिय शब्द कानमा पर्नुलाई मंगलको प्रतीक बताए भने, कसेले सुखद् स्पर्श हुनुमा मंगल देखे त कसेले सुगन्ध नाकमा पर्नुमा मंगल हुन्छ भन्ने तर्क दिए । यसरी भिन्नभिन्न देवताहरूले भिन्नभिन्न मंगलका निमित्तहरू सुभाए । तर यिकनका साथ मंगल यसेमा हो भनेर कसेले पनि निर्णय दिन सकेनन् । अतः उनीहरूले एकजना देवतालाई वास्तविक मंगल केमा हुन्छ भन्ने तथ्य बुभ्नुन भगवान बुद्धकहाँ पठाए । त्यस देवता पनि आफ्नो दलबलका साथ बुद्धकहाँ पुगे ।

भगवानले सबै देवताहरूको ध्यान आकृष्ट गरी भन्नुभयो, ''मगल भनेको रूपमा, शब्दमा, गन्धमा, रसमा र स्पर्शमा हुँदैन । मंगल भनेको त कर्म गराइमा हुन्छ । काय, वाक र चित्तले गरेका कुशल कर्ममा हुन्छ । अकुशल कर्ममा अमंगल हुन्छ ।''

अनि भगवान बुद्धले मंगल-धर्मबारे ती देवताहरूको जिज्ञासालाई शान्त गर्दै सारा देव मनुष्यहरूको हित सुख र कल्याण हुने ३८ मंगल-धर्मको देशना गर्नुभयो । गृहस्थहरू घरकाजको काममा र कमाउने काममा व्यस्त रहेका हुन्छन् । धर्म कर्ममा अनवरत लाग्ने फुर्सत निकाल्न सक्दैनन् । दु:ख उनीहरू पनि चाहँदैनन् । दु:खबाट मुक्त हुन उनीहरू पनि चाहन्छन् । यसरी गृहस्थहरूको कल्याणलाई पनि मध्यनजरमा राख्नुहुँदै 'मंगल-धर्म' के हो भनी जान्ने चाहना लिएर आएका देवताहरूलाई अनुकम्पा राख्नुभई ३८ मंगल-धर्मको देशना गर्नुभयो ।

### इ) ३८ मंगल-धर्मको देशना -

बहू देवा मनुस्सा च, मङ्गलानि अचिन्तयु । आकमाना सोत्थान, बूहि मङ्गलं मुत्तमं ॥१॥ (सम्पूर्ण देवता र मनुष्यहरूको कल्याणको लागि उत्तम मंगलको देशना गरिदिनुहोस् भन्ते !)

### असेवना च वालान, पण्डितानञ्च सेवना । पूजा च पूजनेय्यान, एतं मङ्गल'मुत्तमं ॥२॥

- (क) मूर्खको संगत नगर्नु, ज्ञानीजनको मात्र संगत गर्नु,
- (ख) आदर सम्मान गर्नुपर्नेलाई सम्मान गर्नु, यी नै उत्तम मंगल हुन् ।)

### पतिरूपदेसवासो च, पुब्बे च कतपुञ्जता । अत्तसम्मापणिधि च, एतं मङ्गल'मुत्तमं ॥३॥

- (क) अनु<mark>कूल स्थानमा बस्न पाउनु, पूर्वज़न्ममा पुण्य गरेको हुनु</mark>,
- (ख) आफूलाई उचित मार्गमा लगाउनु, यी नै उत्तम मंगल हुन्।)

### बाहुसच्चञ्<mark>च सिप्पञ्च, विनयो च सुसिक्खितो ।</mark> सुभासिता <mark>च या वाचा, एतं मङ्गल'मुत्तमं ॥४॥</mark>

- (क) बहुश्रुत ज्ञान हुनु, शिल्पविद्या जानेको हुनु, विनयमा शिक्षित हुनु,
- (ख) बोली वचन राम्रो र प्रिय हुनु, यी नै उत्तम मंगल हुन् ।)

### मातापितु-उपट्ठानं, पुत्तदारस्स सङ्गहो । अनाकुला च कम्मन्ता, एतं मङ्गलंमुत्तमं ॥५॥

- (क) आमाबाबुको सेवा सुश्रुषा गर्नु, पत्नी र् सन्तानको भरणपोषण गर्नु,
- (ख) आकुल व्याकुल नहुने व्यवसाय अपनाउनु, यी नै उत्तम मंगल हुन् ।)

### दानञ्च धम्मचरिया च, ञातकानञ्च सङ्गहो । अनवज्जानि कम्मानि, एतं मङ्गलंभुत्तमं ॥६॥

(क) दानपुण्य गर्नु, धर्माचरण गर्नु, आफन्तहरूलाई संग्रह गर्नु,

(ख) दोष नभएको कामकुरा गर्नु, यी नै उत्तम मंगल हुन्।)

### आरती विरति पापा, मज्जपाना च संयमो । अप्पमादो च धम्मेसु, एतं मङ्गल'मुत्तमं ।७।।

- (क) शरीर वा मनले पनि पापकर्म नगर्नु, मद्यपान नगर्नु,
- (ख) धर्मकर्म गर्नुमा अप्रमादी हुनु, यी नै उत्तम मंगल हुन्।)

### गारवो च निवातो त, सन्तुद्ठि त कतञ्जुता । कालेन धम्मसवन, एतं मङ्गल मुत्तमं ॥८॥

- (क) गौरव राख्नुपर्नेमा गौरव राख्नु, सन्तुष्ट हुनु, कृतज्ञ हुनु,
- (ख) समयसमयमा धर्मका कुरा सुन्तु, यी नै उत्तम मंगल हुन् ।)

### खन्ती च सोवचस्सता, समणानञ्च दस्सन । कालेन धम्मसाकच्छा, एतं मङ्गल'मुत्तमं ॥९॥

- (क) सहन<mark>शील हुनु, आ</mark>ज्ञाका<mark>री हुनु, श्रमणहरूको सानिध्य पाउनु,</mark>
- (ख) सम<mark>यस</mark>मयमा <mark>धर्म विषयमा छल</mark>फल गर्नु, यी नै उत्तम मंगल हुन् ।)

### तपो च ब्रम्हचरियञ्च, अरियसच्चान-दस्सन । निब्बानसच्छिकिरिया च, एतं मङ्गल'मुत्तमं ॥१०॥

- (क) तप गर्नु, ब्रम्हवि<mark>हा</mark>र गर्नु, आर्य-सत्यको अवबोध गर्नु,
- (ख) निर्वाणको साक्षात्कार गर्नु, यी नै उत्तम मंगल हुन् ।)

### फुट्ठस्स लोकघम्मेहि, चित्तं यस्स न कम्पति । असोकं विरजं खेमं, एतं मङ्गलंमुत्तमं ॥११॥

- (क) अष्ट लोकधर्मले छुँदा जसको चित्त कम्पायमान हुँदैन,
- (ख) शोक गर्दैन, लोभ कोध गर्दैन र शान्त रहन्छ, यी नै उत्तम मंगल हुन् ।)

### एतादिसानि कत्वान, सब्बत्थ मपराजिता । सब्बत्थ सोत्थि गच्छन्ति, एतं मङ्गलं मुत्तमं ॥१२॥ (यी बाह्रकडीलाई अपनाउने व्यक्ति सबै ठाउँमा अपराजित रहन्छ, जहाँ गए पनि उसको मंगल नै हुन्छ, यी नै उत्तम मंगल हुन्॥)

### ख) पराभव-सूत्र - (पतन हुनाका कारणहरु)

(नेपालीमा अर्थसहित)

एकपटक भगवान बुद्ध श्रावस्तीको अनाथिपिण्डक महाजनले बनाइदिएको जेतवन विहारमा विहार गरिरहनुभएको थियो । त्यसबेला बेलुकीको प्रथम प्रहर बित्नासाथ एकजना देवता जेतवन विहार सिंगै जाज्वल्यमान पारी प्रकट भई भगवान बुद्ध भएठाउँमा गएर अभिवादन गरी उचित स्थान ग्रहण गरी बिन्ति गरे —

भगवान ! म तपाईबाट व्यक्तिको पतन(विनास) हुनाका कारण के के हुन् जान्न चाहन्छु, भन्ते !"

बुद्धले भन्नुभयो, 'उन्नति हुने व्यक्तिलाई र पतन हुने व्यक्तिलाई उनको कामबाट सजिलै चिन्न सिकन्छ । अब पतन हुनाका कारणहरूलाई बताउँछु, सुन ।'

### सुविजानो भवं होति, सुविजानो पराभवो । धम्मकामो भवं होति, धम्मदेस्सी पराभवो ॥१॥

- (क) धर्म (असल कार्य) गर्न मन पराउने वा गर्ने व्यक्तिको उन्नति हुन्छ,
- (ख) धर्म <mark>(असल कार्य) गर्न मन</mark> नपराउने वा नगर्ने व्यक्तिको पतन हुन्छ ।

### असन्तस्स पिया होन्ति, सन्ते न कुरूते पियं । असतं घम्मं रोचेति, तं पराभवतो मुखं ॥२॥

- (क) जसले असत्पुरूषलाई वा पापी व्यक्तिलाई मनपराउँछ वा सत्पुरूषलाई वा ज्ञानी व्यक्तिलाई मन पराउँदैन,
- (ख) फेरि जसले असत्पुरूषहरूको (पापीहरूको) कामकुरा मनपराउँछ, त्यो त्यस व्यक्तिको पतनको कारण बन्दछ ।

### निद्दासीली सभासीली, अनुद्ठाता च यो नरो । अलसो कोधपञ्ञाणे, तं पराभवतो मुखं ॥३॥

- (क) जो व्यक्ति धेरै सुत्छ, धेरै गफाडी हुन्छ, उद्योग (मेहनत) नगर्ने हुन्छ र
- (ख) अल्छी र ऋोधी हुन्छ, त्यो उसको पतनको कारण बन्दछ ।

### यो मातर वा पितर वा जिण्णक गतयोब्बन । पहुसन्तो न भरति, तं पराभवतो मुखं ॥४॥।

- (क) जसले आफू समर्थवान भए पनि दुर्बल वृद्ध आमाबुबाको
- (ख) भरण पोषण गर्दैन, त्यो उसको पतनको कारण बन्दछ I

### यो ब्राम्हण वा समण वा, अञ्ज वा पि वनिब्बक । मुसावादेन वञ्चेति, तं पराभवतो मुखं ॥५॥

- (क) जसले निष्कलंक भएका श्रमण, ब्राम्हण वा अन्य याचकहरूलाई
- (ख) भुठो कुरा गरेर ठग्छ, त्यो उसको पतनको कारण बन्दछ ।

### पहूतवित्तो पुरिसो, सहिरञ्जे सभोजनो । एको भुञ्जति सादूनि, त पराभवतो मुखं ॥६॥

- (क) जसले आफूसँग सुन चाँदी, हीरा, मोती, खाने पिउने सामग्री आदि धेरै भए पनि
- (ख) आफू<mark>ले मात्र भोग गरी सुखसाथ बस्छ भने त्यो उसको</mark> पतनको कारण बन्दछ ।

### जातित्थद्धो धनत्थद्धो, गोत्ततथद्धो च यो नरो । सञ्जति अतिमञ्जेति, त पराभवतो मुखं ॥ ७॥

- (क) जसले <mark>जातिको, धनको, गोत्रको</mark> अभिमान गर्दछ र
- (ख) साथीभाई, आफन्तहरूको अपमान गर्दछ, त्यो उसको पतनको कारण बन्दछ ।

### इत्थिधुत्तो सुराधुत्तो, अक्खधुत्तो च यो नरो । लद्धं लद्धं विनासेति, तं पराभवतो मुखं ॥८॥

- (क) जसले रण्डिबाजी गरी, जाँड रक्सी खाई तथा बाह्रमासे भई
- (ख) आफ्नो कमाई सबै स्वाहा पार्दछ, त्यो उसको पतनको कारण बन्दछ ।

### सेहि दारेहि असन्तुट्ठो, वेसियासु पदिस्सति । दिस्सति परदारेसु, तं पराभवतो मुखं ॥९)

- (क) जो व्यक्ति घरमा आफ्नी श्रीमती भइकन पनि बेश्या गमन गर्दछ वा
- (ख) परस्त्रीसँग लाग्दछ, त्यो उसको पतनको कारण बन्दछ ।

### अतीतयोब्बनो पोसो, आनेति तिम्बरूत्थिन । तस्सा इस्सा न सुपति, त पराभवतो मुखं ॥१०॥

- (क) जसले आफू वृद्ध भए पनि कम उमेरका कलिला तरूणीसित विवाह गर्छ र
- (ख) त्यसको कारणले चैनसँग सुन्न सक्दैन, त्यो उसको पतनको कारण बन्दछ ।

### इत्थि सोण्डि विकिरणि, पुरिस वापि तादिस । इस्सरियस्मि ठपापेति, तं पराभवतो मुखं ॥११॥

- (क) जसले लोभी, विलासी र त्यस्तै अन्य सम्पत्ति नास गर्ने स्त्री वा पुरूषलाई
- (ख) आफ्नो ऐश्वर्य सम्पत्ति सुम्पन्छ, त्यो उसको विनाशको कारण बन्दछ ।

### अप्पभोगो <mark>महातण्हो, खत्तियं जायते कुले ।</mark> सोघ रज्जं पत्थ<mark>यति, तं पराभवतो मुखं ॥</mark>१२॥

- (क) जो अल्प सम्पत्ति भएको कुलमा जन्मेर पनि उच्च क्षेत्रीय कुलको जस्तो भएर वा
- (ख) राजा <mark>हुने इच्छा गर्दछ भने</mark> त्यो उसको पतनको कारण बन्दछ ।

जसले आफ्नो उन्नित प्रगतिको कामना गरेर यी पतन (विनास)का कारणहरूलाई राम्ररी हृदयंगम गर्दछ र यी कारणहरूलाई हटाउँछ, त्यो व्यक्ति आर्यदर्शन (प्रज्ञा ज्ञान) सम्पन्न व्यक्ति भएर यस लोकमा पनि परलोकमा पनि भाग्यमानी बनेर सुखपूर्वक विहार गर्दछ ।

### ग) मेत्तसुत्त (मैत्री-सूत्र)

(नेपालीमा अर्थसहित)

करणीय' मत्थ कुसलेन, यन्त' सन्त' पद' अभिसमेच्य । सक्को उजू च सुहुजू च, सुवचो चस्स मुदु अनितमानी ॥१॥ (शान्तिपद निर्वाणको कामना गर्नेहरूले यी गुणहरू आफूमा विकसित गर्नुपर्छ ।)

क) सक्को — अर्थकुशल हुनु ।

-- 98X -

- ख) उजु काय र वाणीले सिधा हुनु ।
- ग) सुहुजु मन वा चित्तले पनि सीधा हुनु ।
- घ) सुवचो शिक्षालाई शिरोपर गर्नु ।
- ङ) मुदु 🔝 मृदु वा कोमल हुनु ।
- च) अनतिमानी अभिमानी नहुनु ।

### सन्तुस्सको च सुभरो च, अप्पिकच्चो च सल्लहुकवुति । सन्तिन्द्रियो च निपको च, अप्पगब्भो कुलेस्व ननुगिद्धो ॥२॥ (फेरि यी गुणले पनि सुसम्पन्न हुनुपर्छ)

- छ) सन्तुरसको च सन्तुष्ट हुनु ।
- ज) सुभरो च भरण-पोषण गर्न सरल हुनु ।
- भ्क) अप्पकिच्चो काममा अलमल नभएको हुनु ।
- ञ) सल्ल**हु**कवुति **हलुका** व्यवसाय लिएको हुनु ।
- ट) सन्तिन्द्रियो च इन्द्रिय संयमित भएको हुनु ।
- त) निपको च बुद्धिमान वा निपुण हुनु ।
- ड) अप्पगब्मो निर्लज्ज नहुनु ।
- ढ) कुलेस<mark>्वननु</mark>गिद्ध<mark>ो गृहस्थी वा</mark> कुलमा आसक्त नहुनु ।

### न च खुद्द'माचरे किञ्चि, येन विञ्जू परे उपवदेय्यु । सुखिनो व खेमिनो होन्तु, सब्बे सत्ता भवन्तु सुखितत्ता ॥३॥

- (क) विज्ञहरूले दोषयुक्त मान्ने ससाना काम पनि नगर्नु ।
- ख) सबै सत्वप्राणीहरू सुखी रहून्, भयमुक्त र चिन्तारहित होऊन् ।) ये केचि पाण भूतत्थि, तसा वा थावरा व अनवसेसा ।

### दीघा वा ये व महन्ता, मज्भिमा रस्सका अणुकथूला ॥४)

- (क) सबै त्रसितहुने वा त्रसित नहुने जीवहरू, लामा शरीरधारी सत्वहरू र
- (ख) स्थूल, मध्यस्थ, साना शरीर भएका, अणुमात्रका, मोटा, सत्वहरूको साथै

# दिट्ठा वा ये व अदिट्ठा, ये व दूरे वसन्ति अविदूरे । भूता वा सम्भवेसी वा, सब्बे सत्ता भवन्तु सुखितत्ता ॥५॥

- (क) दृष्ट वा अदृष्ट सत्वहरू, टाढाका वा नजिकका सत्वहरू र
- (ख) पिछ उत्पन्न हुने, उत्पन्न भइसकेका, उत्पन्न भइरहेका सबै

सत्वहरू शरीर र मन दुवैबाट सुखी रहून्।)

### न परो पर निकुब्बेथ, नातिमञ्जेथ कत्थिचि न कञ्चि । व्यारोसना पटिघसञ्जा, नाञ्जमञ्जस्स दुक्खं मिच्छेय्य ॥६॥

- क) कहिल्यै पनि एकले अर्कोलाई छलकपट, हेला, अपमान नगरून् र
- ख) कहिल्यै कसैलाई रिस वा नराम्रो नियतले शरीर वा वचनद्वारा दु:ख नदेऊन् ।)

### माता यथा नियं पुत्त-, मायुसा एकपुत्त'मनुरक्खे । एवम्पि सब्बभूतेसु, मानसं भावये अपरिमाणं ॥७॥

- क) जसरी एउटी आमाले आफ्नी एक्लो छोरालाई प्राणको बाजी लगाएर रक्षा गर्दछिन् त्यस्तै —
- ख) निर्वाणको इच्छा गर्नेले पनि सकल प्राणीहरूप्रति असीम मैत्री पु-याउनुपर्दछ ।)

मेत्तञ्च सब्बलोकस्मि, मानसं भावये अपरिमाणं ! उद्धं अधो च तिरियञ्च, असम्बाधं अवेर'मसपत्तं ॥८॥ (वैरभाव कसैसित पनि नराखी माथिको अरूपभूमि, तलको कामभूमि, र माभ्कको रूपभूमि सबैमा प्रमाणरहित भएको मैत्री-चित्तलाई साँघुरो नपारी, सीमानामा नबाँधिई सबै ठाउँका सबै प्राणीहरूउपर असीमितरूपले मैत्रीभाव राख्नुपर्दछ ।)

तिट्ठं चरं निसिन्नो व, सयानो वा यावतस्स विगतिमद्धो । एतं सितं अधिट्ठेय्य, ब्रम्हमेत्तं विहारं मिधमाहु ॥१॥ (उभिरहँदा, हिंडीरहँदा, बिसरहँदा वा पिल्टिरहँदा जहाँ सम्म निन्द्रा लाग्दैन त्यतिबेलासम्म चित्तमा मैत्री राखी स्मृतिवान भइराख्नुपर्दछ । यसरी स्मृतिसहितको मैत्रीमा रहनुलाई ब्रम्हविहारं भनिन्छ ।)

दिट्ठञ्च अनुपगम्म, सीलवा दस्सनेन सम्पन्नो । कामेसु विनय्य गेष्ठं, न हि जातु ग्गब्भसेय्यं पुनरेती ति ॥१०॥ (आत्मदृष्टि उपादानमा नअल्फी, शीलसम्पन्न स्रोतापित मार्गज्ञानयुक्त भई, कामतृष्णालाई पनि हटाएर फेरि आमाको गर्भमा रहन जान नपर्ने गरी भव-चकबाट मुक्त होइन्छ ।)

### परिच्छेद - ९

# धर्म बोधार्थ केही उपमा तथा उपमेयहरु

### क) चार ओघ तर्नुपर्ने उपमा र उपमेयहरु

एउटा अपराधी प्रकृतिको व्यक्ति थियो । क कसैले थाहा नपाउने गरी अपराध गरिहिंड्थ्यो । राजाले क दोषी हो भनेर जान्दाजान्दै पनि केही गर्न सिकरहेका थिएनन् ।

राजाले उसलाई सजाय त दिनैप-यो भन्ने उद्देश्यले उसलाई बोलाएर चारवटा अति विषालु सर्प दिंदै भने, ''यी सर्पलाई राम्रो हेरचाह गर्नू, तिमीलाई राम्रो बेतन दिउँला । सेवा सुसार राम्ररी नगरे सजायको भागिदार बन्छौँ । लौ, लैजाऊ यी चार सर्पहरू र आजैदेखि यिनको सुसारमा लाग ।''

सजिलो काम पाएँ भनी खुसी भएर उसले ती चार सर्पहरूको मन लगाएर स्याहार गर्न थाल्यो । सर्पहरूलाई समयमा खुवाउने, पिलाउने, मौसम अनुसार शीतल छहारी वा घाममा राखिदिने, नुहाइदिने, सुताइदिने इत्यादि काम मन लगाएर गर्न थाल्यो । ती सर्पहरूले कहिले उसको घाँटीमा, कहिले हातमा, खुट्टामा, कहिले टाउकोमा बेर्थे तर पनि उसलाई राम्रो नै लाग्थ्यो । यतिकैमा कल्याण देवताले आकाश्वाणी गरे — ''राजाले तिमीलाई रमाइलोको लागि सर्पको हेरचाह गर्ने काम दिएका होइनन्, तिमीलाई मार्न खोजेका हन् । त्यसैले रमाएर नबस, भाग ।''

डराएर एकदिन त्यो मानिसले ती चार सर्पलाई खुवाई पिलाई सुताएर चुपचाप त्यहाँबाट भागे । राजाले क भागेको सुनेर ती सर्पलाई उसको पछाडि लगाए । सर्पहरू पनि उसलाई भेट्टाउन दौडे । कल्याण देवताले यसको सूचना पनि उसलाई दिए । क भन सचेत भयो ।

सर्पलाई पनि छलेर भाग्न सफल भएको देखेर राजाले पाँचजना सिपाहीलाई मारेर आउन आदेश दिए । ती पनि त्यो मानिसको पिछ लागे । तर त्यो मानिस भने उनीहरूबाट पनि बचेर भाग्न सफल भयो ।

राजाले यो थाहा पाएर भएन भनेर त्यो मानिसको बालककालदेखिको एकजना हितैषी साथीलाई धेरै पैसा दिएर त्यो व्यक्तिलाई आफ्नो प्रभावमा पार र मारेर आऊ भनी पठाए । 'राजाले तिमीलाई मार्न यस्तो मान्छे पठाएको छ' भनेर कल्याण देवताले उसलाई यसकुराको सूचना दिए ।

क भन तेजले भाग्न थाल्यो । एउटा पुरानो बिग्रेको बस्तीमा आइपुग्यो । यहाँ त लुक्ने ठाउँ होला भनेर क दंग पन्यो । तर त्यो बस्तीमा कोही पनि थिएन । सुनसान थियो । त्यहाँ जम्मा ६ घरमात्र थिए । ती घरहरू भत्केका, ओत लाग्न पनि नहुनेखालका थिए । सुस्ताउन पनि पाएको थिएन, 'त्यहाँ ६ जना डाँकाहरू लुट्न भनेर आउँदै छन्, तिमीलाई देखे मार्छन्, यहाँ पनि नबस, भाग'' भनेर कल्याण देवताले खबर दिए । क त्यहाँबाट पनि भाग्यो । क भागेको देखेर डाँकाहरू उसको पि लागे । त्यो मानिस ज्यान बचाउन भएभरको शक्ति लगाएर भाग्न थाल्यो । यसरी चार सर्प, पाँच सिपाही, एकजना विश्वासी मित्र र ६ डाँकाहरू गरी जम्मा १६ जना उसको पि लागिरहेका थिए ।

भाग्दाभाग्दै क चारवटा नदी भएको ठाउँमा आइपुग्यो । नदी तरेर नगई सुखै थिएन तर तर्न सम्भव पनि थिएन । क नदीको किनार िकनार एक छेउबाट अर्को छेउ दौड्न थाल्यो । त्यसैबेला कृल्याण देवताले उसलाई जनाउ दियो, "यसरी अलमलमा परेर समय खेर नफाल । जसरी भए पनि नदी पारी पुग । पारी पुगेपिछमात्र तिमी सबै आपदबाट मुक्त हुनसक्छौ, नभए उनीहरूले भेट्टाउलान् र तिम्रो ज्यान लिनेछन् । छिटो गर है ।"

यसरी सचेतना पाएपिछ उसले यताउति हेन्यो । बाँसका दुटाहरू, काठका टुकाटाकी, घाँस, लहरा आदि बटुल्यो । बाँस र काठलाई लहराले बेरी बाँधी एउटा सानो नाउ बनायो । त्यो नाउलाई नदीमा हेल्यो र बल गरी उत्साहपूर्वक त्यो नाउ चलायो । निकै मेहनत गरेपिछ नदी पारी पुगिछोड्यो ।

#### उपमेय -

- अपराधी प्रकृतिको व्यक्ति पृथग्जन नामधारी हामी सबै !
- २) चार सर्प चार महाभूत चार धातुहरू
  - क) पृथ्वी धातु हाड, मासु काठजस्तै कडा र अरठ् बनाउने ।
  - ख) आपो धातु रगत, पसिना शरीर गलाउने, बिगार्ने र सडाउने ।
  - ग) तेजो धातु तातो चिसो धुलोपीठो पार्ने, खरानी पार्ने ।
  - घ) वायो धातु चलाउने, अडाउने चट्याङले भे दुई चिरा पार्ने ।
- 3) पाँच सिपाहीं पाँच उपादान स्कन्ध पञ्चमार मार देवपुत्र, ल्केश, चेतसिक कियाकलाप, स्कन्ध, मृत्यु । पञ्चस्कन्धप्रतिको आसक्ति ।
- ४) एक विश्वासी मित्र नन्दीराग सबै भवहरूमा रम्ने गरी सदा पि लागिरहने तृष्णा ।
- प्) बिग्रेको बस्तीका ६ घर भित्री ६ आयतन आँखा,कान, नाक,
   जिब्रो, त्वचा र मन ।
- ६) ६ डॉकाहरू बाहिरी ६ आयतन रूप, शब्द, गन्ध, रस, स्पर्श र धर्म ।
- ७) ४ ठूला नदी ४ ओघहरू कामोघ, भवोघ, दिट्ठोघ र अविज्जोघ अर्थात् ४ आस्रवहरू = कामास्रव, भवास्रव, दिट्ठास्रव र अविज्जास्रव ।
- ट) वारि किनार सक्काय दिट्ठि पञ्चस्कन्धको क्षेत्र कर्मको हुकुम चल्ने ।
- ९) पारि किनार अरहत्व फल निर्वाण कर्मको सिमानापारि — पूर्ण शान्तिको क्षेत्र ।
- 90) नाउ आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग ४ वटै नदी तारिदिने सबै खतराबाटं मुक्त मार्ग !

- 99) नाउ खियाउने बल चार सम्प्रधान पार पाउन चाहिने वीर्य, उत्साह र पराक्रम ।
- १२) कल्याण देवता बुद्ध, कल्याणिमत्र, भगवान, मार्ग-निर्देशक ।
- 93) राजा कर्म कम्मदायादा कर्मको बोलवाला कर्मको शासन ।

### केही सम्बन्धित बुँदाहरु -

- क) पार तर्न नजानेको जन्म-मृत्युबाट छुट्कारा पाउन नजानेको ।
- ख) कर्मको हकुम चल्ने क्षेत्र ३१ भूवन I
- ग) कर्मलाई निरोध गर्नु भनेको कर्मको प्रभावबाट मुक्त हुनु हो ।
- घ) कर्मको प्रभावबाट केही गरे पनि बच्न सिकंदैन I
- ङ) कर्मकै कारणले हामीले राम्रा, नराम्रा अवस्थामा र अनेक रूप धारण गरी अनेक भवमा जन्मिदै वा मर्दै देखापरिरहनुपर्ने वाध्यता हुन्छ ।
- च) सृष्टि<mark>कर्ता अरू कोही हुँदैनन्, 'कर्म' नै सृष्टिकर्ता हुन् ।</mark>

### PARS PARS PARS

### ख) कुखुरी फुलमा ओथारो बसेको उपमा र उपमेय

कुखुरीले फुल पार्छ । १५/२० वटा भएपछि ती फुलमा आफनो पखेटा फिजाएर बस्छ । यसलाई ओथारो बसेको भनिन्छ । बाहिरको हावा घुरन नपाउने गरी पूरै छोपेको हुन्छ । आफ्नो आफ्नो शरीरको तातो दिइरहेको हुन्छ र शरीरको बासन पनि दिइरहेको हुन्छ ।

भोक लागेमा यसो बाहिर गएर आहार खोज्छ । आहारा खाइसकेपिछ फेरि फुलमै आएर बस्छ । यसरी कुखुरीले चारो खोजुन्जेल फुल छोड्छ र फेरि आएर फुलमा बस्छ । दिनदिनै यसरी त्यो माउले तातो दिंदैजान्छ । यसो गर्दा बोको पातलिंदैजान्छ र तातो दिइरहेको कारणले भित्रको भोल पिन सुक्दैजान्छ । बासन दिइराखेकोले गर्दा भित्रको बच्चा पिन त्यही अनुसारले बढ्दैजान्छ । यसरी भोल सुक्दैजान्छ, बोको पातलिंदैजान्छ र बच्चा पिन बढ्दैजान्छ ।

२०/२१ दिन भएपछि भित्रको भोल सुकिसक्छ । पहिले त बच्चा भोलमा पौडिरहेको अवस्थामा थियो । अहिले भोल सुक्दा बच्चा पनि तगडा भएर आउँछ । त्यो तगडा बच्चाले आँखा खोलेर हेर्दा बोक्रा पातिलएको कारणले बाहिरको उज्यालोको भलक देख्छ । यताउता कतै हिल्लने ठाउँ नहुँदा 'सानो साँघुरो ठाउँमा कैद भइरहेको रहेछु, बाहिर उज्यालो रहेछ, फराकिलो ठाउँ रहेछ' भन्ने अनुमान लगाउँछ । अब ऊ त्यो गुफारूपी अँध्यारोमा बस्न रमाउँदैन ।

त्यो बच्चा बाहिर निस्कन बल गर्छ । आफ्नो कलिलो चुच्चोले र खुट्टाले टक टक गरी बोका फोड्न प्रयत्न गर्छ । माउ रे त्यो आवाज सुन्छ । माउ ले बच्चालाई बाहिर निकाल्छु भनी बोकामा चुच्चोले बोक फोड्न थाल्छ । यसरी माउ र बच्चाको संयुक्त प्रयासले बोका फुट्छ र बच्चा बाहिर निस्कन्छ । बच्चा च्याँच्याँ चुँचुँ गर्दै यताउति जान खोज्छ । माउले पनि सानो बच्चा कतै जान्छ, कसैले हानी गर्छ भनेर बोलाउँदै सँगै राख्छ ।

हामी गृहस्थहरूले घरमा बसेपि परिवारलाई खुवाउनुपर्छ, आफूले पिन खानुपर्छ । खान खुवाउन आहारा खोज्न जानु पिन पर्छ । बाहिर किनमेल गरी कामधाम सकेपिछ घर आई खाजा खाई बेलुकीतिर ध्यानमा बस्नुपर्छ । पखेटाले बच्चालाई छोपिराखेभें समाधिले पिन मनलाई छोपेर राख्नुपर्छ । प्रज्ञाको बासन पिन चढाउँदै जानुपर्छ । यसको विपरित अन्तै ध्यान दिइयो भने ज्ञानरूपी बच्चा तुहेर जान्छ – बिग्नेको फुलभै । बिग्नेको फुल राम्नो संस्कार नपाएकोले त्यसबाट बच्चा बन्न सक्दैन । त्यस्तै राम्नो संस्कार पाएन भने हाम्नो मन पिन बिग्नेर जाछ । यो उपमा ज्ञान-मार्गलाई अति आवश्यक पर्ने कुरा हो ।

#### उपमेय -

त्यस्तै –

फुललाई पखेटाले छोपेर, बासन दिएर दिनदिनै आचरण गर्दैगएपिछ बोका पातिलेंदैजान्छ, भोल सुक्दैजान्छ र बच्चा बढ्दै आउँछ । त्यस्तै हामीले पनि समाधिले मनलाई छोपेर, ज्ञानको बासन दिएर गइयो भने अविद्याको बोका पातिलेंदैजान्छ, तृष्णारूपी भोल सुक्दैजान्छ र बच्चारूपी ज्ञान बढ्दैआउँछ । यसो गर्दागर्दै धेरै दिनको मेहेनतपिछ ज्ञान छिपिदैजान्छ,

🗕 धर्म बोधार्थ केही उपमा तथा उपमेयहरु

टाठो र तेज पनि हुँदैजान्छ । अनि उसलाई छर्लङ्ग हुन्छ र दुःख-सत्यलाई जानिन्छ । उसले दुःखमा भुलिरहने रूचि लिँदैन । उसले सोच्छ — 'यो शरीर पनि चाहिएन, यो संसार पनि चाहिएन, धन सम्पत्ति छोराछोरी पनि चाहिएन, फेरि अर्को जन्म पनि चाहिएन, देवलोक पनि चाहिएन, ब्रम्हलोक पनि चाहिएन, केही पनि चाहिएन, सिर्फ दुःखबाट मुक्ति मात्र चाहियो ।' यसरी उसले ३१ भुवनको साँघुरो गुफामा बरन मन पराउँदैन । यी गुफा त बन्ने बिग्रने मात्र रहेछन् सबैकुरा बिग्रने र नासिने मात्र छन् भनेर ज्ञानले जान्दछ । खन्ध परमार्थलाई प्रष्टिसत जान्न थाल्दछ र दुःख-सत्यबाट उम्कन बल गर्दछ ।

यस्तो अवस्था भनेको बोका फुटेको अवस्था हो । अनि त अर्को संसार (नमर्ने संसार) देखिन्छ । उसले निर्वाणरूपी परम शान्तिको अवस्थाको पहिलो खुड्किलोमा पाइला टेक्दछ । यो स्रोतापन्नको स्थिति हो । अब ऊ सरासर निर्वाणितर बग्न थाल्दछ । सकृदागामी, अनागामी र अर्हतत्वको स्थितिसम्म पनि पुगेर अन्तिम-सत्य 'निर्वाण'को साक्षात्कार गर्दछ । यही नै अंजरता र अमरताको स्थिति हो ।

### PARTOR AND PARTS

### ग) बगाइल्याएको काठको मुडाको उपमा र उपमेय

एकपल्ट मध्यान्ह भगवान बुद्ध आफ्ना ५०० श्रावक संघसहित जंगलनजिक एउटा ठूलो रूखको छहारीमा आराम लिइरहनुभएको थियो । अगाडि गंगा नदी बगिरहेको थियो । त्यसैबेला एउटा ठूलो काठको मुडो बग्दै आएको भगवानले देख्नुभयो । आज भिक्षुहरूलाई यसै मुडोलाई उपमा बनाएर एउटा धर्मदेशना गर्नुप-यो भनेर विचार गर्नुभयो ।

बुद्धले सबै भिक्षुहरूको ध्यान आकृष्ट गर्दै सोध्नुभयो, ''तिमीहरूले त्यो बग्दै गरेको मुडोलाई देखिरहेका छौ के ?'' भिक्षुहरूले एकै स्वरमा भने, ''देख्दैछौँ, भन्ते ।'' बुद्धले फेरि सोध्नुभयो, ''त्यो मुडो कहीँ नरोकिकन बग्दै गए कहाँ गएर यसले पूर्ण विश्रान्ति पाउँछ होला ?'' भिक्षुहरूले भने, ''केहीले पनि वाधा नदिए र नरोके यो मुडो समुद्रमा पुग्छ, भन्ते ।'' बुद्धले भन्नुभयो, ''त्यो त हो तर समुद्रसम्म पुग्न वाधा दिन सक्ने तत्वहरू के के हुनसक्छ, त्यसबारे के तिमीहरूलाई थाहा छ त ?'' भिक्षहरूले भने, ''अहँ, थाहा छैन, भन्ते, ती वाधाहरू के के होलान्, कृपया बताइदिनुहोस्, भन्ते ।'' भिक्षुहरूले उत्सुकता प्रकट गरे । भगवानले अवरोध पुन्याउन सक्ने यी आठ प्रकारका वाधाहरू पार गरेमा मात्र त्यो मुडो समुद्रसम्म पुग्न सक्दछ भनी बताउनुभयो ।

ती आठ प्रकारका वाधाहरू यिनै हुन् –

- वारि किनारमा नअड्केमा,पारि किनारमा नअड्केमा,
- ३) आफै पानीमा नडुबेमा,
- ४) कुनै ढिस्कोमा नचढेमा,
- ५) मानिसले तानेर नलिएमा,
- ६) अमनुष्यले नतानिदिएमा,
- ७) भुमरीमा नपरेमा 🧥 र ८) भित्रभित्रै कुहिएर नगएमा I

भिक्षुहरूले खुबै चाख मानेर त सुने तर यस उपमालाई प्रष्टिसित नबुभेका कारणले भगवानसँग बुभाइमार्गे । भगवानले पनि ती आठ व्यवधानहरूबारेका उपमालाई उपमेयद्वारा बुभाइदिने कममा भन्नुभयो, ''भिक्षुहरू, यो उप<mark>मामा आएका कुराहरूको अ</mark>र्थ खुलरत हुने गरी बताउँछु, ध्यान दिएर सुन -

- वारि किनारमा नअड्केमा = ६ भित्री आयतनहरूको लहैलहैमा नलागेमा । (भित्री)
- २) पारि किनारमा नअडुकेमा = ६ आलम्बनहश्रूको लहैलहैमा नलागेमा (बाहिरी)
- ३) आफै पानमा नडुबेमा वस्तु र व्यक्तिप्रति आसक्त नभएमा ।
- ४) कुनै ढिस्कोमा नचढेमा अभिमान, घमण्ड र मै हुँ भन्ने = भूत सवार नभएमा ।
- ५) मानिसले तानेर नलिएमा आफन्त वा आफ्ना मानिसप्रति =आकर्षित नभएमा ।
- ६) अमनुष्यले नतानिदिएमा देव, ब्रम्हादि लोकमा नतानिएमा ।
- ७) भुमरीमा नपरेमा पञ्चकामगुणमा नफसेमा I =
- धर्मको ठेकेदार वा ढोंगी ८) भित्रभित्रै कुहिएर नगएमा = नबनेमा ।

यसरी भगवान बुद्धले त्यस काठको मुडोको उपमा दिनुभई धर्मको उपदेश दिनुभयो ।

स्पष्टताको लागि व्याख्या – अब यी आठ व्यवधानहरूको सक्षेपमा चर्चा गरिन्छ –

- 9) 'वारि किनारमा नअड्केमा' भनेको शरीरमा भएका ६ आयतनहरूको लहैलहैमा नलागेमा भनेको हो । यी ६ आयतनहरू भनेका ६ इन्द्रियहरू हुन् जस्तै आँखा, कान, नाक, जिब्रो, त्वचा र मन । यिनीहरू नै लोभ, दोष भित्र्याउने द्वार हुन् । यिनले मनलाई कलुषित पार्न उक्साउँछन् जसले गर्दा क्लेशको उपशमन नभइ सम्बर्द्धनमात्र हुनजान्छ ।
- २) 'पारि किनारमा नअड्केमा' भनेको माथिका ६ आयतनहरूको आआफ्ना विषयहरूको रूपमा रहेका ६ आलम्बनहरूको लहैलहैमा नलागेमा भनेको हो । यी ६ आलम्बनहरू भनेका आँखाको विषयको रूपमा रहेको रूप, कानको विषयको रूपमा शब्द, नाकको विषयको रूपमा रहेको गन्ध, जिब्रोको विषयको रूपमा रहेको रस वा स्वाद, त्वचाको विषयको रूपमा रहेको रपर्थ पदार्थ र मनको विषयको रूपमा रहेको रपर्थ पदार्थ र मनको विषयको रूपमा रहेको विचार, तर्क वा धर्म हुन् । यी आलम्बनहरूले आयतनहरूमार्फत लोभ, ऋोध, मद, मात्सर्यलाई बाटो दिन्छन् र मनलाई कलुषित पार्छन् ।
- (आफै पानीमा नडुबेमा' भनेको आयतन र आलम्बनको स्पर्शबाट जिनत संवेदनामा राग वा द्वेषको प्रतिक्रिया गरी प्रिय अप्रिय वस्तु वा व्यक्तिमा नतानिएमा भनेको हो । यहाँ तानिनेको अर्थ तृष्णा वा उपादान हो । तृष्णा वा उपादानले नै हामीलाई भवसागरमा तान्दर्ध र दुःखको सागरमा चुर्लुम्म डुबाउँछ । प्रिय वस्तु वा व्यक्तिमा रागले तानिने र अप्रिय वस्तु वा व्यक्तिमा द्वेषले तानिने हुन्छ । त्यसरी तान्न दिने काम अरू कसैले गर्ने नभई आफैद्वारा हुन्छ ।
- ४) 'कुनै ढिस्कोमा नचढेमा' भनेको आफूसँग भएका धन-सम्पत्ति, मान-मर्यादा, बल-शक्ति, रूप-यौवन, जात, सम्प्रदाय, विद्यादिमा अभिमान नगरेमा, आफ्ना ञातिवन्धु, जनबल, धन आदिको घमण्ड नगरेमा र त्यसै आडमा म नै हुँ, मेरो दाँजोमा अरू को छ र भनी अहंको भावनाको सिकार नभएमा भनिएको हो । यसरी अभिमान, अहंकार, घमण्ड आदिको सिकार भएरै निर्वाणको बाटो बन्द भइदिएको

हुन्छ । उसको निर्वाण-यात्राको गाडी त्यहीँ रोकिन्छ ।

- ५) 'मानिसले तानेर निलएमा' भनेको आफ्ना प्रिय व्यक्तिहरूले नतानेमा वा अरू नै भए पिन सुन्दर र मोहक व्यक्तिहरूप्रति पिन हाम्रो मन नगएमा भिनएको हो । त्यसरी तानिएमा हामी धर्ममा प्रतिष्ठित हुन सक्दैनौँ जसले गर्दा हाम्रो कल्याणमा तगारो लाग्दछ । मानिसप्रतिको रागको आसक्ति र मानिसप्रतिको द्वेषको भावनाले निर्वाणको लागि गरिनुपर्ने कार्यमा विघ्न पैदा हुन्छ जुन हाम्रो हितमा हुँदैन । यिनमा तानिदा हाम्रो निर्वाण-मार्गमा अवरोध खडा हुन्छ ।
- ६) 'अमनुष्यले नतानिदिएमा' भनेको देव ब्रम्हगतिमा आकर्षित नभएका भिनएको हो । हामीले पुण्य गर्दा फलको आस गरेर पुण्य गर्छौ । यो पुण्यको फलले मलाई देव गित मिलोस्, ब्रम्हलोकमा उत्पन्न हुन पाऊँ भन्ने कामनासिहत पुण्य गर्छौ । फेरि अकुशल कर्म गरे चार अपायमा पिन तानिन पुगिन्छ । यसैलाई अमनुष्यहरूले तानेको भिनन्छ । यसरी तानिएमा दुःख-मुक्तिको अवस्था निर्वाणितरको यात्रा अगाडि बद्दन सक्दैन । हामी भवमा नै सीमित हुनपुग्छौँ । हाम्रो मुक्तिको द्वार बन्द हुनपुग्छ ।
- (७) 'भुमरीमा नपरेमा' भनेको पञ्च कामगुणमा नभुलेमा वा इन्द्रियको दास नभएमा भनिएको हो । आँखाले देखेको रूपरंगमा, कानले सुनेको शब्दमा, नाकले चाल पाएको गन्धमा, जिब्रोले पाएको रवादमा, त्वचाले पाएको सुखद् दुःखद् स्पर्शमा हामी तानियौँ भने भुमरीमा परेसमान हो । यी बाहिरी कारण नभई आन्तरिक कारण हुन् । यिनीहरूबाट बच्न सकेमा हामीले भव-भूमरीमा फरन पर्दैन ।
- ८) 'भित्रभित्रे कुहिएर नगएमा' भनेको आफूमा क्षमता नभए पनि · क्षमतावान भएको ध्वाँस छोड्ने प्रवृति वा धर्म विषयमा अल्पमात्र ज्ञान भए पनि धर्मको ठेकेदार बनी वा ढोंगी पाखण्डी बनी आफूले आफैलाई ठग्ने कुप्रवृति नभएमा भनिएको हो । यस्तो व्यक्तिले धर्मको क्षेत्रमा कहिल्यै प्रगति गर्दैन जसको फलस्वरूप आफ्नो पनि अर्काको पनि अहित र अकल्याण हुनजान्छ ।

यो उपमा र उपमेयबाट हामीले सिक्नुपर्ने कुरा — क) गंगाजी भनेको सम्यक-दृष्टि वा आर्य-मार्ग हो ।

- ख) मुडो भनेको पृथकजन वा साधक-साधिका हो ।
- ग) समुद्र भनेको दुःख-मुक्तिको वा निर्वाणावस्था हो ।
- घ) जसरी त्यो मुडो ती आठ प्रकारका व्यवधान नभएमा मात्र समुद्रमा मिल्नजान्छ, त्यसरी नै हामीहरू पनि माथि उपमेयमा बताइएका हामी भित्रका र बाहिरका आठ प्रकारका वाधा अड्चनबाट पार हुन सकेमा मात्र निर्वाणरूपी समुद्रमा लीन हुन सक्छेँ । सारांशमा यसबाट पञ्चस्कन्धको धारण नै सबै वाधा अड्चनको मूलकारण हो र यसबाट छुट्कारा पाउन मिथ्या-दृष्टिलाई नै हटाइनुपर्दछ भन्ने पाठ हामीले सिक्नुपर्छ ।

### 24,4524,4524,45

### घ) सर्वोत्तम क्षणिक (जन्म)को उपमा र उपमेय

- लोकमा तथागत उत्पन्न हुनुभयो । धर्म देशना पिन गर्नुभयो तर मानिस नरक गतिमा परेको छ भने धर्म सुन्न बुक्त्न सक्दैनन् ।
   त्यो जन्म अथवा क्षणिक उसको लागि बेकार हुन्छ ।
- २) लोकमा तथागत उत्पन्न हुनुभयो । धर्म पिन देशना गर्नुभयो तर मानिस तिर्यक गतिमा परेको छ भने पिन धर्म सुन्न बुभ्ग्न सक्दैनन् । त्यो जन्म अथवा क्षणिक पिन उसको लागि बेकार नै। हन्छ ।
- ३) लोकमा तथागत उत्पन्न हुनुभयो । धर्म पिन देशना गर्नुभयो तर मानिस प्रेत गतिमा परेको छ भने पिन धर्म सुन्न सक्दैनन् । त्यो जन्म अथवा क्षणिक पिन उसको लागि बेकार नै हुन्छ । तर हामी त अहिले यो तीन अधम क्षणिकबाट बचेका छौँ ।
- ४) लोकमा तथागत उत्पन्न हुनुभयो । धर्म पिन देशना गर्नुभयो तर धेरै लामो आयु भएका रूपमात्र भएका वा रूपै नभएका ब्रम्हा भएर जन्मेका छन् भने पिन रूप नभएका कारणले सुन्न देख्न नसक्ने र रूपमात्र हुनेले पिन धर्म बुम्क्न नसक्ने हुन्छन् । त्यो जन्म अथवा क्षणिक पिन उनीहरूका लागि बेकार नै हुन्छ ।
- ५) लोकमा तथागत उत्पन्न हुनुभयो, धर्म पनि देशना गर्नुभयो,

शासन पनि छ, मनुष्य जुनि पनि पाएको छ तर मिथ्यादृष्टि धारण गरेकाले धर्म सुन्न सक्दैनन् । शासनको विरोधमात्र गर्दछन् । अतः त्यो जन्म अथवा क्षणिक पनि उनीहरूका लागि बेकार नै हुन्छ ।

- ६) लोकमा तथागत उत्पन्न हुनुभयो, धर्म पिन देशना गर्नुभयो, मनुष्य जुनि पिन पाएको छ तर लाटो, बिहरो वा पागल भएको छ भने उनीहरूले पिन धर्म सुन्न वा बुभ्ग्न सक्दैनन् । ज्यसैले त्यो जन्म अथवा क्षणिक पिन उनीहरूका लागि बेकार नै हुन्छ ।
- ७) लोकमा तथागत उत्पन्न हुनुभयो, धर्म पनि देशना गर्नुभयो, मनुष्य जुनि पनि पाएको छ तर शासन नपुगेको देशमा जन्मेकाले वा बुफाउने गुरू नहुनाले बुक्त्न सक्ने क्षमता भए पनि हुँदैन । त्यो जन्म अथवा क्षणिक पनि उनीहरूका लागि बेकारको हुन्छ ।
- ८) लोकमा धर्मको शासन छैन, मनुष्य जुनि त पाएको छ तर ज्ञान पाउने मार्ग नभएको कारणले त्यो जन्म अथवा क्षणिक पनि उनीहरूका लागि बेकारको हुन्छ । शासन नभएको र शासन नपुगेको समय दुवै बेकारको हो । यी दुवै जन्म वा क्षण ज्ञान नपाउने क्षण हुन् ।
- ९) लोकमा तथागत उत्पन्न हुनुभयो, धर्म पनि देशना गर्नुभयो, मनुष्य जुनि पनि पाइयो, अगपूर्ण भई धर्म जान्न बुभ्न सक्ने पनि भइएको छ र सम्यक-दृष्टि धारण पनि गरेको छ भने त्यो जन्म अथवा क्षणिक ज्ञान पाउने क्षणिक हो । यस्तो समयमा रहन पाउनुलाई नै साँचो अर्थमा 'पतिरूप देसवासो' भनिन्छ । यही क्षणिक नै सर्वोत्तम जन्म वा क्षणिक हो । अहिले हामी यसै क्षणिकमा छौँ तर सम्यक-दृष्टि धारणा गरिएको छैन र धर्म सुन्न बुभ्न र आचरण गर्न पछि परेका छौँ भने यो क्षणिक पनि बेकारको हुनेछ । अतः यसको सदुपयोग गर्नुपर्छ ।

द्रष्टब्य : यी ९ क्षणिक (जन्म) हरूमध्ये अन्तिमको अर्थात् नवौ क्षणिकको जन्म उत्तम जन्म हो । यसको भरपूर फाइदा लिनुपर्छ । यो क्षण भनेको अहिले हामीले पाएको जन्म हो ।

為我為我們

### ङ) जीवनको यथार्थ चित्रण दिने उपमा र उपमेय

एउटा मानिसले एकदिन बाटो भुलेछ । बाटो जंगलको बीचबाट जान्थ्यो । बाटोमा काँढाको भ्याङ्ग र चष्टान थियो । त्यो बाटोमा हिंड्न पनि कठिन थियो । काँढाले जताततै घोच्थ्यो । त्यसैबेला एउटा ठूलो जंगली हात्तीसँग उसको जम्काभेट भयो । त्यो हात्तीले उसलाई लखेट्न थाल्यो । ऊ आफ्नो ज्यान बचाउन भाग्न थाल्यो । हात्तीले लखेट्न छोडेन । ऊ भन्न तेज गतिमा भाग्न थाल्यो । जंगलको काँढाको भ्याङ्गको बाटो, त्यसमाथि हात्तीले लखेटिदा ऊ ठूलो आपतमा प-यो ।

भाग्दाभाग्दै क थिकत पिन भयो । तर ज्यान त जोगाउन नै पन्यो । भाग्दै गयो । त्यसैबेला उसले एउटा ईनार देख्यो । त्यही ईनारलाई नै राम्रो शरणस्थल सम्भी क ईनारिभत्र कुद्यो । उसले ईनारको भित्तामा उम्निराखेको एउटा बिलयो लहरालाई समात्न पुग्यो र लहरामा भुण्डियो । ईनारको पिढमा एउटा अजङ्गको विषालु सर्पले माथि हेरिरहेको देख्यो । यसरी लहरामा भुण्डिरहेको अवस्थामा उसले दुईटा मुसा पिन देख्यो । ती दुईमा एउटा कालो र अर्को सेतो थियो । ती मुसाहस्र्ले आफूले समाइरहेको लहरालाई बिस्तार दाँतले काटिरहेको पिन देख्यो । फेरि उसले आफ्नो टाउकोको अलि माथिल्तिर एउटा माहुरीको चाकाबाट टप्प टप्प मह तर्किरहेको, मुखमा परिरहेको र गुलियो स्वाद आइरहेको पिन चाल पायो ।

यसरी तीन प्रकारले आफू मृत्युको मुखमा पर्न लागेको भए तापनि गुलियो महको स्वादमा भुलेर मृत्युको सम्भाव्यतालाई उसले नजरअन्दाज गरिरहेको थियो । उसलाई यस्तो विपदको अथवा कारुणिक अवस्थामा परेको देखेर एकजना करुणावान बटुवाले उसको ज्यान बचाइदिन खोज्यो । तर त्यो लोभी र मूर्ख मानिसले महको रसमा भुलेर त्यस करुणावान मानिसको मदतलाई अस्वीकार गऱ्यो । त्यो महको रसले त्यो मूर्ख यतिको मोहित भएको थियो कि उसले आफूमाथि छाइरहेको मृत्युको कालो बादललाई पनि वास्ता गरेन । बरु मृत्यु हुन नै चाहयो तर बच्न चाहेन ।

यस प्रसंगमा आएका कुराहरूलाई ध्यानमा राखौँ । जस्तै -

- क) काँढाको भ्याङ्गसहितको जंगली बाटो,
- ख) बाटो हराएको त्यो मानिस,
- ग) लखेट्ने हाती,

- घ) भुण्डिरहेको लहरा,
- ङ) दुईवटा मुसा कालो र सेतो,
- च) चुहिरहेको महको थोपा र पाइरहेको गुलियो स्वाद
- छ) बचाउन खोज्ने त्यस कस्रगावान पुरूष ।

#### उपमेय -

अब हामीले बुभ्ग्नुपर्छ कि यी ७ वटा कुराहरूले के को प्रतिनिधित्व गर्दछन् ? यो कथा-प्रसंग हामी प्रत्येकको जीवनसँग सम्बन्धित छ । यो एउटा गाउँ खाने कथाजस्तै प्रतीत हुन्छ । तर गाउँ खाने कथाचाहिँ होइन ।

यसलाई सबैले सुन्नु बुक्त्नु अति आवश्यक छ । हाम्रो जीवनको प्रकृति र सांसारिक सुखको बारेमा यस प्रसंगले बोलिरहेको छ । ती ७ वटा कुराको अर्थलाई यहाँ प्रष्ट्याइन्छ ।

### क) काँढाको भ्याङ्गसहितको बाटो

यो संसार जसमा हामी बिसरहेका छौँ । काँडाको भ्र्याङ्गजस्तै हो । यहाँ सुखको निमेषभर आभास पाउँछौँ तर जीवन समग्रमा दुःखले नै आक्रान्त छ । यो सांसारिक बाटो अनिश्चित र दुःखदायी छ । हामीले यस्तो काँढेदार बाटोमा हिंड्न परिरहेको छ । कष्टकर जीवन बिताउन हामी बाध्य छौँ । कठिनाइको सामना पाइला पाइलामा गरिरहनुपर्दछ ।

#### ख) बाटो हराएको त्यो मानिस

प्रसंगमा आएको त्यो बाटो हराउने मानिस अरु कोही नभएर हामी आफै हैं। जन्म लिएका छाँ। काँढाको भ्र्याङ्गमा फालिएका छाँ। घोच्ने दुख्ने त स्वाभाविक नै छ। काँढाको ओछ्यानमा सुतेर आराम त कहाँबाट होस् ? अनेक प्रकारका शारीरिक र मानिसक दु:खहरूको अनुभूति गरिरहनुपरेकै छ।

### ग) लखेट्ने हात्ती

त्यो लखेट्ने हात्ती मृत्यु हो । जन्मको प्रथम घडीदेखि नै हामी मृत्युको लखेटाइले पिडित छौँ । मृत्युको पकडबाट उन्मुक्ति चाहन्छौँ तर आश्रय स्थल कतै भेटिदैन । मृत्युलाई नजरअन्दाज गर्नुबाहेक अन्य कुनै उपाय भेट्टिदैन । मृत्युले पछ्याइरहेकै छ । कृत्रिम र तुच्छ सुखको आस्वादमा भुलिरहेका छौँ ।

### घ) भाणिडरहेको लहरा

ईनारको भित्तामा भुण्डिरहेको लहरा जन्मको प्रतीक हो । लहरा अरु बोट विस्वामा बेरिएर बढ्दै जानेजस्तै हाम्रो जन्म पनि संसारका वस्तुहस्रमा टाँसिंदै समाउँदै बढ्दैजान्छ ।

### ङ) कालो र सेतो मुसा

सेतो र कालो मुसाले दिन र रात अथवा आयुको प्रतिनिधित्व गर्दछन् । जन्मको प्रथम क्षणदेखि दिन रातको ऋमले हाम्रो जीवनलाई छोट्याउँदै दुक्-याउँदै लगिरहेको हुन्छ । हामी दिन र रातसँगै मृत्युको संघारतिर धकेलिँदै गइरहेका हुन्छौँ ।

### च) चहिरहेको महको थोपा

यहाँ चुहिरहेको महको थोपाले सांसारिक सुखलाई बुभाउँछ । यसै सुखको आस्वाद र आसमा जीवनको गरिमा र सार्थकताप्रति हामी बेखंबर भइरहेका छौँ ।

### छ) बचाउन खोज्ने करूणावान पुरुष

यहाँ त्यो मानिसलाई बचाउन हात बढाउने त्यो करुणावान पुरूष अरु कोही नभई स्वयं बुद्ध हुनुहुन्छ । उहाँले बाटो बिराएका मोघ पुरूषहरूलाई सही बाटो देखाइदिने र जंगलको काँडाको भ्याङ्गसरिको संसारबाट बाहिर लगिदिने काम गर्नुहुन्छ । तर बिडम्बना के छ भने सांसारिक मानिसहरू क्षणिक सांसारिक सुखले अन्धा भई उहाँको सदुपदेश ग्रहण गर्दैनन् । प्रमाद र अज्ञानताको कारणले ससाररूपी जंगलको बाटो पार गर्न पनि सिकरहेका छैनन् । हात बढाउनेप्रति कोध गर्छौ । उपदेशरूपी सहयोगलाई स्वीकार्दैनौ ।

हामीले यस कथा-प्रसंगलाई हृदयदेखिनै चिन्तन-मनन गरी, यसको सारतत्वमार्फत जीवनलाई पनि बुभ्ग्नु आवश्यक छ । बुद्धजस्तो करुणावान पुरूषको शरण गमन गर्नु पनि आवश्यक छ । उहाँको अमृतमय शिक्षालाई ग्रहण गरी अनि धारण पालन पनि गरी यस जंगलरुमी संसारको काँढाको भ्याङ्गबाट यथाशिघ्र उम्कनु नै श्रेयस्कर हुन्छ । यसरी मात्र हामी निर्वाण-सूखको हकदार बन्धौँ ।

## ?**\***#\$?**\***#\$?**\***#\$

### च) दुःखको मार्ग त्याग

उहाँ बुद्ध भगवानले हामीमाथि अनुकम्पा राख्नुभई यो संसार सागरबाट उतीर्ण हुने जुन उपाय दिनुभयो त्यो उपायको अनुशरण गर्नु हामी सबैको साभा कर्तव्य हो र आफ्नो जीवनलाई सार्थक पार्नु हो । आफ्नो जीवनलाई दुःख-मुक्तिको बाटोमा अग्रसर गराउनु हो । यो त हामी सबैले आफू आफूले गर्नुपर्ने काम हो । यो काम अरू कसैले गरिदिएर हुँदैन । जसरी आफ्नो भोक शान्त गर्न वा पेट भर्न हामी आफैले खाइदिनुपर्छ । मुखमा खानेकुरा राखिदिनुप्न्यो, आफैले चपाउनुपन्यो, आफैले निलिदिनुप्न्यो अनिमात्र त्यो खानाले हाम्रो पेट भर्ज र हामीलाई फाइदा गर्छ । तर त्यो खाना अरूले खाइदियो भने हाम्रो पेट भर्वेन । हामी भोकै पर्छौँ । त्यस्तै बुद्धले देखाउनुभएको जुन बाटो हो, त्यो बाटो पनि वास्तवमा आफै हिड्नको लागि हो । त्यो हिडाइले हामीलाई दुःख-मुक्तिको अवस्थामा पुन्याउँछ ।

हामी सबैलाई चाहिने त दुःखबाट मुक्त हुनु हो । दुःख कोही चाहँदैनन् । सबै सुखै चाहन्छन् । तर सुख चाहियो भनेर खुरूक्क पाइने चीज होइन । आज हामी सुख चाहियो भनेर जित र जसरी प्रयत्न गर्छों, त्यो प्रयत्न गराइ गलत भएको हुनाले फेरिफोरि दुःख नै आइलाग्छ । त्यसबाट दुःखकै सम्बर्द्धनमात्र हुनजान्छ । इच्छित सुख त जिहले पिन प्राप्त भइराख्दैन । अहिले जुन सुखलाई हामीले सुख हो भनिराखेका छौं, त्यो वास्तवमा क्षणिक सुखको आभासमात्र हो । त्यो सुख भनाउँदोले अन्ततः दुःख नै दिन्छ । त्यो त दुःखको कारक-तत्व नै हो किनभने त्यो सुख त दुःखको पूर्वरूप सिद्ध भइदिन्छ । अर्को क्षण त दुःखमा परिणत भइहाल्छ । तर भगवान बुद्धले देखाउनुभएको जुन मार्ग हो त्यसमा आरूढ भएर जुन गन्तव्य फेला पार्छों त्यो नै परम सुखको अवस्था हो । त्यसैलाई निर्वाण भनिन्छ । त्यो अवस्था नै सदासदाको लागि दुःखबाट मुक्त रहेको अवस्था हो ।

वास्तवमा आज हामीले मनुष्यको भव पाएका छौँ । त्यसको भरपूर फाइदा हामीले लिन जान्नुपर्छ । खाने, लाउने, मोजमज्जा गर्नेमा भुलेर मात्र जीवन खेर फाल्न हुँदैन । खानेमात्र भए अन्य प्राणीहरूले पनि खाएकै छन्, बाँचेकै छन् । पशुको र हाम्रो जीवनमा के फरक देखियो खै ? केही न केही त फरक हुनैपऱ्यो । हाम्रो आध्यात्मिक आचरणले नै फरक पार्नुपन्यो । सद्धर्मका कुरा हामीले सुनेका छाँ, चर्चा गर्न जानेका छाँ, बुभेका पनि छाँ र धारण पालन पनि गरिरहेका छाँ भने मात्र हामी पशुको जीवनभन्दा माथि उठेको कुरामा गर्व गर्न मिल्छ, होइन भने हामी मानिस भएर पनि पशुको जीवन बिताइरहेका हुन्छाँ । यसो हुनाले बुद्धले के भन्नुभयो, किन भन्नुभयो भन्ने कुरा जान्नु बुभ्तृन अति आवश्यक छ । धर्मका कुरा अन्य प्राणीहरूले सुन्न, जान्न, बुभ्त्न सक्दैनन् । उहाँले त्यत्रो राजपाठ त्यागेर, सुख वैभव त्यागेर, आफ्ना जहान बच्चा त्यागेर जानुको अर्थ के ? भौतिक सुखभन्दा अति ठूलो सुख, कहिल्यै क्षय नहुने सुख पाउनको लागि हो । दृःख पाउनको लागि होइन ।

प्रायः बुद्ध-शिक्षालाई नबुभेकाहरू भन्छन् — बुद्धले दुःख पाउन त्यत्रा दरवार र सुख सयल त्यागेर गएका हुन् । वास्तवमा यो बुद्धलाई निचनेका लोकजनहरूको भनाइ हो । यो लौकिक भनाइ हो । लौकिकताबाट अलि माथि उठेर सोच्ने हो भने बुद्ध सही हुनुहुन्छ भन्ने कुरा छर्लङ्ग हुन्छ । त्यसकारण हामीले जुन सुखको कल्पना गरिरहेका छौँ, त्यो सुख वास्तवमा सुख नै होइन र सत्य पनि होइन । त्यसलाई बुद्धले सत्य भन्नुभएको छ ।

दुःख-सत्यलाई अनुभूतिको स्तरमा बुभ्गृनुपर्छ । अतः बुद्ध-शिक्षालाई जित सिकन्छ त्यति बढी मात्रामा सुन्नुपर्छ किनभने पिहलो कुरा त मनग्यरूपमा सुन्नु नै हो । सुनेपिछ त्यसलाई चिन्तन-मनन गर्नुपर्छ र बिल्योसित धारण गर्नुपर्छ । यो यो कुरा बुद्धले भन्नुभएको छ, यो कुरा हो कि होइन, यो हाम्रो व्यावहारिक जीवनमा कितको फाइदाजनक छ वा यसले दुःख नास गर्ने हो कि होइन इत्यादि कुराको चिन्तन चल्नुपर्छ र सत्य हो भन्ने लागेमा त्यसलाई स्वीकार गर्नुपर्छ । यदि दुःख मुक्त हुन चाहन्छौँ भने हामीले त्यसलाई अनुशरण गर्नुबाहेक अरू आनाकानी गर्ने कुरै आउँदैन । यदि चाहँदैनौँ भने अपायको बाटो त छँदैछ, अकुशल कर्म त छँदैछ, जित पाप कर्म गरे पिन भयो । संसारमा फन्फिनने बाटो लामो हुन्छ र दुःखमा पिल्सिने अवधि असीमित हुन्छ । तर संसारमा आएपिछ अनेकन दुःख भेल्नुपर्ने, जीवन धारण गरेपिछ यो दुःख, त्यो दुःखको फन्दामा पर्नुपर्नेहुन्छ त्यसैले संसारमा घुम्नुपर्ने बाटो चाहिदैन भन्ने हो भने हामीले दुःख-मुक्तिको बाटो अपनाउनुपर्छ ।

मोटामोटीरूपमा त चार प्रकारका दुःख त प्रष्टै देखिराखेका छौँ

— जन्मनुपर्ने, रोगव्याधि हुने, बुढाबुढी हुने र मर्नुपर्ने । यीबाहेक आआफ्ना कर्म अनुसारले भोग्नुपर्ने अन्य शरीरिक र मानसिक दुःखहरू अनेकन छन् । यसरी दुःखको खाडलमा पिल्सिरहनुभन्दा यो खाडलबाट उम्कन खोज्नु हामी सबैको अधिकार पनि हो कर्तव्य पनि हो । मानिसले अधिकारमात्र खोजेर हुँदैन, कर्तव्य पनि निभाउनुपर्छ । वास्तवमा कर्तव्य निभाएर अधिकार पाएको राम्रो हुन्छ । अधिकार पाएर कर्तव्य निभाइएन भने त्यो अधिकारको केही अर्थ रहँदैन । हामी मानिसहरूले जीवनलाई सपार्ने अधिकार छ, जीवनलाई सार्थक पार्ने अधिकार छ, जीवनलाई दुःखबाट विमुक्त गर्ने अधिकार छ । तर कर्तव्य पूरा गरेमात्र यो अधिकार फलिभुत हुनसक्छ । त्यसकारण अधिकार र कर्तव्य दुवैलाई ध्यानमा राखेर हामीले बुद्ध-शिक्षालाई जित सिकन्छ त्यित बढी सुन्नुपर्छ, धारण गर्नुपर्छ र पालन पनि गर्नुपर्छ ।

बुद्ध भन्नुहुन्छ कि हामीमा बहुश्रुत धन हुनुपर्छ । बहुश्रुत भनेको धेरै कुरा सुनेर बुभेर जानेको ज्ञान हो । प्रकृतिले पनि हामीलाई कान दुईटा दिएको छ, मुख एउटामात्र । कान दुईटा दिएको अर्थ धेरै सुन, यताबाट पनि उताबाट पनि सुन भनिएको हो । मुख एउटा दिएको अर्थ थोरै मात्र बोल, चा<mark>हिएको मात्र बोल भनिए</mark>को हो । यसबाट पनि थाहा हुन्छ कि हामी बहुश्रुत हुनुपर्छ । बुद्धले हामीमा ७ प्रकारका धन हुनुपर्छ भन्नुभएको छ । ती ७ प्रकारका धन भनेको – श्रद्धा, शील, हिरि, ओतप्प, बहुश्रुत, त्याग र प्रज्ञा हुन् । त्यसैले यहाँ धन भनिएको रूपियाँ-पैसा, घर-खेत, जग्गा-जमित, गहना-पात इत्यादिलाई भनिएको होइन । हामीले त भौतिक धन तथा भरे छोडेर जानुपर्ने धनलाई नै धन मानिरहेका छौँ, तर यी वास्तविक धन होइनन् । यथार्थमा यी त हामीलाई भवमा ड्लाइराख्ने वन्धन हुन् । बुद्ध भन्नुहुन्छ, यस्ता धनरूपी वन्धनको पकडबाट सर्वथा मुक्त हुनुपर्छ । यो वन्धनबाट मुक्त हुनु नै साँच्यैकै सुख प्राप्त गर्नु हो भने यी वन्धनले पनि बाँधिएर पनि बरने, सुख पनि प्राप्त गर्छु भन्ने, यो त मनासिव भएन । विष पनि खाएर बाँचिराख्छु भन्ने सोच नै अनर्थपूर्ण छ । यदि बाँच्ने नै हो भने विष नखाइदिनुपर्छ । विष नखानुको अर्थ अकशुल कर्मलाई छोड्नु हो । अकुशल चित्त र अकुशल चेत्रसिकहरूको चर्तिकलालाई बन्द गर्नुपर्छ । कुशल कर्म सम्पादन गर्नुपर्छ । कुशलले अकुशललाई विस्थापित गर्नुपर्छ । मनका फोहर क्लेशलाई सफाचट पार्नुपर्छ । बेलाबेलामा

### निट्ठित समाप्त भवतु सब्ब मंगल । (सबै सत्वप्राणीहरूको कल्याण होस् ।)

### रूपेन संकिलेत्थेन न किलेसन्ति मानव । रूप सुद्धं विसुद्धन्ति, नआक्सातं महेसिनं ।।

अर्थ -

रूप फोहर हुँदैमा कसैलाई फोहरी भन्न हुँदैन । त्यस्तै रूप सफा हुँदैमा त्यो ब्यक्ति पवित्र हो भनेर पनि भगवानले भन्नुभएको छैन ।

> चित्तेनं संकिलेत्थेन, किलेसन्ति मानव । चित्त सुद्धं विसुद्धन्ति, इति वृता महेसिनं ।।

अर्थ -

चित्त दुषित छ भने त्यो न्यिक्त फोहरी हो । चित्त शुद्ध हुनेलाई मात्र पवित्र न्यिक्त हो भनेर भगवानले भन्नुभएको छ ।

### परिच्छेद - १०

### उपसंहार

### (धर्मलाई जानौँ अनिमात्र मानौँ र निर्वाणमुखी बनौँ।)

धर्म धर्म भनी सबै कराइरहेका छन् । धर्म गर्नुपर्छ पनि भन्छन्, आआफ्नो मान्यतामुताविक धर्म गरिरहेका पनि छन् । आआफ्नो मान्यता र विश्वासमा आधारित हुनाले धर्म गराइमा विविधता आए । विविधता आउँदा ती धर्महरू साम्प्रदायिक भइदिए । धर्म साम्प्रदायिक बनिदिदा तेरो धर्म र मेरो धर्म भन्ने धारणा हावी भयो । फेरि मेरो धर्म ठूलो तेरो सानो भन्ने दर्प पनि पलायो । यही दर्पको कारणले इतिहास साक्षी छ, धर्मको नाउँमा अनेक युद्धहरू लिडए । धर्मको अवमूल्यन भयो ।

धर्म चाहिने समन्वय अथवा मेलिमलापको लागि हो । शान्तिको लागि हो । भाइचाराको लागि हो । आध्यात्मिक उन्नितको लागि हो । मानव जीवन सुन्दर, सुखी र सार्थक बनाउनको लागि हो । यसका लागि धर्म चाहिन्छ तर अनेक प्रकारका धर्म भने होइन । धर्मको अगाि कुनै विशेषण थिपिदेदा धर्म बिटुलो हुन गएको छ । धर्म त शुद्ध, सत्ययुक्त र कल्याणकारी हुनुपर्छ । यदि त्यो धर्मले अशान्ति ल्याउँछ, वैमनस्यता ल्याउँछ, असत्यको जगमा उभिएको छ भने त्यो धर्म मानवको हितमा हुन सक्दैन र त्यो धर्म धर्मको नाममा कलक भइदिन्छ । मानव जीवन सफल र सार्थक बनाउन त एउटै धर्म भए पिन काफी हुन्छ । एउटै धर्ममा तेरो मेरो भन्ने हुँदैन, ठूलो सानो भन्ने गुन्जाइस पिन आउँदैन । यसको लागि त्यो धर्म वैज्ञानिक, मुक्ति प्रदायक, दुःखबाट सदाको लागि उतार्ने विधि र प्रयोगसिहतको हुनुपर्छ । यसमा पूर्वाग्रह राखिनुहँदैन ।

अब धर्म गर्नुपर्छ भनेर त थाहा छ । धर्म पनि गरिटोपल्दै छ । परम्पराको बोभ्र सिकनसकी बोक्ने जमर्को पनि गरिदैछ तर धर्म वास्तवमा के हो थाहा छैन, धर्म किन गर्नुपर्छ भन्ने पिन थाहा छैन, धर्म कसरी गर्नुपर्छ भनेर पिन थाहा छैन, के गर्दा धर्म हुन्छ, के नगर्दा धर्म हुन्छ त्यो पिन थाहा छैन भने हाम्रो धर्म गराइ फलदायक बन्दैन, बिनरहेको छैन । यसले गर्दा शान्ति आकासको फल भइदिएको छ ।

हामी शान्ति शान्ति भनी कराइरहेका छौँ तर शान्ति कतै दृष्टिगोचर हुँदैन । आफूबाट शान्ति सम्भव नभएको देखेर हामी ईश्वर, देवदेवीलाई गुहार्दछौँ । विचरा उनीहरूले पनि के गरोस्, उनीहरू पनि लाचार र असमर्थ छन् । शान्ति कायम गरिदिने काम उनीहरूको बलबुत्ताबाट बाहिरको साबित भएको छ । कामकुरो बिगार्ने मानिस, बिग्रेको सपार्ने ईश्वर ? यो कसरी हुनसक्छ ? जसले फोहर गरेको छ, उसैले सोहोर्नुपर्छ । भनाइको तात्पर्य मानिस नै भौतिकताले मात्र होइन, आध्यात्मिक तवरले पनि सबल र सक्षम बन्नुपर्छ । समस्या आध्यात्मिकताको छ । अतः उपाय आध्यात्मिक उन्नतिबाट खोजिनुपर्छ ।

सबल र सक्षम बन्न मानिसले शुद्ध धर्मको घेराभित्र बस्नुपर्छ । शान्तिका आधारभूत नियमहरूको पालना गर्नुपर्छ । आफ्नो शरीर र वचनलाई धर्मपूर्वक प्रयोग गर्नुपर्छ । आफ्नो विक्षिप्त मनलाई तह लगाउनुपर्छ । मनमा यथार्थ ज्ञानको ज्योति बाल्नुपर्छ र त्यही ज्योतिको प्रकाशमा व्यक्ति, वस्तु र परिस्थितिलाई यथाभूतरूपमा प्रज्ञापूर्वक हेर्ने जान्नुपर्छ । अनित्य, दुःख र अनात्मालाई भाविता गर्नुपर्छ । आफुनो अभ्यान्तरमा चियाउनुपर्छ । आफूले आफैलाई चिन्नुपर्छ । यसरी चिन्न र जान्न साम्प्रदायिक धर्मको होइन, सद्धर्मको अनुशरण गर्नुपर्छ । आफुनो स्वर्गको सिढी आफैले तयार गर्नुपर्छ । नभए, नरक भर्ने भऱ्याङ आफैले निर्माण गर्न पुगिन्छ । ईश्वर भनिने कुनै शक्ति वा तत्वलाई न त जस नै दिन मिल्छ, न त दोष नै । उनको अस्तित्व भए पनि नभए पनि मानिसको अस्तित्वमा कुनै प्रभाव पर्ने होइन । आफ्नो कल्याण अकल्याण गर्ने मानिस आफै हुन् । आफ्मा प्रज्ञाको प्रकाश भित्र्याउनुपर्छ । त्यसै प्रकाशमा मात्र कुन, कस्तो, कहाँ भन्ने कुरा प्रष्ट देखिन्छ । कल्पना गर्नेपर्दैन । त्यहीं सत्यज्ञानको उजागर हुन्छ । कसैमा भर पर्नेपर्दैन । आफ्नो मालिक आफै होइन्छ । आफ्नो मुक्तिदाता आफै होइन्छ । निरीह बनिरहन पर्दैन ।

धर्मलाई चिन्नै सकेको छैन भने मानिस बिचराले के गरोस् ? आँखाभरि आँसु ल्याई 'लौ न म के गरूँ।' भन्नुबाहेक के गरोस् । धर्मका खास तीन अङ्ग हुन्छन् ती हुन् – शीलको पालन, समाधिको अभ्यास र प्रज्ञाको विकास । यी तीनको अनुशरण र अनुशीलनबाट दुःख-मुक्तिको अवस्थालाई साक्षात्कार गर्न सिकन्छ । यो काम मानिस स्वयंले गर्नुपर्छ । कसैले आएर यो काम उसको लागि गरिदिंदैन ।

शीलको पालना भनेको आफ्नो शरीर र वचनलाई नियन्त्रण गर्नु हो । शरीरले यस्तो काम नगर्नु जुन आफ्नो लागि पनि अर्काको लागि पनि हानीकारक होस् । वचनले पनि यस्तो वचन नबोल्नु जुन अरूको मन बिभाउने, कलह ल्याउने, समय बर्बाद पार्ने खालको होस् । शीलपालनमा आउने पाँच आधारभूत नियम यिनै हुन् —

- क) अरूके प्राण हरण नगर्नु, बरू बचाइदिनु,
- ख) कसैको धनमाल जबरजस्ती आफ्नो नबनाउनु, बरू दानमा केही दिनु,
- ग) परस्त्री परपुरूष गमन नगर्नु, बरू आफूभन्दा कम उमेरकालाई भाइ वा बहिनी र आफूभन्दा बढी उमेरकालाई दाजु वा दिदीको व्यवहार गर्नु,
- घ) भूठ बोली कसैको जीवनमा विष नघोल्नु, बरू सत्य र प्रिय कुरा गरी भलो गर्नु र
- ङ) मादक <mark>पदार्थ सेवन गरी आफ्</mark>नो परिवार वा समाजमा अशान्ति नल्याउनु बक्त स्वच्छ विचार र मनले सबैको भलो चिताई सेवा गर्नु ।

यति पाँच नियमको मात्र सबैले पालना गर्ने हो भने यो विश्व आसातीतरूपमा कताबाट कता पुग्थ्यो । कुनै पनि वर्णित स्वर्गभन्न्दा कम हुँदैनथ्यो । आज हाम्रो जीवनमा अशान्ति छ, समाजमा विकृति छ, देशमा हाहाकार छ, विश्वमा युद्धको बादल मडारिरहेको छ । किन त ? यिनै पाँच नियमको पालना नभएकोले हो । यी पाँच नियमलाई नै पञ्चशील भनिन्छ ।

समाधिको अभ्यास पनि त्यतिकै अनिवार्य हुन्छ । सबै गर्ने गराउने मनले नै हो । मनको आदेस नभए शरीर वचनले कुनै काम पनि अघि सरी गर्दैन । त्यसै मनलाई तह नलगाई हुँदैन । तह लगाउने मात्र होइन, मनलाई स्वच्छ र पवित्र पनि पार्नुपर्छ । नयाँ सस्कार थपिन नदिने मात्र होइन, पुरानोलाई पनि निमित्यान्न पार्नुपर्छ । यसरी हामी जन्म-मरणको चकबाट छुट्कारा पाउन सक्दर्छौं । यो काम पनि हामी आफैले गर्नुपर्छ । कसैले आएर मुक्ति दिने होइन ।

'पञ्जा नरानं रत्तन' अर्थात् प्रज्ञा नै मानिसको अमूल्य निधि हो । प्रज्ञाहीन मानिस पशुमा गनिन्छ । प्रज्ञाको सहायताले नै हामीले हामीभित्रका शत्रुहरूलाई गलहत्याउन सक्दछौँ । ती शत्रु भनिएकाहरू यिनै हुन् – लोभ, कोध, मोहान्धकार, घमण्ड, अहंकार, वैमनस्यता, ईर्ष्या इत्यादि । यिनीहरू भइन्जेल हामी दुःखबाट उन्मुक्ति पाउन सक्दैनौँ । यिनीहरूको पूर्णतया विनास भएपिछमात्र अन्तिम सत्य निर्वाणको साक्षात्कार हुन सक्दछ । यसको लागि प्रत्यक्ष ज्ञान वा यथाभूत ज्ञान वा प्रज्ञाज्ञान अनिवार्य हुन्छ । यसको गैरहाजिरीमा मनको अशुद्धि वा क्लेश हट्न सक्दैन र निर्वाण सुख पनि पाउन सिकंदैन ।

धर्मको यथार्थ स्वरूप त विशुद्ध हुन्छ । धर्मको विशाल छातीभित्र सबै अट्छन् । कोही पनि पाखा पर्देनन् किनभने धर्मको उद्देश्य नै सार्वजनीन हुन्छ, सार्वदेशिक हुन्छ र सार्वकालिक हुन्छ । यसले दसै दिशाका जीवहरूको कल्याण साधेको हुन्छ । यसको कार्यक्षेत्रअन्तर्गत सबै स्थान, देश र सम्पूर्ण लोक नै परेका हुन्छन् । धर्मले पहिले पहिले पनि कल्याण गरेको थियो, वर्तमानमा पनि कल्याण गरिरहेको छ र भविष्यमा पनि विना भेदभाव कल्याण गरिरहने नै छ । बरू एउटा सर्त के छ भने मानिसले धर्मको धारण र पालन गर्नुपर्दछ । 'धर्ममो हवे रक्खति धम्मचारी'ति' भनिएभै धर्मचारीलाई धर्मले रक्षा गर्दछ । धर्मलाई निचनेका, अभ्यासबाट दूर रहेका, नजानी नबुभी परम्परादेखि आएका भन्दै धर्मको मर्म नबुभेकालाई भने धर्मले रक्षा गर्दैन । स्मरण रहोस्, यहाँ धर्म भनेर भनिरहेको शील, समाधि र प्रज्ञाको अभ्यास वा भावितालाई हो, कुनै साम्प्रायिक धर्मलाई भने होइन ।

धर्म भनेको मन्दिर, गुम्बा, विहार, मस्जिद, गिर्जाघरमा वा ध्यान केन्द्रहरूमा हुँदैन । मन्दिरमा त पुजारी हुन्छ, गुम्बामा लामा भिक्षुहरू हुन्छन्, विहारमा भिक्षु भिक्षुणीहरू हुन्छन्, मस्जिदमा मुल्लाह हुन्छ, गिर्जाघरमा पादरी हुन्छन् र आआफ्ना ईष्ट देवदेवीहरूका प्रतिमूर्ति राखिएका हुन्छन् । त्यहाँ त धर्म सुन्न सिक्न पाइन्छ, वा धर्मको अभ्यास गर्न पाइन्छ । वास्तवमा धर्म त शरीरमा पाइन्छ ।

शरीरमार्फत् नै गरिनुपर्छ । दुःख शरीरमै हुन्छ, दुःखका कारणहरू पनि शरीरमै हुन्छन्, दुःख-निरोधको अवस्था भेट्टाउने उपाय पनि शरीरमै छ । धर्मको अन्तिम उद्देश्य भनेको दुःखबाट मुक्त हुनु हो । शरीरबाहिर दुःख-मुक्तिको उपाय भेट्टिदैन । जाने शरीरमार्फत् दुःख निवारण गर्न पनि सिकन्छ, नजाने घोर नरकको अवस्थामा पर्न पनि सिकन्छ । त्यसैले धर्मलाई चिनेर जानेर बुभेर मात्र अपनाउनुपर्छ, परम्परादेखि चल्दैआएको भन्दै आँखा चिम्लेर धर्मलाई अपनाउनुहुँदैन । यसबाट आफ्नै दुर्गति हुन्छ । सुगतिमा पुग्नु, दुर्गतिमा भर्नु वा निर्वाणिक अवस्था प्राप्त गर्नु आफ्नै हातको कुरा हो, आफ्नै कर्ममा निर्भर हुने कुरा हो र आफ्नै कोशिसमा भर पर्ने कुरा हो ।

अतः बुद्ध शासन भेट्टिएको बेला, नरजन्म पाएको बेला, धर्म सुन्ने बुभ्गने अवसर जुरेको बेला, सिकाउन बुभाउने गुरू आचार्यको सानिध्य मिलेको बेला, अभ्यास पनि गर्न छेकथुन नभएको बेला प्रमादी भएर नबसौँ, धर्ममा प्रवृत्त होऔं र 'सुणाथ, धारेथ, चराथ, धम्मे' को मूल मन्त्रलाई घोकौँ र कार्यान्वयन पनि गरौँ भन्ने मंगल-कामना व्यक्त गर्दछ ।

अस्तु ।

साधु ॥ साधु ॥ साधु ॥।

भवतु सब्ब मंगल ।

### धर्म भनेको

१) ज्ञान हो।

- २) पुण्य हो ।
- ३) कर्तव्य पालन हो ।
- ४) प्रकृतिको नियम हो।
- ५) स्वभाव-धर्म हो।
- ६) शरण स्थल हो।
- ७) निर्वाण-मार्ग हो ।
- ८) परमार्थ-धर्म हो ।
- ९) पदार्थ वस्तु, व्यक्ति र परिस्थिति हो।
- १०) मनमा धारण हुने कुरा हो।

(बुद्ध, धर्म र संघको वन्दना)

नमामि बुद्धं गुणसागर तं,
गुणका सागर हुनुभएका बुद्धलाई वन्दना ।

नमामि धम्मं सुगतेन देसितं,

उहाँ बुद्धद्वारा उपदेशित धर्मलाई वन्दना ।

नमामि संघं मुनिराज सावकं,

उक्त धर्मको मार्गमा आरूढ भएका संघलाई वन्दना ।

(मैत्री-भावना)
सत्ता सद्य होन्तु सुसि अवेरा,
सम्पूर्ण सत्त्व प्राणीहरू सुखी र वैररहित होउन् ।

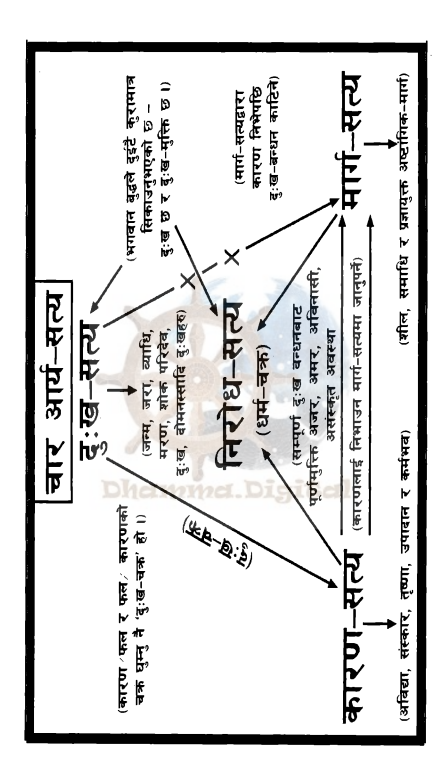
(अशुभ-भावना)

भित्रबाट दुर्गन्धले युक्त छ ।

(मरणानुस्मुति-भावना) गच्छन्ति सब्बे मरणं अहं च । सबै प्राणीहरू मरणशील छन्, म पनि एकंदिन मर्नु छ ।

**፞ዀዀዀዀዀዀዀዀ** 

धर्मविहारी पुरूष होऊन्, धर्मविचारी नारी । धर्मवन्त सन्तान होऊन्, होउन् निर्वाण-लामी ।। (एकाघरका पुरूष, नारी र सन्तान सबै धर्ममा रम्ने होऊन् र निर्वाण-लाभी होउन् ।)







Downloaded from http://dhamma.digital

### लेखक श्री दोलेन्द्ररत्न शाक्यका हालसम्म प्रकाशित भइसकेका कृतिहरू



