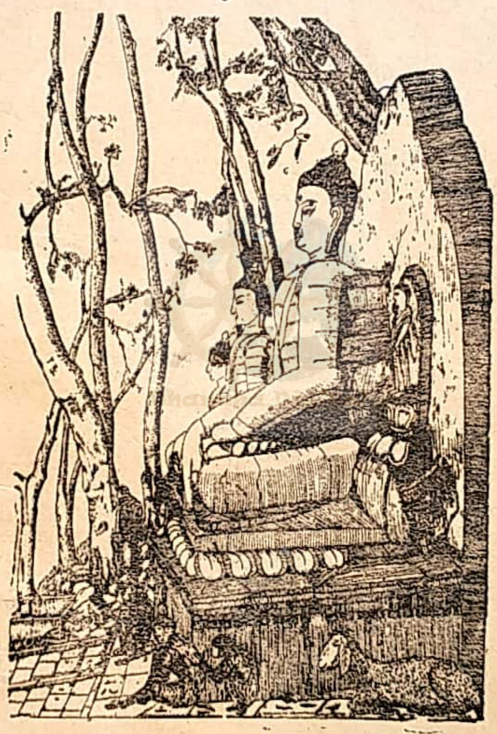
## इतिवुत्तक (भगवान बुद्धका वचनहरू)

भिक्षु धर्मरक्षित



धनुवादकः **अर्जुन पाख्रिन** 

## इतियुत्तक (भगवात बुद्धका वचनहरू)



## भिक्षु धर्मरक्षित

**भनुवादक** अर्जुन पाख्निन प्रकाशकः नन्द सिद्धि गुभाजुः मखंबही, काठमाडौं

बुद्ध सम्वतः २५३४

विक्रम सम्वतः २०४५

ई. स. १६६१

पहिलो संस्करणः ५०० प्रति

Dhamma Digital

मुद्रकः

शारदा प्रिन्टिङ्ग प्रेस

न्ह्रसाल, धर्मपथ, काठमाडी निर्माणक फोन:- २२२-४२७

#### प्रस्तावना

बौद्ध उपासक श्री अर्जुन पाख्रिनद्वारा नेपाली भाषामा ग्रनुवाद गरिएको यो 'इतिवृत्तक' सुत्तपिटक अन्तर्गत खुद्धक निकायको चौथो ग्रन्थ हो। 'इतिवृत्तक' को शाब्दिक हुन्छ 'यसो भनियो' श्रर्थात् भगवान बुद्धले यसो भन्नुभयो भन्ने भावार्थ यस शब्दमा प्रयुक्त भएको छ । त्रिपिटकलाई तीनवटा निटकहरू भन्ने बुभ्नु पर्दछ । जस्ते- सुत्त पिटक, विनय पिटक र ग्रिभिघम्म पिटक । सुत्त पिटक भित्र दीघ निकाय, मिल्भिम निकाय, संयुक्त निकाय, अंगुत्तर निकाय र खद्धक निकायहरू पर्दछन्। फीर खुद्धक निकाय भित्र खुद्रक पाठ, धम्मपद, उदान, इतिवृत्तक, सुत्तनिपात, विमानवत्थु, पेतवत्थु, थेर गाथा, थेरी गाथा, जातक, निद्धे स, पटिसम्भिदामगा, अपदान, बुद्धवंश ूर चरियापिटक गरी जम्मा पच्चीस ग्रन्थहरू पर्दछन्। विनय पिटकभित्र पाराजिका, पाचित्तिय, महावग्ग, चुल्लवग्गः र परिवारः गरी जम्मा पाँच ग्रन्थहरू पर्दछन् । त्यसै गरी ग्रिभधम्म पिटक-भित्र घम्मसंगणी, विभङ्ग, घातुकथा, पुग्गलपञ्जत्ति, कथा-वत्यु, चमक र पट्टान गरी जम्मा सात ग्रन्थहरू पर्दछन्।

खुद्धक निकाय अन्तर्गतको यो चौथो 'इतिवृत्तक'
प्रत्यको वुद्ध धर्ममा ज्यादै महत्वपूर्ण स्थान छ। यस
इतिवृत्तक ग्रन्थमा भगवान बुद्धका सानातिना उपदेश र
विशेष प्रकारको उपदेश संग्रहित छन्। यसमा भएका उपदेश
अथवा बुद्धवचनहरू साना भएपनि ज्यादै गहन र मामिक पनि
छन्। त्यसर्थ यसमा भएका बुद्धवचनहरूको उचित तरिकाल
पालन गर्न सकेमा कुनै पनि व्यवितले समृद्धि, सुख र मृतिस
प्राप्त गर्न सकते कुरामा दुई, मत नहोला।

यस 'इतिवृत्तक' ग्रन्थमा ४ परिच्छेदहरू छन्। पहिलो, दोस्रो र तेस्रो परिच्छेदलाई त्रमशः ३,२ र ५ वगंहरूमा वांडिएका छन्। चौथो परिच्छेदमा वर्ग विभाजन गरिएको छन्। ११२ सूत्रहरू मएको यो इतिवृत्तक ग्रन्थ जुन 'वृत्तां हेतं भगवता, वृत्तमरहताति मे सुतं' (भगवानले यसो मसुभयो, ग्रहतले यसो भन्नभयो— यस्तो मैले सुने) भन्ने वावयवाट शुरू भएर भयम्पि ग्रत्थो वृत्तो भगवता इति मे सुतन्ति (यो कुरा पनि भगवानद्वारा भनिएको हो—यस्तो मैले सुने) भन्ने वावयसंग सूत्र पूरा हुन्छ।

वृद्ध धर्ममा यो इतिवृत्तक ग्रन्थको ज्यादै महत्व भएको हुनाले ने मेरो सल्लाह अनुसार अर्जुन पाछिनले यो नेपाली भाषामा, अनुवाद गर्नुभएको हो। पाली र हिन्दी भाषामा स्पष्ट वृभ्न नसक्तेहरूका लागि यो नेपाली अनुवाद ज्यादे उपयोगी हुनेछ। यस ग्रन्थमा उल्लेख गरिएका बुद्ध वचनहरू-लाई यथार्थ रूपमा बुभेर पालन गरी सुख, समृद्धि र मुक्ति प्राप्त गर्नका लागि म सर्वलाई मोग्रह गर्दछु।

श्रन्तमा श्रापना व्यस्त समयहरूलाई केही दिनको निम्ति पन्छाएर भएपनि यो 'इतिवृत्तक' को नेपालीमा श्रनुवाद गर्ने काम गरिदिनु भएकोमा म श्रर्जुन पाखिनलाई घन्यवाद दिन चाहन्छ साथै यस ग्रन्थको प्रकाशन गरिदिनु हुने श्रद्धा-वान, पुण्यकर्मी श्री नन्द सिद्धि गुमाजु प्रति पनि म हादिक कृतज्ञता प्रकट गर्दछ।

सर्वलाई सम्यक दृष्टि प्राप्त होस् ! सर्वको निष्या घारणा नष्ट होस् !!

घरान बुद्ध सम्बत २५३५

- भिक्षु धर्मवंश

## दुई शब्द

भिक्षु धर्मवंश (क्षेत्री कुलवाट प्रव्रजित हुन भएको, वर्मामा बुद्धधर्म र विपश्यना भावनाको अभ्यास गर्नुभएको र हाल घनकुटाको बुद्ध विहारमा घर्मको प्रचार र श्रम्यासमा लागिरहनु भएको) संग मेरो भेट भयो अनि उहाँले मलाई भन्नुभयो - "पाख्तिनजी ! तपाइलाई मैले खोजिरहेको थिए आज भेट भयो।" मैले वन्दना गरिसकेपछि भने-"भन्ते! कूनै खास काम थियो कि ?" उहाँले भन्नभयो- " 'इतिवृत्तक' भन्ने ग्रन्थ बौद्धहरूको लागि ज्यादै महत्वपूर्ण छ, तर यो ग्रन्थ नेपाली भाषामा उपलब्घ छैन ।" त्यसपछि उहाँले छोलाबाट भिक्षु घर्मरक्षित द्वारा हिन्दी अनुवाद गरिएको 'इतिवृत्तक' ग्रन्थ मलाई दिनुहुंदै फेरि भन्नुभयो- "यस ग्रन्थलाई सरल नेपाली भाषामा अनुवाद गरिदिन पन्यो । जतिसवदो चाँडो यस पुण्य कार्यलाई पूरा गर्नुहोस, छपाउने व्यवस्था म मिलाउने छू।' म भ्याउदिन भनेर मैले भन्न सिकन र अनुवाद गर्ने जिम्मा लिएं।

मेरो आपनो दैनिक कार्य ब्यस्तताबाट प्रलिश्रलि फुर्सद निकाल्दे यस ग्रन्थलाई मैले धर्मवंश भन्तेको इच्छानुसार चाँडै ने श्रनुवाद गरिसकें। मैले यस ग्रन्थलाई कोरा श्रनुवाद नगरी, मूल युद्ध वचनहरूको भावार्थमा फरक नपनें गरी, सर्वसाधारणले पढ्न र बुऊ्न सक्ते सरल नेपाली भाषामा अनुवाद गरेको छ । छिटो गरिएको काममा केही त्रुटी हुन सक्दछ । त्यसर्थ यसमा मवाट केही त्रुटीहरू भएका रहेछन् भने त्यसको लागि म हृदयदेखि ने क्षमा प्रार्थी छ र त्यस्ता त्रुटीहरूलाई अर्को संस्करणमा सच्चाउने प्रयत्न गर्नेछु ।

यस 'इतिवृत्तक' ग्रन्थको ग्रनुवाद गर्दा केही शब्दहरूलाई नेपाली ग्रर्थ लगाउंदा ग्रप्रासांगिक हुने सम्भावना भएको हुदा जस्तो थियो त्यस्तै नै राखेको छु। ग्रन्य महत्वपूर्ण शब्दहरूको ग्रर्थ र व्याख्या त ग्रन्तिम भागमा वोधिनी ग्रन्तर्गत दिइएके छ।

ग्रन्तमा यस्तो पुण्य काममा मलाई पनि सरीक गराउनु हुने भन्ते धर्मवंश प्रति म ग्राभार प्रकट गर्दछ । साथै यस ग्रन्थको प्रकाशनमा ग्राथिक सहायता गरिदिनु हुने महान पुण्यकर्मी श्री नन्द सिद्धि गुभाजुलाई पनि धन्यवाद दिन चाहन्छ ।

मंसीर पूर्णिमा बुद्धाब्द २५३४ वि.सं. २०४७ – प्रर्जुन पाखिन

## प्रकाशकीय मन्तव्य

विगत तीन दशकदेखि पूज्य बीद्ध थरवाद भिक्षुहरूसित निकट रहेर भगवान् बृद्धको सद्धर्म वारे केही ज्ञान गुण श्रध्ययन र अभ्यास गर्ने सुप्रवसर पाएकोमा मलाई घरे खशी र हर्ष लागिरहेको छ । वहाँहरूके सत्सङ्गवाट बुद्धका केही प्रमर तथा अमृतमय वाणीहरू सङ्गालिएका अनमोल घर्म ग्रन्थहरू प्रकाशन गर्ने शौभाग्य प्राप्त भइरहेको छ । यस सिलिसलामा पूज्य भिक्षु घर्मवंशज्यूको तर्फवाट भिक्षु घर्म-रिक्षतद्वारा हिन्दीमा सम्पादित तथा विद्वान अर्जुन पोरिजनद्वारा नेपालीमा अनुवादित यस 'इतिवृत्तक' वौद्ध ग्रन्थको पाण्डुलिपि हेनं मौका पाए । घरे सरल र मार्मिक रूपले प्रस्तुत भएको यो भगवान् बुद्धका इतिवृत्तक उपदेशहरू प्रकाशित गर्ने श्रद्धा ममा तुरूत्ते उत्पन्न भए र यसरी ने यो पुस्तक प्रकाशित गर्ने पाएको हो ।

'इतिवृत्तक' पवित्र बौद्ध घर्म ग्रन्थको एक ग्रिभित्र ग्रङ्ग हो। यसमा घरे ब्यावहारिक उपदेशहरू समावेश भएको पाइन्छ। ग्रतः पाठकवर्गले यो ग्रन्थ श्रद्धापूर्वक पढेर ग्रापनो मनुष्य जीवनमा ठूलो भाष्यात्मिक लाभ उठाउने छ भनी भाशा राख्दछ। यो नै भेरो तर्फवाट एक प्रकारको बुद्ध-धर्म-संघको भावपूर्ण पूरा हुनेछ।

श्रन्तमा मेरो मनोकामनानुसार प्रुफ समेत आफैले हेरेर यो पुस्तक छापी दिएकोले शारदा प्रिन्टिङ्ग प्रेसका सबै परिवारलाई हृदयदेखि धन्यवाद दिन चाहन्छु।

मखंबही, काठमाडौँ २०४८ वैशाख २६

- नन्द सिद्धि गुभाजु

## विषय-सूची

### पहिला परिच्छेद पहिला वर्ग

| विषय                             |                 | 73.                                   | ् पृष्ठ       |  |
|----------------------------------|-----------------|---------------------------------------|---------------|--|
| १. राग                           | •               | Mr. dis                               | 1 8           |  |
| २. द्वेष                         | 10              | art y "It                             | . 8           |  |
| ३. मोह                           | · 75            | 5 5                                   | ₹.            |  |
| ४-४. धमरल = कोव                  | T 💮             | 1.5                                   | 7             |  |
| ६. घमण्ड                         |                 |                                       | <b>á</b> .    |  |
| ७. सबै कुराको त्याग              |                 |                                       | ₹"            |  |
| द. श्रिमगानको त्याग              |                 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ٧.            |  |
| ९. लोभको त्याग                   |                 | ·                                     | ٧.            |  |
| १०. द्वेषको त्याग 🗠              | imma.Dig        | pical:                                | X             |  |
|                                  | दोस्रो वर्ग     | -1-1                                  |               |  |
| १. मोहको त्याग                   | in the state of | ristal P                              | 55.55         |  |
| २. क्रोघको त्याग                 | 77.3            | of the late.                          | <b>Ę</b>      |  |
| ३. ग्रमरखको त्याग                | 7               | 3 %                                   | ्र <b>६</b> : |  |
| ४. सर्वभन्दा ठूलो ढकर्न          | Y .             | 1119                                  | Θ,            |  |
| प्र. सवभन्दा ठूलो वन्धन          | 7               |                                       | 9:            |  |
|                                  |                 | · inn                                 | - F           |  |
| ्टः, स्राचितं भनग                | 11.7            | 1.,                                   |               |  |
| ६. उचित मनन<br>७. राम्रो मित्रता |                 |                                       |               |  |

| विषय                           | <b>पृ</b> ब्ह |
|--------------------------------|---------------|
| द. संघमा फूट                   | , 9           |
| ९ संघमा मेल                    | 9.            |
| ७०. नराम्रो चित                | १०            |
| तेस्रो वर्ग                    |               |
| १. पवित्र चित्त                | . ? 0         |
| २. पुण्य सुखकै नाम हो          | 28            |
| ३. पुण्य कार्यमा ढीलो नगर्नु   | १२            |
| ४. हड्डीहरूको कङ्काल           | . 23          |
| ५. छूटो बोल्नु                 | १३            |
| ६. वांडेर खानु                 | 88            |
| ७. मैत्री भावना                | . 28          |
| दोस्रो परिच्छेद                |               |
| पहिलो वर्ग                     |               |
| १. इन्द्रिय संयम               |               |
| २. इन्द्रिय सयम                | 80            |
| ३ सन्त्राम नकान्त्रे क्यानंत्र | १७            |
| V 35 777 777 777               | १८            |
| थ जगामे कीन                    | १इ            |
| ६ राम्रो शील                   | 38            |
| ७. सङ्कोच                      | 3.9           |
|                                | 3.8           |
| 2 STIT ITETER OF A             | . २०          |
| ८ लाभ सत्कारको लागि हैन        | 7.8.          |

| वि         | ावय .                                   | पृष्ठ            |
|------------|-----------------------------------------|------------------|
| 20.        | संवेगवाट मुनित                          | २१               |
|            | दोस्रो वर्ग                             | .)               |
| ₹.         | दुई वितकंहरू                            | 22               |
|            | दुई प्रकारका उपदेशहरू                   | .≅<br><b>?</b> ₹ |
|            | श्रसल खरावको ध्रुगुवा<br>बुद्धको स्पृहा | 28               |
|            | लाज र सङ्कोचद्वारा लोक चल्दछ            | े<br>२५          |
|            | GC                                      |                  |
| હ          | दुई प्रकारका निर्वाणहरू                 |                  |
|            | एकान्तवास गर्नु                         |                  |
| ٤.         | गुण युक्त हुनु                          | २५               |
| १०.        | जाग, उठ                                 | 35.              |
| ११.        | यी नरकमा जानेहरू हुन्                   |                  |
| १२.        | दुई मिथ्या घारणाहरू                     | .३०              |
|            | तेस्रो परिच्छेद                         | . ت              |
|            | तेस्रो परिच्छेद<br>पहिलो वर्ग           | .)<br>.)         |
| የ∙         | पापको मूल                               | <b>३</b> २       |
| ₹.         | तीन घातुहरू                             | 32               |
| ₹.         | तीन वेदनाहरू                            | 33               |
| ٧.         | तीन वेदनाहरू                            | स.<br>स.<br>स.   |
| <b>y</b> . | तीन खोजहरू                              | .38              |
|            |                                         |                  |

( মূ )

| ्रिह        | षय -                |                   | sar green     | Ses  |
|-------------|---------------------|-------------------|---------------|------|
| ͺͺ          | तीन खोजहरू          | 1-1-7             |               | 38   |
| , હં.       | तीन भाश्रवहरू       |                   | Years and a   | ३५   |
| <b>៤</b> .  | तीन ग्राश्रवहरू     |                   | Taller of Age | 34   |
|             | तीन तृष्णाहरू       |                   |               | 34   |
| 80.         | मारको राज्यबाट      | वाहिर निक्ल       | नु            | 3,5  |
| ,<br>,      |                     | दोस्रो वर्ग       |               | 3    |
| ₹.          | पुण्यका तीन साघन    | <b>ाह</b> रू      | . T. F.       | 38   |
| ે.ર.        | तीन चक्षुहरू        | · FIRE            | I'm Lus       | ३६   |
|             | तीन इन्द्रियहरू     | Ke Mi             | FI D. Troop   | ₹७   |
|             | तीन कालहरू          | - 1               | 3714 1        | ₹७   |
|             | तीन दुराचारहरू      |                   | / Tue 14      | ३८   |
|             | तीन सदाचारहरू       |                   | 10 Km = 1     | ३८   |
|             | तीन पवित्रताहरू     | ma.Digita         | ans to a te   | 3,5  |
|             | मौन भाव             |                   |               | 35   |
|             | मारको वन्घनबाट      | मुक्त             | • 1.          | 35   |
| <b>ξ</b> ο. | समुद्रपारी जानु     |                   |               | .80  |
| Fit.        |                     | तेस्रो वर्ग       | 1 2-1975      | ٠, . |
| 8.          | मिथ्या घारणाबाट     | नरकमा परि         | ন্ত্ৰ কৰি     | 80   |
| ٦.          | सम्यक दृष्टिबाट     | स्वर्ग प्राप्त हर | ख             | 81   |
| ₹.          | निस्तार             | _                 | - In a profit | .88  |
| ٧.          | निर्वाण शान्त हुन्छ |                   |               | 82   |

( ন )

| पृष्ठ      |
|------------|
| ४२         |
| 88         |
| <b>%</b> 4 |
| ४६         |
| শ্বত       |
| ষ্ঠত       |
|            |
| ४८         |
| 3&         |
| ઝ૪         |
| 30         |
| ४२         |
| ध्र        |
| ४४         |
| ሂሂ         |
| ሂሂ         |
| ५६         |
|            |
| थ्र        |
| 32         |
| ६०         |
|            |

(ट)

| विषय                                                                                             | <b>B</b> e2 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ४. तीन अग्निहरू                                                                                  | ٤ş          |
| थ. फेरो रोकिन्छ                                                                                  | ٤٦          |
| .६. कामको उत्पति                                                                                 | C >         |
| ७ संसारदेखि पार भएकी                                                                             |             |
| <ul><li>उत्तम पुरुष को हो ?</li></ul>                                                            | 83          |
| ह. धर्मदान नै श्रेष्ठ हो                                                                         | ξų          |
| १०. त्रैविद्य ब्राह्मण को हो ?                                                                   | ξų          |
|                                                                                                  |             |
| चौथो परिच्छेद                                                                                    | .20         |
| १. बुद्ध श्रनुत्तर वैद्य हुनुहुन्छ                                                               |             |
| ेर. चारवटा सुलभ चीजहरू                                                                           | . ६८        |
| ३. म्राश्रवहरूको क्षय कसरी हुन्छ ?                                                               |             |
| . ४. श्रसली श्रमण प्रथवा बाह्मण                                                                  | ७०          |
| . ४. उहाँको दर्शन लाभदायक छ                                                                      | 90.         |
| ्र६. तृष्णाको कारणले भवचकमा परिन्छ्र कि विश्वा                                                   | ्७२         |
| ्.७ माता पिता नै ब्रह्मा हुन्                                                                    | ७२          |
| इ. परस्परको सहयोगबाट मुक्ति हुए किसी स्थानी                                                      | ۶υ.         |
| ्र. त्यो बुद्धलाई चाहन्छ                                                                         | ७४          |
| १०. पार भएको व्यक्ति                                                                             | ७४          |
| ११. निर्वाण कसले पाउँछ ?<br>१२. शीलवाट युक्त भएर विहार गर<br>१३. बुद्ध तथागत किन कहलाउनु हुन्छ ? | ७६          |
| १२. शीलवाट युक्त भएर विहार गर                                                                    | ७७          |
| १३. वुद्ध तथागत किन कहलाउनु हुन्छ ?                                                              | . w=        |

# इतिवृत्तक पहिलो परिच्छेद

पहिलो वर्ग

#### १. राग

यस्तो मैले सुनें, भगवानले यसो भन्नुभयो- भिक्षुहरू हो ! एउटा कुरोलाई छाड । म तिमीहरूलाई भ्रनागामी वनाउने जिम्मा लिन्छु । \* कुन एउटा कुरालाई छाड्नु ? भिक्षुहरू हो ! त्यो एउटा कुरो हो लोभ - यसलाई छाड । म तिमीहरूलाई यनागामी वनाउने जिम्मा लिन्छ ।

भगवानले यो कुरो भन्नु भयो। वहाँ यसरी भनिन्छ-"जून लोभले लोभी भएर प्राणीहरू दुर्गतिमा पुग्दछन्, त्यस्तो लोभलाई योगीहरूले राम्ररी जानेर छाडिदिन्छन्। तिनीहरू त्यसलाई छाडेर फेरि कहिलै यस संसारमा आउदैनन् ।'' यी कुराहरू भगवानले भन्नु भयो । यरतो मैले सुने ।

#### २. द्वेष

भिक्षहरू हो ! एउटा कुरोलाई छाड । म तिनीहरूलाई अनागामी वनाउने जिम्मा लिन्छु । कुन एउटा

<sup>\*</sup> जुन शब्दहरूमा १,२ ग्रादि ग्रङ्क मुद्रित भएको छ ती शब्दहरूको व्याख्या 'वोधिनी' मा गरिएको छ । कृपया ग्रन्थको ग्रन्तिम भागमा हेर्नुहोला ।

कुरोलाई छाड्नु ? भिक्षुहरू हो ! त्यो एउटा कुरो हो द्वेप-यसलाई छाड .....।

'ज़न द्वेषले गर्दा नराम्रो मन भई प्राणीहरू दुर्गतिमा पुग्दछन्। त्यस्तो द्वेषलाई योगीहरूले राम्ररी जानेर छाडि. दिन्छन्। तिनीहरू त्यसलाई छाडेर फेरि कहिले यस संसारमा भ्राउँदैनन् ....।"

#### ३. मोह

भिक्षुहरू हो ! एउटा कुरोलाई छाड । म तिमीहरूलाई अनागामी वनाउने जिम्मा लिन्छु । कुन एउटा कुरालाई छाड्नु ? भिक्षुहरू हो ! त्यो एउटा कुरो हो मोह - यसलाई छाड ।

''जून मोहले गर्दा मूढ भएर प्राणीहरू दुर्गतिमा पुग्दछन्, त्यस्तो मोहलाई योगीहरूले राम्नरी जानेर छाडिदिन्छन्। तिनीहरू त्यसलाई छाडेर फेरि कहिलै यस संसारमा भ्राउदैनन् ''''।'

## ४-५. अमरख (असहनशीलता अथवा ऋोध)

एउटा कुरोलाई छाड़ । कुन एउटा कुरोलाई छाड़न ? भिक्षुहरू हो ! त्यो एउटा कुरा हो स्रक्ष (मामर्प, माख, ग्रमरख ग्रथवा कोघ) यसलाई छाड .....। ''जुन ग्रमरखबाट (कोघवाट) ग्रमरखी भएर प्राणीहरू दुर्गतिमा पुग्दछन्। त्यस्तो ग्रमरखलाई योगीहरूले राम्नरी जानेर छाडिदिन्छन्। तिनीहरू त्यसलाई छाडेर फेरि कहिले यस संसारमा ग्राउंदैनन् ……।'

#### ५. घमण्ड

भिक्षुहरू हो ! एउटा कुरोलाई छाड । कुन एउटा कुरोलाई छाड्न ? भिक्षुहरू हो ! त्यो एउटा कुरो हो घमण्ड-यसलाई छाड ...... ।

''जुन घमण्डले मात्तिएर प्राणीहरू दुर्गतिमा पुग्दछन्, त्यस्तो घमण्डलाई योगीहरूले राम्ररी जानेर छाडिदिन्छन्। तिनीहरू त्यसलाई छाडेर फेरि कहिले यस,संसारमा म्राउदैनन् ……।

#### ६. सबै कुरांको त्याग

भिक्षुहरू हो! सब राम्रा नराम्रा कुराहरूलाई राम्ररी नजानी, त्यसवाट मन नहटाई, त्यसलाई नछोडी कुनै पनि मानिस दु:ख हटाउनमा समर्थ हुन सक्दैन। भिक्षुहरू हो! सबै राम्रा नराम्रा कुराहरूलाई राम्ररी जानेर, त्यसवाट मनलाई हटाएर, त्यसलाई छाडेर कुनै पनि मानिसले दु:ख-लाई हटाउन सक्दछ .....।

"जसले सबै कुरालाई सबै प्रकारले जानेर त्यस प्रति राग राख्दैन, उसैले सबै कुरो बुकेर सबै दुःख प्रति प्रतिक्रमण गरेका छन्।"

#### ७. अभिमानको त्याग

भिक्ष् हहा ! मानलाई राम्ररी नजानी, त्यसवाट मन-लाई नहटाई, त्यसलाई नत्यागी कुनै पनि मानिस दु:खनाई नाश गर्न समर्थ हुंदैन । भिक्षुहरू हो ! मानलाई राम्ररी जानेर, त्यसवाट मनलाई हटाएर, त्यसलाई त्यागेर कुनै पनि मानिस दु:खलाई नाश गर्न समर्थ हुन्छ .....।

'मानवाट युक्त, मानवाट वाँ घएको प्राणीहरू संसारमा छन्। जसले मानलाई छाड्दैन त्यो फेरि संसारमा ग्राउंछ तर जसले मानलाई छाडेर, मानलाई खतम पारेर विमुक्त भएको हुःछ उसले मानको बन्धन चुंडाउने सबै दुःख प्रति ग्रतिक्रमण गरेको छ।''

#### द. लोभको त्याग

भिक्षुहरू हो! लोभलाई राम्ररी नजानेर, त्यसवाट मनलाई नहटाई, त्यसलाई नत्यागी कुनै पिन मानिस दुःख नाश गर्न समर्थ हुंदैन। भिक्षुहरू हो! लोभलाई राम्ररी जानेर, त्यसवाट मनलाई हटाएर, त्यसलाई त्यागेर कुनै पिन मानिस दुःख नाश गर्न समर्थ हुन सक्दछ .....।

''जुन लोभवाट लोभी भएर प्राणीहरू दुर्गतिमा पुग्दछन् त्यस्तो लोभलाई योगीहरूले राम्प्ररी जानेर छाडिदिन्छन्। तिनीहरू त्यसलाई छाडेर फरि कहिले यस संसारमा ग्राउंदैनन्।'

#### ९. द्वेषको त्याग

भिक्ष् हरे ! द्वेषलाई राम्ररी नजानी, त्यसबाट मनलाई नहटाई, त्यसलाई नछाडी कुनै पिन मानिस दुःख नाश गर्न समर्थ हुदैन । भिक्षुहरू हो ! द्वेषलाई राम्ररी जानेर, त्यसबाट चित्तलाई हटाएर, त्यसलाई त्यागेर कुनै पिन मानिस दुःख नाश गर्नमा समर्थ हुन सन्दछ ।

"जुन द्वेषवाट नराम्रो मन भएर प्राणीहरू दुर्गतिमा पुग्दछन्, त्यस्तो द्वेषलाई योगीहरूले राम्ररी जानेर छाडि-दिन्छन्। तिनीहरू फेरि कहिले यस संसारमा श्राउदेनन्।"

#### दोश्रो वर्ग

#### 9. मोहको त्याग

भिक्षुहरू हो ! मोहलाई राम्ररी नजानी, त्यसवाट मनलाई नहटाई, त्यसवाट नत्यागी कुनै पनि मानिस दु.ख नाश गर्न समर्थ हुंदैन । भिक्षुहरू हो ! म हलाई राम्ररी जानेर, त्यसवाट चित्तलाई हटाएर, त्यसलाई त्यागेर मात्र कुनै मानिस दु:ख नाश गर्न समर्थ हुन सक्दछ ।

'जुन मोहवाट मूढ भएर प्राणीहरू दुर्गतिमा पुग्दछन्, त्यस्तो मोहलाई योगीहरूने राम्ररी जानेर छाडिदिन्छन्। तिनीहरू त्यसलाई छाडर फेरि कहिले यस ससारमा ग्राउंदैनन्।''

## २. ऋोधको त्याग

भिक्षुहरू हो ! क्रोघलाई राम्ररी नजानी, त्यसवाट मनलाई नहटाई, त्यसलाई नत्यागी कुनै पनि मानिस दु:ख नाग गर्न समर्थ हुदैन । भिक्षुहरू हो ! क्रोघलाई राम्ररी जानेर, त्यसवाट मनलाई हटाएर, त्यसलाई त्यागेर मात्र कुनै पनि मानिस दु:ख नाश गर्न समर्थ हुन सक्दछ ।

'जुन क्रोधवाट कोघी भएर प्राणीहरू दुर्गतिमा पुग्दछन् त्यस्तो क्रोधलाई योगीहरूले राम्ररी जानेर छाडिदिन्छन्। तिनीहरू त्यसलाई छाडेर फेरि कहिले यस संसारमा ग्राउदैनन्।"

### ३. अमरख (असहनशीलता) को त्याग

भिक्षुहरू हो ! समरख (ग्रसहनशीलता) लाई राम्ररी नजानेर, त्यसबाट मनलाई नहटाई, त्यसलाई नत्यागी कुनै पनि मानिस दु:ख नाश गर्न समर्थ हुंदैन । भिक्षुहरू हो ! अमरखलाई राम्ररी जानेर, त्यसबाट मनलाई हटाएर, त्यस-लाई त्यागेर मात्र कुनै पनि मानिस दु:ख नाश गर्न समर्थ हुन सबदछ ।

''जुन ग्रमरखवाट ग्रमरखी भएर प्राणीहरू दुर्गतिमा पुग्दछन्, त्यस्तो ग्रमरखलाई योगीहरूले राम्ररी जानेर छाडिदिन्छन्। तिनीहरू त्यसलाई छाडेर फेरि कहिले यस ससारमा ग्राउदैनन्।'

#### ४. सबै भन्दा ठूलो ढकनी

भिक्षुहरू हो ! अविद्याको हकनी जस्तो मैले ग्ररू कुनै त्यस्तो हकनी देखिन जुन हकनीले छोपिएका प्राणीहरू चोर-कालसम्म भटिकरहन्छन् र यताउति दौडिरहन्छन् । भिक्षुहरू हो ! अविद्याको हकनीले छोपिएका प्राणीहरू चौरकालसम्म भटिकरहन्छन् र यताउति दौडिरहन्छन् ....।

''श्रक एउटै धर्म यस्तो छैन जस्तो श्रविद्याको ढकनीले छोपिएको प्राणी रात दिन मटिकरहन्छ ग्रिन जस्तो मोहले ढाकिएको। जसले मोहलाई त्यागेर (ग्रविद्याक्षी) अन्धकारको समूहलाई नाश गर्दछ उसले फेरि मटिकरहन पर्देन, किनिक त्यसको हेतु नै हुंदैन।"

#### प्र. सब भन्दां ठूलो बन्धन

भिक्षुहरू हो ! म अर्को एउटै त्यस्तो वन्धन देख्दिन जुन वन्धनले वाँधिएको प्राणीहरू चीरकालसम्म भटकिरहन्छन् । भिक्षुहरू हो ! त्यस्तो वन्धन तृष्णाको वन्धन हो । भिक्षुहरू हो ! तृष्णाको वन्धनले वाँधिएको प्राणीहरू चीरकालसम्म भटकिरहन्छन् र दु:ख भोगिरहन्छन् ।

"तृष्णामा टाँसिएको पुरुष चीरकालदेखि भटिकरहेको छ। उत्पन्न हुन्छ भनि मर्दछ। उसले संसारलाई ग्रतिक्रमण गर्न सक्दैन तृष्णाले दुःखलाई जन्माउँछ। यसरौ यसको अवगुण-लाई याहा पाएर तृष्णा रहित भई भ्रासिवतलाई त्यागेर स्मृतिमान भई विचरण गर्नु।"

#### ६. उचित मनन

भिक्षुहरू हो ! श्रहंत्व प्राप्त नगरेका शैक्षय² भिक्षु जो सर्वोतम कल्याण (श्रहंत्व) को कामना गर्दछ उसले भित्री श्रगहरूमा कुने पनि अंगलाई ज्यादा फाइदाजनक ठान्दैन। भिक्षुहरू हो ! उचित मनन गर्नु भनेको यही हो । भिक्षुहरू हो ! तिनीहरू उचित मनन गर्दे पापलाई त्याग्दछन् र पुण्य-लाई वढाउँछन्...।

'शैक्ष्य भिक्षुलाई उत्तम मर्थ (श्रर्हत्व) प्राप्तिको लागि उचित मनन जस्तो ज्यादा फाइदाजनक श्रकों कुनै धर्म हुदैन। उचित तरिकाबाट प्रयत्नशील रही त्यस्तों भिक्षुले दु:ख-क्षय (निर्वाण) प्राप्त गर्दछ।''

#### ७. राम्रो मित्रता

भिक्षहरू हो ! अहंत्व प्राप्त नगरेको शैक्ष्य भिक्षु जो सर्वोत्तम कल्याण (अहंत्व) को कामना गर्दछ, उसले बाहिरी अंगहरूमा कुनै पनि अंगलाई ज्यादा फाइदाजनक ठान्दैन। भिक्षहरू हो ! त्यसलाई राम्रो मित्रता भएको भन्न पर्दछ। भिक्षहरू हो ! राम्रो मित्रता भएको भिक्षुले पापलाई त्यागेर पुण्यलाई वढाउंछ ....।

''जुन भिक्षु राम्रो मित्रता भएको, श्राज्ञाकारी गौरवयुक्त साथीहरूको भनाई मान्ने र ज्ञान र स्मृतिले युक्त हुन्छ, उसले त्रमशः सबै वन्धनहरूलाई नाश गर्दछ।'

#### द संघमा फूट

भिक्षुहरू हो ! लोकमा एउटा कुरो उत्पन्न हुंदा घेरैं मानिसहरूको महित, दुःख र अनर्थ हुन्छ। त्यसवाट देव मनुष्यलाई श्रहित र दुःख हुन्छ। कुन एउटा कुरो ? त्यो हो संघमा फूट। भिक्षृहरू हो ! संघमा फूट हुंदा परस्पर भगडा हुन्छ, परस्परमा गाली, वेइज्जती र अपशब्दहरू वोलिन्छ। यसो हुंदा अश्रद्धालुहरूले श्रद्धा गर्देनन् र श्रद्धालुहरूको पनि कसैकसैको मन वदलिन्छ।

'संघमा फूट गराउने कल्पभरि नरकमा वस्तु पर्ने हुन्छ । संघमा फूट ल्याउनमा प्रयत्नशील, ग्रधामिक व्यक्ति निर्वाण प्राप्तिवाट वंचित हुन्छ । त्यस्तो व्यक्ति संगटित संघलाई भांडेर कल्पभरि नरकमा पर्दछ ।''

#### ् संघमा मेल

भिक्षहरू हो ! लोकमा एउटा कुरो उत्पन्न हुंदा घेरैं
मानिसहरूको हित र सुख हुन्छ । त्यसबाट देव - मनुष्यको
भलाई र सुख हुन्छ । कुन एउटा कुरो ? त्यो हो संघमा मेल ।
भिक्षहरू हो ! संघमा मेल भयो भने न परस्परमा भगडा
हुन्छ न परस्परमा गालो बेइज्जती र प्रपशब्दहरू बोलिन्छ ।
यस्तो भयो भने श्रद्धालुहरूले श्रद्धा गर्दछन् र प्रश्रद्धालुहरूको
पनि श्रद्धा बढ्दछ ।....

'सघमा मिलेर वस्तु सुखदायक हुन्छ । मेल वढाउने, मेल गराउनमा लीन धार्मिक व्यक्ति निर्वाणवाट वंचित हुदैन। त्यस्तो व्यक्तिले संघलाई मेलमिलापमा राखी कल्प-भरि स्वर्गमा आनन्द गर्दछ।'

#### १०. नराम्रो चित्त

भिक्षुहरू हो ! म यहाँ कुनै नराम्रो चित्त भएको व्यक्तिको चित्तलाई ग्रापनो चित्तले देखी बुछेर यस्तो जान्दछ – यदि त्यो व्यक्ति यसबेला मन्यो भने कुनै सामान ल्याएर राखेको जस्ते नरकमा उत्पन्न हुन्छ । त्यस्तो किन हुन्छ ? भिक्षुहरू हो ! त्यस्तो हुनाको कारण त्यो व्यक्तिको चित्त नराम्रो छ । भिक्षुहरू हो ! त्यस्तो चित्त नराम्रो भएकोले गर्दा यसरी नै ग्रह प्राणी पनि मरेपछि नरकमा पैदा हुन्छ ।.....

''कुनै व्यक्तिलाई नराम्रो चित्तको छ भनेर जानेपछि
भगवान बुद्धले भिक्षुहरूसंग यसो भन्नभयो-यदि यो व्यक्ति
यस वेला मन्थो भने नरवमा पैदा हुन्छ। किनभने यसको
चित्त नराम्रो छ। जस्तो कुनै चिज ल्याएर हालिदिछं त्यस्तै
यो नरकमा उत्पन्न हुन्छ। प्राणीहरू नराम्रो चित्त हुनाको
कारणले गर्दा दुर्गतिमा पुग्दछन्।'

तेस्रो वर्ग

## १. पवित्र चित्त

भिक्षुहरू हो ! म यहाँ कुनै पवित्र चित्त भएको व्यक्तिको चित्तलाई ग्रापनो चित्तले देखी बुभी यस्तो जान्दछु- यदि त्यो

(90)

व्यक्ति यसनेला मन्यो भने कुनै सामान त्याएर राखेको जस्तै स्वर्गमा जन्मन्छ । त्यस्तो किन हुन्छ ? भिक्षुहरू हो ! त्यसको चित्त पवित्र भएकोले त्यस्तो भएको हो । भिक्षुहरू हो ! चित्त पवित्र हुनाले यसरी कोही कोही प्राणीहरू मरेपछि स्वर्गलोकमा जन्म लिन्छन् ।

"कुनै व्यक्तिलाई पिवत्र चित्त भएको रहेछ भनेर जाने-पिछ भगवान वृद्धले भिक्ष्हिस्संग यसो भन्नभयो – यदि यो व्यक्ति यसवेला मःयो भने स्वर्गमा जन्म लिन्छ किनभने यसको चित्त पिवत्र छ । कुनै चिज त्याएर हालिदिए जस्त यो स्वर्गमा जन्मन्छ । प्राणीहरूने पिवत्र चित्त भएको कारणले गर्दा सुगति प्राप्त गर्दछन्।"

#### २. पुण्य मुखकं नाम हो

भिक्षहरू हो ! पुण्यदेखि नडराऊ । भिक्षहरू हो ! यो पुण्य इट्ट, कान्त, प्रिय मनाप सुखक नाम हो । भिक्षहरू हो ! म घर दिनसम्म गरिएको पुण्यको इट्ट, कान्त, प्रिय, मनाप फललाई घर दिनसम्म भोग गर्न जान्दछु । सात वर्षसम्म मेत्री चित्तको भावना गरेर सात सवतं (प्रलय) र विवर्त (सृष्ट) कल्प कल्पसम्म यस लोकमा फिक्कन । भिक्षुहरू हो ! संवर्त (प्रलय) हुने कल्पमा ग्राभास्वर (ब्रह्मालोक) मा हुन्थे र वितर्क (सृष्ट्ट) हुने कल्पमा ग्राभास्वर (ब्रह्मालोक) मा हुन्थे र वितर्क (सृष्ट्ट) हुने कल्पमा ग्राम्य ब्रह्म-विमानमा उत्पन्न हुन्थे । भिक्षहरू हो ! त्यहाँ म ब्रह्मा, महाब्रह्मा, ग्रामभू, ग्राफत, सर्वद्रष्टा, वशवर्ती हुन्थे । भिक्षहरू हो ! म छत्तीस पल्ट देवेन्द्र शक भएको थिए । सैयौ पल्ट घार्मिक,

घमराजा, चौतर्फी विजय हुने, जनपदहरूमा शान्ति स्थापना गर्न सक्ते र सान रत्नहरूले युवत चक्रवर्ती राजा भएको थिए। प्रादेशिक राज्यको त कुरै के गर्ने ? भिक्षहरू हो ! मलाई यस्तो विचार ग्रायो— यो मेरो कुन कर्मको फल हो कि कर्मको विपाक हो जसले गर्दा म यस वेला यस्तो तपस्वी र यस्तो प्रतापी भएको छुं। त्यसपछि भिक्षहरू हो ! मैले यस्तो विचार गरें— यो मेरो तीन कर्महरूको फल हो, तीन कर्म-हरूको विपाक हो, ..... जस्तो कि दानको, (इन्द्रिय—) दमनको र संयमको । .....

''श्रेष्ठ सुखदायक पुण्य गर्नु, दान दिनु, समग्राचरण गर्नु र मैत्री-चित्तको भावना गर्नु। यी तीन सुखदायक घर्महरूको भावना गरेर बुद्धिमान व्यक्ति दुःख रहित सुखलोक (ब्रह्मालोक) मा उत्पन्न हुन्छ।''

#### ्र. पुण्य-कार्यमा ढिलो नगर्नु

भिक्षुहरू हो ! एउटा कुरोको भावना गर्दा र त्यसलाई वढाउंदा यो लोक र परलोक दुवैको लागि हितकारक हुन्छ । कुन एउटा कुरो ? पुण्य गर्न प्रमाद नगर्नु, भिक्षुहरू हो ! यो एउटा कुरोको भावना गर्नाले, यसलाई बढाउनाले यो लोक र परलोक दुवैको लागि हितकारक हुन्छ । ......

"बुद्धिमान मानिसहरू पुण्य गर्दा प्रमाद नगर्नेको प्रशंसा गर्दछन्। प्रमाद नगर्ने बुद्धिमान मानिसले दुबै हितहरूलाई प्राप्त गर्दछ जुन हित यस लोक र परलोकको हित हो। दुबै हितहरू प्राप्त गरेका व्यक्तिलाई पण्डित (बुद्धिमान) भनिन्छ।"

#### ४. हड्डिहरूको कङ्काल

भिक्षुहरू हो ! कल्पभिर ग्रावागमनको फेरोमा परिरहने एउटा व्यक्तिको हिड्डिहरूको कङ्काल, हिड्डिहरूको समूह र हिड्डिहरूको थूप्रो यति ग्रल्गो हुन्छ जित केपुल्य पहाड ग्रल्गो छ- यदि त्यसलाई कसैले जम्मा गरेर नष्ट पारेन भने।.....

"यदि एक कल्पभिर एउटा मानिसको हिंडु जम्मा
गरियो भने त्यसको थुप्रो पहाड जन हुन्छ। महिंपले यसो
भनेका छन्। त्यस्तो थुप्रो राजगृहका निजक गृध्रकुट पहाडको
उत्तरपट्टिको वैपुल्य पहाड जस्तो ग्रह्मो हुन्छ। जव
मानिसले ज्ञानवाट दुःख, दुःखबाट मुवित, दुःखलाई
शान्ति तिर लेजाने मार्य ग्रप्टाङ्किक मार्ग र चार ग्रायं
सत्यलाई राम्ररी देख्दछ तव घर भनेका सात पटकसम्म जन्म
लिएर उसले सबै सांसारिक वन्चनहरूलाई खनम पारेर दुःखको नाश गर्दछ।"

#### प्र. जूठो बोल्नु

भिक्षुहरू हो ! जुन व्यवितले एउटा कुराको उलङ्घन गर्दछ त्यस्तो व्यवितले गर्न नसक्ने काम म केही देख्दिन । कुन एउटा कुरो ? भिक्षुहरू हो ! त्या हो जानी बुळी ळूठो बोल्नु । ....

"एउटा कुरो उलंघन गरेर जो जूठो वोल्दछ, त्यस्तो परलोकको चिन्तनरहित पुरूषको लागि कुनै यस्तो पाप छैन, जुन उसले गर्न नसकोस्।"

#### ः ६ बांडेर खानु

भिश्रहरू हो ! प्राणीहरूले वाँडेर खाने फलताई यो बाँडर खाने फल हो भनेर जानेपछि कसैले निवर्ध त्यस्ता फल नखानू र उसको चित्तमा लोभले घर वनाउंदैन । ग्रन्तिम गांस पनि नवाँडी नखान यदि ग्ररू खाने मानिस छ भने । भिक्ष्यहरू हो ! वाँडेर खाने फललाई मैले जानेका जस्तो प्राणीहरूले जान्दैनन् । यसकारण कसैले निवर्ध पनि खान्छन् र लोभले उनीहरूको चित्तमा घर वनाउँदछ । ....

''महिषिहरूलाई बाँडेर खाने फनको सम्बन्धमा भने जस्तै अन्य प्राणीहरूले पनि जाने भने लोभलाई त्यागेर पित्रत्र मनले आर्यहरूलाई दान दिदा ठूलो फल प्राप्ति हुन्छ। घर दान दिन योग्य मानिसलाई ग्रन्त र दान दिएर यहाँ दाताहरू मनुष्य- सोनियाट च्छुत भएर स्वर्गमा जान्छन्। उनीहरू स्वर्गमा गएर त्यहाँ ईच्छा वमोजिम ग्रानन्द मनाउदछन्। बाँडेर खाने फनलाई लोभ-रहित मानिसले प्राप्त गर्दछ।"

## ७. मैत्री-भावना

भिक्षहरू हो! जुन कुनै सुगति प्राप्त गराउने खालका पुण्य कर्महरू हुन्छन्। त्यस्ता सबै कर्महरू मैत्री-चिना विमुक्ति-को से ह भागको एक भाग वरावर पनि हुदैन। बरू मैत्री-चित्त विमुक्ति नै ती सबै कर्महरू भन्दा धेरै उज्यालो र चमिकलो हुन्छ। भिक्षहरू हो! ताराको जुन उज्यालो हुन्छ त्यो जूनको उज्यालोको सोह भागको एक भाग बराबर पनि

हुंदैन । वरू जूनको उज्यालो नै ताराको उज्यालो भन्दा बरै उज्यालो र चमकिलो हुन्छ। यसरी नै भिक्षुहरू हो! ज्न कुनै सुगति प्राप्त गराउने खालका पुण्य कमेहरू हुन्छन् त्यस्ता सबै कर्महरू मैत्री-चित्त विमुक्तिको सोह्र भागको एक भाग वरावर पनि हुंदैन। वरू मैत्री-चित्त विमुक्ति नै ती सर्व कर्म-हरू भन्दा वेरै उज्यालो र चमकिलो हुन्छ । स्थिहरू हो ! जसरी वर्षाको श्रन्तिम महिनामा शरद ऋतुमा वादल नभएको निर्मल आकाशमा तेजिलो सूर्य श्राकाशमा भएको सबै अन्ध-कारलाई मेटाउंदी, प्रकाशमान हुंदी चम्किन्छ त्यसरी नै जुन कुनै सुगति प्राप्त गराउने खालका पुण्य कमेहरू हुन्छन् त्यस्ता सबै कर्महरू मैत्री-चित्त विमु वतको सोह भागको एक भाग वरावर पनि हुंदैन। वरू मैत्री-चित्त विम्दित ने ती सबै कर्महरू भन्दा घरं उज्याली र चमित्रली हुन्छ । भिक्षुहरू हो ! जसरी रात वितेपछि विहानितर शुक्रताराको उदय हुन्छ र चिम्किन्छ, त्यसरी ने भिक्षुहरू हो! जुन कुनै मुगति प्राप्त गराउने खालका पुण्य कर्महरू हुन्छन् ती सब मेत्री-चित्त विमुक्तिको सोह भागको एक भाग वरावर पनि हुंदैन । वरू य मैत्री-त्रित्त विमुक्ति ने ती सबै कमंहरू भन्दा घेरै उज्याला र चमकिलो हुन्छ । .....

"जुन स्मृतिमानले ग्रप्रमाण मैत्रीको भावना गर्दछ त्यस-वाट संयोजन निर्वाणलाई देखेर दुवंल हुन्छ। उसने यदि एउटा पनि प्राणीसंग शुद्ध चित्तले मैत्री गर्दछ भने त्यहीबाट ऊ पुण्यवान हुन्छ र उसले यदि सबै प्राणीहरू माथि मनवाट मनुकम्पा राख्दछ भने त्यस्तो ग्रायंले धरे पुण्य कमाउदछ । जुन राजाले प्राणीहरूबाट भरिएको पृथ्वीलाई जितेर दान दिन्छ ग्रनि श्रश्वमेघ, पुरुषमेघ, सम्मापास, वाजपेय र निर्गल (सर्वमेघ। यज्ञहरू गर्दछ त्यस्ता कर्महरू मैत्री-चित्तको भावना गरेर प्राप्त गरेको फलको सोह भागको एक भाग पनि हुंदैन। जसरी जूनको प्रकाशको ग्रगाडि ताराको प्रकाशको कुनै श्रस्तित्व हुंदैन। त्यस्तो मैत्री भावना गर्नेले श्ररूको नोक्सान गर्देन, हिसा गर्देन र सबै प्राणीहरूसंग मैत्री सम्बन्ध राख्दछ श्रनि उसको कसैसंग दुश्मनी हुंदैन।"



Dheimmer Digital

## दोश्रो परिच्छद

पहिलो वर्ग

#### १. इन्द्रिय संयम

भिक्षुहरू हो ! दुई कुराहरूले युक्त भिक्षुले यस जन्ममा दुःख, पोड़ा, परेशानी र सन्ताप लिएर वाँच्दछ ग्रान अनेपछि अरे उसले दुर्गति प्राप्त गर्दछ। कुन दुई कुराहरू ? इन्द्रियहरूलाई संयममा नराख्नु रयित भोजन गर्नुपर्छ मनेर मात्रा नजान्नु ।...

"जुन भिक्षुको चक्षु, स्त्रोत, घ्राण, जिह्ना, काय र मन यित द्वारहरू गुप्त हुदैनन्, यित भोजन गर्नुपर्छ भनेर जुन-भिक्षुले जान्दैन, जसका इन्द्रियहरू ग्रसंयमी हुन्छन् त्यस्ता भिक्षुले शारीरिक दु:ख र चैतिसक दु:ख पाउंछ। त्यस्तो भिक्षु जलन युक्त काया र जलन युक्त चित्त लिएर दु:खपूर्वक वाँच्दछ।"

## २. इन्द्रिय संयम

भिक्षुहरू हो ! दुई कुराहरूले ! युक्त निक्षु यस जन्ममा सुखका साथ, पीडारहित, विना परेशानी र विना सन्ताप वाँच्दछ ग्रनि मरे पछि उसले सुगति प्राप्त गर्दछ । कुन दुई कुराहरू ? इन्द्रियहरूलाई संयममा राख्नु र यति भोजन गर्नु पर्छ भनेर मात्रा जान्नु ।

"जुन भिक्षुको चक्षु, स्त्रोत, झाण, जिह्वा, काय र मन यति द्वारहरू गुप्त हुन्छन्, यति भोजन गर्नुपर्छ भनेर जसले भोजनको मात्रा जान्द्छ ग्रनि जसका इन्द्रियहरू संयभी छन् त्यस्तो भिक्षुले सुखपूर्वक शारीरिक सुख र चैतसिक सुख पाउंदछ। त्यस्ता भिक्षु विना जलनको काया र विना जलन-को चित्त लिएर सुखपूर्वक बाँच्दछ।"

## ३. सन्ताप बढाउने कुराहरू

भिक्षुहरू हो ! दुई कुराले सन्ताप वढाउंछ । कुन दुई कुरा ? भिक्षुहरू हो ! यहाँ कुनै उत्तम कार्य गरिदैन प्रनि पुण्य गरिदैन । भयको रक्षा गरिदैन र पाप कर्म गरिएको हुन्छ । मेले कुनै उत्तम कार्य गरित-यस्तो सोचेर कसैले सन्ताप गर्दछ । भिक्षुहरू हो ! यो दुई कुराहरू सन्ताप वढाउने खालका हुन् ।

'शारीरिक, वाचिक ग्रथवा मानसिक र ग्रन्य नराग्रा दुष्कर्महरूलाई गरेर, पुण्य कमं भने नगरेर घेरै पाप कर्महरू गरेमा त्यस्तो दुर्वृद्धि भएको व्यक्ति नरकमा पर्दछ।''

### ४. हर्ष उत्पन्न गराउने कुराहरू

भिक्षुहरू हो ! दुई कुराहरूले सन्ताप वढाउँदैन । कुनदुई कुराहरू ? भिक्षुहरू हो ! यहाँ कुने उत्तम कार्य गरिने
कममा पुण्य गरिन्छ, भयको रक्षा गरिन्छ र पाप कर्म गरिदैन।
त्यस्तो गर्ने व्यक्तिले ''मैले उत्तम कार्य गरेको छुं भनेर हिंपत
हुन्छ र सन्ताप हुदैन ।' भिक्षुहरू ! यो दुई कुराहरूले सन्ताप
वढाउँदैन । ....

"शारीरिक वाचिक ग्रथवा मानसिक र ग्रन्य नराम्रा दुष्कमहरूलाई छाडेर, पाप कर्म नगरी घेरै पुण्य कर्महरू गरेमा मरेपछि त्यस्तो बुद्धिमान व्यक्ति स्वगंमा पुग्दछ।"

#### ५. नराम्रो शोल

भिक्षुहरू हो ! दुई कुराले युक्त व्यक्ति ल्याएर हालि-दिएको जस्तं नरकमा पर्दछ । कुन दुई ? नराम्रो शील र नराम्रो दृष्टि (घारणा) ले युक्त व्यक्ति नरकमा पर्दछ ।

"नराम्रो शील र नराम्रो दृष्टि यी दुई कुराले जुन व्यक्ति युक्त हुन्छ त्यस्तो दुर्बुद्धिवाला व्यक्ति मरेपछि नरकमा पर्दछ।"

## ६. रहम्रो शोल

भिक्षुहरू हो ! दुई कुराले युवत व्यवित ल्याएर हालि-दिएको जस्त स्वर्गमा पुग्दछ । कुन दुई ? राम्रो शील र राम्रो दृष्टिले युक्त व्यक्ति स्वर्गमा पुग्दछ ।

"राम्रो शील र राम्रो दृष्टि यी दुई कुराहरूले जुन व्यक्ति युक्त हुन्छ त्यस्तो बुद्धिमान व्यक्ति मरेपछि स्वर्गमा पुग्दछ।"

#### ७. सङ्कोच

भिक्षुहरू हो ! परिश्रम नगर्ने र सङ्कोच नमान्ने भिक्षु सम्बोधि निर्वाण र सर्वोत्तम कल्याण प्राप्तिको लागि भयोग्य हुन्छ । भिक्षुहरू हो ! परिश्रमी र सङ्कोच मान्ने भिक्षु सम्बोधि, निर्वाण र सर्वोत्तम कल्याण प्राप्तिको लागि योग्य हुन्छ। ....

''जुन परिश्रम नगर्नें, सङ्कोच नगर्नें, ग्रव्छी, प्रयत्न-रिहत, मानसिक र शारीरिक ग्रालस्य ज्यादा भएको, लाज नमान्ने र पुण्य कमं जस्तो कर्मलाई महत्व निदने भिक्षु हुन्छ। त्यस्तो भिक्षु सम्बोधि प्राप्तिको लागि ग्रयोग्य हुन्छ। जुन स्मृतिमान, ज्ञानी, घ्यानी, परिश्रमी, सङ्कोची र प्रमाद नगर्नें भिक्षु हुन्छ। त्यस्तो भिक्षुले जन्म र बुढोपनको बन्बनलाई यहीं हटाएर सर्वोत्तम सम्बोधि प्राप्त गर्दछ।'

#### च. उल्काउनका लागि हैन

भिक्षुहरू हो ! यो जुन ब्रह्मचर्य हो त्यो मानिसलाई उल्काउनका लागि हैन, मानिसहरू मध्येमा ग्राफूलाई ठूलो भनाउनका लागि हैन र लाभ, सत्कार ग्रांन प्रशंसा पाउनका लागि पनि हैन – मानिसहरूले मलाई यस्तो ठानोस्। तर भिक्षुहरू हो ! ब्रह्मचर्य भनेको संयम र त्यागको लागि हन्छ।

''उहाँ भगवानले भन्न भएको छ कि उपद्रव-रहित निर्वाणमा पुन्याउने यो ब्रह्मचर्य संयम र त्यागको लागि हो। यो मार्ग ठूला महर्षिहरू द्वारा चलाइएको हो। भगवान बुद्धले भन्न भएको अनुसार जुन जुन मानिसहरू यस मार्गमा हिंड्छन् तिनीहरू ने शास्ताको (बुद्धको ) याज्ञा पालन गर्ने वाला हुन्छन् र तिनीहरूले ने यस मार्गमा हिंडेर दु:खलाई नाश गर्नेछन्।''

#### ९. लाभ, सत्कारको लागि हन

भिक्षुहरू हो! यो जुन ब्रह्मचयं हो त्यो मानिस हलाई उत्काउनका लागि हैन, मानिसहरू मध्येमा ग्राफूलाई ठूलो भनाउनका लागि हैन र लाभ सत्कार ग्रानि प्रशंसा पाउनका लागि पनि हैन – मानिसहरूले मलाई यस्तो ठानोस्। तर भिक्षुहरू हो! यो ब्रह्मचयं ग्रभिज्ञा<sup>10</sup> र परिज्ञाको<sup>11</sup> लागि हो।

ाउहाँ भगवानले भन्न भएको छ कि उपद्रव - रहित निर्वाणमा पुःयाउने यो द्रम्हचर्य श्रभिज्ञाको लागि हो। यो मार्ग ठूला महिष्हिल्द्वारा चलाइएको हो। भगवान बुढले भन्न भएको अनुसार जुन जुन मानिसहरू यस मार्गमा हिड्द-छन्। तिनीहरू ने शास्ताको आज्ञा पालन गर्नेवाला हुन्छन् र तिनीहरूले ने यस मार्गमा हिंडर दुःखलाई नाश गर्नेछन्।"

#### ्रामाण्य भाग १०. संवेगबाट मुक्ति

भिक्षुहरू हो ! दुई कुराहरूले युक्त भिक्षु यही जन्ममा ज्यादे सुख सौमनस्यसंग वाँच्दछ र उसले ग्राश्रव (चित्त मल) क्षयको लागि उचित तरिकाले प्रयत्न गर्दछ । कुन दुई कुराहरू ? संवेग उत्पन्न हुने कुरामा संवेग गर्दा र संवेगको लागि उचित तरिकाले प्रयत्न गर्दा ।

'परिश्रमी, चतुर र बुद्धिमान भिक्षुले ज्ञानद्वारा राम्ररी हेरेर संवेग उत्पन्न हुने कुरामा सवेग गर्नु। यस्तो व्यवहार गर्ने परिश्रमी, ज्ञान्त र चश्चलपन नगएको (भिक्षुले) चित्तको समाधि (एकाग्रता) मा लागेर दुःखलाई क्षय गर्दछ।

#### दोश्री वर्ग

#### १. दुई वितर्कहरू

मिक्षुहरू हो ! तथागत अर्हत सम्यक सम्बुद्धलाई प्राय: दुईवटा वितर्कहरू हुने गर्छन् । कल्याण गर्ने वितर्क र एकान्त चिन्तनको वितर्क । भिक्षुहरू हो ! तथागतले कसैलाई दु:ख दिवैनन्, कसलाई दु:ख निवेपिट्ट ने लागिरहन्छन्, त्यस-कारण भिक्षुहरू हो ! कसलाई दु:ख निवेन तथागतलाई प्राय: यस्तै वितर्कहरू हुने गर्छन् – 'म यो इर्ष्या (चालढाल) द्वारा कुने पनि चेतन प्रथवा जडनाई पीडा दिइरहेको छुइन ।'

भिक्षृहरू हो ! तथागत एकान्त-चिन्तनवाला हुन्छन्, एकान्त चिन्तनमा नै लागिरहन्छन् । यसकारण भिक्षुहरू हो! एकान्त-चिन्तनवाला र एकान्त-चिन्तनमा लागिरहने तथागतलाई प्राय: यस्तै वितर्कहरू हुने गर्छन् - 'जुन खरावीहरू थिए तो सबै हटे ।' यसकारण भिक्षुहरू हो ! तिमीहरू पनि कसैलाई दुःख निदने र कसैलाई दुःख निदनेपिट्ट नै लागिरहन । भिक्षुहरू हो ! तव कसैलाई दुःख निदनेपिट्ट लागिरहनाले तिमीहरूलाई प्राय: यस्तो वितर्क हुने गर्छ -'हामीहरू यो ईप्यावाट कुनै चेतन प्रथवा जडलाई दुःख दिइरहेका छैनी।

भिक्षृहरू हो ! एकान्त-चिन्तनवाला भएर एकान्त-चिन्तनमा लागिरहनु । भिक्षुहरू हो ! तब एकान्त-चिन्तन-वाला र एकान्त-चिन्तनमा लागिरहंदा तिनीहरूलाई यस्तो

(77)

वितर्क हुने गर्छ- 'के खराबी अर्ऊ छ ? के अर्ऊ हटेको छैन ? कसरी हटचो ?'

'सहन नहुनेलाई सहने, (मोहरूपी) ग्रन्थकारलाई हटाउने, (भवसागरवाट) पार भएको महण् जसले पाउनुपर्ने पाएका छन्। ग्राफ्नाई वशमा राखेका छन्, जो आश्रव रहित भएर विषमतावाट पार भएका छन्, तृष्णालाई नाश गरेर विमुक्ति भएका छन्, जो मुनि हुन् र ग्रन्तिम शरीर घारण गर्दछन्, जसले ग्रीभमानलाई छाडिदिएका छन्, जसलाई म बढ़ेसकाल पार गर्दे गर्दछ, यसरी उहाँ भगव न बुद्धलाई वितर्क हुने गर्छ पहिलो कल्याणमा लाग्ने वितर्क र दोस्रो चिन्तनको वितर्क।

"पथरको पहाडको टुप्पामा उभिएर कुनै व्यक्तिले जसरी चारैतिर मानिसहरू हेदछ त्यसरी नै सर्वत्र नेत्र भएका महाप्रज्ञावान शोक-रिहत भगवान बुद्ध धर्मरुपी महल माथि चढेर शोक मुक्त भई जन्म र जराबाट पीडित मानिसहरूलाई हेर्नुहुन्छ।"

#### २. दुई प्रकारका उपदेशहरू

मिक्षुहरू हो ! पर्यायबाट तथागत ग्रहंत सम्यक सम्बद्ध-को उनदेश दुई प्रकारका हुन्छन् । कुन दुई प्रकार ? पापलाई खरावको रुपमा हेर' यो पहिलो प्रकारको उपदेश हो । पाप-लाई खरावको रुपमा हेरेर त्यसबाट ग्रलग रहन्, विरक्त हुन् र विमुक्त हुन्' यो दोस्रो प्रकारको उपदेश हो । भिक्षुहरू हो ! पर्याय रुपमा तथागत ग्रहंत सम्यक सम्बद्धको उपदेश दुई प्रकारका हुन्छन् ।.... 'सब प्राणीहरू माथि भ्रनुकम्पा गर्ने तथागत बुद्धको जपदेश पर्याय रूपमा दुई प्रकारका भनिएका छन्। एउटा खरावलाई चिन्न भ्रको त्यसवाट विरवत चिन्तवाला भएर दु:ख-को नाश गर्नेछी।"

# ३. असल खराबको अगुवा

भिक्षुहरू हो ! खराव कर्म गर्न श्रविद्या श्रगुवा हुन्छ, जसका श्रनुगामी निर्लंडज र श्रसकोची हुन्छ । भिक्ष्हरू हो ! श्रमल कम गर्न विद्या श्रगुवा हुन्छ, जसको श्रनुगामी लाज मान्न र सकोची हुन्छ ।

'यो लोक र परलोकमा जुन कुने दुर्गतिहरू हुन्छन् ती सबै प्रविद्याको कारणवाट हुन्छ। त्यस्तो दुर्गतिहरू ईन्छा र लोभवाट उत्पन्न हुन्छ। जब मानिसहरू खराव नियतवाला, निलंज्ज र पुण्य गर्ने कामलाई महत्व नदिने हुन्छ तब उसले पाप कमाउछ र त्यसवाट ऊ नरकमा जान्छ। यसकारण भिक्ष ले राग, लोभ र प्रविद्यालाई त्यागेर विद्या उत्पन्न गरेर सबै दुर्गतिहरूवाट छुट्नु पर्दछ।'

## ४. बुद्धको स्पृहा (इच्छा, चाहना)

भिक्षुहरू हो ! ती प्राणीहरू पूर्णरुपले विचित हुन्छन् जो श्रायं प्रज्ञावाट विचत हुन्छन् । तिनीहरू यही जन्ममा दुः ख पीडा, परेशानी र संताप लिएर वांच्दछन् र मरेपछि दुर्गतिमा पुग्दछन् । भिक्षुहरू हो ! ती प्राणीहरू पूर्णरुपले बंचित हुँदैनन् जो श्रायं प्रज्ञावाट वंचित छैन । तिनीहरू यही जन्ममा

दु:ख, वीडा, परेशानी र सन्ताप निलई सुखसंग बाँच्दछन् र मरेपछि सुगति प्राप्त गर्दछन्।

'देवताहरू सहित सबै लोकलाई हेर प्रज्ञावाट वंचित भएर, नाम र रुपमा प्रासवत भएर 'यो नै सत्य हो' भन्ने तिनीहरू सम्भन्छन् । रागः प्रादिलाई नष्ट गर्ने जुन प्रज्ञा छ त्यो नै श्रष्ठ हो र जसले पटक पटक अन्म लिने प्रक्रियालाई राम्रोज्ञंग जानेको हुःछ ।

"देवता र मनुष्यहरूले स्मृतिमान तथा प्रज्ञावान बुद्धहरू-लाई स्पृहा गर्दछन्, जो चाहि अन्तिम शरीर घारण गर्नेवाला हुन्छन्।"

## प्र. लाज र संकोच द्वार लोक चल्दछ

भिक्षुहरू हो ! दुईवटा परिणुद्ध कुराहरूले लोक चल्दछ ।
कुन दुईवटा कुराहरू ? लाज र सकोच । भिक्षुहरू हो ! यदि
यो दुईवटा परिणुद्ध कुराहरू लोकमा भएन भने यहाँ ग्रामा,
माईज, फुपू, गुरुग्रामा श्रथवा ठूलाकी स्त्री ग्रादिमा कुनै भेद
हुँदैन । भेंडा, वाखा, सुगुर, कुकुर, कुखुरा र स्यालमा जसरी
मर्यादाको भेद हुँदैन त्यसरी नै लोकमा लाज र सकोच भएन
भने मर्यादाको भेद रहंदैन । तर भिक्षुहरू हो ! यो दुईवटा
परिगुद्ध कुराहरूले लोकलाई परिचालन गरेको हुन्छ । यसैकारण ग्रामा, माईजु फुपु, गुरुग्रामा अथवा ठूलाको स्त्री
आदिमा भिन्नता हुने गर्दछ । असे-

रहित इपवित जनमार मृत्युको फोरोमा परिरहः छ । तर जसमा

लाज उर संको च हुन्छ र जसले ब्रम्हचर्यलाई राम्नरी पालन गर्दछ त्यस्तो शान्त व्यक्तिले फेरि फेरि जन्म लिंदैन ।

#### ६. निर्वाण

भिक्षुहरू हो! (निर्वाण) अज्ञात, अभूत, अकृत र असंस्कृत हुन्छ। भिक्षुहरू हो! यदि यो अज्ञात, अभूत, अकृत र असंस्कृत नभएको भए ज्ञात, भूत, कृत र संस्कृत निस्तार (निर्वाण) हुने थिएन।

"(यो शरीर) ज्ञात, भूत, उत्पन्न, कृत, संस्कृत, अध्रुव, ब्ढोपन र मृत्युवाट पीडित, रोगको घर, (क्षण-) अगुर तथा आहार र तृष्णाबाट हुन्छ। यसतो शरीरप्रति मोह रास्नु हुदैन। यसको निर्वाण अवस्था शान्त हुन्छ। यसलाई तर्क गरेर जान्न सिकदैन। यो ध्रुव, अज्ञात, उत्पन्न नहुने र शंक, रागरहित हुन्छ। यसमा सबै दुः खको निरोध हुन्छ। यो संस्कारहरूको शान्ति र परम सुख हो।"

#### ७. दुई प्रकारका निर्वाणहरू

मिक्षुहरू हो ! निर्वाण घातु दुई प्रकारका हुन्छन् । कुन दुई प्रकारका ? ती हुन् (१) सोपादिशेष निर्वाण घातु र (२) अनुपादिशेष निर्वाण घातु । भिक्षुहरू हो ! सोपादिशेष निर्वाण घातु भनेको के हो ? यहाँ भिक्षुहरू हो ! कुनै भिक्षु अहंत, क्षीणाश्रव, अम्हचर्यपूर्ण, कृतकृत्य, भार मुक्त, आपनो मतलब प्राप्त गरेको सांसारिक बन्धनबाट मुक्त भएको, सबै खराबीहरूबाट राम्ररी मुक्त भएको र त्यस्तो खराबीहरूलाई राम्ररी जानेर त्यसबाट विमुक्त भएको हुन्छ । उसका

(34)

पार्च इन्द्रियहरू हुन्छन् जुन शान्त नहुंदा प्रिय-ग्रियको ग्रनुभव गर्दछ र सुख दु:ख भोग्दछ । तर उसको जुन रागको क्षय हुनु छ, द्वेपको क्षय हुनु छ र मोहको क्षय हुनु छ त्यो क्षय भएपछि प्राप्त हुनेलाई सोपादिशेष निर्वाण घातु मनिन्छ ।

भिक्षहरू हो ! ग्रन्पादिशेष निर्वाण घातु भनेको के हो ? यहाँ भिक्षहरू हो ! कुनै भिक्षु ग्रहेत ..... त्यसवाट विमुक्त भएको हुन्छ । भिक्षहरू हो ! उसका सबै ग्रनुभवहरू यहाँ नै यनभिनन्दनीय र शान्त हुन्छन् । भिक्षहरू हो ! यसैलाई ग्रनुपादिशेष निर्वाण घातु भनिन्छ । भिक्षहरू हो ! यो हुन् दुई प्रकारका निर्वाण घातुहरू ।...

"मनासकत र चक्षुमान भगवान बुद्धले निर्वाण घातु दुई
प्रकारका हुन्छन् भनेर वताउनु भएको छ। एउटा घातुको
नाम सोपादिशेष हो जुन यही शरीरमा पटक पटक माउने
नृष्णालाई क्षय गरेपछि प्राप्त हुन्छ। मेंको घातु मनुपादिशेष
हो जुन यो शरीर वितेपछि प्राप्त हुन्छ र जुन प्राप्त भएपछि
उत्पति पूर्णारूपले बन्द हुन्छ। जुन विमुक्त चित्त भएका
म्रहंतले संसारमा वारम्बार माइरहने तृष्णालाई क्षय-गरेपछि
म्रसंस्कृत पदलाई जान्दछ उसले घमंको सारलाई पाई निर्वाणमा
लागेर सर्व प्रकारका उत्पतिहरूलाई त्याग्छ।

#### दः एकान्तवास गर्नु का किए प्राचीन

भिक्ष हरू हो ! एकान्तवास गर्दे एकान्तवासमा लाग्नु, भित्री चित्तलाई शान्त गर्नमा जुट्नु संघ ध्यानमा वस्ने, विप-ध्यनायुवत र एकान्त स्थानमा धेरै बस्ने हुनु । भिक्षुहरू हो ! एंकान्तवास गर्ने, एकान्तवासमा लाग्ने, मिश्री विसलाई शान पार्नमा लाग्ने, संब ध्यान वस्ते, विषश्यनायुक्त र एकान स्थानमा धरे वस्ते हुंदा भिक्ष ले दुईवटा फल मध्ये एउटा प्राप्त गर्दछ -यही जन्ममा ग्रहंत्वको प्राप्ति ग्रथवा क्लेशहरू भएमा ग्रनागामी भाव।

जो शान्त-चित्त, ज्ञांनी, स्मृतिमान र व्यानी हुँ छ उसले काम-भोगपट्टि स्नासक्त भएर राम्नरी धर्मलाई बुज्दछ। जो प्रमाद नगर्ने र प्रेमाद गर्नलाई डराउने हुन्छ क मार्गबाट च्युत हुन योग्य हुंदैन, क त निर्वाणको नजिक पुगेको हुन्छ।

## ९. गुण युक्त हुनु

भिक्षुहरू हो ! शिक्षाको गुणवाट मुक्त, उत्तम प्रज्ञा, विमुक्तिसार र श्रेष्ठ स्मृतिवाला हुन् । भिक्षुहरू हो ! शिक्षाको गुणवाट युवत, उत्तम प्रज्ञा, विमुक्तिसार र श्रेष्ठ स्मृतिवाला हुदा दुई फल मध्येमा एउटा फल प्राप्त हुन्छ-यही जनमा श्रहत्वको प्राप्त र वलेशहरू भएमा अनागामी भाव।

'जो श्रशेक्ष्य (श्रह्त)हुन्छ, जसले कुनै कुरोत्यान वांकी हुदैन, जसले उत्तम प्रज्ञा पाएको छ, जसले जन्मलाई सन्म भएको देख्न सबछ र जो श्रिभमान रहित हुन्छ (यसती श्रन्तिम शरीरघारी मुनिलाई बुढेसकाल पार गरिसकेको भन्दछ । त्यसकारण भिक्षुहरू हो! संघ घ्यानमा लीन, एकाप, परिश्रमी र जन्मलाई खतम भएको देख्न सबने भएर सेना सहितको मारलाई जितेर जन्म र मृत्युवाट पनि पार होते।

#### १०. जाग, चठ

भिक्षुहरू हो ! भिक्षुहरूले जागरणशील भएर, स्मृति र भानले युक्त भएर, एकाग्र भएर ग्रनि प्रमृदित, प्रस्न भएर भनि पुण्य कर्म गर्नलाई यही समय हो भनेर जान हुनु। भिक्षुहरू हो ! जागरणशील हुदा, स्मृति र ज्ञानले युक्त हुदा, एकाग्र हुदा भनि प्रमृदित, प्रसन्न हुदा ग्रनि पुण्य कर्म गर्ने समय जाने हुदा भिक्षुले दुई फल मध्येमा एउटा पल प्राप्त गर्दछ-यही जन्ममा धर्हत्वको प्राप्ति अथवा क्लेशहरू भएमा भनागामी भाव।

"जागेकाहरूले यसलाई सुनोस् र जो सुतेका छन् तिनीहरू जठन्। सुत्नु भन्दा जाग्नु श्रेष्ठ हो। जाग्नेहरूलाई भय हुदैन। जो जागरणशील, स्मृतिमान, संप्रज्ञ, एकाग्र, प्रमुदित र प्रसन्न हुन्छ उसले समयानुसार राम्नरी धर्मको विचार गरेर समाधिस्थ भई (प्रविद्यारुपी) अन्धकारलाई नष्ट पार्दछ। यसकारण जागरणशील वन। परिश्रमी ज्ञानी र ध्यान प्राप्त भिक्षले जन्म र बूढोपनको वन्धनलाई चुंडाएर यही जन्ममा सर्वोत्तम ज्ञान प्राप्त गर्दछ।

# ११. यी नरकमा जानेहरू हुन्

भिक्षुहरू हो ! यो दुई कुराहरू नछाड्ने नरकमा जान्छन्। कुन दुई कुराहरू? जो प्रवह्याचारी भएर पनि ग्राफूलाई ब्रह्माचारी भग्दछ र जो परिपूर्ण र परिशुद्ध रूपबाट बहावार्यं पालन गर्नेलाई विना आधार अबहाावारी हो मनेर भूठो आरोप लगाउदछ । निक्षुहरू हो ! यी दुई कुराहरू नछाड्ने नरकमा जान्छन् ।

''असत्यवादी नरकमा जान्छन् र त्यो पनि नरकमा ने जान्छ जसले गरेर 'गरिन' भन्दछ । दुवै प्रकारका नीच कमं गर्ने मनुष्यहरू मरेपछि एक खालका हुन्छन् । कठमा काषाय वस्त्र लगाएर कैयन पापीहरू असंयमी बन्छन् । त्यसता पापी-हरू आफूले गरेको पाप कमंले गर्दा नरकमा जान्छन् । असंयमी र दुराचारी भएर देशको अन्न, खानु भन्दा प्रिन-शिक्षा जस्ते तातिएको फलामको गोला खानु उत्तम हो ।"

#### १२. दुई मिथ्या घारणाहरू

मिक्षहरू हो ! दुई मिथ्या घारणाहरू भएका देवता र मनुष्यहरूसण कोही कोही टांसिन्छन्, दौडिन्छन् र कोही कोही ग्रांखा (ज्ञावान) भएकाहरू हे देस्दछन् । भिक्षहरू हो ! कपरी कोही कोही टांसिन्छन् ? भिक्षहरू हो ! देवता र मनुष्य भवमा रहन्छन्, भवमा रत रहन्छन्, भवमा प्रमुदित हुन्छन्, भव निरोधको उपदेश दिएको समयमा त्यस्तोको चित्त त्यतापट्टि जाँदैन, प्रसन्न हुंदैन, एक ठाउंमा ग्राडिदैन । यसरी भिक्षहरू हो ! कोही कोही टांसिन्छन्।

भिक्षुहरू हो ! कसरी कोही कोही दौडिन्छन् ? कोही कोही भव प्रति घृणा, लाज र जिगुप्सा गर्दे विभव (उच्छेद) चाहन्छन् । किनभने यो आत्मा शरीर वितेपछि

(30)

उच्छित्र हुन्छ, विनष्ट हुन्छ, मृत्युपछि रहंदैन, यही नै शान्ति हो, प्रणित (उत्तम) हो र यही नै यथार्थ हो। भिक्षुहरू हो! यसरी कोही कोही दौडिन्छन्।

भिक्ष हरू हो! कसरी कोही कोही ग्रांखा भएकाल देख्दछन् ? यहाँ भिक्ष ले भूतलाई (पञ्चस्कन्धलाई) ग्रे मूतक दृष्टिल हेरेर भूतको निवंद, विराग ग्रीन निरोधमा लाग्दछ। भिक्ष हरू हो! यसरी ग्रांखा भएकाल देख्दछ।.....

"जसले भूतलाई भूतक दृष्टिले हेरेर, भूतलाई अस्तित्रमण गरेर भव-तृष्णा क्षय भएपछि निर्वाणलाई प्राप्त गर्दछ उसले साना ठूला वस्तुहरूमा वितृष्णा भई भूतलाई जान्न भिक्षु भएर नष्ट भएपछि फेरि जन्म लिदैन।"

Dhamma Digital

का अंदावारी स्थापन 🖈 🖭 🗸 नाम-

कुन ने भी निकासिक भी र निकासिक ने किए।

्य है का प्रदान से कि कि स्वाप्त के लिए हैं कि जिल्ला

Control by A Bibliotic Williams

AND THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF

# तेश्रो परिच्छेद

#### पहिलो वर्ग

## ्व. पापको मूल

भिक्ष हरू हो ! यो तीन पापका मूल हुन् । कुन तीन ? लोभ पापका मूल हो, द्वेष पापको मूल हो, मोह पापको मूल हा। भिक्ष हरू हो ! यो तीन पापका मूल हुन् । .....

"आफू भित्र उत्पन्न लोभ, द्वेष र मोहले पाप चित्त भएको व्यक्तिलाई त्यसरी ने हिंसा गर्दछ जसरी केराका बोटलाई त्यसका फलले गर्दछ।"

# २. तीन घातुहरू

"हप घातुलाई जानेर ग्रह्म प्रति ग्रनासक्त मएर जसले निरोध (निर्वाण) लाई पाएर सर्व क्लेशबाट मुक्त भएको हुन्छ उसले मृत्युलाई खतम पारेको हुन्छ । ग्रनाश्रव सम्यक् सम्युद्धले ग्रापनो काया द्वारा सांसारिक ग्रासक्ति रहित निर्वाणलाई स्पर्श गरी, ग्रासक्ति—त्याग राम्रोसंग साक्षारकार गरी शोक र राग रहित पद (निर्वाण) को उपदेश दिनुहुन्छ।"

# ३. तीन वेदनाहरू

भिक्षुहरू हो ! यी तीन वेदनाहरू हुन् । कुन तीन वेदना (ग्रन्भव) ? सुख वेदना, दुःख वेदना र ग्रदुःख-ग्रसुख वेदना। भिक्षुहरू हो ! यी तीन वेदनाहरू हुन्।....

''एकाग्र-चित्त, संप्रज्ञ र स्मृतिमान बुद्धको शिष्यले वेदना र वेदनाको उत्पतिलाई जान्दछ ग्रनि जहाँ यो शान्त हुन्छ त्यसको विनाशको मार्गलाई पनि जान्दछ । वेदनाहरूको विनाशपछि तृष्णा रहित भएर भिक्षुले परिनिर्वाण प्राप्त गर्दछ।''

# ४. त.न वेदनाहरू

भिक्षुहरू हो ! यो तीन वेदनाहरू हुन् । कुन तीन ?

सुख वेदना, दु:ख वेदना र अदु:ख-असुख वेदना । भिक्षुहरू हो ! सुख वेदनालाई दु:खको रूपमा हेर्नु पर्दछ । दु:ख वेदनालाई शल्य (कांढा) को रूपमा हेर्नु पर्दछ । अदु:ख-असुख वेदनालाई अनित्यको रूपमा हेर्नु पर्दछ । भिक्षुहरू हो ! जब भिक्षुल सुख वेदनालाई दु:खको रूपमा, दु:ख वेदनालाई शल्यको रूपमा, अदु:ख-असुख वेदनालाई अनित्यको रूपमा हेर्दछ तव त्यस भिक्षुलाई आर्य समदर्शी भिनन्छ । त्यस्तो भिक्षुले तृष्णालाई क्षय गरेको हुन्छ, सांसारिक वन्धनलाई चुंडाएको हुन्छ अनि धमण्डलाई त्यागेर दु:खलाई नाश गरेको हुन्छ ।

'जसले सुखलाई दुःखको ह्रपमाः, दुःखलाई शल्यको ह्रपमा र अदुःख-असुख वेदनालाई अनित्यको रूपमा हेर्दछ ऊ तीने वेदनाहरूबाट मुक्त भई आफू समदर्शी भिक्ष बन्दछ । त्यस्तो अभिज्ञा-प्राप्त शान्त मुनिले सब सांसारिक बन्धनहरूलाई

५. तोन खोजहरू

भिक्षुहरू हो ! यो तीन खोजहरू हुन् । कुन तीन ? काम भोगको खोज उत्पतिको खोज र बहानयंका खोज। भिक्षुहरू हो ! यो तीन खोजहरू हुन् । . . . . . . .

"एकाग्र चित्त, संप्रज्ञ र स्मृतिमान शिष्यले खोज र खोजको उत्पतिलाई जान्दछ ग्रीन जब यो शान्त हुन्छ त्यसको विनाशको मार्गलाई पनि जान्दछ । खोजको विनाश भएपछि तृष्णा रहित भएर भिक्ष ले परिनिर्वाण प्राप्त गर्दछ। । ''

इः तीन खोजहरू

भिक्षहरू हो ! यो तीन खोजहरू हुन्। कुन-तीन ? काम भोगको खोज, उत्पतिको खोज र ब्रह्मचयंको खोज।!...

"काम भोगको खोज, उत्पतिको खोज र ब्रह्मचर्यको खोजको साथ यसैलाई ने सत्य मान्ने मिथ्या घारणाहरूलाई उत्पन्न गराउनु हो। तर जो सबै प्रकारको रागबाट रहित हुन्छ, र तृष्णाको नाशबाट विमुक्त भएको हुन्छ उसले खोजा गर्ने त्यागिदिएको हुन्छ अनि उसको मिथ्या घारणाहरू पनि नष्ट भएको हुन्छ। खोजहरू खतमः भएपछि भिक्षु तृष्णात्र सन्देह रहित हुन्छ।

## ७. तीन आ अवहरू (चित्त-मलहरू)

भिक्ष हरू हो ! यो तीन आश्रवहरू हुन् । कुन तीन ? काम ग्राश्रव, भव ग्राश्रव र ग्रविद्या ग्राश्रव ।

''एकाग्र चित्तं, संप्रज्ञ र स्मृतिमान बुद्धको शिष्यंले ग्राश्रव र ग्राश्रवहरूको उत्पतिलाई जान्दछ ग्रनि जहाँ यो शान्त हुन्छ; त्यसको विनासको मार्गलाई पनि जान्दछ । ग्राश्रवहरूको विनाशपछि तृष्णा रहित भएर भिक्षुले परिनिर्वणि प्राप्त गर्दछ।''

#### द. तीन आश्रवहरू

भिक्षुहरू हो ! यी तीन ग्राश्रवहरू हुन् । कुन तीनं ? काम ग्राश्रव, भव ग्राश्रव र ग्रवियो ग्राश्रव ।....

'जसका काम-प्राश्रव क्षीण भएको छ र ग्रविद्या हटेको छ, जसको भव ग्राश्रव क्षीण भएको छ र सांसारिक आसंक्ति-हरूबाट मुक्त भएको छ उसले सेना सहितको मारलाई जितेर ग्रन्तिम शरीर घारण गर्दछ।''

#### ९. तीन तृष्णाहरू

भिक्ष हुए हो ! यो तीन तृष्णाहरू हुन्। कुन तीन ? काम तृष्णा, भव तृष्णा र विभव तृष्णा....।

"जो तृष्णाको वन्त्रनमा वाधिएर साना ठूला चीजहरूमां आसक्त भएर मारको वन्त्रनमा वाधिएको हुन्छ त्यस्तालाई कल्याण प्राप्त भएको हुदैन । जन्म र मृत्युको फेरोमा परेको त्यस्तो मानिस भवचक्रमा घुमिएहन्छ। जसले तृष्णालाई

((₹¥°))

त्यागेको हुन्छ, साना ठूला चीजमा जसको वितृष्णा हुन्छ, उसले माश्रव-क्षय प्राप्त गरी लोकलाई जित्दछ ।"

# १०. मारको राज्यबाट बाहिर निक्लनु

भिक्षुहरू हो ! तीन कुराहरूले युवत भएको भिक्षु मारको राज्यलाई मतिक्रमण गरेर सूर्य जस्तै चिम्कन्छ । कुन तीन ? भिक्षुहरू हो ! यहाँ भिक्षु अशंध्य जील स्कन्यवाट युक्त हुन्छ र मर्शेक्ष्य प्रज्ञा-स्कन्धवाट मुक्त हुन्छ । .....

"जसले शौल, समाधि र प्रज्ञाको राम्ररी भावना गर्दछ उसले मारको राज्यलाई अतिक्रमण गरेर सूर्य चिमकन्छ।''

## दोस्रो वग

# १. पुण्यका तोन साधनहरू

भिक्षुहरू हो ! यी तीन पुण्य किया वस्तुहरू हुन् । कुन तीन ? दानमय पुण्यिकया वस्तु शीलमय, पुण्यिकया वस्तु र भावनामय पुण्यिकया वस्तु ।....

"श्रेष्ठ सुखदायक पुण्य गर्नु, दान गर्नु, सम-ग्राचरण गर्नु र मैत्री - चित्तको भावना गर्नु । यी तीन सुखदायक धर्मकी भावना गरेर बुद्धिमान व्यक्ति दु:ख रहित भएर मुख-लोक (ब्रह्मालोक) मा जनमन्छ।"

# २. तीन चक्षुहरू

भिक्षुहरू हो ! यो तीन चक्षुहरू हुन् । कुन तीन ? मांस चक्षु, दिब्य चक्षु र प्रज्ञा चक्षुः।...

"मांस चक्षु, दिव्य चक्षु र सर्वोत्तम प्रज्ञा चक्षु योनेलाई तीन चक्षुहरू भनेर पुरूपोत्तमले (बुद्धले) भन्नु भएको छ। मांस चक्षुको उत्पतिवाट ने दिव्य चक्षुको पनि उत्पति हुन्छ। जब ज्ञान उत्पन्न हुन्छ तब सर्वश्रेष्ठ प्रज्ञा चक्षु उत्पन्न हुन्छ जुन चक्षुको प्राप्तिवाट सर्व दु:खवाट छुटकारा हुन्छ।"

## ३. तीन इन्द्रियहरू

भिक्षुहरू हो ! यी तीन इन्द्रियहरू हुन् । कुन तीन ? भनजात-भ्राज्ञास्यामि (नजानेकोलाई जान्नु) इन्द्रिय, भाजा (जान्ने) इन्द्रिय र ग्राज्ञातावी (जानिएको) इन्द्रिय (ग्रर्हत ज्ञान) ।....

'सीघा मार्गमा हिड्ने, अभ्यासकील श्रेंथलाई अहंत-मार्गमा प्रथम ज्ञान हुन्छ, त्यसपछि अहंत्व-ज्ञान र तत्पश्चात अहंत्वफलवाट (प्रज्ञा) विमुक्तिको ज्ञान हुन्छ-'सासारिक वन्धनहरू क्षय भएपछि मलाई रीस नउठने खालको विमुक्ति प्राप्त भयो।'' उसले इन्द्रिय युवत, शान्त र शान्ति-पदमा लीन भएर सेना सहितको मारलाई जिते अन्तिम शरीर घारण गर्दछ।''

# ४. तीन कालहरू

भिक्षुहरू हो ! यो तीन कालहरू ( ग्रद्धा ) हुन् । कुन तीन ! श्रतितकाल, भविष्यतकाल र वर्तमानकाल । . . .

"प्राणीहरू कथाशील हुन्छन् र तिनीहरू कथामाने स्थित रहन्छन् । तिनीहरूले कथालाई नजानेर मृत्युको वन्धनमा पदंछन्। जसले कथालाई जानेर भन्ने (ग्रात्मा) लाई ग्रहण गर्दन र मनवाट सर्वोत्तम शान्तिपद विमोक्षलाई स्पर्श गर्दछ नमले निर्वाण प्राप्त गर्दछ र शान्त मएर शान्तिपदमा लीन हुन्छ। राम्ररी शोच विचार गरेर सेवन गर्ने धर्ममा स्थिरता प्राप्त विद्वानले फेरि जन्म लिंदैन।"

#### ४. तीन दुराचारहरू

मिक्षहरू हो! यो तीन दुराचारहरू (दुश्चरित्रहरू) हुन्। कुन तीन! शारीरिक दुराचार, वाचिक दुराचार र मानसिक दुराचार।..

"शारीरिक, वाचिक र मानिसक दुराचारहरूलाई तथा ग्रह्म पनि भएका दोषहरूलाई गरेर, पुण्य कर्म चाहि नगरी घर पाप गरेर मूर्ख व्यक्ति मरेपछि नरकमा पर्दछ।"

# ६. तीत् सदाचारहरू

भिक्षुहरू हो ! यो तीन सदाचारहरू हुन् । कुन तीन ? बारीरिक सदाचार, वाचिक सदाचार र मानसिक सदाचार ।.....

'शारीरिक, वाचिक र मानसिक दुराचारहरू तथा ग्रह पनि भएका दोषहरूलाई गर्ने छाडेर, पाप कर्म नगरी वर पुण्य मात्र गरेर प्रज्ञावान व्यक्तिः मरेपछि स्वर्गमा पुरस्र।''

#### ७। तीन पवित्रताहरू

मिक्षुहरू हो ! यी तीन पवित्रताहरू हुन् । कुन तीन ? शारीरिकः पवित्रता, वाचिक पवित्रता र मानसिक पवित्रता ।..

"जो शारीरिक, वाचिक र मानसिक पवित्रताले युक्त भएको अनाश्रव (चित्त-मल रहित) हुन्छ । त्यस्तो पवित्रताले युक्त व्यक्तिलाई सर्वत्यागी भनिन्छ।"

#### दः मौन-भाव

भिक्षहरू हो ! यो तीन मौन-भावहरू हुन्। कुन तीन? शारीरिक मौन-भाव; वाचिक मौन-भाव र मानसिक मौन-भाव।

"शारीरिक, वाचिक र मानसिक मौनतावाट युवन भए-को मनाश्रव मुनिले पापलाई नुहाएर वगाई दिने गर्छन्।"

#### ९ मारको बन्धनबाट मुक्त

भिक्षहरू हो! जसको राग, द्वेष र मोह हटेको हुँदैन त्यस्तालाई मारको बन्धनमा बाँधिएको, मारको जालमा फंसेको भनिन्छ र पापी मारले त्यस्तालाई इच्छानुसार जे पनि गराउँछ। भिक्षहरू हो! जसको राग, द्वेष र मोह हटेका हुन्छ त्यस्तालाई मारको बन्धनमा नवाँधिएको, मारको जाल-मा नफसेको भनिन्छ र पापी मारले त्यस्तालाई इंच्छानुसार केही गराउन सबदैन।

'जसको राग, द्वेष र मोह हटेकी हुन्छ त्यस्ती वैरभाव र भय रहित श्रेष्ठ तथागत भगवान बुद्धलाई सर्वत्यागी भनिन्छ।"

#### १०. समुद्रपारो जानु

भिक्षुहरू हो ! कुनै पनि भिक्षु अथवा भिक्षुणीको राग, हें पर मोह हटेको हुँदैन भने त्यस्तालाई लहर, तरङ्ग, भंवर र राक्षस सहित समुद्रपारी गएका भनिदेन । भिक्षुहरू हो ! कुन पनि भिक्ष प्रथवा भिक्षुणीको राग, द्वेष र मोह हटेको हन्छ भने त्यस्तालाई लहर, तरङ्ग, भवर, मगर र राक्षस सहित समुद्रपारी गएको भनिन्छ । त्यस्तो ब्राह्मण (किनाए-मा गएर) जमीनमा खडा भएको ठानिन्छ ।....

'जसको राग, द्वेष र ग्रविद्या हटेको छ उसले मगर, राक्षस र लहर सहितको यो दुस्तर समुद्रलाई पार गर्दछ। त्यस्तो सांसारिक आसंवित रहित, मृत्यु-त्यागी, वन्धन-मुक्त व्यक्तिले फरि जन्म लिने दु:खलाई पन्छा उँदछ । उसले मृत्यु राजलाई मूढ वनाई दिन्छ-यस्तो म भन्दछ ।"

# तेस्रो वर्ग

# १. मिथ्या धारणाबाट नरकमा परिन्छ

भिक्षुहरू हो ! मैले देखेको छु कि जुन प्राणीले शारीरिक, वाचिक र मानसिक दुराचारवाट युक्त भएको, आर्यहरूलाई निन्दा गर्ने, मिथ्या घारणा भएको र मिथ्या घारणावाट गरिने कर्मलाई गर्ने गरेको थियो त्यस्तो प्राणी मरेपछि नरक-मा परेको थियो । भिक्षहरू हो ! यो कुरा म ग्ररू बाह्मण-हल्वाट सुनेर भनिरहेको छुइन, तर भिक्षहरू हो! यस

कुरालाई म ग्राफैले देखेर, ग्राफैले जानेर ग्रानि ग्राफैले बुकर

"यो छोटो जीवनमा मूर्ख, श्रह्पश्रुत र पुण्य नगर्ने व्यक्ति मिथ्या मन गरेर, मिथ्या वचन बोलेर श्रनि शरीरले पनि मिथ्या कर्म गरेर मरेपछि नरकमा पदंछ।"

## २. सम्यक दृष्टिबाट स्वर्ग प्राप्त हुन्छ

भिक्षहरू हो ! मैंले देखेको छु कि जुन प्राणीले शारीरिक, वाचिक र मानसिक सदाचारवाट युक्त भएको, ग्रायंहरूलाई निन्दा नगर्ने, सम्यक दृष्टि भएको र सम्यक दृष्टिवाट गरिने कमेलाई गर्ने गरेको थियो त्यस्तो प्राणी मरेपछि स्वर्गमा पुगेको थियो । भिक्षहरू हो ! यस कुरालाई म ग्ररू ग्राम्हण-हरूबाट सुनेर भनरहेको छुइन, तर भिक्षहरू हो ! यस कुरालाई म ग्राफैले देखेर, ग्राफैले जानेर ग्रनि ग्राफैले वुछेर भनिरहेको छु।...

"यो छोटो जीवनमा प्रज्ञावान, बहुश्रुत र पुण्य गर्ने ह्यवित सम्यक मन गरेर, सम्यक वचन वोलेर श्रनि शरीर-वाट पनि सम्यक कर्म गरेर स्वर्णमा पुग्दछ।"

## ३. निस्तार (पार हुने भाव)

भिक्ष हुल हो ! यो तीन निस्तार धातुहरू हुन्। कुन् तीन ? कामको निस्तरण (पार हुन्) नैष्क्रम्य (निष्काम भाव) हुछ, रूपको निस्तरण श्रारूप्य हुन्छ र जुन भूत, संस्कृत, प्रतित्य—समुत्पन्न (कार्यकारणवाट उत्पन्न) हुन्छ त्यस्को निस्तरण निरोध हुन्छ।.... 'कामको निस्तरण र रूपको श्रितित्रमणलाई जानेर परिश्रमी (शिक्षुले) संघे सबै संस्कारहरूको शमन (निर्वाण) लाई प्राप्त गर्दछ । ऊ त्यसवाट मुक्त भएको हुदा समदर्शी भिक्षु हुन्छ । त्यस्तो श्रिभज्ञा प्राप्त शान्त मुनिले सबै सांसारिक वन्धनहरूलाई नाघेको हुन्छ।"

#### ४. निर्वाण शान्त हुन्छ

भिक्ष हरू हो ! रूपभन्दा ग्ररूप शान्त हुन्छ र ग्ररूप भन्दा निरोध (निर्वाण) शान्त हुन्छ ।...

"जुन रूप लोकमा उत्पन्न भएको प्राणी हुन्छ र जुन अरूप लोकमा रहन्छ त्यस्तोले निर्वाण नपाएर फरि जन्म लिने गर्दछ । जसले रूप लोकलाई त्यागेर, ग्ररूप लोकमा स्थिर नभई निर्वाण पाउँदछ त्यस्तोले मृत्युलाई खतम पाउँछ । अनाश्रव सम्यक सम्बुद्धले शरीरद्वारा सांसारिक ग्रासन्ति रहित निर्वाणलाई स्पर्श गरेर आसिनत त्यागलाई राम्ररी साक्षात्कार गरेर शोक र राग रहित पद (निर्वाण) को उपदेश दिनुहन्छ।"

## ४. तीन प्रकारका पुत्रहरू

भिक्ष हरू हो ! संसारमा तीन प्रकारका पुत्रहरू विद्यमान छन् । कुन तीन ? ग्रतिजात, ग्रनुजात र ग्रवजात । भिक्षहरू हो ! कसरी ग्रतिजात पुत्र हुन्छ ? यहाँ भिक्षहरू हो ! जुन पुत्रको माता पिता बुद्ध, धर्म र संघको शरणमा गएका हुन्छन्, जीव हिसा, चोरी, व्यभिचार, असत्य भाषण

गर्ने हुन्छन् र जाँड रक्सी सेवन गर्ने हुन्छन्, दुराचारी र पापी हुन्छन्, तर तिनीहरूको पुत्र भने बुद्ध, धर्म र संधको धरणमा गएको हुन्छ, जीव हिंसा, चोरी, व्यभिचार, श्रसत्य भाषण नगर्ने हुन्छ र जाँड रक्सी सेवन पनि नगर्ने सदाचारी र पुण्यात्मा हुन्छ । यसरी भिक्षुहरू हो ! अतिजात पुत्र हुन्छ ।

भिक्षं हरू हो ! अनुजात पुत्र कसरी हुन्छ ? यहाँ भिक्षहरू हो ! पुत्रको माता पिता बुद्ध, धमं र संघको शरण-मा गएका हुन्छन्, जीव हिंसा, चोरी व्यभिचार, असत्य भाषण नगर्ने हुन्छन्, जाँड रक्सी पिन सेवन नगर्ने सदाचारी र पुण्यात्मा हुन्छन् अनि तिनीहरूका पुत्र पिन बुद्ध, धमं र संघको शरणमा गएको हुन्छ र सद्धचारी र पुण्यात्मा हुन्छ। यसरी भिक्ष हरू हो ! अनुजात पुत्र हुन्छ।....

भिक्षुहरू हो ! अवजात पुत्र कसरी हुन्छ ? यहाँ भिक्षुहरू हो ! पुत्रको माता पिता बृद्ध, धर्म र संघको शरणमा गएका हुन्छन्,... सदाचारी र पुण्यात्मा हुन्छन् तर तिनीहरूको पुत्र चाहि बुद्ध, धर्म र संघको शरणमा गएको हुदैन... दुराचारी र पापी हुन्छ । यसरो भिक्षाहरू हो ! अवजात पुत्र हुन्छ । .....

''बुद्धिमानले अतिजात र अनुजात पुत्रको कामना गर्दछ तर अवजात पुत्रको कामना गर्देन । किनभने त्यसतो पुत्रले कुलको नांश गर्दछ । त्यस्तो पुत्र संसारमा धरै हुन्छ । जुन उपासक श्रद्धा र शीलले मुक्त हुन्छ, उदार र लोभ रिहते हुन्छ ऊ घना वादलवाट मुक्त भएको जून जस्ते सभाहरूमा सुशोधभत हुन्छ।"

## ६. तीन प्रकारका व्यक्तिहरू

भिक्षुहरू हो ! संसारमा तीन प्रकारका व्यक्तिहरू हुन्छन् । कुन तीन ? श्रवृष्टिसम, प्रदेश वर्शी र सवंत्र वर्षी । भिक्षुहरू हो ! श्रवृष्टिसम व्यक्ति कस्तो हुन्छ ? यहां भिक्षुहरू हो ! एउटा कुनै व्यक्ति कुनै पनि श्रामण, त्राह्मण, निवंन, पथिक, भिखारी र याचकलाई ग्रन्न, पेय पदार्थ, वस्त्र, यान मालागन्ध, ग्रालेप, शय्या, ग्रावास ग्रनि प्रदीप निदने खालको हुन्छ । त्यस्तो व्यक्ति भिक्षुहरू हो ! अवृष्टिसम हुन्छ ।

भिक्षुहरू हो ! कसरी कुनै व्यक्ति प्रदेश वर्षी हुन्छ ? यहाँ भिक्षुहरू हो ! एउटा कुनै व्यक्ति कुने कुने श्रमण, ब्राम्हण... प्रानि याचकलाई श्रन्न पेय पदार्थ......र प्रदीप दिने खालको हुन्छ । त्यस्तो व्यक्ति भिक्षुहरू हो ! प्रदेश वर्षी हुन्छ ।

भिक्षुहरू हो ! कसरी कुनै व्यक्ति सर्वत्र वर्षी हुन्छ ? यहाँ भिक्षुहरू हो ! कुनै एउटा व्यक्ति सबै श्रमण, ब्राम्हण र याचकहरूलाई दिने खालको हुन्छ । त्यस्तो ब्यक्ति भिक्षुहरू हो ! सर्वत्र वर्षी हुन्छ ।....

"जसले श्रमण, ब्राह्मण, निर्घन, पथिक र याचकहरूलाई श्रम, पेय पदार्थ र भोजन दिदैन त्यो भवृष्टिसम हुन्छ ।

त्यस्ताई बुद्धिमानहरूले अधमं पुरुष भन्दछन्। जसले कसेत्यस्ताई दिन्छ र कसंकर्सेलाई दिदेन त्यो प्रदेश वर्षी हुन्छकसेलाई दिन्छ र कसंकर्सेलाई दिदेन त्यो प्रदेश वर्षी हुन्छबुद्धिमानीहरू यसे भन्छन्। जो व्यक्ति (पुरुष) भिक्षा दिने
बातको बोली बोल्दछ, जो व्यक्तिले सबै प्रणीहरूलाई दया
बातको बोली बोल्दछ, जो व्यक्तिले सबै प्रणीहरूलाई दया
गर्दछ र उदार मनले 'देऊ, देऊ' भन्दछ – जसरो वादल
गडगडाउँदै गजिदै वसिन्छ र पानीले अग्ला अग्ला जिमनहरू
बुवाउँछ त्यसरी नै यहाँ त्यस्तो कुनै व्यक्ति हुन्छ जसले धर्म
पूर्वक परिश्रमबाट प्राप्त धनलाई जुटाएर भिखारीहरूलाई
प्रस्री अन्न र पेय पदार्थवाट तृष्त पार्दछ।''

#### ७. शोल पालनबाट सुख

भिक्षुहरू हो ! तीन सुखलाई चाहने वुद्धिमान व्यक्तिले शीलको पालन गर्नु पदंछ । कुन तीन ? मेरो प्रशंसा होस् भेनर चाहना गर्ने वुद्धिमान व्यक्तिले शीलको पालन गर्नु पदंछ । मलाई भोग प्राप्त होस् भनेर चाहना गर्ने व्यक्तिले शीलको पालन गर्नु पदंछ । मरेपछि स्वर्गलोकमा जान शीलको पालन गर्नु पदंछ । मरेपछि स्वर्गलोकमा जान पाउँ भनेर चाहना गर्ने वुद्धिमान व्यक्तिले शीलको पालन गर्नु पदंछ ।

'प्रशंसा, घन लाभ र परलोक र स्वर्गमा आनन्द, यी तीन प्रकारका सुखहरूलाई चाहना गर्ने बुद्धिमान व्यक्तिले शीलको पालन गर्नु पर्दछ । यदि पाप नगरी पनि पाप गर्ने-शिलको पालन गर्नु पर्दछ । यदि पाप नगरी पनि पाप गर्ने-हल्संग संगत गर्दछ भने त्यस्तो व्यक्ति पाप कर्ममा सन्देहात्मक हुन्छ र त्यस्तो व्यक्ति निन्दित हुन सक्छ । जसले जस्तो मैत्री सम्बन्ध राख्दछ र जस्तो संगत गर्दछ ऊ त्यस्ते ने हुन्छ,

किनकि उसको संगत नै त्यरतो हुन्छ । राम्रो व्यक्ति पनि नराम्रोसंग संगत गरेर त्यसरी ने विग्रिन्छ जसरी विषयुक्त बाणको समूहमा विष नलगाइएको वाण पनि विषालु हुन्छ। त्यसकारण बुद्धिमान हुनु छ भने नराम्रो संगत नगर्नु । जसरी कुहेका माछालाई कुनै व्यवितले कुशको एक छेउले मात्र वांघेमा पनि कुश ने दुर्गन्घत हुन्छ त्यसरी ने मूर्खको संगतले पनि मूल ने भइन्छ । ग्रनि जसरी पलासको फूलमा तगर (सुगनिवत काठ) राखिदिदा त्यो पनि सुगनिवत भए जस्ते वृद्धिमानको संगत गर्दा वृद्धिमान नै मइन्छ। त्यसंकारण पलासमा तगर (सुगन्वित काठ) राखे जस्ते त्यसको परिणामलाई जानेर बुद्धिमाणले दुर्जनहरूको संगत गर्नु हुदैन। सत्पुरूषहरूको मात्र संगत गर्नु राम्रो हुन्छ । दुर्जनको सगतले नरकमा पुराउछ र सत्पुरूषको संगतले स्वर्गमा पुराउछ ।"

#### द. शरीर नाशवान हुन्छ

भिक्षंहरू हो ! यो शरीर नष्ट हुने खालको छ, विज्ञान विनाश हुने खालको छ र सबै सांसारिक ग्रासिवतहरू ग्रनित्य, दु:ख र परिवर्तनशील छन्।

'शरीरलाई नष्ट हुने खालको, विज्ञानलाई विनाश हुने खालको र जन्म, मृत्युमा परेको सांसारिक ग्रांसवितहरूलाई भयको रूपमा हेरेर बुकेर ग्रनि परम शान्ति पाएर भवितातमा मानिसहरू समयलाई पर्खन्छन्।"

# ९. स्वभाव अनुसार मेलमिलाप

भिक्षहरू हो! प्राणीहरू स्वभाव अनुसार श्ररू प्राणीहरू-संग मेलमिलाप रास्त्छन्। नीच विचारको प्राणी नीच विचार भएक प्राणीसंग मिल्दछ। उच्च विचारको प्राणी उच्च भएक प्राणीसंग (मल्दछ। भिक्षहरू हो! प्राचीन विचार भएक प्राणीहरू स्वभाव श्रनुसार ने श्ररू प्राणीहरूसग कालमा पनि प्राणीहरू स्वभाव श्रनुसार ने श्ररू प्राणीहरूसग हेलमेल गर्दथे। भिक्षहरू हो! भावष्य कालमा पनि प्राणीहरू स्वभाव श्रनुसार श्ररू प्राणीहरूसंग हेलमेल गर्ने छन्। भिक्षहरू हो! यतिवेला वर्तमान कालमा पनि प्राणीहरू स्वभाव श्रनुसार श्ररू प्राणीहरूसंग हेलमेल भई वस्दछन्।...

"संसगंबाद क्लेश उत्पन्न हुन्छ। श्रससगंवाट क्लेश हट्दछ। जसरी सानो काठमा बसेर समुद्र तर्दा डुविन्छ त्यसरी ने श्रल्छी मानिससग संगत गर्दा जांगरिलो मानिस पनि विग्रिन्छ। त्यसकारण श्रल्छी र श्रनुत्साही मानिसको संगत छाडिदिनु पर्छ। एकान्त-सेवी, श्रार्थ, संयमी, घ्यानी र सर्व उद्योगमा लागिरहने बुद्धिमानसंग संगत गरिरहनु।"

#### १०. तीन हानिकारक कुराहरू

भिक्षुहरू हो ! यो तीन कुराहरू शैक्ष्य भिक्षुको लागि हानिकारक हुन्छन् । कुन तीन ? भिक्षुहरू हो ! शैक्ष्य भिक्षु काम-धन्दामा ने लागिरहने भएर काम-धन्दामा रत रहने र काम-धन्दामा ने लागिरहने चेष्टा गर्ने हुन्छ । गफ गरेर दिन विताजने, गफमा मस्त रहने र गफै गरेर दिन काट्ने चेष्टामा लागेको हुन्छ । सुतिरहने, सुत्नमा ने मस्त हुने र सुत्ने कार्यमा

न लागिरहने हुन्छ । भिक्षुहरू हो ! यी तीन कुराहरू शिक्ष

भिक्षुहरू हो ! यी तीन कुराहरू शैक्ष्य भिक्षुको लाहि हानिकारक हुँदैनन् । कुन तीन ? शैक्ष्य भिक्षु काम-धन्तामा नलाग्ने ... गफ नगर्ने .. र सुत्न मात्र नचाहने हुन्छ । यहार तीन कुराहरूले शैक्ष्य भिक्षुहरूलाई केही हानी हुदैन ।

"काम-घन्दामा लाग्ने, गफाडी, सुतहा र चन्नल स्वभाव दको भिक्ष उत्तम सम्बोधि (ज्ञान) प्राप्त गर्नलाई भयोग हुन्छ। यसकारण थोर काम-घन्दा गर्ने, थोर सुत्ते र गफ कम गर्ने चन्नलता रहित भिक्ष हुनुपर्छ। त्यस्तो भिक्ष माज उत्तम सम्बोधि ज्ञान प्राप्त गर्न योग्य हुन्छ।"

निष् वर्ग

# १. अकुशल वितर्क

भिक्षुहरू हो । यो तीन ग्रकुशल वितर्कहरू हुन्। कुने तीन? निन्दित नहुने वितर्क, लाभ, सत्कार र प्रशंसाको वितर्क ग्रनि ग्ररूको दयाको वितर्क।...

"जो निन्दित हुने र लाभ, सत्कार तथा गौरव प्राज्त गर्ने वितर्कबाट युक्त हुन्छ, प्रमात्यहरूसंग समवेदना राख्य उसले संयोजन (सांसारिक बन्धन) को क्षयबाट टाढा हुन पर्छ। जसले पुत्र-पणुलाई छाडर विवाह गराउनबाट टाढा र जो संग्रह-त्यागी हुन्छ त्यस्तो भिक्ष उत्तम सम्बोध गरा प्राप्त गर्ने योग्य हुन्छ।"

# २. नरकमा परेको देखिएको छ

''सत्कार गरिंदा र असत्कार गरिंदा जसको समाधि विचलित हुदैन, जो अप्रमादी हुन्छ त्यस्तो सतत् ध्यानी र सुक्ष्म दृष्टिबाट विपश्यना गर्ने अनि उपादानहरूलाई क्षय गरेको व्यक्तिलाई सत्पुरुष भनिन्छ ।''

# ३. देव वाणोहरू

भिक्षुहरू हो ! देवताहरूमा कुनै कुनै बेला यो नै तीन प्रकारका देव वाणीहरू हुने गर्छन् । कुन तीन ? भिक्षुहरू हो ! जितबेला आर्यश्रावक केश र दारी लौरिएर काषाय वस्त्र लगाई घर छाडी प्रव्रजित हुने बिचार गर्दछ त्यसबेला देवता-हरूमा यस्तो देववाणी हुन्छ- 'यो आर्यश्रावक मारसंग संग्राम गर्ने विचार गरिरहेको छ ।' भिक्षुहरू हो ! यो पहिलो देववाणी देवताहरूमा कैले कैले हुने गर्दछ । फेरि भिक्षुहरू हो! जित्रेला आर्यशावक संतीस (प्रकारको) 'वोघि पाक्षिकान जातियेला आर्यशावक संतीस (प्रकारको) 'वोघि पाक्षिकान परितो धर्मको भावनामा लागिरहुन्छ त्यतिवेला देवताहरूमा परितो धर्मको भावनामा लागिरहुन्छ त्यतिवेला हो मारसंग संप्राम देववाणी हुने गर्दछ 'यो आर्थशावकहरू मारसंग संप्राम देववाणी हुने गर्दछ । यो दोश्रो देववाणी देवताहरूमा गरिरहेको छ। प्रकार हुने गर्दछ । अर्थशावकले आर्थशावकले उपा

'संग्राम विजयी, महान्, निर्भयीसम्यक सम्वुद्धको शिष्य-लाई देखेर देवताहरूले पनि नमस्कार गदंछन्— 'हे उत्तम पुरुष ! तपाईलाई नमस्कार छ । तपाईले दुर्जयलाई : जित्नु-भयो, तपाईले, मृत्युको सेनालाई जितेर निर्वाण प्राप्त गरी प्रजय हुनुभयो ।' प्रहंतलाई देवताहरू यसरी ने नमस्कार गदंछन् । किनभने प्रहंत मृत्युको वशमा हुँदैन । त्यसकारण देवताहरूले अहंतलाई नमस्कार गदंछन् ।''

## ४. देवताबाट च्युत हुने लक्षणहरू

भिक्षुहरू हो ! जब देवता देवलोकबाट च्युत हुने वाला हुन्छ तव पाँचवटा पूर्व-लक्षणहरू (निमितहरू) देखा पर्दछन्।

ती हुन [१] माला कुम्भिएर गनाउन थाल्छ [२] वस्य मैला हुन थाल्छ [३] काखीबाट पिसना चुहुन थाल्छ [४] शरीर कुरुप हुन थाल्छ [४] देवताले ग्रापनो देव ग्रासनमा ग्रिंगरमण गर्न छाड्छ। भिक्षुहरू हो! तब देवता-हरूले-'थो देवपुत्र च्युत हुन लागेको छ' भन्ने थाहा पाएर तीन कुराहरूबाट उसलाई आस्वासन दिन्छन्-'भो! यहाँको भन्दा राम्रो गित प्राप्त गर्नु, राम्रो गित पाएर राम्रो लाभ प्राप्त गर्नु, राम्रो गित पाएर राम्रो लाभ प्राप्त गर्नु, राम्रो गित पाएर राम्रो लाभ

यस्तो भनिएपछि एउटा भिक्षुले भगवानसंग यो प्रश्न गन्यो- "भन्ते! देवताहरूले राम्रो गित प्राप्त गर्नु भनेको के हो ? भन्ते! देवताहरूले राम्रो लाभ प्राप्त गर्नु भनेको के हो ? भन्ते देवताहरूले सुप्रतिष्ठित हुनु भनेको के हो ?

'भिक्षुहरू हो! देवताहरूने मनुष्य भएर उत्पन्न हुनुलाई राम्रो गित प्राप्त भएको भिनन्छ। जसले मनुष्य भएर तथागतद्वारा भिनएको धर्म-विनयमा श्रद्धा प्राप्त गर्दछ त्यस्तोलाई भिक्षुहरू हो! राम्रो लाभ प्राप्त भएको भिनन्छ। त्यस्तो श्रद्धा जो चित्तमा जमेर बसी प्रतिष्ठित र दृढ हुन्छ प्रान ससारमा कुनै पनि श्रमण, ब्राह्मण, देवता, भार अथवा ब्रह्मा भन्दा कम्तिको हुँदैन, यसैलाई भिक्षहरू हो! देवताहरू सुप्रतिष्ठित भएको भनिन्छ।"

"ग्रायु सिकएर जब देवता देवलोकबाट ज्युत हुन्छ तव देवताहरूबाट ग्राश्वासनको लागि तीन शब्दहरू निवलन्छन्— 'भो! यहाँको भन्दा राम्रो गति प्राप्त गर, मनुष्यको सदृष्यतामा (मनुष्य योनीमा) जाऊ र मनुष्य भएर सद्धमंमा अनुत्तर श्रद्धालाई प्राप्त गर। तिस्रो त्यो श्रद्धा चित्तमा जमेर वसी ग्रनि प्रतिष्ठित भई जीवन पर्यन्त रास्ररी भिनएको सद्धमंमा कम हुने खालको नहोस्। शारीरिक, वाचिक र मानसिक दुराचारहरू तथा ग्ररू पनि भएका दोषहरूलाई छाडी शरीर, वचन र मनवाट ग्रप्रमाण परिशुद्ध घरे पुण्यहरू गर्नु। त्यसपछि दानवाट भोग-सम्पति पाउन योग्य घरे पुण्यहरू गरी ग्ररू पनि घरे मानिसहरूलाई सद्धमं र ब्रह्मचर्यमा लगाउनु। वेवताले जब च्युत हुन लागेको देवतालाई चिन्दछ तव यसरी दयापूर्वक ग्राश्वासन दिन्छ- वेव ! फेरि ग्राउनु।

#### प्र. धेरै मानिसहरूको हितैषी

यी तीन व्यक्तिहरू संसारमा जन्म लिंदा घेरै मानिस-हरूको हितको लागि, घेरै मानिसहरूले मुखको लागि, लोक माथि अनुकम्पा गर्नका लागि अनि देव र मंनुष्यहरूको हित-सुखको लागि जन्मन्छन् । कुन तीन ? भिक्षुहरू हो ! यहाँ तथागत अर्हत सम्यक सम्बुद्ध विद्या र आचरणबाट युक्त, सुगत, लोक-विद, अनुत्तर (सर्वोत्तम), पुरूषहरूलाई दमन गर्न सारथी रूप, देव मनुष्यहरूको शास्ता (मार्गोपदेष्टा), बुद्ध र भगवान संसारमा उत्पन्न हुन्छन् । उनीहरूले आरम्भ मध्य र अन्तमा कल्याण गर्ने धर्मलाई शब्द र भाव सहित सर्वा शंमा परिपूर्ण परिशुद्ध ब्रह्मचर्यलाई प्रकाशित गर्दछन् । भिक्षुहरू हो ! यस्तो पहिलो व्यक्ति हुन्छ जो संसारमा घेरै मानिसहरूको हितको लागि उत्पन्न हुन्छ । श्रनि फेरि भिक्ष हरू हो ! तिनै शास्ताका शिष्य श्रहेंत, क्षीणाश्रव, ब्रम्हचर्यपूर्ण, कृतकृत्य, भार मृदत, श्रापनो मतलब प्राप्त गरेका, सांसारिक बन्धन्हरूबाट मुक्त अई राम्नरी जानेर विमुक्त भएका हुन्छन्। तिनले श्रारम्भ, मध्य र श्रन्त मा कल्याण गर्ने धमंलाई.... प्रकाशित गर्दछन्। भिक्ष हरू हो ! यस्तो दोस्रो व्यक्ति हुन्छ । .....

श्रीन फेरि भिक्ष हरू हो ! तिनै शास्ताका शिष्य शैक्ष्य, श्रीयं मार्गमा हिंडने, वहुश्रुत र शीस-ब्रतवाट युक्त हुन्छन् । तिनले पनि श्रारम्भ, मध्य र अन्तमा कल्याण गर्ने, धमंलाई... प्रकाशित गर्दछन् । भिक्ष हरू हो ! यस्तो तेस्रो व्यक्ति हुन्छ ।....

'तहिष शास्ता संसारमा पहिलो व्यक्ति हुन्छ । दोस्रो उनको अनुगामी संयमी शिष्य र तेस्रो आर्य मागंमा हिड्ने शैक्ष्य, बहुश्रुत र शीलव्रतवाट युक्त शिष्य हुन्छ । यो तीने देव-मनुष्यहरूमा श्रंष्ठ सूर्य समान हुन्छन् । उनीहरूले अमीपदेश दिएर निर्वाणको हार खोलिदिन्छन् अनि धेरे मानिसहरूको वन्धनलाई खोलिदिन्छन् । जो सुगत (बुद्ध ) को शासन (धर्म) मा प्रमाद रहित भएर अनुत्तर सार्थवाह (बुद्ध) हारा भनिएको मागंमा हिड्दछ उसले यही जनममा दुःखलाई श्रन्त गर्दछ ।''

#### ६ अशुभ-भावना

भिक्षुहरू हो ! कायामा अशुभानुपर्यो (अशुभ हुने मनन गर्न्) भएर रहनु, तिमी भित्र आनापानसति अथवा आश्वास-

प्रश्वासमा स्मृति राखी सुप्रतिष्ठित हुन प्रिम सबै संस्कार.
हल्मा अनित्यानुपश्यी (अनित्य छ भन्न मनन गर्नु) भएर
रहन्। भिन्नुहल् हो! कायामा प्रणुमानुपश्यी भएर रहनेनाई
सुन्दरता सम्बन्धीको प्रासिकत हटेर जान्छ। प्रानापानसित
भित्र सुप्रतिष्ठित हुंदा वाहिरी दु:खदायी मिथ्या वितकहरू
हुंदैनन्। सबै संस्कारहरूमा ग्रनित्यानुपश्यी हुंदा ग्रविद्याको
नाश हुःछ र भएको विद्या उत्पन्न भएर ग्राउँछ।

गजो संघ कायामा अणुभको विचार गर्दछ, आनापानमा स्मृति राख्दछ र सबै संस्कारहरूको शमनलाई देख्दछ त्यस्तो परिश्रमी (भिक्षु) समदर्शी हुन्छ । किनभने त्यसवाट क मुक्त भएको हुन्छ । त्यस्तो ग्रभिज्ञा प्राप्त शान्त मुनिले सबै सांसारिक बन्धनहरूलाई नाघेको हुन्छ ।"

#### ७. धार्मिकको लक्षणहरू.

धर्मानुसार ग्राचरण गर्ने भिक्षुको कुराकानीमा यस्तो स्वभाव हुन्छ कि कुराकानी गर्दा पनि ऊधार्मिक कुराहरू ने गर्ने गर्छ, ग्रधार्मिक कुराहरू गर्दन। वितर्क गर्दा पनि धार्मिक वितर्क ने भन्ने गर्छ, ग्रधार्मिक वितर्क भन्दैन। ग्रथवा भनों तो दुवे कुराहरूलाई छाडेर स्मृति र सप्रजन्य (ज्ञान) युक्त उपेक्षक भएर रहन्छ।

"धर्ममा वस्ने, धर्ममा लागेको, धर्मलाई राम्ररी बुछेको र धर्मके स्मरण गरिरहने भिक्षु सद्धर्मवाट च्युत हुदैन। हिंड्दा, उठ्दा ग्रथवा सुत्दा चित्तलाई शान्त गरी परम शान्ति पाएरे छाड्दछ।"

#### द. राम्रा नराम्रा वितर्कहरू

ď.

मिख्नुहरू हो ! यी तीन अकुशल वितर्कहरूले अन्यकार दिन्छ, आंखा विनाको बनाइ दिन्छ, अज्ञानी बनाउँछ, अज्ञालाई रोकिदिन्छ, हानी पुन्याउँछ र निर्वाणितर लाँदैन । कुन तीन ? मिख्नुहरू हो ! काम वितर्क ..... व्यापाद । द्रे ह) ....... र विहिसा (प्रतिहिसा) वितर्क ।....

मिल्नुहरू हो ! यी तीन कुशल वितर्कहरूले अंघ्यारी वनाउँदैन, ग्रांका दिनाको वनाउँदैन, शांनी वनाउँछ, प्रज्ञा बढाउँछ, हानी पुऱ्याउँदैन र निर्वाणतिर लान्छ। कुन तीन ? मिल्नुहरू हो ! नैप्कम्य (निप्कामता) वितर्क...., ग्रव्या-पद वितर्क ......, ग्रव्या-पद वितर्क ......, ग्रविहिंसा वितर्क ।.....

"वीन कुग्रल वितकंहरूलाई गर्नु र तीन अकुशल वितकं-हरूलाई छाड्नु । उडिरहेको बूलोलाई पानीले (वर्पाले) शान्त पारेको जस्तै अकुग्रल वितकंहरू र नराम्रा विचारहरूलाई चित्तद्वारा दवाउनु पर्छ। यस्तो गर्ने व्यक्ति चित्तद्वारा वितकं-हरूलाई खान्त पारी यहीं शान्तिपदलाई प्राप्त गर्दछ।"

#### ९. यो तीन मित्री शत्रृ हुन्

मिक्षुहरू हो ! यी तीन भित्री-मल, भित्री शत्रु, भित्री वैरी, भित्री हत्यारा र भित्री अशुद्ध गराउने खालका हुः छन्। कुन तीन ? भिक्षुहरू हो ! लोभ ..... दोप ..... मोह .....।

"लोमले अनर्थ गर्दछ, लोभले चित्तलाई विगार्छ, याफू-मित्र नै उत्पन्न मएको भयलाई मानिसले जान सगर्दैन। लोगीले हितलाई जान्देन र लोगीले घमेलाई जान्देन । की मनुष्यलाई लोगले ग्रापनो वशमा पार्छ र ऊ त्यसवेला शे मनुष्यलाई लोगले ग्रापनो वशमा पार्छ र ऊ त्यसवेला शे ग्रापनो हुन्छ । जसले लोगलाई छाडेर लोग लोगों ग्राप्त हुन्छ । जसले लोगलाई छाडेर लोग लोगों ग्राप्त उसवाट लोग त्यसरीने टाढा हुन्छ जसते वीजमा लोग गर्देन उसवाट लोग त्यसरीने टाढा हुन्छ जसते विज्ञान पानीको थोपा। ''

पड़ियले ग्रनर्थ उतान गराउख, द्वेषले चित्तलाई विगार्छ।

श्वाफू भित्र उठजेको भयलाई मानिसले जान्न सक्देन द्वेषीले
श्वाफू भित्र उठजेको भयलाई मानिसले जान्देन । जुन मानिसलाई
हितलाई जान्देन, द्वेषीले धर्मलाई जान्देन । जुन मानिसलाई
हितलाई जान्देन, द्वेषीले धर्मलाई जान्देन । जुन मानिसलाई
हितलाई जान्देन, द्वेषीले धर्मलाई हुन्छ त्यो त्यतिवेला पुरे ग्रन्था
द्वेषले ग्रापनो वशमा पारेको हुन्छ त्यो त्यतिवेला पुरे ग्रन्था
द्वेषले ग्रापनो वशमा पारेको हुन्छ त्यो त्यतिवेला पुरे ग्रन्था
भएको हुन्छ । जो द्वेषलाई छाडर दुपित गर्ने चीजमा द्वेष
भएको हुन्छ । जो द्वेषलाई छाडर दुपित गर्ने चीजमा द्वेष
भएको हुन्छ । जो द्वेषलाई छाडर दुपित गर्ने छुट्दछ जसरी
राह्दैन त्यस्तो मानिसवाट द्वेष त्यसरी ने छुट्दछ जसरी
पाकको ताडको फल भेटनुवाट छुट्दछ ।''

"मोहले अनर्थ उत्पन्न गर्दछ, मोहले चित्तलाई विगाछं। ग्राफ् भित्र उब्जेको भयलाई मानिसले जान्न सक्दन। मोहितले हितलाई जान्दैन, मोहितले धर्मलाई जान्दैन। जुन मानिस-हितलाई जान्दैन, मोहितले धर्मलाई जान्दैन। जुन मानिस-लाई मोहले ग्रापनो वशमा पारेको हुन्छ त्यो त्यतिबेला पुरं लाई मोहले ग्रापनो वशमा पारेको हुन्छ त्यो त्यतिबेला पुरं ग्राम्चा-भएको हुन्छ। जो मोहलाई छाडेर मोहित गर्ने चीजमा मोह राख्दैन त्यस्तो मानिसले मोहलाई त्यसरी ने नाश गर्दछ जसरी सूर्य उदाएर ग्रन्धकारलाई नाश गर्दछ।"

# १०. देवदत्त नारकीय हो

भिक्षुहरू हो ! तीन खराव कुराहरूबाट पछारिएको, त्यसवाट ग्रस्त चित्त भएको देवदत्त ग्रपायमा (पछि) पर्ने,

नारकीय, कल्पस्थायी र ग्रसाच्य हुन्छ । कुन तीनवाट ? खराव इच्छावाट....., खराव साथीहरूको संगतवाट...... भिन ग्रगाडि गर्न योग्य भए पनि ग्रल्प विशेषताको प्राप्ति हारा वीचीमा प्रयत्न गर्न छाडिदिनाले ।......

'संसारमा खराव इच्छा भएको मानिस उत्पन्न नहीस्। त्यसलाई खराव इच्छा हुनेको गित जस्तो हुन्छ त्यस्तै जान। यस्तो मैले सुने कि देवदत्त 'पण्डित' प्रसिद्ध थियो। ऊ संयमी र यश हारा जाज्वल्यमान थियो। त्यो प्रमादित भई तथागत-लाई दुःख दिई चारवटा ढेका भएको भयानक भ्रवीचि नरक मा परेको थियो। जो पाप कर्म नगर्ने निर्दोषलाई दोष लगाउने खालको हुन्छ त्यो पाप त्यही खराव चित्त भएको घृणित व्यक्तिलाई लाग्दछ। कसैले विषको घैला खन्याएर समुद्रलाई दुषित गर्ने चाइन्छ भने त्यसले त्यसो गर्न सक्दैन। किनभने समुद्र धरे ठूलो हुन्छ। त्यस्तै कसैले तथागतलाई दोष लगाएर पीडित वनाउन चाहन्छ भने त्यस्तो दोष श्रेष्ठ शान्त चित्त भएकालाई लाग्दैन। त्यस्तो व्यक्तिसंग मित्रता गर्नु र त्यस्तोसंग संगत गर्नु जसको भ्रनुसरण गर्दा भिक्षुले दुःखलाई भ्रन्त गर्दछ।'

#### पाँची वर्ग

#### १. तीन अग्रप्रसाद

भिक्षुहरू हो ! यो तीन अग्रप्रसाद हुन्। कुन तीन ? भिक्षुहरू हो ! खुट्टा नभएको, दुई खुट्टा भएको, चार खुट्टा भएको, रूप भएको, रूप नभएको, संज्ञावान, असंज्ञावान प्रथवा नसंज्ञा नमसंज्ञा भएको जित पनि प्राणीहरू तिनीहरू मध्येमा तथागत महंत सायक सम्बुद्धलाई के (श्रेष्ठ) भनिन्छ। भिक्षुहरू हो । जो बुद्धमा प्रसन्न हे श्रे प्रथमा प्रसन्न हुन्छ मनि मग्रमा प्रसन्नको फल पनि मग्रम हुन्छः।

भिक्षहरू हो ! संस्कृत अथवा असंस्कृत जित पनि कारि छन् तिनीहरू मध्येमा विरागलाई अग्र भनिन्छ जुने के मदको मदनको हुन्, प्यास बुभाजन्, आस्वित खतम हो आवागमन नष्ट हुन्, तृष्णाको क्षय हुन्, विराग हुन्, निरोध अथवा निर्वाण हो । भिक्षहरू हो ! जो विराग धर्ममा प्रसन्न हुन्को पत पनि स्रग्र ने हुन्छ ।

भिक्षहरू हो! जित संघहरू अथवा गणहरू छन् एक मध्येमा तथागतको श्रावक संघलाई अग्र भिन्छ, जसमार्था चार पुरुषका जोडी १ स्रोतापत्ति मार्गस्थ, स्रोतापित मार्गस्थ, स्रोतापित फलस्थ २ सकृदागामी मार्गस्थ, सकृदागामी-फलस्थ ४ शहंत मार्गस्थ, ग्राह्मा मार्गस्थ, सकृदागामी-फलस्थ ४ शहंत मार्गस्थ, ग्राह्मा मार्गस्थ, हात जोइन पार्य छ ग्राह्मा संसारको लागि यस्तो संघ ग्राम्य प्राप्त हात जोइन हाल हो । जो संघमा प्रसन्न हुन्छ, त्यो ग्रामा प्रसन्न हुन्छ, हो ! यो तीन ग्राप्तमा हुन्छ।

'जो श्रमा प्रसन्न हुन्छ र जतले श्रम वर्मलाई जान्दछ जो श्रनुपम दक्षिणा दिन योग्य श्रम बुद्धमा प्रसन्न हुन्छ जो विराग, शान्ति र सुख (दायक) श्रम वर्ममा प्रसन्न हुन्छ तथा श्रनुपम पुण्यको खेत श्रम संघमा प्रसन्न हुन्छ (त्यस्तो ) (श्रम श्रेष्ठ) मा दाम दिदा उसको श्रम पुण्य बढ्छ । उसले भग्र श्राय, वर्ण (ह्प), यश, कोति, सुख र वल प्राप्त गर्दछ। श्रमको दाता, श्रम धर्मवाट युक्त, बुद्धिमान देवता या मनुष्य भएर श्रमलाई प्राप्त गरेर प्रमोद गर्दछ।

#### २ फलामको तातो गोला खानु उत्तम हो

भिक्षहरू हो! सब पेशाहरू मध्येमा रही पेशा भीख मागेर खान हो। भिक्षहरू हो! संसारमा यसरी गांली गरिन्द्य— "हातमा भांडा लिएर भीख मागी हिड्छस्?" भिक्षहरू हो! कुलपुत्रले ग्रापनो भलाइको लागि ग्रापनो भलाइलाई देखेर त्यस्त काम मात्र गर्दछ। ऊ राजाको जेल-बाट भागेको हुदैन, चोरको हातबाट छुटेको हुदैन, ऋणको इरले घर छुडिर भागेको हुदैन, भयले गर्दा भागेको हुदैन ग्रान त्यसो गर्नु उसको पेशा पनि हैन। तर भिक्षहरू हो! कुलपुत्रले यस्तो सोचर प्रव्रजित भएको हुन्छ— "जन्म बुढेस-काल, मृत्यु, शोक, विलाप, दु:ख, दौर्मनष्य र परेशानीमा परिएको छ, दु:खमा परेर दु:खमै जीवन चिलरहेछ। यस्तो दु:खको समूहलाई ग्रन्त गर्न सिकने सभावना छ।" तर जव ऊ लोभी, काम भोगमा तीव्र राग भएको, द्रोह चित्त भएको, नराम्रो सञ्चल्प भएको, स्मृति नभएको, निष्प्रज्ञ, एकाग्रता नभएको, यताउता मन खेलाइरहने श्रनि इन्द्रियहरू हो। त्यस्तो मानिय संयममा राख्न नसवने हुन्छ तव भिक्षुहरू हो। त्यस्तो मानिय मुर्दाघाटको श्राघा उढेको दाउरा जस्तै न घरमा काम लान्छ न जङ्गलमा नै लाग्छ। भिक्षुहरू हो। म त्यस्तै व्यक्तिको विषयमा भनिरहेको छु कि त्यस्तो व्यक्ति गृहस्य जीवनको भोग-विलासवाट पनि विश्वत हुन्छ र श्रामण्यलाई प्राक्ति

'जो गृहस्य जीवनको भोग-विलासवाट पिन विश्वन भयो र श्रामण्यलाई पिन पूरा गर्न सकेन। त्यस्तो मानिम मुर्दाघाटको दाउरा जस्तै काम नलाग्ने भएर त्यसे नत्ट हुन्छ। श्रसंयमी दुराचारी भएर देशको श्रन्न खानु भन्दा श्रामि-शिशा जस्तै तातिएको फलामको गोला खानु उत्तम हो।"

## ३. त्यो मबाट टाढा हुन्छ

भिक्षुहरू हो! यदि कुने भिक्षु मेरो संघाटीको छेउमा समातेर मेरो पछिपछि लाग्दछ तर ऊ लोभी, काम भोगमा तिव्र राग भएको, द्रोही चित्त भएको, नराम्रो सङ्कल्प भएको, स्मृति नभएको, निष्प्रज्ञ, एकाग्रता नभएको, यताउता मन खेलाइरहने ग्रनि इन्द्रियहरूलाई संयममा राख्न नसक्ने हुन्छ भने ऊ मवाट टाढा हुन्छ र म पिन ऊबाट टाढा हुन्छ। त्यसो किन त ? भिक्षुहरू हो! उसले भिक्षु धर्मलाई देखेको हुदेन उसले धर्मलाई देखेर मलाई देख्दैन। भिक्षुहरू हो! यदि, कुनै शिक्षु मवाट शय योजन टाहा रहे स् तर उ लीम नगर्ने, काम भोगमा तिन्न राग नभएको, द्रोही चित्त नभएको, नराम्रो सङ्घल्प नभएको, स्मृतिमान, संप्रज्ञ, एवाग्न, यताउता मन नखेलाउने ग्रान इन्द्रियहरूमा संयम रास्ने हुन्छ भने ऊ मेरो नजिक हुन्छ र म उसको नजिक हुन्छ । त्यसो किन त ? भिक्षुहरू हो ! उसले भिक्षु धर्मलाई जान्दछ, उसले धर्मलाई जानेर देखेर मलाई पनि देख्दछ ।

"यदि कोही ठूलो इच्छा भएको, द्रोही, तृष्णाको प्रतुगामी, प्रशान्त र लोभो व्यक्ति तृष्णा नभएको, शान्त र निर्लोभीको (तथागतको) पछिपछि हिंडे पनि हेर त्यो तथा-गत भन्दा घेरै टाढा हुन्छ । तर कोही बुद्धिमान जो घर्मको ज्ञान प्राप्त गरेर, घर्मलाई जानेर शान्त जलाशय जस्तै तृष्णा रहित, शान्त, निर्लोभी र वितृष्ण रहने गर्दछ त्यो शान्त र निर्लोभी (तथागतको) पछिपछि हिंडेर पनि हेर कित निजक हुन्छ।"

### ४. तीन अग्निहरू

भिक्षुहरू हो ! यी हुन् तीन ग्राग्निहरू । कुन तीन ? रागाग्नि, द्वेषाग्नि र मोहाग्नि । .....

"रागाग्निले काम-भोगमा ग्रासवत भएर डुबेको व्यक्ति-लाई जलाउंदछ। द्वेषाग्निले जीवहिंसा गर्ने द्रोही व्यक्तिलाई ग्रनि मोहाग्निले ग्रार्थ घर्ममा श्रदक्ष मूर्खहरूलाई जलाउंदछ। गति ग्रागोको विषयमा नजान्ने व्यवित सरकायमा परेर ने दे पण्-योनी असुर-योनी र प्रेत-योनीमा वारंवार परिकृष्ट । स्वान व्यवित वन्धनवाट छुट्दंन । उसले रात दिन सम्पर्ध सम्बुद्धको धर्ममा लागिरहेर ग्रानि ग्राणुभ संज्ञावाला भार रागाग्निलाई शान्त पादंछ । द्वेषाग्निलाई उत्तम पुरुपले भेने (भावना) द्वारा ज्ञान्त पादंछ ग्रानि मोहाग्निलाई प्रज्ञाद्वारा शान्त पादंछ ग्रानि मोहाग्निलाई प्रजाद्वारा शान्त पादंछ ग्रानि मोहाग्निलाई प्रजाद्वारा शान्त पादंछ जसवाट निर्वाणितर जान्छ । रात दिन सक्षे रहने चतुर व्यवितले यस्ता अग्निहरूलाई ज्ञान्त पारेर क्षे दुःखलाई नष्ट गरो सद्दे प्रकारले ज्ञान्ति प्राप्त गदंछ । प्राय दर्शी (प्रार्थ सत्यलाई जान्ने) ज्ञानी, राम्प्ररी जानेर पण्डि भएकोले जन्मको क्षय हुने कुरालाई बुभरेर फरि जन्म लिदन ।"

#### प्. फेरो रोकिन्छः

भिक्षुहरू हो ! भिक्षुले त्यसरी ने विमर्श गर्नु जसरी विमर्श गर्दा उसको विज्ञान बाहिर (रूप ग्रादि ग्रालम्बनमा) एकाग्र ग्रान चञ्चलता रहित भएर ग्रालम्बनमा लागिरहोस्। ग्रासिनतमा नपरोस् ग्रान फरि जन्म, बुढेसकाल, मृत्यु तथा दु:खको उत्पन्न हुने सम्भावना नरहोस्।

'सात सगबाट रहित भई तृष्णालाई नष्टः गरेको भिक्षुले पटक पटक जन्म लिने फोरोलाई, समाप्त गर्दछ प्रि

<sup>\*</sup> सातसंग = गृष्णा, दृष्टि, मान, कोश, ग्रविद्या, क्लेश र दुश्चिति।

# ६. यामको उत्पति

भिष्ठाहरू हो। यो तीन कामका उत्पतिहरू हुन्। कुन तीन? उपस्थित कामवाला निर्माणितिर र परिनिषितंबदावर्ती ।...

ाजी उपस्थित काम (गोग) वाला हुन्छ र की वशवती देव हुन्छ । निर्माणरित देव तथा ग्रस् पनि जुन काम-मोगहरू छन् तिनीहरू उताति र मृत्युवाट छुट्दैनन् । बुद्धिमान स्वर्गीय या मानुषी जो कामभोगी हुन्छन् ती सर्वलाई छाहिदिनु । प्रिय र लोभ लाग्दो रूपको रागस्पी श्रं तलाई काटेर, जसलाई नाम कठिन हुन्छ, सदै दुःखलाई नांश गरेर सवै प्रकारले ज्ञान्ते हुन्छ । श्रायंदर्शी, ज्ञानी, राम्ररी जानेर पिटत भएकोल जन्मको क्षय हुने कुरालाई वुभेर फेरि जन्म लिदैन।

#### ७. संसारदेखि पार भएको

भिक्ष हरू हो ! कामभोग र भवको वन्धनमा विधिएको व्यक्ति यस संसारमा फेरि आउँदछ। मिक्षुहरू हो ! काम-भोग र भवको बन्धनवाट मुक्त भएको व्यक्ति फेरि यस संसारमा आउँदैन। भिक्षुहरू हो ! कामभोग र भवको वन्धनवाट मुक्त क्षीणाश्रव व्यक्ति आईत हुन्छ।

"प्राणीहरू काम र भव दुवको वन्धनमा वाँधिएर संसारमा जन्म र मृत्युको फरोमा प ररहन्छन्। जसले काम-भोगलाई त्यागेर प्राश्रवहरूको क्षय गरेको हुँदैन र जो भव

<sup>\*</sup> मानिस र चातुर्महाराजाजिक देवहरूद्वारा चार देवलो हेल्लाई उपस्थित काम भनिन्छ।

वन्धनबाट युनत हुन्छ त्यस्तीलाई 'ग्रनागामी' मिनिन्छ । त्री सन्देह रहित हुन्छ, फेरिफिरि जन्म निलनेवाला हुन्छ ग्रिन जसले आश्रव क्षय (निर्वाण) प्राप्त गरेको हुन्छ उसले युव संसारलाई पार गरेको हुन्छ।"

#### द. इत्तम पुरुष को हो ?

भिक्षुहरू हो! सुन्दर शील युवत, राम्रो वमं गर्ने, उत्तम प्रज्ञा भएका भिक्षुलाई यो धर्म विनयमा केवली ( ग्रहेत ) बहाचर्यवास गरेको उत्तम पुरुष भिनन्छ। कसरी भिक्षुहरू हो! कुनै भिक्षु सुन्दर शील युवत हुन्छ? भिक्षुहरू हो! यहाँ भिक्षु शीलवान हुन्छ, प्रति मोक्ष नियम राम्ररी पालन गर्ने हुन्छ, ग्राचार-गोचर युवत भएर थोर दोषमा पनि इरा- उने शिक्षा पालन गर्ने ग्रम्यास गर्दछ। भिक्षुहरू हो! यसरी कुनै भिक्षु सुन्दर शील युवत हुन्छ।

कसरी राम्रो धर्म पालन गर्ने हुन्छ ? भिक्षृहरू हो ! यहाँ संतीस (प्रकारको) वोधि-पाक्षिक धर्महरूमा भिक्षु लागेको हुन्छ । ...... कसरी उत्तम प्रज्ञावाला हुन्छ ? भिक्षुहरू हो ! यहाँ भिक्षुले भ्राश्रव क्षयबाट ग्रनाश्रव चित्तको विमुक्ति र प्रज्ञाको विमुक्तिलाई यसे जन्ममा स्वयम ग्रभिज्ञाद्वारा साक्षा-त्कार गर्दछ ।

''जो शरीर, बचन र मनवाट दुष्कर्म गर्देन त्यस्तो लंज्जाशील भिक्षुलाई सुन्दर शील युक्त भनिन्छ। जुन भिक्षुते सम्वोधि प्राप्त हुने वाटोमा लैजाने धर्मलाई राम्नरी भावना गरेको हुन्छ, त्यस्तो राग रहित शिक्षालाई राम्रो धर्म पालन गर्ने भनिन्छ । जसले यही भापनी दुःखको क्षयलाई जानेको हुन्छ त्यस्तो भ्रनाश्रय भिक्षालाई उत्तम प्रज्ञा भएको भनिन्छ । श्वस्ता धर्महरूवाट युनत, निष्पाप, संशय रहित र सबै लोकमा श्वासन्त भिक्षालाई सर्वत्यागी भनिन्छ ।"

# ९. धमंदान ने श्रेष्ठ हो

भिक्षहरू हो ! यो दुई दानहरू हुन् । प्रामिप दान र वर्गदान । भिक्षहरू हो ! यो दुई मध्येमा घर्मदान श्रेष्ठ हो । भिक्षहरू हो ! यो दुई सिवभाग (वांडेर उपभोग गर्न्) हुन् । प्रामिप संविभाग र घर्म सिवभाग । भिक्षहरू हो ! यो दुई सिवभागहरू मध्येमा घर्म सिवभाग श्रेष्ठ हो । भिक्षहरू हो ! यो दुई सिवभागहरू हुन् । श्रामिप अनुग्रह र धर्म प्रनुग्रह । भिक्षहरू हो ! यो दुई अनुग्रहहरू हुन् । श्रामिप अनुग्रह र धर्म प्रनुग्रह । भिक्षहरू हो ! यो दुई अनुग्रहहरू मध्येमा धर्म प्रनुग्रह श्रेष्ठ हो !

''ज्न दानलाई उत्तम र सर्वश्रेष्ठ भनेर भगवानले प्रशंसा गर्नुभएको छ त्यसलाई समयमा अग्र क्षेत्रमा प्रसन्न चित्त भएर कुन बुद्धिमानले नदेला ? बुद्धधर्ममा जुन भनिन्छ, सुनिन्छ प्रनि जसले प्रमाद गर्देन उसको परमार्थ विशुद्ध हुन्छ।''

## १०. त्रविद्य ब्राह्मण को हो?

भिक्षहरू हो ! म धर्म द्वारा नै त्रैविद्य ब्राह्मणलाई भन्दछु निक ग्रह्बाट भनेको र सुनेको भरमा। भिक्षहरू हो ! कसरी म धर्म द्वारा नै त्रैविद्य ब्राह्मणलाई: भन्दछु ?

गही भिवर्ष्य हो । भिवर्षे भागेन प्रकारले पूर्वजामको मही भिष्टिहरू है। गर्यछ । जस्तो एक जन्म...युर्ध. तीन कुराह्रहराष समरण सीरा.. शीरा.. शालीरा.. प्रचारा प्रतिक संवर्त, (प्रलय) विवर्त ( तार... वान .. वत .. प्राचा प्रवर्त (प्रवर्म) विवर्त (मृदिर) र कल्वहरूमा - "म त्यहाँ थिएं, यस्तो नाम थियो, यस्तो र कल्पहरूमा -गात्र थियो भनेर जान्यछ । मैले यस प्रकारको सुख र दु:खको अनुभव गरेको थिएं। म मरेपछि त्यहाँबाट यहाँ उत्पन्न भएं - यो नाम थियो..... । यसरी म त्यहाँवाट मरेर यहाँ उत्पन्न भएं। '' यसरी श्राकार प्रकार सहित उसले श्रनेक पूर्वजन्मलाई स्मरण गर्दछ । यस्तो उसलाई पहिलो विद्या प्राप्त भएको हुन्छ, अविद्या नष्ट भएको हुन्छ, विद्या उत्पन्न भैसकेका हुन्। प्रत्धकार नष्ट भएको हुन्छ र श्रालोक उत्पन्न भएको हुन्छ किनभने ऊ अप्रमादि, परिश्रमी र संयमी भएर रहन्छ।

श्रनि फीर भिक्षुहरू हो ! भिक्षुले शुद्ध र अलौकिक दिव्य चक्षु द्वारा मर्दे उत्पन्न हुंदै, हिन श्रवस्थामा श्राउंदै, राम्रो श्रवस्थामा श्राउंदै, राम्रो तथा नराम्रो वर्णाको हुंदै, राम्रो गित प्राप्त गरी, नराम्रो गित प्राप्त गरी, श्रा-श्रापनो कर्मा-नुसारको अवस्था प्राप्त गरेको प्राणीहरूलाई देख्दछ – यो प्राणीहरू शरीर द्वारा दुराचरण, वचन द्वारा दुराचरण र मन द्वारा दुराचरण गर्दै साधु पुरूषहरूलाई निन्दा गर्ने गर्थे। यिनीहरू मिथ्या दृष्टि (खराब विचारधारा) राख्दथे। खराब विवारको काम गर्वथे। अव ऊ मरेपछि नरक र दुर्गितमा विवारको छ ज्ञिन यो अर्को प्राणी शरीर, वचन र मन द्वारा परेको छ ज्ञिन यो अर्को प्राणी शरीर, वचन र मन द्वारा परेको छ गर्व साधु-जनहरूको प्रशंसा गर्वे, ठीक घारणा रावेर सवारा अनुकूल आचरण गर्वथ्यो। त्यसंकारण अहिले हीक द्वारणा अनुकूल आचरण गर्वथ्यो। त्यसंकारण अहिले हीक द्वारा ज्ञिक राम्रो गति र स्वर्ग प्राप्त गरेको छ। यसरी शुद्ध द्वाले राम्रो गति र स्वर्ग प्राप्त गरेको छ। यसरी शुद्ध द्वाले राम्रो गति र स्वर्ग द्वारा जान्दछ यो उसलाई दोस्रो द्वा प्राप्त भएको हो। ....

प्रति फेरि भिक्ष हरू हो ! भिक्ष ले ग्राश्रवहरूको क्षयवाट प्रति फेरि भिक्ष हरू हो ! भिक्ष ले ग्राश्रवहरूको क्षयवाट प्रति वित्तको विमुक्ति र प्रज्ञाको विमुक्तिलाई यस प्रतिश्व वित्तको विमुक्तिलाई यस प्रतिश्व वित्तको हिम्स स्वयम ज्ञान द्वारा साक्षात्कार गर्दछ।.....

जनना (जनले पूर्व जन्मलाई जान्दछ, स्वर्ग र नरकलाई जसले (जनले छूर्व जन्मलाई जान्दछ, स्वर्ग र नरकलाई जसले देतेको छ, जसको जन्म क्षीण भएको छ, जसको प्रज्ञा पूर्ण भएको छ, यी तीने विद्याहरूवाट 'त्रैविद्य ब्राह्मण' वन्दछ। भएको छ, यी तीने विद्याहरूवाट 'त्रैविद्य ब्राह्मण' वन्दछ। भएको छ, यी तीने विद्याहरूवाट 'त्रेविद्य ब्राह्मण' वन्दछ। भएको छ, यी तीने विद्याहरूवाट 'त्रेविद्य ब्राह्मण' वन्दछ। भएको छ, यो तीने विद्याहरूवाट 'त्रेविद्य ब्राह्मण' वन्दछ। भारतीलाई म त्रेविद्य भन्दछ तर अरूवाट भनिएको र सुनेको त्यसेलाई म त्रेविद्य भन्दछ। अरमा हैन ।"

## चौथो परिच्छंद

### १. बुद्ध अनुत्तर वैद्य हुनुहुन्छ

भिक्षुहरू हो ! म ब्राह्मण (निष्पाप), याचनीय, में खुल्ला हातले दिने, अन्तिम शरीरद्यारी अनि अनुत्तर क्ष्मि कर्ता (अपरेशन गर्ने ) वैद्य हुं। तिमीहरू मेरा श्रीरम् मुखबाट उत्पन्न, धर्मज, धर्म-निर्मित, धर्म दायः (उत्तराधिकारी) पुत्र ही तर आमिप-दायाद हेने। भिक्षुहरू हो ! यी दुई प्रकारका दान हुन् - आमिप दान र धर्मदान । आमिष संविभाग र धर्म संविभाग। आमिष अनुग्रह र धर्म अनुग्रह (३.४.९ को जस्तो) आमिष अनुग्रह र धर्म अनुग्रह (३.४.९ को जस्तो) मिक्षुहरू हो ! यी दुई यज्ञहरू हुन् आमिष यज्ञ र धर्म यज्ञ। भिक्षुहरू हो ! यी दुई यज्ञहरू हुन् आमिष यज्ञ र धर्म यज्ञ। भिक्षुहरू हो ! यी दुई योग्यहरूमा धर्म यज्ञ ने श्रेष्ठ हो।

'सबै प्राणीहरू माथि ग्रनुकम्पा राहने उदार तथागतने जुन घम यज्ञ गर्नुभयो उहाँ जस्तो देव-मनुष्यहरूमा श्रेष्ठ र संसारलाई पार गर्नु भएको (भगवानलाई) प्राणीहरू नमस्कार गर्दछन्।"

### २. चारवटा सुलभ चीजहरू

भिक्षुहरू हो ! यी चार ग्रन्प, सुलभ र निर्दोष हुन्छन्।
कुन चार ? भिक्षुहरू हो ! पांशुकूल चीवर (बाटामा
पयांकिएको टालाटाली कपडाहरू बटुलेर त्यसलाई जंडेर
सिलाई बनाइएको चीवर ), भिक्षा मागेर खानु, वृक्ष-मूल

( रूखमुनि वस्नु ), गोमूत्रको सेवन गर्नु । भिक्षुहरू हो ! जब भिक्षु ग्रहण र सुलभवाट सन्तृष्ट हुन्छ, तब उसको यो एउटा श्रामण्य ग्रङ्ग हुन्छ— यो म भन्दछ ।....

'जो निर्दोष, ग्रन्प र सुलभवाट सन्तुंट हुन्छ, शयन आसन चीवर र खान पिउनका लागि जसलाई चित्तमा परेशानी हुँदैन, जो दिशाहरूमा सन्तुंट हुन्छ तब श्रमण-भाव श्रनुरूप जुन धर्म वताइएको छ त्यो सन्तुष्ट र ग्रप्रमादि मिक्षु-लाई प्राप्त हुन्छ।"

#### ३. आश्रवहरूको क्षय कसरो हुन्छ ?

भिक्षुहरू हो! म जाने र देख्नेहरूलाई मात्र ग्राश्रवहरूको क्षय प्राप्त हुन्छ भन्दछ तर नजाने र नदेख्नेहरूलाई हैन। भिक्षुहरू हो! 'यो दु:ख हो' भनेर जान र देख्नेको मात्र ग्राश्रव क्षय हुन्छ, 'यो दु:ख समुदय हो' ...... 'यो दु:खको निरोध हो' ..... यो दु:ख निरोधितर लैजाने मार्ग हो। भिक्षुहरू हो! यसरी जाने र देख्नेहरूको ग्राश्रवहरू क्षय हुन्छ।

'सोभो मार्गमा हिंड्ने अभ्यासकील शैक्ष्यलाई अहंत मार्गमा प्रथम ज्ञान हुन्छ, त्यसपछि अहंत्व ज्ञान र त्यसपछि अहंत्व फलद्वारा (प्रज्ञाद्वारा) विमुक्तिको उत्तम ज्ञान हुन्छ अनि 'सबै वन्धनहरू क्षीण भइसके' भनेर वलेशहरू क्षय भएको ज्ञान उत्पन्न हुन्छ । सबै ग्रन्थिहरूलाई खोलखाल गर्ने निर्वाण-लाई अल्छि, मूर्ख र नजान्नेले पाउन सक्दैन।''

## ४. असली धमण अयवा ब्राम्हण

भिक्षुहरू हो ! जो कुने शामण भ्रयवा ब्राह्मणके व दु:ब हो' भनेर त्यमलाई यथार्थ रूप जान्देन, 'यो दु:ब सम्बंध दु:ब ही मनर त्यसत्ताई यथार्थ कामा जान्देन, 'यो दु:ख निरीव हो भनर त्यसलाई यथार्थ रूपमा जान्देन, यो दुःख निरोध हा भनर त्या हो भनेर त्यसलाई यथार्थ हपमा जान्देन, भिक्षहरू हो ! त्यो श्रमण प्रथवा बाह्मणलाई श्रमणहेल्या श्रमण र ब्राह्मणहरूमा ब्राम्हण मानिदैन ग्रनि त्यस्तीले वर्ष जनमा श्रामण्य फन अथवा व्राम्हण्य फललाई स्वयमः ज्ञानहारा साक्षात्कार गरी प्राप्त गर्न सक्दैन । भिक्षहरू हो ! जो क्र्ने श्रामण ग्रथवा वाम्हणले 'यो दु:ख हो' भनेर त्यसलाई यथावं ह्यमा जान्दछ, 'यो दु:ख समुदय हो' भनेर त्यसलाई यथावं ह्पमा जान्दछ, 'यो दु:ख निरोघ हो' भनेर त्यसलाई ययावं रूरमा जान्दछ, 'यो दु:ख निरोधतिर लेजाने मार्ग हो' भनेर त्यसलाई यथार्थ रूपमा जान्दछ, भिक्षुहरू हो ! त्यस्तो श्रमण भ्रथवा ब्राम्हणलाई श्रमणहरूमा श्रमण र ब्राणहरूमा ब्राम्हण मानिन्छ। त्यस्तोले यसै जन्ममा श्रामण्य फल ग्रयवा ब्राम्हण्य फलताई स्वयम ज्ञानद्वारा साञ्चातकार गरी प्राप्त गर्दछ।

"जसले दु:ख र सुखको उत्पतिलाई जान्दैन, जहाँ दु:ख पूर्णकाले जान्त र दु:खलाई शान्तितिर लंजाने मार्गलाई पनि जान्दैन, त्या चित विमुक्ति र प्रज्ञा विमुक्तिवाट बश्चित हुन्॥ त्यो दु:खलाई ग्रन्त गर्न समर्थ हुंदैन वरू त्यो जन्म र बूढो हुने चक्करमा परिरहन्छ। तर जसले दु:ख र दु:खको उत्पतिलाई जान्दछ, जहाँ दु:ख पूर्णरूपले शान्त हुन्छ र दु:खलाई शान्त-तर लेजाने मार्गलाई पनि जान्दछ, त्यो चित्त विमुक्ति र तर लेजाने मार्गलाई पनि जान्दछ, त्यो चित्त विमुक्ति र पूजा विमुक्तिबाट युवत हुन्छ। त्यस्तो व्यक्ति दु:खलाई प्रन्त पूजा समर्थ हुन्छ। त्यो जन्म र दूढो हुने चक्करमा परिरहंदैन।"

### पू. उहाँको दर्शन लाभदायक छ

भिक्षहरू हो ! जो भिक्षु शील, समाधि, प्रज्ञा, विम् वित र विमुवित ज्ञान दर्शनवाट युवत हुन्छ ग्रनि जो भिक्ष उपदेश दिने (कर्म र कर्म फलको ) ग्रहण गर्ने, उत्तेजित गर्ने, सन्तोष दिने र सद्धर्मलाई राम्ररी व्याख्या गर्न सक्ने हुन्छ, भिक्षुहरू हो ! म त्यस्तो भिक्षुको दर्शन गर्न पनि लाभदायक ठान्दछु । श्रवण गर्नु पनि ....., नजीक जानु पनि .... सगत गर्नु पनि ... , ग्रन्समरण गर्नु पनि ... ग्रनि उसको अनुगामी भएर प्रव्रजित हुनु पनि लाभदायक ठान्दछु। त्यस्तो किन त ? भिक्षुहरू हो ! त्यस्तो भिक्षुसंग सगत गर्दा ग्रपरिपूर्ण ज्ञीलस्कन्घ पनि परिपूर्ण हुन्छ, ग्रपरिपूर्ण समाधि स्कन्ध पनि परिपूर्ण हुन्छ ग्रनि ग्रपरिपूर्ण प्रज्ञा स्कन्ध, विमुक्ति स्कन्ध, विमुक्ति ज्ञान दर्शन स्कन्धहरू सबै परिपूर्ण हुन्छन्। भिक्षुहरू हो ! यसरी त्यस्तो भिक्षुलाई शास्ता पनि भनिन्छ, सार्थवाह....., प्रकाशित गर्ने....., प्रद्योत गर्ने...., उल्काघारी....., प्रभङ्कर....., आर्य...... र चक्षुष्मान पनि भनिन्छ।

ग्जारों, संगमी, पर्मपूर्वक जीवन यापन गर्नेहरू पहें.
एरूको सागि प्रमोध उत्पद्म उराउने हुन्छन् । तिनीहरू पहें,
बालोक दिने, धीर, चक्षुय्मान, राग त्यागी र सद्भेषाहे
प्रकाशित गर्ने बालका हुन्छन्, जसको धर्मलाई सुनेर, राष्ट्रिं।
जानेर पण्डितहरूले जन्मलाई क्षय गरी फेरि जन्म निदेन।

### ६ तृष्णाको कारणले भवचकमा परिरहास

गतृरणा भएको व्यक्ति चिरकालदेखि चक्कर काटिरहेको छ। उत्पन्न भरहन्छ र मरिरहन्छ। त्यसले संसारलाई प्रतिक्रमण गर्न सबदैन। तृरणालाई दुःस उत्पन्न हुन्छ। त्यसकारण यसको दोषलाई जानेर मिक्षुले तृष्णा रहित गण्र ग्रासितलाई छाडेर स्मृतिमान भई विचरण गर्नुपर्छ।"

#### ७. माता पिता नै ब्रम्हा हुन्

भिक्षुहरू हो ! त्यो कुल त्रम्हासंग भएको मानिन्छ जुन घरमा माता विता छोराहरू द्वारा पूजित हुन्छन्। भिक्षुहरू हो! त्यो कुल पूर्व देवहरू संग....., भिक्षुहरू हो ! त्यो कुन पूर्व ग्राचार्यहरू संग ....., भिक्षुहरू हो ! त्यो कुन ग्राह- बानीयहरूसंग भएको मानिन्छ जुन घरमा छोराहरूद्वारा माता विता पूर्जित हुन्छन्। भिक्षुहरू हो! 'ब्रह्मा' माता पिताक विता पूर्व देवता......, पूर्व प्राचायं....., पूर्व प्राचायं....., पूर्व प्राचायं यो सब माता पिताक नाम हुन्। कसरी? ज्ञाहवानीय' यो सब माता पिताक नाम हुन्। कसरी? अधुहरू हो! माता पिता छ। राहरूका लागि ज्याद उप- भिक्षुहरू हो! माता पिता छ। राहरूका लागि ज्याद उप- कारक हुन्छन्, तिनीहरूले पालन पोपण गर्छन् र यो संसारलाई (विभिन्न प्रकारले) देखाइदिन्छन्।

ामाता पिता नै ब्रम्हा, पूर्व श्राचार्य, श्राहवानीय र होराहरूका लागि श्रनुकम्पक हुन्छन्। त्यसकारण बुद्धिमान पुरुषले माता पितालाई नमस्कार गर्नु पर्दछ श्रानि सेवा सत्कार गर्नु पर्दछ। श्रन्न, पेय, वस्त्र, शयन, उवटन, स्नान र गोहा बोएर उनीहरूको सेवा गर्नु पर्दछ। बुद्धिमान पुरुप माता पिताको त्यस्तो सेवावाट यहाँ पनि प्रशसित हुन्छ र मरेपछि उसले स्वर्गमा पनि प्रमोद गर्दछ।"

### द. परस्परको सहयोगबाट मुक्ति

भिक्ष हुल हो ! त्यस्तो ब्राम्हण-गृहस्य (गृहपति)
तिमीहरूको लागि घर उपकारक हुन्छ जसले तिमीहरूलाई
चीवर, पिण्डपात (भोजन), शयन श्रासन, ग्लान प्रत्यय
(रोगीको पथ्य), भेषज्य (ग्रीषघी) र परिष्कारहरू
(काम लाग्ने वस्तुहरू) दिन संचै तत्पर रहन्छ । भिक्षुहरू
हो ! तिमीहरू पनि ब्राम्हण गृहस्थको लागि घर उपकारक
छो । किनभने तिमीहरू पनि उसलाई ग्रारम्भ, मध्य र

हुने गरी उपदेश दिएर सर्वा शमा परिपूर्ण र परिणुद्ध प्राहित हो। परम्पर्भ लाई प्रकाशित गर्दछी। यसरी भिक्ष हरू हो। परम्पर्भ सहयोगवाट संसारहणी वाढोवाट पार हुन र राञ्चरी दुःश्व. लाई श्रन्त गर्न ब्रम्हचर्य पालन गरिन्छ।

भ्यार भएको (गृहस्थ ) र घरवार नम्पूको (प्रव्रावर भएको (प्रव्रावर भएको सहयोगवाट परम कल्याणकार्क (प्रव्रावत) दुवेले परस्परको सहयोगवाट परम कल्याणकार्क सर्वोत्तम सद्धमंलाई पालन गर्दछन्। प्रव्रावतले पीडा हटाउन मृहस्थवाट चीवर, भोजन, भंपज्य र शयन आसन पाउँछ। घरवार भएको गृहस्थले तथागतको सहारामा आर्थ प्रजाको प्रजाको प्रवाक गृहस्थले तथागतको सहारामा आर्थ प्रजाको प्रवाक गृहस्थले तथागतको सहयागा प्रवाक गृहस्थले तथागतको सहयाग्रे स्वाक गृहस्थले तथागतको सहयाग्रे स्वाक गृहस्थले तथागतको सहयाग्रे स्वाक गृहस्थले तथाग्रे स्वाक गृहस्थले तथाग्रे स्वाक गृहस्थले तथाग्रे स्वाक गृहस्थले स्वा

९. त्यो बुद्धलाई चाहन्छ

भिक्षुहरू हो ! जुन कुने भिक्षु घूर्त, को घी, गफाडी, चलाख, घमण्ड र एकाग्रता रहित हुन्छ भिक्षुहरू हो ! त्यो भिक्षुले मलाई चाहदैन । भिक्षुहरू हो ! त्यस्तो भिक्षु यो घर्म विनय भन्दा वाहिर हुन्छ । भिक्षुहरू हो ! त्यस्तो भिक्षुले यो घर्म विनयमा वृद्धि, विरूढी र विपुल भावलाई प्राप्त गर्न सक्दैन । ग्रान भिक्षुहरू हो ! जुन कुने भिक्षु यूर्त हुंदैन, को धीहुदैन, गफाडी हुंदैन, घीर हुन्छ र एकाग्र चित्त भएको हुन्छ भिक्षुहरूको !त्यो भिक्षुले मलाई चाहन्छ । भिक्षुहरू हो! त्यस्तो भिक्षु यो धर्म विनयभन्दा वाहिर हुंदैन वरू त्यस्ते यो धर्म विनयभन्दा वाहिर हुंदैन वरू त्यस्ते यो धर्म विनयलाई बृद्धि गरी विरूढी र विपुल भावलाई प्राप्त गर्दछ ।

रहित हुन्छ त्यसले सम्यक सम्बुद्धवाट मानिसको धर्ममा उन्नित गुन्छ ध्रानि जो एकाग्र चित्त प्राप्त धर्ममा उन्नित हुन्छ ध्रानि जो एकाग्र चित्त भएको हुन्छ ध्रानि जो एकाग्र चित्त भएको हुन्छ ध्रानि जो एकाग्र चित्त भएको हुन्छ ध्रानि के सम्यक सम्बुद्धवाट भनिएको धर्ममा उन्नित गर्दछ।"

## १०. पार भएको व्यक्ति

भिक्षुहरू हो ।! जसरी कुनै पुरुष वडो प्रेम र ग्रानन्दसंग नदीको घारमा वग्दछ तव कुनै किनारमा उभिए हो आंखा भएको मानिसले त्यसलाई देखेर यसो भन्दछ - 'हे पुरुष ! यो त राम्न कुरो हो कि तिमी प्रम र ग्रानन्दसंग यसरी नदीका घारमा विगरहेका छी तर यहाँ मुन्तिर लहर, भुमरी मगर र राक्षसी कुण्ड छ जहाँ तिमी पन्यों भने मने छी ग्रथवा मर्नु जितक दुःख पाउने छौ।' भिक्षुहरू हो !त्यसपछि त्यो बाद गरेको पुरुष त्यो अर्को पुरुपको कुरा सुनेपछि हात खट्टा चलाउंदै विगरहेको नदीको विपरित दिशातिर फकंने प्रयत्न गर्दछ । भिक्षुहरू हो ! कुरो समभाउनलाई मैले यो उदाहरण दिएको हो । भिक्षुहरू हो ! अर्थ यस्तो हुन्छ-'नदीको घार' ६ वटा भित्री भायतनहरू (चक्षु, श्रोव, घ्राण, जिह्वा, काय र मन) को नाम हो। 'मुन्तिरको कुण्ड' पाँचवटा ग्रवर-भागीय संयोजनहरू ( सत्काय दृष्टि, विचिकित्सा, शीलवत परामर्श, काम राग र व्यापाद)को नाम हो। 'लहर' क्रोध र परेजानीको नाम हो। 'भुमरी' पाँचवटा काम गुणहरू पाँचै इन्द्रियहरूसंग सम्बन्धित काम वासना ) को नाम हो। भगर र राक्षस' यो स्त्रीको नाम हो। 'उल्टो घार' विवरित दिशा' नेदकम्य (निष्कामता) को नाम हो। 'श्री विवरित दिशा' नेदकम्य (निष्कामता) को नाम हो। श्री खुट्टा चलाएर प्रयत्न गर्नु यो दृढ उद्योगका नाम हो। भिक्षुहरू हो! 'किनारमा उभिएको श्रांखा भएको हो। यो तथागत श्रहंत सम्यक सम्युद्धको नाम हो।

ग्सचेत र मुक्त चित्त भएको व्यक्तिले श्रगाहि निर्वाणको नामना गरी यदि दु:खसग पनि काम भोगलाई छाहिदिः । भने त्यो व्यक्तिले ( मार्ग फलको प्राप्तिसर्ग ) त्यहाँ विमुक्ति प्राप्त गर्दछ । त्यस्तो व्यक्तिलाई ज्ञानी, ब्रह्मचारी, लोकको द्रन्तकर्ता र पार भंसकेको भनिन्छ ।"

#### ११. निवर्ण कसले पाउँछ ?

भिक्षुहरू हो! यदि कुनै भिक्षुलाई हिंडडुल गर्दा पनि काम वितर्क, व्यापाद वितर्क अथवा विहिसा वितर्क उत्पन्न हुन्छ र उसले त्यस्तो वितर्कहरूलाई स्वीकार गर्दछ, त्यसलाई छाड्दैन, हटाउँदैन, निकाल्दैन, मेटाउँदैन भने भिक्षुहरू हो! हिंडडुल गर्दे गरेको भए तापनि त्यस्तो भिक्षुलाई अपरिश्रमी, असङ्कोची, साह्य अल्छी र उद्योग रहित भनिन्छ। भिक्ष्हरू हो! यदि त्यो उभिरहेको भए पनि, ..... बसेको भए पनि..... सुतेर उठेको भए पनि।.....

भिक्षुहरू हो ! यदि हिंड्डुल गर्दा पिन भिक्षुलाई काम वितर्क, व्यापाद वितर्क ग्रथवा विहिसा वितर्क उत्पन्न हुन्छ ग्रनि भिक्षुहरू हो ! भिक्षुले त्यसलाई स्वीकार गर्दैन, छाडि-

(७६)

दिन्छ, हटाउंछ, मेटाइदिन्छ भने शिक्षुहरू हो! हिड्दै गःको भए पनि यस्तो भिक्षुलाई परिश्रमी, सङ्कोची, संव उद्योगशील र संयमी भनिन्छ। भिक्षुहरू हो! यदि उभिएको भए पनि .... सुतेर उठेको भए पनि ....

गजसले हिंड्दा, उभिदा, वस्दा अथवा सुत्दा काम-भोग सम्बन्धी खराव वितर्क गर्दछ, खराव मागंमा हिंड्ने लोम्या- उने कुराहरूमा आकर्षित हुने गर्दछ त्यस्तो मिक्ष उत्तम सम्बोध प्राप्त गर्न योग्ग हुदैन । जसले हिंड्दा, उभिदा, वस्ता अथवा सुत्दा वितर्कलाई शान्त पारेर वितर्कको शमनमा लागिरहन्छ त्यस्तो भिक्ष उत्तम सम्बोध प्राप्त गर्न योग्य हुन्छ।"

### १२. शोलबाट युक्त भएर विहार गर

भिक्ष हरू हो ! शीलवाट युक्त भएर विहार गर, प्रातिमोक्षवाट युक्त भएर प्रातिमोक्ष संयमलाई राम्ररी पालन गरी विहार गर । ग्राचार गोचरवाट युक्त भएर थोरे दोषमा पन डराउने शिक्षा पदको पालन गर्ने ग्रम्यास गर । भिक्ष हरू हो ! ग्ररू करणीय के के छन् त ? भिक्ष हरू हो ! हिंड्द गर्दा पनि भिक्ष को लोभ हटेर जान्छ, व्यापाद , , स्यान-मृद्द (मानसिक र शारीरिक ग्रालस्य), , विचिकित्सा (सन्देह) हटेर जान्छ । उद्योगमा लागि रहंदा स्मृति उत्पन्न हुन्छ र शरीर पीडा रहित शान्त हुन्छ ग्रान चित्तको एकाग्रता प्राप्त हुन्छ । यसरी भिक्ष हरू ! हिंड्दा पनि गस्तो भिक्ष लाई

उहाँ भगवाग युद्ध हुनुहुन्स र भनुतार सिह हुनुहुन्स उड्डो देवताहरू सहित संसारमा बम्हाचक पसाउनु भनो।

देवता र मनुहयहरू को उउँ जस्तो नुसकी गर्यका गएका छन्, तिनीहरू एक व भएर उहाँ अस्ता महान निर्मेत साई नमस्कार गर्दछन्।

ादमन गर्नेहरूमा यान्त थेट हन्हुन्छ र शमन गर्नेहरूमा शान्त ऋषि हुन्हुन्छ । मुक्त गर्नेहरूमा मुक्त भेसन् भएको ध्रम हुन्हुन्छ र तानेहरूमा तरितकन् भएको थेट हुन्हुन्छ ।" तिनोहरूने गर्ने कारण उहाँ अस्ता महान निमंग (तथानत) माई नमस्कार गर्दछन् । "देवताहरू सहित उहाँ ततात्मा बहितोग हुन्हुन्छ।"

> Mamma Digital क्षे इतिवृत्तक समाप्त क्षे

## वोधिनी

- १. भनागामी- तल पाँचवटा र माथि पाँचवटा गरी जम्मा दशवटा संयोजनहरू हुन्छन्। जो तलका पाँचवटा संयोजनहरू लाई हटाएर मात्र मदंछ त्यो शुद्धावास ब्रह्मलोकमा जन्मन्छ श्रिन त्यही माथिका पाँचवटा संयोजनहरू जस्ते ह्याएर परिनिर्वाण प्राप्त गर्वछ। त्यस्तोले फेरि कहिले यस संसारमा जन्म लिदैन। यस्तो व्यक्तिलाई अनागामी भिनन्छ। यो ज्ञान-गवेषी अर्थात् शैक्ष्यहरूको तेश्रो अवस्था हो। यसपछ ज्ञान-गवेषी अर्थात् श्री अर्थात् गरेर जीवन मुक्त हुन्छ। जुन व्यक्ति अनागामी हुन्छ त्यो व्यक्ति अनागामी हुन्छ त्यो व्यक्ति फेरि कहिले च्युत हुने सम्भावना हुँदैन।
- २. शंक्य- ज्ञानको दृष्टिकोणबाट मनुष्यको विगकरण तीन प्रकारका हुन्छन्:- (१) जसले ज्ञान प्राप्त गरेको छैन त्यसलाई पृथकजन भनिन्छ । (२) जसले ज्ञानको केही ग्रंश-लाई प्राप्त गरेको हुन्छ र केही ग्रंश प्राप्त गर्न बाँकी हुन्छ

त्यसलाई शैक्ष्य भनिन्छ । वस्तुतः श्रोतापन्न, सकृदागाभी र ग्रमागामीको यो नाम हो । (३) ग्रर्हत्व प्राप्त व्यक्तिलाई अशैक्ष्य भनिन्छ । किनभने त्यस्तो व्यक्तिले यस संसारमा सक्नु पर्ने केही बाँकी हुँदैन ।

३. संवर्त — यो एउटा कल्पको नाम हो। प्रलय हुनलाई नै संवर्त कल्प भनिन्छ। संसारको प्रलय ग्रिनिवाट सात पटक हुन्छ। भ्राठौं पटक पानीवाट र जब यसरी चौस्ट्ठी पटक प्रलय हुन्छ तब पेंसट्ठी पटकको प्रलय वायुवाट हुन्छ। बुद्ध मम् अनुसार प्रलय भ्रयवा संवर्त कल्पको यस्तो क्रम सर्व रहन्छ।

४ विवर्त संवर्त कल्पपछि जवसम्म प्रलय मई ने रहन्छ तवसम्म त्यसलाई सवर्त स्थायी कल्प भनिन्छ। त्यस-पछि जव सृष्टिको प्रारम्भ हुन्छ तव ग्रामास्वर ब्रह्मलोकबाट च्युत भएर सत्व ग्राउन याल्दछ र विस्तारे रसापृथ्वी ग्राहि-को निर्माण हुन थाल्दछ। त्यस्तो समयलाई विवर्त काल भनिन्छ। यो नाम सृष्टि कालकै नाम हो।

प्रशामास्वर— प्रथम घ्यान प्राप्त गर्ने व्यक्ति प्रथम घ्यानको भूमि भएको ब्रह्मालोकमा उत्पन्न हुन्छ। प्रथम घ्यानको भूमि भएको ब्रह्मालोक तीन प्रकारका हुन्छन्-परित्ताम (अलप प्रकाश भएको), अप्पमाणाम (असीमित प्रकाश भएको) अनि आभास्वर। आभास्वर ब्रह्लोकमा अत्यन्न भएको ब्रम्हाको शरीरवाट मसालको ज्वाला जरते संबै प्रकाश निवलरहन्छ अथवा चारै दिशामा त्यस्तो प्रकाश

६. वंदुत्य पहाड- यो पटना जिल्लाको (भारतको )
राजगिरी (राजगृह) भन्ने ठाउँको एउटा प्राचीन पहाडको
नाम हो । ग्रभै पनि राजगिरीका वासीहरूले त्यस पहाडलाई
विपुलागिरी नै भन्दछन् ।

७. आयं अप्टाङ्गिक मार्ग – मच्यम मार्गलाई नै आयं अप्टाङ्गिक मार्ग भनिन्छ । निर्वाण प्राप्त गर्नलाई जुन मार्ग हुन्छ त्यसका आठवटा अङ्ग (माग) हुन्छन् त्यसेले आयं अध्टाङ्गिक मनिएको हो । ती आठवटा अङ्गहरू यस प्रकार छन्: (१) सम्यक दृष्ट (२) सम्यक सङ्कल्प (३) सम्यक वाणी (४) सम्यक कर्मान्त (४) सम्यक आजीविका (६) सम्यक व्यायम (७) सम्यक स्मृति र (८) सम्यक समाधि । यी अङ्गहरूमा पहिलो दुई ज्ञानसंग (प्रज्ञासंग) सम्वन्धित छन्, बीचका चार आचारसंग (ज्ञीलसंग) सम्बन्धित छन्, बीचका चार आचारसंग (समाधिसंग) सम्बन्धित छन् र अन्तिम दुई योगसंग (समाधिसंग) सम्बन्धित छन्।

दः चार आर्य सत्य- दुःख, दुःख-समुद्य, दुःख निरीय र दुःख निरोधगामो प्रतिपद यिने चारलाई चार आर्य भेरीय भनिन्छ।

९ निर्वाण- परम सुख मोक्षको नाम नै निर्वाण हो।
राग, द्वेप र मोहको क्षय नै निर्वाण हो। निर्वाण दुई प्रका.
रका हुन्छन्:- उपादिशेष निर्वाण र प्रनुपादिशेप निर्वाण।
उपादिशेप निर्वाण क्लेशहरूलाई नाश गरी जीवित रहेंदे
प्राप्त हुन्छ] जसरी भगवान बुद्धले वोद्धिवृक्ष मुनि प्राप्त गर्नु
भएको थियो। प्रनुपादिशेप निर्वाण परिनिर्वाण भएपछि
(शरोर वितेप छ) प्राप्त हुन्छ। ग्रहंतको पञ्चस्कन्म छुट्नु
न प्रनुपादिशेप निर्वाण हो जसरी भगवान बुद्धले कुशीनाराम्य
जोर शाल वृक्षमुनि प्राप्त गर्नुभएको थियो।

१०. ग्रिभज्ञा- यसको ग्रथं हुन्छ विशेष ज्ञान। विशेष ज्ञान ६ प्रकारका हुन्छन्:- (१) ऋद्धिविध ज्ञान (२) दिव्य श्रोतः ज्ञान (३) चेतोषरिय ज्ञान (४) पूर्वे निवास ज्ञान (५) दिव्य चक्षु र (६) ग्राश्रव क्षय ज्ञान। ग्रिभज्ञा भनेको पिने ज्ञानहरू हुन्। तर ग्रन्थमा यस्तो ग्रथंलागेको छैन। ग्रन्थमा यसको ग्रथं हुन्छ- "स्कन्ध ग्रादि कुराहरूलाई विशेष ज्ञानद्वारा ठीक ठीक जान्नु।"

११. परिज्ञा- त्रिलोकीका सबै कुरालाई 'यो दु:ब हो' भन्ने जानेर त्यसलाई छोडिदिनु यो शब्दको अर्थ हो।

- १२. प्राथव- कामाथव, मवाथव, दृष्टाथव र यकिपाथव यी चार पाथवहरू हुन्छन्। पाँचवटा काम कुन्नहरू
  सम्बन्धी राग कामाथव हो। क्य र प्रस्य भवमा उद्धव हुने
  छन्द राग, ध्यानको इच्छा, ग्राध्वत दृष्टि, महुगत उद्धव हुने
  राग र भवको लागि प्रार्थना गर्नु मवाथव हो। पूर्वन्ति-अधरान्त जस्ता वैसट्टी प्रकारका दृष्टिहरू दृष्टाथव हुन्। हुन्ड,
  दुःख समुदय, दुःख निरोध ग्रानि दुःख निरोधगानिनी प्रवित्रद्ध,
  पूर्वान्त, श्रयरान्त पूर्वापरान्त र प्रविद्यसमुखाद की स्राठ
  कुराहरूको अज्ञानलाई ग्रविद्याथव मनिन्छ। यसकी चार्र प्रकारका
  ग्राथवहरू ग्रहंतमा हुंदैन र जलते गर्दा र बाथव मुख्य हुन्छ।
- १३. पंचस्कन्य कुनै पनि व्यक्ति नानिष्कि र शारीरिक दुवे अवस्थाहरूको पुञ्च मएको हुंदा त्यम्बाई नाम र रूप मिनिन्छ। जुन सुक्ष्म पुञ्च हुन्छ त्यो नाम हुन्छ र जुन स्थूल हुन्छ त्यो रूप हुन्छ। वेदना संज्ञा, संस्कार र विज्ञान नामको चार अवस्था हुन्छन् र बौकी क्य हुन्छ। यसरी व्यक्तिको अवस्थाहरूको सावारणतः पाँचव्या पुञ्च देखिनु त्यसंलाई पंचस्कन्य मिनिन्द।
- १४. वोधिपाक्षिक धर्म चार स्मृति प्रस्थान, चार सम्यक प्रधान, चार ऋद्विपाद, पांच इन्द्रिय, पांच दल, चाठ वोध्यङ्ग, ग्रायं ग्रस्टाङ्गिक.मार्ग गरी जन्मा ३७ वोदिपासिक धर्महरू छन् जुन चाहीं वास्तदमा वृद्धधर्म हो।
- १५. प्रवीचि नरक बसलाई महा नरक पनि मनिन्छ । यसमा संवै ग्राग को ज्वाला एक्कासले उठ्ने पर्दछ । कहिले

पनि ज्यालाबाट यो नरफ खाली हुदैन । त्यसकारण यसलाई अवीचि नरक भनिन्छ अटुकथा ( पपंच-सूदनी १३० ) मा भनिएको छ कि यस्तो नरक शय योजन लामो र शय योजन चौडा हुन्छ । त्यसको घरातल र छत सबै लौहमय हुन्छ । त्यसको घरातल र छत सबै लौहमय हुन्छ । त्यसको भित्ताबाट संघ ज्वाला निस्केर चारैतिर एकनासले फैलिरहन्छ ।

१६. प्राप्तिमोक्ष – भिक्षु-भिक्षुणीहरूले पालन गर्नुपर्ने मियमहरूको संग्रहलाई 'प्राप्तिमोक्ष' भिन्छ । भिक्षु प्राप्तिमोक्ष र भिक्षुणी प्राप्तिमोक्ष दुई भागमा विभवत छन् । भिक्षु प्रतिमोक्षमा २२७ र भिक्षुणी प्राप्तिमोक्षमा ३३१ नियमहरू हुन्छन । प्रत्येक भिक्षुवाट यो ग्राशा गरिन्छ कि उसले ग्रापनो लागि निर्दिष्ट यी नियमहरूको पालन गर्नेछन् ।

\*

Dhamma Digital