# ELHGINAKIRTI THE DHARMAKIRTI

## बेशाख पूर्णिमा विशेषाङ्क



यहाँ केवल फोदी मात्र बाँकी छ । मायाँ देवीको मन्दिर धराशाही भएर मायाँ देवी अनाथ हुनुभएको छ ।



वर्ष-१९; अङ्ग-१





बुद्ध सम्वत् २५४५



प्रमुख व्यवस्थापक विद्यासागर रञ्जित

फोन: २४८९४४

व्यवस्थापकहरू

चिनीकाजी महर्जन

फोन : २५३१८२

ज्ञानेन्द्र महर्जन

फोन : २७६९०८

सह-व्यवस्थापक

धुवरत्न स्थापित

सम्पादक

भिक्षुणी वीर्यवती

फोन: २५९४६६

प्रधान सम्पादक

भिक्षु अश्वघोष महास्थविर

फोन : २५९१०

प्रकाशक र विशेष सल्लाहकार

भिक्षुणी धम्मवती फोन : २५९४६६

. . . .

कार्यालय धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठी धर्मकीर्ति विहार

श्रीघ: नघ: टोल

पोष्ट बक्स नं. ४९९२

काठमाडौं

फोन: २५९४६६

बुद्धसम्वत् २५४५ नेपालसम्वत् ११२१ इस्वीसम्वत् २००१

बिक्रमसम्वत् २०५८

विशेष सदस्य रु. १०००/-वा सो भन्दा बढी

वार्षिक

ह. ६०/-

यस अङ्को

94/-





धर्मकीर्ति

(बौद्ध मासिक)

#### THE DHARMAKIRTI

A Buddhist Monthly

2545th Vaisakh Full-Moon Day 7<sup>TH</sup> MAY, 2001

वर्ष- १९

अङ्ग- ৭

स्वाँयापुन्ही

पुर्णिमा २०५८



त् चाँडैनै यो शरीर चेतना रहितश्रै काम नलाग्ने काठको मुढा झैँ भूमिमा लडी रहने छ ।

\*\*\*

 ★ चारैतिर आगो दन्दन बलि रहेछ, कसरी हॉस्नु कसरी आनन्द लिनुं? अन्धकारले चारैतिर धेरि सकेर पनि किम आलोक खोज्दैनों?

\*\*\*

 स्यो रूप जीर्ण भएर जाने, रोगको घर, अत्यन्त अण भंगुर गनाउने शरीर छुटेर मरणमा जीवनको अन्त हुन्छ।

. . .

अज्ञानी मानिस गाँउ है बढ्छ । सासुमात्र बढ्छ एत बढ़देन ।

#### वैशाख पूर्णिमा र बुद्ध वचन

हामीले हरेक वर्ष वैशाख पूर्णिमा मनाउँदै आइरहेका छौं। हामीलाई थाहा भएकै कुरा हो, वैशाख पूर्णिमा त्रिसंयोगको दिन (सिद्धार्थ कुमारको जन्म, बुद्धत्त्व प्राप्ती र परिनिर्वाण) भएकोले यसको महत्त्व धेरै छ भन्ने कुरो।

तर वैशाख पूर्णिमाको दिनलाई यी तीन संयोगले जित महत्त्व प्रदान गरेको छ, त्यो भन्दा पनि बिंढ महत्त्व त बुद्धले दिनु भएको शिक्षाले दिइराखेको छ ।

यदि बुद्धले बुद्धत्त्व लाभ गरिसक्नु भएपछि बहुजन हिताय बहुजन सुखायको लागि उपदेश नदिईकन चुपचाप बस्नु भएको भए यस पावन दिनको त्यति महत्त्व नै हुने थिएन । त्यसकारण हामीले यो कुरो बुझ्नु पर्छ, बुद्ध पूर्णिमाको महत्त्व त बुद्धले दिनुभएको अमूल्य र व्यवहारिक शिक्षामा लुकेको छ ।

त्यसैले हामीलें बुद्धका ती अमूल्य शिक्षाहरूमध्ये केही शिक्षाहरूलाई सम्भी त्यसलाई आफ्नो जीवनमा अभ्यास गरी बुद्ध पूर्णिमा मनाउने तरखरतिर लागौँ।

बुद्धले बुद्धत्त्व प्राप्त गरिसक्नु भएपि सारनाथको मृगदावनमा सर्वप्रथम पाँचजवान ऋषिमुनीहरूलाई धर्मचक प्रवर्तन गर्नुहुँदा भन्नु भएको थियो-

"हे भिक्षुहरू हो ! मैले तिमीहरूलाई धर्मचक्रको उपदेश दिदैछु भवचक्रको होइन । त्यागीहरूले (प्रव्रजित व्यक्तिहरूले) दुईवटा अति मार्गलाई त्याग्नु पर्छ । ती हुन् -

हाम्रो शरीरलाई अति विलासी र मोजमज्जामा आशक्तिवस टाँस्न लगाउनु हुन्न अर्थात् मनको वसमा गई पञ्चकाम सुखमा मात्र लिप्त रहनु हुन्न ।

-फोरें यही शरीरलाई धर्मकों नाममा अति कष्ट र यातना दिई आधारभूत आवश्यकताबाट विञ्चित राख्न पनि हन्न ।

त्यसैले हामीले आफ्लाई यी दुई अतीमार्गबाट टाढा राखी बीचको बाटो (मध्यम मार्ग) लाई अपनाई सन्तुलित राख्नु पर्छ। अनि मात्र हाम्रो जीवन सुखमय बन्ने छ। हाम्रो उखानमा उल्लेख पनि छ अति भयो भने चिनी पनि तीतो हुन्छ।

बुद्धले भन्नुभएको छ- मानिसहरूमा ठीक समभ्रदारी र राम्रो नियत हुनुपर्छ । कुनियतले काम वा कुरा गऱ्यो भने त्यसको नितजा खराब हुनेछ । त्यसैले सुखी बन्न मनलाग्छ भने पहिला आफ्नो मन शुद्ध हुनुपर्छ । अनि मात्र त्यसको प्रतिफल राम्रो हुनेछ । यसरी २५०० वर्ष पहिलाको बुद्ध शिक्षा हालसम्म पनि सान्दर्भिक रहेको देखिन्छ ।

किनभने आजभोली आफ्नो मन पवित्र पार्न नजानी खराब नियत राखी काम र कुरा गरिरहेका हुन्छन् धेरै जसो मानिसहरू। एकछिनको सुखको लागि स्वार्थी बन्न पुग्छन् र त्यही वातावरणमा भुली होश गुमाई रमाउन थाल्छन्। अनि त्यही कर्मको नितजा दुःखपूर्वक भोग्न पर्दा छट्पटाउँदै रुने कराउने गर्छन् र शान्तिको लागि चिच्याउँन थाल्छन्।

त्यसरी बुद्धले भन्नुभएको अर्को शिक्षा यसरी रहेको छ-

- "मलाई गाली गऱ्यो, मलाई कुट्यो, मलाई हराईदियो मेरो लग्यो भनी जसले आफ्नो मनमा बार-बार विचार गर्दैन त्यसको मनमा वैरभाव शान्त हुनेछ। त्यही व्यक्ति सुखी बन्नेछ।"

बुद्धको यस उपदेश ध्रुव सत्य हो । तर यही शिक्षालाई हामीले भन्न जाने पिन पाठ गर्न जाने पिन यसलाई व्यवहारमा उतार्न सिकराखेको छैन । किनभने सान्हें गान्हों छ सहने गुण बढाउन । तर गान्हों भएपिन आफूले आफैलाई बोध गरी सहन सकेकोले महापुरुष बन्न सकेका व्यक्ति पिन हामीले नै देखिराखेका छौं भने सहने क्षमता गुमाई मन सन्तुलनमा राख्न नसकी पागल समेत बन्न पुगेका व्यक्तिहरू पिन हामीले नै देखिराखेका छौं ।

त्यसरी नै बुद्धले भन्नुभएको छ- अर्काको गाई चराउने गोठालाले दूध पिउन नपाए जस्तै धर्मको कुरा मात्र गर्ने तर आचरण भने गर्न नजान्ने व्यक्तिले धर्मको मिठो फल चाख्न पाउँदैन । तर अलिकति मात्र धर्मको कुरा गरेपनि आफ्नो चित्तबाट रागद्वेषरुपी क्लेश हटाई यस लोक र परलोकको चिन्ता नभएको व्यक्तिले धर्मको मीठो र शान्ती रस पिईरहेको हुन्छ ।

माथि उल्लेखित गाथामा बुद्धले भन्नुभए जस्तै हामीले पनि बुद्धको गुण बयान गर्न जान्छौ खूव, धर्मको व्याख्या पनि गर्न जान्छौ, पिउत बनी खूव उपदेश पनि दिन जान्छौ। आफूलाई धार्मिक व्यक्तिको रुपमा जनसमुदायमा प्रस्तुत गर्ने कला पनि सिकेका छौ हामीले। तर आफ्नो मनमा जुन धर्मको शान्ति रस प्राप्त गर्नु पर्ने हो त्यो रस पाउन भने सिकरहेका छैनौ। यसको मुख्य कारण हामी गुरु बन्न जान्छौ तर चेला बनी धर्मलाई अनुशरण गर्न र त्यसलाई पालन गर्न भने जाँदैनौ। यही हाम्रो प्रमुख कमजोरी हन्।

त्यसैले हामी सबैले बुद्धका कैयन उक्तिहरू मध्ये यी दुईतिन उक्तिहरूलाई भए पनि अध्ययन गरी आफ्नो जीवनमा उतार्ने अभ्यास गरी यसपालीको बुद्ध पूर्णिमा मनाउने हौसला जगाऔं र आ-आफ्नो जीवनमा धर्मको अमृत रस पान गर्न सफल होऔं । अनि मात्र वैशाख पूर्णिमाको मुख्य महत्त्व यसैमा समाविष्ट रहेको हामीले पाउनेछौं।

Downloaded from http://www.dhamma.digital

## विषय-सूचि

| <b>क्र.</b> सं. | विषय                                                | लेखक                                          | पृष्ठ सं.  |
|-----------------|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------------|------------|
| ٩.              | बुद्ध बचन                                           |                                               | ٩          |
| ₹               | सम्पादकीय - वैशाख पूर्णिमा र बुद्ध वचन              |                                               | २          |
| ₹.              | वैशाख पूर्णिमाको महत्त्व                            | भुवनलाल प्रधान                                | ¥ ,        |
| ٧.              | महिलामुख जातक                                       | प्रकाश बजाचार्य                               | 9          |
| <b>X</b> .      | संवेदनाप्रति श्रद्धा र त्यसको प्रत्यक्ष अनुभव       | दोलेन्द्र रत्न शाक्य                          | <b>5</b>   |
| €.              | बुद्ध मूर्तिप्रतिको कुबुद्धि                        | वसन्तकुमार चौधरी                              | 99         |
| ં ૭.            | जीवन : एक नाटक                                      | जनार्दन नेपाल                                 | 92         |
| ۶.              | मैले पितालाई पिण्ड दिन छोडें                        | डा. डिल्लीरमण रेग्मी                          | १४         |
| ٩.              | मैत्री। भावना                                       | लोकबहादुर शाक्य                               | १७         |
| 90.             | 'प्रतिभा' जन्मजात हो या साधनाको परिणति ?            | -                                             | १९         |
| 99.             | धम्मपद-१३७                                          | रीना तुलाधर 'परियत्ति सद्धम्म कोविद'          | <b>२</b> 9 |
| ٩٦.             | गाउँमा परिवर्तन आयो, घरमा आएन                       | जोशिला देवकोटा                                | २२         |
| 93.             | बुद्ध-एक आधुनिक दार्शनिक                            | जोहन वाल्टर्स                                 | २४         |
| 98              | 'एघारवटी छोरी जन्मे, तै पनि                         | धर्मप्रसाद पौड्याल                            | २५         |
| ٩٤.             | आफूले आफैँलाई छल्न सक्तैन                           | भिक्षु संघरिक्षत                              | २६         |
| 98.             | आजको दिनको महत्त्व                                  |                                               | २७         |
| <b>੧</b> ሄ.     | क्षान्ति र मैत्री-४                                 | भिक्षु अश्वघोषद्वारा लिखित वीर्यवतीबाट अनुदित | २८         |
| १६              | धम्मपदमा क्रोधवर्ग ВИСМАМС                          | सुवर्ण शाक्य                                  | 39         |
| १७              | राष्ट्रिय जनगणना २०५८ र नेपाली बौद्धहरू             | भिक्षु कोण्डन्य                               | 38         |
| १८              | भोजनदान                                             | मुनीन्द्ररत्न वजाचार्य                        | ३९         |
| 98              | . जिन् नुगलय् थ्यूगु "नुगः"                         | राजा वजाचार्य                                 | ४०         |
| २०              | . धर्मकीर्ति विहार-गतिविधि                          | -                                             | ४३         |
| २१              | . धर्मकीर्ति पत्रिकाको विशेष सदस्यहरू               | -                                             | 88         |
| . २२            |                                                     |                                               | •          |
|                 | अर्थिक विवरण २०५७ साल बैशाख देखि फागु               | नसम्म                                         | ४५         |
| ् २३            | . धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठीको वार्षिक प्रतिवेद | <b>न</b> ्रहा है।                             | ४६         |
| २४              |                                                     |                                               | ५०         |
| २५              | . श्रद्धेय भिक्षु कुमार काश्यप महास्थिबरजुयात अ     | भनन्दन पत्र                                   | <b>49</b>  |
| २६              | . धर्म प्रचार-समाचार                                | _                                             | ۲₹         |
| -               |                                                     |                                               |            |



## २५४५ औं बुद्ध पूर्णिमाकों

पावन अवसरमा समस्त ग्राहक महानुभावहरूमा

हार्दिक एवं मंगलमय शुभ कामना

ह्यक्त गर्दछौ ।



#### Auto Parts International

G. P. O. Box: 3466, Kamal Arcade, Putalisadak, Kathmandu, Nepal

Tel.: 231110, 225607, 244317 E-mail: api@gagan.wlink.com.np वैशाख पूर्णिमा-बुद्धधर्मका अधिष्ठाता गौतम बुद्धको जीवनमा त्रियोग अर्थात् जन्म, बुद्धत्व-प्राप्ति र निर्वाणको संयोग परेको दिन हो । बौद्धहरूका निमित्त त यो दिन धार्मिक महत्त्वको अवसर हुने नै भयो । यसैले श्रीलङ्का, म्यानमार (बर्मा), थाइ देश, कम्पुचिया, चीनको तिब्बत प्रदेश, मङ्गोलिया आदि देश-प्रदेशका जनताले यस दिनलाई धूमधामसित मनाउँछन् । साथै चीन, जापान आदि बौद्धहरू धेरै संख्यामा रहेका देशहरूमा पनि यस दिनलाई विशेष रूपले मनाइन्छ । त्यस्तै संसारभर यत्रतत्र छरिएका बौद्ध धर्मावलम्बीहरू र बुद्धप्रति श्रद्धा राख्ने व्यक्तिहरूले पनि यस दिनलाई मनाउँदै उनका मानव-कल्याणकारी उपदेश-शान्ति, मैत्री, करूणा, समता आदिको स्मरण र अनुशीलन गर्दछन् ।

यसरी ब्द्धप्रति आज जताततै जुन आदर गरिन्छ त्यसको कारण मूलतः के देखिन्छ भने पच्चीस शय वर्ष अगाडि 'शक्ति नै सत्ता' मानिने त्यस प्राचीन युगमै बुद्धले लडन्त-भिडन्त, काटमार, हिंसाको विरोध गरिसकेका थिए, अनि विश्वशान्ति, मैत्री, करूणा आदि गुणहरूको अनुशीलनमा जोड दिएका थिए । उनका उपदेश विश्वशान्ति र मानव-मानवका बीच मैत्री भावनाको अभिवृद्धि गर्नेतिर कत्तिको उपयोगी छ भन्ने क्रो सम्राट् अशोक (ई.पू. २६४-२८) ले आफ्नो समयमा छिमेकी देशहरूमा बुद्धका शान्ति सन्देशहरू फैलाउन सञ्चालन गरेका अभियानहरूबाट नै छर्लङ्ग हुन्छ । उनले युद्ध परित्याग गरेको घोषणाद्वारा आफ्नो विशाल साम्राज्यका जनतालाई पशपंक्षीहरूप्रति समेत मैत्री, करूणा भाव राख्न लगाउनाका साथै परपरसम्मका छिमेकी देशहरूमा शान्ति, मैत्री, करूणा, भातृत्व सम्बन्धी बौद्ध सन्देश सम्भाउन शिष्टमण्डलहरू पठाए तथा त्यसै युगमा पश्-चिकित्सालयहरू समेत स्थापना गरेका थिए। आजभन्दा तेइस शय वर्ष अगाडि नै बद्धका सच्चा अन्यायी ती सम्राटबाट प्रस्तुत गरिएका विश्व शान्ति र सद्भावनाका यस्ता ज्वलन्त उदाहरण विश्व इतिहासमा अन्पम छन्।

तर हामी नेपालीहरूका निमित्त आजको दिनको महत्ता उपरोक्त तथ्य बाहेक अरू कैयन विशिष्ट क्राहरूमा आधारित छ । प्रथमत: बुद्ध जन्मेको ठाउँ-प्राचीन लुम्बिनी उद्यान र उनले आफ्नो प्रारम्भिक जीवन बिताएको ठाउँ कपिलवस्तु राज्य वर्तमान समयमा हाम्रै अधिराज्यको भूभागभित्र अवस्थित रहेको तथ्यबारे विचार गर्दा वैशाख पुर्णिमा, बौद्ध धर्म वा बुद्धको महिमा केवल बौद्ध नेपालीहरूमा मात्र सीमित नभई नेपाली मात्रमा व्याप्त भएको प्रतीत हन्छ । द्वितीयत: हाम्रो जनताको एउटा खँदिलो अङ्ग अर्थात् तामाङ, राई, लिम्बू, मगर, नेवार, गुरूङ, थारू आदि जातिहरू बौद्ध छन्। यसरी विभिन्न जातिले मनाउने गरिआएको बुद्धको धर्मले हाम्रो सामाजिक र राष्ट्रिय जीवनमा विशेष स्थान लिनु स्वाभाविकै छ । तृतीयत: हाम्रा कला-संस्कृति र केही हदसम्म हाम्रो इतिहास पनि बद्ध र उनका धर्मबाट प्रभावित छन् । व्यावहारिक रूपले त नेपाली संस्कृति भन्न नै बौद्ध कला-संस्कृति हुन्छ । स्वयम्भू बौद्ध, महाबौद्ध आदि कतिपय स्तूप, चैत्य, विहार, बाहाल-बहिल, मन्दिरहरू जित धर्मका निमित्त महत्त्वपूर्ण छन् उत्तिकै कलाका निमित्त पनि । बौद्ध धर्म नेपाली कलाका निमित्त साधन बनेको छ भने नेपाली कला बौद्ध धर्मका निमित्त पनि साधन बनेको छ । नेपाली जन-जीवनमा धर्म र संस्कृति अभिन्न रूपले सँगसँगै हुर्के । धार्मिक भावनाले कलाकारलाई प्रेरणा मिल्यो र कलात्मक शीपले धार्मिक भावनालाई पनि उठायो ।

चतुर्थतः नेपालको गौरवको वृद्धितिर पिन बौद्ध धर्मको देन कम छैन । यस सन्दर्भमा बुद्धभद्र, भृकुटी अरिनको, लुम्बिनी, तिलौराकोट आदिको उदाहरण प्रस्तुत गर्न सिकन्छ । हाम्रो देशलाई यिनीहरूको कारण जुन गौरव प्राप्त भएको छ त्यसको पृष्ठभूमिमा बुद्ध र बौद्ध धर्म नै रहेका छन् । वैशाख पूर्णिमाका दिनले राष्ट्रिय महत्वका यी तथ्यहरूतिर पिन सङ्केत गर्दछ ।

तर बुद्ध जयन्तीका उपलक्षमा ठाउँ-ठाउँमा आयोजित सभा समारोह एवं प्रवचनहरूमा यस्ता कुराहरूको सम्भना वा बखान गर्दैमा राष्ट्रप्रतिको हाम्रो कर्तव्य पालन हुने वा बुद्धप्रतिको हाम्रो श्रद्धा कायम हुने होइन । बुद्धका शान्ति र भातृत्वको सन्देश, हिंसा र युद्धको परित्याग, समता र सिहण्णुताको भावना फिजाउने कार्यमा हामीहरू कतिको सिक्तय छौं-विचारणीय कुरो यही हुन्छ ।

फेरि, आ-आफ्ना धार्मिक स्थललाई सकेसम्म भव्य रूपले सिँगार्ने चलन संसारमा जहींतहीं छ । यस्तो चलन हिजो आजको मात्र होइन । सात आठ हजार वर्ष अगाडि नै उत्कृष्ट सभ्यता र संस्कृति विकसित आर्मिनियन, सुमिरियन, गरिसकेका आसिरियन. बेबिलियनहरूले आ-आफ्ना धार्मिक स्थल भव्य रूपले सजाइसकेका थिए । हामीहरू प्राचीन समिरियनहरूका बेबिलोन, मिश्रवासीहरूका मेम्फिज. थीब्ज, प्राचीन अमेरिकीहरूका युकाटा, आय्जटेक, ग्रीकहरूका आयन्थिजमा बनाइएका कतिहरू धार्मिक भावनाहरूले कतिका ओतप्रोत छन् भनेर चाख लिँदै तिनबारे पढ्छौँ । तर हाम्रो कला, हाम्रो संस्कृतिको क्न पक्षले हामीहरूले आफ्नो ल्मिबनीलाई सजाउन सकेका छौँ ? लुम्बिनीलाई विश्वशान्ति र विश्वमैत्रीको मूल तीर्थस्थलको रूपमा निर्माण गर्ने जिम्मेदारी अरूहरूको मात्रै हो कि हाम्रो पनि हो ? अनि लुम्बिनीमा हाल आ-आफ्ना शैलीका चैत्यहरूको निर्माणमा कार्यरत विदेशी मित्रहरू त्यहाँ पानी, सिमेन्ट आदिको अभावमा काम रोकिएको शिकायत गर्छन् । उनीहरूलाई हाम्रा तर्फबाट पुऱ्याउनु पर्ने सुविधाहरूको व्यवस्था किन भइरहेको छैन ?

तिलौराकोटलाई पनि उपेक्षित राख्न मिल्दैन । लुम्बिनी पुगेका कुनै श्रद्धालु यात्रु त्यहींबाट कपिलवस्तु अर्थात् तिलौराकोटका भग्नावशेष हेर्न जान चाहेमा नेपाली भूभागबाट जानु सुविधाजनक हुँदैन । भारतको नवगढ-सोरथागढ भएर तौलिहवा पुग्नु पर्दछ । नवगढ-सोरथगढबाट फेरि नेपाली भूभागमा पसेर तौलिहवा पुगेको अत्तोपत्तो धेरैजसो आगन्तुकहरूलाई हुँदैन । अनि कतिपय विदेशीहरू त तिलौराकोट पनि भारतैमा परेको

छ कि भन्ने धारणा लिएर जान्छन् । भारतको पिपरहवामा भैरहेको नयाँ निर्माणले त यस्तो धारणालाई बलियोसँग पुष्टि गर्दछ । त्यसैले पनि यतातिर हाम्रो विशेष सिक्रयतामा रहनु पर्दछ ।

ज्न देशको भूभागमा बृद्धको जन्म भएको थियो, जुन देशका जनता पर्याप्त संख्यामा बौद्ध छन. जन देशका संस्कृतिसँग बौद्ध धर्म उनीएको छ र जुन देशको गौरवसँग बौद्ध धर्म गाभिएको छ त्यस देशमा बौद्ध धर्मको महिमा कति हुन्छ भन्ने कुरा गरिरहनु परोइन । तर पूर्णिमाका दिन माहात्म्य गाएर वा तमाशा मात्र गरेर हामीहरूले बृद्धप्रति सन्मान गरेको ठहरिन्न । बरू उनको विचार, उनको आदर्शलाई बढी मात्रामा व्यवहारमा ल्याउन् नै उनीप्रति हाम्रो सच्चा श्रद्धाञ्जलि हुनेछ । बुद्धका अन्यायी एवं धर्म-प्रचारक सम्राट अशोकको आज भारतले कत्रो आदर गरिरहेछ । अशोकचक आज भारतको राष्ट्रिय भण्डामा अङ्कित भएको छ । उनको एउटा स्तम्भमा स्थापित तीन-सिंह मुर्तिको प्रतीक आज भारतको धर्मनिरपेक्ष भारतीय सरकारको राष्ट्रिय चिन्ह बनेको छ । तर आफ्नो एकजना महापुरुषको आदर हामी नेपालीहरूबाट भइरहेको देखिन्न । जेरूसेलम वा मक्का कत्तिको प्ण्यभूमि सिम्भइन्छ । त्यहाँ वर्सेनी लाखौं श्रद्धाल् यात्रहरू पुग्छन् । जोर्डन नदीको पानी सम्मको पनि महिमा कत्रो छ । तर लुम्बिनी उपवनको महात्म्य के हामीहरूले स्थापना गर्न सकेका छौं ? यता पच्चीसौं वर्षदेखि लुम्बिनी विकास सम्बन्धी समिति एकपछि अर्को बन्दैछ. विघटन हुँदैछ । तर लुम्बिनीको विकास भने आजसम्म पुरा हुन सकेको छैन । बुद्धको जन्मस्थल लुम्बिनी, बुद्धको प्रारम्भिक क्रीडास्थल कपिलवस्त्-तिलौराकोट विश्वशान्ति र विश्व-मैत्रीको प्रतीकका रूपमा प्रमुख तीर्थस्थल बनाउनु हाम्रो कर्तव्य हो, तर त्यो कर्तव्य हामीले कहिले पूरा गर्ने ? के प्रत्येक साल आउने र मनाइने वैशाख पूर्णिमाले यस कर्तव्यको सम्भना गराउँदैन ?

"मलाई गालि गऱ्यो, मलाई पिट्यो, मलाई हराई दियो अथवा मेरो लिगिदियो इत्यादि भनेर जसले आफ्नो मनमा बराबर विचार गर्छ, त्यसको मनमा कहिले पनि वैरभाव ग्रान्त हुने छैन ।" - धम्मपद "आहा ! क्या मजासंग चोरिएछ त आज ?"
"यिति पैसा पाउँला भन्ने त आशै थिएन मलाई ।"
"त्यो सैनिकलाई नमारेको भए कहाँ यित पैसा
आउँछे र ?"

"साँच्चै हिंग ? मान्छे मर्नु पिन बेस कुरो रहेछ ।" "आजको जमाना नै यस्तो ! अरूलाई गालि नगरी, नतर्साई, नमारी केही पिन हासिल गर्न सिकदैन ।" "अस्तिकै कुरो नि ! सेठलाई दुई चार मुक्का हानी नतर्साएको भए, मारिदिन्छु भनी नतर्साएको भए के हामीले पैसा लूटन पाउँथे र ?"

"आखिर जसले जे भने पनि रिसाहा हुनु नै जाति रहेछ । बेला बखतमा मान्छे पनि मारिदिनु पर्दो रहेछ । त्यसैले होला सबै हामीदेखि तर्सेर हामीले भने जस्तो गर्ने ।"

"अब भोलि कहाँ लुट्न जाने त?"

चोरहरूको जमातमा कुरोकानी हुँदै थियो । गुप्त मन्त्रणा सिकएपछि उनीहरू सुत्न गए । अर्को दिन पिन त्यिहि भेला भई चोरहरू मन्त्रणा गर्न बसे । यसरी धेरै दिनसम्म उनीहरू सोही ठाउँमा आई चोरी गर्ने नीति बारे कुराकानी गर्न भेला हुन थाले ।

त्यो ठाउँ थियो राजदरवारको हस्तशालाको निजकै । ती चोरहरूको कुराकानी हस्तशाला रहेको महिलामुख नाउँको एक मंगल हात्तीले सुनिराख्ने गर्थ्यो । पशुको जात न ठहरियो । पर्खालको पारी गरिराख्ने कुरोकानीलाई त्यो हात्तीले उसैलाई उपदेश दिएको भन्ठानेछ । यो संसारमा रिसाहा हुनेलाई, निर्दयी भई अरूलाई मार्नेलाई नै भलो हुँदो रहेछ भन्ने कुरा त्यो हात्तीको मनमा पसेछ ।

भोलिपल्ट । बिहान सबेरै हस्तबलमा सफा गर्न आउनेलाई त्यो हात्तीले कुल्चेर ठाडै मारिदियो । खाना ख्वाउन आउने माउतेलाई सुंडले बेरेर भुइँमा पछारिदियो । हात्तीको त्यो पारा देखेर कसैले पनि उसको अगाडि जाने हिम्मत गर्न सकेनन् ।

मंगल हात्ती बौलाएछ भन्ने खबर राजदरवारमा पुगे। राजा, मन्त्रीगण र पण्डितहरू बसी विचार विमर्श गर्न थाले। तीमध्ये एकजना विद्वान पण्डितलाई हात्ती बौलाउन्को कारण पत्ता लगाउन आदेश दिइयो।

पण्डितले जाँचबुभ गरे। हात्ती स्वस्थ थियो। कुनै केही खराबी थिएन। चतुर पण्डितले विचार गरे हो न हो कसैले त्यो हात्ती कान फुकिदिएको छ। छानबिन गर्दै भएपछि सुइँको पाइयो कि हस्तशाला नजिकै राती चोरहरू मन्त्रणा गर्न आउँदो रहेछ।

पण्डित भई राजाकहाँ जाहेर गर्न गए, "महाराज! कोही कोही अरूको कुरो सुनी ठीक बेठीक नखुटाई आँखा चिम्ली काम गर्दो रहेछन्। अरूले भन्यो भन्दैमा पत्याउँदा रहेछन्। महिलामुखी हात्तीलाई पनि त्यसै भएछ। हस्तशालाको नजिकै चोरहरूले कुमन्त्रणा गर्न आउने सुनी हात्तीले पनि त्यही कुलतलाई सुलत मानेछ र त्यसैले रिसाहा भई निस्केको हो।"

राजाले भने, "शाबास पण्डितजी । तपाइँ त हात्तीहरूको मनोविज्ञान पनि बुझ्नु हुँदोरहेछ । अब के उपाय गर्नु पर्ला त?"

पण्डितले सुभाव दिए, "राजन् ! प्रथमतः ती चोरहरूलाई समात्नु पऱ्यो । दोस्रो कुरा त्यस ठाउँ पण्डितहरू बसाई बारम्बार धर्म चर्चा गराउनु पऱ्यो । यसो गर्नाले हात्तीले राम्रा कुराहरू सुन्ने छन् र तीलाई आफ्नो आदर्श बनाउने छन् ।"

तुरन्तै राजाले सोही अनुसार काम गर्न हुकुम भए।  $\times \times \times$ 

यो जातक अरूको हाहामा लाग्ने एक भिक्षुको सम्बन्धमा बुद्धले बताउनु भएको थियो । यसमा पण्डित हुने बोधिसत्व थिए । ■



"इन्द्रिय संयम गरी राम्रो नदेखने, भोजनमा मात्र ज्ञान राखने र श्रद्धा वीर्य कायम राखेका यस्तालाई, पर्वतको तुङ्गा बतासले हल्लाउन नसके झैं मारले उगाउन सक्तैन ।" - धम्मपद

#### संवेदनाप्रति श्रद्धा र त्यसको प्रत्यक्ष अनुभव

तिस्सो इमे, भिक्खवे, वेदना । कतमा तिस्सो ? सुख वेदना, दुक्ख वेदना, असुखअदु:ख वेदना । सुखाय, भिक्खवे, वेदनाय रागानुसयो पहातब्बो, दुक्खाय वेदनाय पटिघानुसयो पहातब्बो, अदुक्खमसुखाय वेदनाय अविज्जानुसयो पहातब्बो ।

साधकहरू, तीन प्रकारका संवेदना हुन्छन् । कुन कुन तीन ? सुख संवेदना, दुःख संवेदना र अदुःख असुख संवेदना । अन्तर्मनको गहिराइमा दिबएर रहेका सुखद् संवेदनाप्रतिको चाहलाई त्याग्नुपर्छ । अन्तर्मनको गहिराइमा दिबएर रहेका दुःखद् संवेदनाप्रतिको घृणालाई पनि त्याग्नुपर्छ । अनि अन्तर्मनको गहिराइमा दिबएर रहेका अदुःखद् असुखद् संवेदनाप्रतिको मोहलाई पनि त्याग्नुपर्छ ।

पहाण सुत्त, संयुक्त निकाय, XXXVI 3

सबै धर्महरूले शील सदाचारको जीवन व्यतित गर्नुपर्छ, मनको मालिक हुनुपर्छ र मनलाई विकारमुक्त बनाउनुपर्छ भनेर शिक्षा दिएका हुन्छन् । धर्मग्रन्थहरूमा यस्ता उपदेशहरूलाई पढ्दा, भक्तहरूले ती उपदेशहरूलाई श्रद्धावश वा बुद्धिको स्तरमा मात्र स्वीकार गर्दछन् । तर स्वीकार्नुले मात्र केही उपलब्धि हुँदैन, वास्तविक फाइदा त अभ्यासले नै दिन्छ । कोरा कल्पना र सुगा-रटाइले केही उपलब्धि हँदैन ।

पानी के के मिलेर बन्दछ भन्ने कुरा पढेर मात्र हाम्रो प्यास मेट्दैन । रेष्टुरेन्टको मेनु-कार्ड पढेर मात्र हाम्रो भोक शान्त हुँदैन । डाक्टरको प्रेशिकप्शन पढेर मात्र हाम्रो रोग निको हुदैन । न त ध्यान अन्यत्र लगाइदैमा प्यास, भोक र रोगबाट हामीलाई त्राण मिल्दछ । त्यसैगरी जीवनका समस्याहरूलाई बिर्सन खोज्दैमा समाधान मेटिदैन । न त समस्या समाधानबारे टिकाटिप्पणी गर्दैमा केही हुन्छ । समस्या समाधानको लागि ठोस कदम नचालेसम्म वा धर्मको अभ्यास नगरेसम्म दु:खको भुमरीमा फनफन घुमिरहनु पर्छ नै ।

दु:ख मुक्तिको अभ्यास त्यति सरल छैन । मनको विकारलाई निमित्यान्न पार्न कठीन परिश्रम गर्नुपर्छ । अनुवादकः दोलेन्द्र एटन श्वाक्य, चाकुपाट, ल.पु. विकारलाई नजरअन्दाज गर्नु, मनलाई पलायन गर्नु तथा अन्य सुखद् आलम्बनमा अल्भाउनु त सरल हुन्छ । तर नजरअन्दाज, पलायन र प्रमाद क्षणिक हुन्छ । तिनको प्रभाव सदा रहिरहँदैन । प्रभाव हट्नासाथ समस्या जस्ताको तस्तै देखिन्छ । अन्तर्मनको गहिराइमा जबसम्म विकार रहिरहन्छ, मन भवरोगबाट सर्वथा मुक्त रहन सक्दैन ।

जब हामी दु:खद अवस्थामा हुन्छौँ, हामी त्यसबाट पलायन हुन खोज्दछौँ । दु:खद् स्थितिबाट उम्कन मनलाई अन्य क्नै स्खद् विषयमा अल्भाउन खोज्दछौँ । दु:ख बिर्सन सघाउ पुऱ्याउने अनेकन साधनहरू पाइन्छन् जस्तै सिनेमा, टेलिभिजन, सर्कस वा प्रदर्शनी इत्यादि । अभ त्यसभन्दा खराब त रक्सी, ज्वा र लागूपदार्थ हुन् । यदि यस्तो सुखको आलम्बन नभेटिएमा वा नचाहिएमा धार्मिक नशाकै शिकार भइन्छ जस्तै भजन कीर्तन गर्नु, पूजाआजा गर्नु, जपपाठ गर्नु र कर्मकाण्डमा आफुलाई व्यस्त पार्न्। दु:खका स्रोत मानिने भौतिक आलम्बनभन्दा धार्मिक नशा नै उपयुक्त हुन्छ तर आखिर बन्धन त बन्धन नै हुन्। एकछिन त भौतिक नशाले मनलाई भुलाउन त सक्दछ तर अन्तर्मनमा दबिएर रहेको विकार समय पाएर सतहमा प्रकट हुन्छुन् । जित दबाउन खोजियो त्यित शक्तिले विस्फोट पनि हुनसक्छ । मन अन्तै लगाउनु वा दबाउनुले दु:खको कारणलाई निवारण गर्न सिकदैन बरु यसले द:खको सम्बर्द्धन नै गर्दछ ।

वास्तवमा दु:खको उदयको कारण भित्र हुन्छ, बाहिर होइन । दु:खको कारण हामी भित्रै रहेको विकार वा क्लेशमा छ । बाहिरबाट प्रक्षेपित अनपेक्षित कारणहरूसित सुखद् कारण विनिमय गर्नु आफैलाई धोखा दिनु हो । रोगको उचित उपचार त्यो होइन, त्यो त मनलाई भुलाउने वा फकाउने क्रिया मात्र हुन् ।

दु:खसँग सामना गर्ने उचित उपाय त यसलाई ठीकिसत बुझ्नु हो । यस उपायको प्रयोगका लागि जोसुकैले पनि प्रथमत: आफैलाई सोध्नुपर्छ कि म किन दुःखी छु । अनि स्पष्ट जवाफ पाउन सिकन्छ । जब व्यक्तिले आफूलाई मन नपर्ने बस्तु, व्यक्ति र स्थितिको सामना गर्दछ, उसले ती विषयप्रति दुर्भाव पैदा गर्न थाल्दछ । त्यो दुर्भाव (घृणा) पिन एक प्रकारको राग नै हो अर्थात मन नपर्ने कुराबाट आफूलाई अलग्याउने तृष्णा । मनको स्वभाव ईच्छित बस्तुलाई प्राप्त गर्नु हो र जब अनपेक्षित बस्तुसँग त्यसको सामना हुन्छ, त्यसले द्वेष उत्पन्न गर्दछ । जबसम्म मन तृष्णाको वशमा रहन्छ, द्वेषको वशमा पिन रहिरहन्छ । दुबैले हामीलाई उत्तेजित र दुःखी बनाउँछ । किनिक दुबै दुःखका कारण हुन् । बुद्धिको स्तरमा पिन यसलाई बुझ्न बेस हुन्छ । तर साँच्चैनै मनलाई दुःखबाट मुक्त गर्नु छ भने बुभका कुरालाई कार्यान्वयनमा ल्याउनुपर्छ । हामीले राग र द्वेषको स्वभावलाई मूर्तरुप निदनको लागि केही गर्ने पर्छ । अमूमात्र हामी दुःख मुक्त रहन सक्दछौं ।

केही गर्न अवश्य सक्छौं अर्थात धर्मलाई अभ्यासको स्तरमा ल्याउन सक्दछौं। तर समस्या सामना गर्ने कममा साधक छिट्टै निरुत्साहित हुन पुग्दछ। मैले यसो कहाँ गर्न सक्टूँला र भन्ने विचार र हतोत्साही मनले यसो भन्न पुग्छ- म यस कामको लागि साहै कमजोर छु, मलाई यस कार्यको लागि अदृश्यशक्तिको सहायता चाहिन्छ। यसरी उसले सर्वशक्तिमान ईश्वरको कल्पना गर्दछ र गिडगिडाउँछ- मलाई यस दुःखको खाडलबाट मुक्त गरिदेऊ। उसले आफूमा अन्धभक्ति पैदा गर्दछ र त्यस काल्पनिक शक्तिको नाम जप्यो र उसको दर्शन गन्यो भने आफूलाई दुःख सागरबाट तारिदिन्छ भन्ने विचार मनमा पल्लवित गर्दछ। उ आफ्नै भय र कमजोरीको शिकार बन्दछ। उसले बुझ्दैन कि उ नै सर्वोच्च जीव हो। उ आफैले आफ्नो अपमान र अवमल्यन गर्न पग्दछ।

यदि यस विश्व ब्रम्हाण्डमा कोही सर्वशक्तिमान ईश्वर विद्यमान छ भने उसले बुझ्नु पर्दछ कि सबै प्राणीहरू दु:खमा परेका छन् । यदि उ साँच्चैकै शक्तिस्वरूप हो भने उसले सबै प्राणीहरूलाई दु:खबाट मुक्त गर्न सक्नुपर्छ । यदि यस्ता ईश्वर भनाउँदो आफ्नो नाम जप्नेहरूदेखि मात्र प्रशन्न हुन्छ भने हामीले मान्न कर लाग्दछ कि उ स्वार्थी हो र उसमा करुणा नामको कुनै गुण विद्यमान छैन । आफ्नो नाम धेरैले जपेको आफ्नो गुणगान सबैले गरेको हेर्न सुन्न कसलाई मन पर्देन ? तर त्यस शक्ति पिन आफ्नो गुणगान गर्नेलाई मात्र केही दिन चाहन्छन् भने उसलाई दया, माया, करुणा र ममताले रिक्तिएको भन्दा अतिशयोक्ति हुँदैन । के सर्बोच्च विधायक यति स्वार्थी स्वभावका हुन सक्लान् ? यदि सर्बोच्च विधायक विद्यमान रहेकै भए पिन धार्मिक अन्धभक्तिले त तिनको अपमान र अवमूल्यन मात्र हुने भयो । उनको अस्तित्व रहेकै भए पिन र नरहेकै भए पिन अन्धभक्ति ठीक छैन ।

तर्कसंगत नभए पिन ईश्वरको नाम जप्यो भने ईश्वरले उनको पाप ताप धोइदिन्छ भन्ने कल्पनाले पिन उसलाई केही मानिसक सान्त्वना दिनसक्छ। त्यसैगरी ध्यानमा बस्दा उनले आफूले पढेको र देखेको मूर्तिको कल्पना गरेर त्यस रूप आकृतिमा ध्यान गर्न पुग्दछ। यी चित्रहरू जुन कागजमा, ढुँगामा र शब्दमा व्यक्त गरिएका हुन्छन् ती पिन कलाकारकै कल्पनाको उपज हुन् जुन उ आफैले देखेको छैन। उसको लागि त्यो मूर्ति आकर्षक हुन्छ किनिक उसले विश्वास गरेको हुन्छ कि यस देवदेवीले नै उसलाई तारिदिन्छ। त्यसैले उसले त्यस मूर्तिलाई मनमा धारण गर्दछ र त्यसलाई ध्यानको आलम्बन बनाउँछ। त्यस्ता काल्पनिक आकृतिलाई ध्यानको आलम्बन बनाउँहिन।

त्यस्तै आफ्नो आशाको केन्द्रविन्दु वनाइएका ती स्विनिर्मित ईश्वरको नाम बारम्बार उच्चारण गर्दा रमाइलो मान्दछन् । जपका शब्दको पुनरावृतिले संवेदनाको सृजना गर्दछ जसमा उ मज्जा मान्दछ । ईश्वरले नै आफ्नो ईच्छा पूरा गर्दछ भनेर उ अन्धभिक्तिमा डुब्न पुग्दछ र उसलाई आफूद्वारा निर्मित त्यस ईश्वरको नाम बारम्बार दोहोऱ्याउन उत्प्रेरित गर्दछ । तर त्यसबाट उत्पन्न संवेदना जित सुखद् भए पिन नाम जप्नुले मात्र साधकलाई सत्य-सापेक्ष बनाउन सक्दैन ।

हुनसक्छ, यस्तो अभ्यासले केही हदसम्म फाइदा पनि पुऱ्याउन सक्ला । जुन सुखद् संवेदना काल्पनिक र कृत्रिम आलम्बनबाट प्राप्त हुन्छ त्यस उसको मन डुबुल्कि मार्न खोज्छ । यसले उसलाई दु:खबाट मुक्ति मिले जस्तो भान हुन्छ । तर त्यस्तो हुँदैन, दु:ख जस्ताको तस्तै रिहरहन्छ किनिक मनिभित्रै दु:खले जरा गाडेको हुन्छ । त्यो जरा नउलेखिएसम्म दु:खबाट कदापि मुक्ति पाउन सिकदैन ।

दु:खको जरा उखेल्न, हामी त्यस स्थानसम्म पुग्नुपर्छ र त्यस गिहराइसम्म पुग्नुपर्छ जहाँ विकारको उत्पित हुन्छ । जपले मात्र, पूजाले मात्र वा कल्पनाले मात्र त्यहाँ पुग्न सिक्दैन । हामीले त्यो सत्यको अन्वेषण गर्नुपर्छ जुन हामीभित्रै विद्यमान छ ।

जब साधकले आफूभित्र सत्यको गवेषणा गर्न थाल्दछ, उसले छिट्टै अनुभव गर्दछ कि बाहिरी आलम्बनहरू हाम्रा पाँच इन्द्रियमार्फत मात्र अस्तित्वमा आएका हुन्। ती इन्द्रियहरू पनि शरीरकै परिधिभित्र सीमित छन्। सत्यसँग साक्षात्कार गर्न साधकले आफ्नो शरीरभित्रै हेर्नुपर्छ- बाहिरी आलम्बनमा होइन । काल्पनिक आकृति र कृत्रिम आलम्बनलाई त्याग्नुपर्छ, ती जितसुकै आकर्षक देखियुन् र आफ्नो परम्परासँग मेल खाउन्।

साधक शोधकर्ता वैज्ञानिक भैं निष्पक्ष बन्नुपर्छ । उसले आफूले आफूभित्र अनुभव गरिएका सत्यलाई जस्ताको तस्तै स्वीकार्नुपर्छ र त्यस सत्यलाई निष्पक्षतापूर्वक अवलोकन गर्नुपर्छ । यसरी कार्य गर्दे लैजांदा, प्रकृतिको सारा रहस्य खुल्दै जान्छ, विधिको विधान सबै स्पष्ट हुँदै आउँछ । दु:ख कसरी उत्पित हुन्छ, कसरी सम्बर्द्धन हुन्छ र कसरी दु:खबाट मुक्त हुन सिकन्छ भन्नेकुरा साधकले बुझ्दै जान्छ । यिनै ज्ञानको सहायताले साधकले दु:खका कारणहरूलाई उन्मूलन गर्न सक्षम हुन्छ । ती कारण वास्तवमा मनको विकार नै हुन् । ती प्रकृयाहरूलाई प्रत्यक्षरूपमा सत्यको दर्शन गरेर अथवा शरीरमा उत्पन्न संवेदनालाई यथाभूत अनुभव गरेर पूरा गर्नुपर्छ ।

सत्यको अन्वेषण गर्दा, साधकले शरीरमा उत्पन्न दु:खद् संवेदनालाई यथाभूत हेर्नुपर्छ । यसो गर्दा स्वयं उसले जबसम्म उत्पाद व्ययको स्वभावलाई स्वयं अनुभव गर्दैन त्यस संवेदनालाई विभाजन गर्ने, टक्र्घाउने, विश्लेषण गर्ने गर्दछ । यसो गर्दागर्दै उसले दु:खद् संवेदनाको यथाभूत अनुभव गर्दै आफ्नो मनबाट द्वेषको संग्रहित संस्कारलाई निर्मूल गर्दछ । यसैक्रममा सुखद् संवेदनाको अनित्यतालाई अनुभव गर्दछ र संग्रहित भएर रहेका रागको संस्कारलाई पनि निर्मूल पार्दछ । अनि अदु:ख असुख संवेदनाको अनित्यतालाई पनि भाविता गरी संगहित मोहका संस्कारलाई समेत निर्मूल गर्दछ ।

सबै प्रकारका मानिसक विकारहरू तीन कुरामा आधारित भई उत्पन्न हुन्छन्- राग, द्वेष र मोह।

जब यी तीनको उन्मूलन हुन्छ, विकारको कारणले उत्पन्न दुःखहरू पिन क्रमशः समाप्त हुन पुग्छन्। यो कुरा तब मात्र सम्भव हुन्छ जब साधकले आपनो मन र शरीरको धरातलमा स्थूलदेखि सूक्ष्मतम सत्यको अन्वेषण गर्दछ। यस अन्वेषण कार्यबाट उसले आपनो मन विशुद्ध पार्छ अनि नाम र रूपको क्षेत्रलाई नाघेर अन्तिम सत्यको साक्षात्कार गर्न सृक्षम हुन्छ जुन अब उत्पाद व्यय हुने अवस्थादेखि बाहिर छ।

त्यस भवातीत अन्तिम सत्यको अनुभव गरेपछि, साधक आसंक्तिरिहत भई प्रज्ञाको क्षेत्रमा प्रतिष्ठित हुन्छ । कुनै पिन बाधा अडचनले त्यस साधकलाई छेकबार लगाउन सक्दैन । जीवनमा प्रिय वा अप्रिय, सुखद् वा दुखद् जुनसुकै परिस्थिति आइपरेमा पिन उसको मन सदा सन्तुलित रहन्छ ।

यसरी विपश्यनाको अभ्यास गरेर साधक दुःखमुक्तिको मार्गतिर अग्रसर हुँदैजान्छ । जित जित मन विकारमुक्त हुँदैजान्छ, त्यित त्यित साधक दुःखबाट मुक्त हुँदै जान्छ र उसले सच्चा सुखको रसास्वादन गर्दछ ।

आऊ, हे साधकहरू हो। सबै प्रकारको कल्पना र कृत्रिमतालाई त्यागौँ। आफ्नो शरीरमा स्वाभाविकरूपमा उत्पन्न भइरहेको संवेदनाको सहायताले सत्यको अन्वेषण आफूभित्रै गरौँ अनि सबै मानसिक विकारहरूको समन गरौँ अनि सच्चा सुख र शान्ति (निर्वाण) को साक्षात्कार गरौँ। यसैमा हाम्रो कल्याण छ। अस्त्।

भवत् सब्ब मंगलं

२०५७।९।१।७

(पूज्य विपश्यनाचार्य श्री सत्यनारायण गोयन्काज्यूको 'Vedana : from Devotion to Derect Experence' को अनुवाद) मूर्ति जोसुकैको होस् यदि त्यसमा कलाकारिता छ भने त्यो सबैका निम्ति कलात्मक महत्व राख्दछ । कलाकारले कुँदेको कुनै पनि मूर्तिप्रति वा कलाप्रति मानव भाव सदा अल्हादित रुपमा पोखिन्छ । त्यसैगरी विश्वका दार्शनिक, चिन्तक, साधु सन्त र महापुरुषहरू चाहे जुनसुकै भूभागका र जुनसुकै सम्पद्रायका होउन् ती विश्वके साभा आस्थाका पात्र मानिन्छन् । धर्म र देशको सीमा रेखाले कुनै पनि कलाकारिता र महापुरुष सीमित, शंकुचित र घृणित हुँदैन । विश्वका कतिपय महान् व्यक्तिहरू विश्वका सबैका निम्ति अनुकरणीय प्रेरक चिरत्र बन्दछन् । यही आस्था भावले नै मानवताको महक फैलन्छ ।

तर विश्व मानव जातिका अगाडि अहिले एउटा कटुता खडा भएको छ- मान्छेका आँखाले देख्न नपर्ने एउटा दृश्य देख्नु परेको छ अफगानिस्तानमा । अफगानिस्तानको तालिवान सरकारले त्यहाँ रहेका प्राचीन बुद्ध मूर्तिहरूलाई चूर्ण पारेर मिल्काउने जुन प्रकारको बर्बरता प्रदर्शन गऱ्यो, त्यो सभ्य, शिष्ट र उच्च मानव इतिहासकै निम्ति एक कलंकित अध्याय हो ।

धर्म र राजनीति ऐतिहासिक संस्कृति र सम्पत्तिभन्दा गौण कुरा हुन् । आदर्श संस्कृति सुमनोहारी कलाकृति र विशिष्ट दार्शनिक व्यक्ति विश्वकै निम्ति उच्च र उज्याला कुरा हुन् । साँढे दुई हजार वर्ष अघि पृथ्वीमा सच्चा मानवका रुपमा जन्मेका भगवान् गौतम बुद्ध, जेसस काइस्ट, शंकराचार्य र मोहम्मद जित्तकै, सम्पूज्य ज्योति हुन् । बुद्धले कुनै धर्मको प्रतिरोध गरेर होइन, बरु मानवीय बोधको अथाह चेतन धारालाई प्रवाहित गरेर विश्व मानव समुदायमै भावनाको उजागर गरेका हुन् । ती बुद्धका बोध र ज्ञान तमाम मान्छेका निम्ति ग्राह्य छन् ।

बुद्ध धर्म वस्तुत: मानवतावादी, शान्तिवादी र सदाचारवादी आदर्श हो । कुनै पिन रंग वर्ण वा धर्मका मान्छेका निम्ति उनको ज्ञान र आदर्श बिक्षाउने खालको छैन । तर पिन अफगानहरू र तालिवानहरूका निम्ति बुद्ध किन अप्रिय भए र उनको मूर्तिलाई विष्फोटन गर्नुपर्ने कुबुद्धि आयो ? आज विश्वभर यही प्रश्न छ । बुद्धलाई नबुइनु र उनलाई नपचाउनु बुद्धिहीनताको पराकाष्ठा हो । बुद्धले हामीलाई बुद्धि र बोधले ओतप्रोत बनाउन खोजेका हुन् र सुमार्गितर हामी लाग्न सकौं भनेर बुद्धत्वको ज्ञानधारा विश्वभर बगाएका हुन् ।

दुई हजार वर्ष अघि अफगानिस्तानको भूमिमा

महान् कला मर्मज्ञ र मानवतावादी दर्शनका अनुयायीहरूले बुद्धका ज्यादै अग्ला र विशाल मूर्तिहरूको संरचना र स्थापना गरे । आज हजारौं वर्ष अधिका आफ्ना पुर्खाले खडा गरेका त्यस्ता निधि र वैभवलाई विध्वंश गरेर हटाउन खोज्नु स्वयंमा आत्मबञ्चना हो, आफ्नै पितापुर्खाको अपमान हो । तालिवानहरूले अहिले जे गरे, त्यो स्वयं आफ्नै अनुहारमा कालो दल्ने काम गरे- मानवतावादी विश्व मानव समुदाय यसै भन्छ ।

बुद्ध हिन्दू, जैन, इसाई र इस्लाम कसैका दुश्मन होइनन् । अनि बुद्ध एसिया, युरोप, अफ्रिका र अमेरिकाको भौगोलिक चरित्र पनि होइन । त्यसैले त उनका बोध सिद्धान्त, उनको बोधसत्व सबैका निम्ति शाश्वत र सराहनीय छ । त्यसैले बुद्धप्रति लाञ्छना, घृणा वा अपहेलना गर्नु मानवजातिकै निम्ति आत्मघृणा र आत्म कलंकको विषय हो । यसमा कुनै अन्यथा छैन ।

तर पनि मान्छेको बुद्धिमा जब बिर्को लाग्छ- अनि कुबुद्धिले त्यहाँ हुनु नहुनु अनेक हुन्छ । अफगानिस्तानका तालिवानहरूले अहिले जे गरे र गर्दैछन्, त्यसैले आफ्नो क्बृद्धिको प्रदर्शन मात्र गरिरहेछन् । बुद्ध जन्मेको देशका बासिन्दाका नाताले मात्र होइन, विश्व शान्ति, विश्व मानवता, भाइचारा र अहिंसाका हिमायतीका हैसियतले पनि हामी तालिवानहरूको यो क्बुद्धिप्रति ज्यादै अप्रिय भाव राख्दछों । सहिष्णुता, सज्जनता, शान्ति र सदाचारी भावना हरेक धर्मका शाश्वत विषय हुन्छन् । बुद्धको बोधमा त यो क्रा अभ सर्वोपरिरुपमा चित्रित छ । त्यस्ता बुद्धलाई देख्न नसक्नु शान्ति र मानव समुन्नतिलाई नै देख्न नचाहन् हो । विनासको दिशातिर समय जब जान्छ, तब मान्छेको बुद्धि विपरीत बन्छ । विनाशकाले विपरीत बुद्धि त्यही भएर भनिएको हो । आदर्श महापुरुषहरूका प्रेरक र पुज्य मुर्तिहरूलाई नष्ट गर्न् स्वयं विनाशलाई निम्त्याउनु हो र यो घोर दर्बद्धि हो।

बुद्ध जन्मेको देश नेपाल विश्वकै गर्व गर्दछ बुद्धका नाताले । सबैलाई सद्बुद्धि, ज्ञान र उपयोगी उपदेश दिने बुद्ध कहीं पनि अपमानित हुन हुँदैन भन्ने हाम्रो मान्यता छ । अफगानिस्तानमा भत्काइएको प्राचीन बुद्ध मूर्तिको विषयलाई औपचारिक विरोध मात्र हैन, बुद्ध जन्मेको देशका नागरिकका नाताले हामीले सशक्त राजनीतिक र नागरिक सचेतना जाग्रत गर्नुपर्ने तथा कार्य कदम अघि बढाउनु पर्दछ भन्ने यो पंक्तिकारलाई लाग्दछ ।

हिजो जे भयो, भैगो । आज जे हुदैछ, ठीकै हुँदैछ । भोली जे होला, ठीकै होला । भावनामा ड्ब्लिकएर होइन, प्रकृतिलाई नियाल्छ अनि आफुलाई त्यसमा उभ्याउँछ- यस्तै पाउँछ । यसर्थ आफ्नै जीवनलाई भरसक चिन्ने प्रयासमा जुटेको छ । मानव जीवन किन अनि के-का लागि ? प्रश्न आश्चर्यजनक नभएता पनि गाम्भीर्यता भने अवश्य छ । थुप्रै विद्वानहरूले जीवनलाई अनेकानेक उपाधि दिएका छन् । 'मीठो-मसिन्-' को स्वादमा भुलिरहेछन् । 'द्:ख र पीर-' को उपाधि दिएर आँस अपित्, मलाई यी सब भन्भटमा बहाउँछन् । नफाँसएर आफ्नै एक छोटो विचार पोख्न मन लाग्छ । धेरै सोंची मनन गरी हेरें, (हनता म त्यो चरममा पगेको छइनं जहाँ यी सब विषयमाथि चिन्तन हुन्छ) जीवनलाई एक नाटकको रूपमा चिन्न सक्यो भने संसारलाई एक नाट्यशाला । मानव चाहिं अभिनय प्रदर्शनमा भौतारिएका प्राणी । कतिको भनाइ यो पनि छ, मानवले प्रारब्ध कर्मबाटै यस जन्मको बागडोर तय गर्छ । यस प्रकारको भनाइलाई प्राथमिकता नदिएर जीवनलाई एउटा भिन्नै दृष्टिकोणले चियाउने प्रयासमा छ । यसलाई जो स्कै जे स्कै टिप्पणी गरुन्, शिरोधार्य छ ।

ससारहपी रङ्गमञ्चमा विभिन्न श्रेणीका प्राणीहरू जीवन धारण गर्छन् । जन्मन्छन्, मर्छन् । सृष्टिको शुरुआतदेखिकै यो क्रमलाई लेखा जोखा गर्न नसिकएला । उनीहरूमा विवेकको कमी भएको कुरा सम्म चाहिँ बुझ्न सक्छौं । ती जीवनधारीहरूले जीवनहपी नाटक पाए तापिन विवेकहीन भएर मानवको प्रपञ्चमा बाँधिएर अभिनय भैरहेको आँखादेखि लुकेको छैन । प्रकृतिको संरचना नै यस्तो रहेछ भनेर आफू चाहिं दुक्क परेको छु । मानव जीवन विवेकशील छ । असम्भवलाई सम्भव बनाउन सक्ने क्षमता उसमा छ । अतः मानवजीवन सौभाग्यशाली होइन भन्न नपरोस् ।

सन् १९९२, अक्टोबर ४ को कुरा । फिल्म हलमा म थिएँ, साथीहरू थिए । वरिपरि अरू को-को थिए, त्यो म जान्दिनँ । चलचित्र शुरु भयो । प्रत्येक

दृश्यमा प्रभावित भएर नजिकैका दर्शकहरू-कहिले 'च्च, च्च', कहिले 'ला !' कहिले 'अहा !' इत्यादि आवाज निकाल्थे । दश्यको नराम्रो पक्षलाई धिक्कार्न् अनि राम्रो पक्षलाई जोड दिन् दर्शकहरूको विशेषता थियो । चलचित्रको समाप्तीपछि आ-आफ्नो घर लागियो । यस प्रसंगबाट के स्पष्ट हुन्छ भने, कथानक वास्तविक होस् चाहे अवास्तविक, अभिनेताको सठीक अभिनयमा नै दर्शक लालायित रहेको हुन्छ । वास्तविक जीवनमा पनि मानवले राम्रो पक्षलाई नै चनिरहेको हुन्छ । यो क्रा जाहेर होस् कि दर्शक (जो फिल्म हलमा थियो) स्वयं नै संसाररूपी नाट्यशालाको स्वतन्त्र अभिनेता । अभिनेत्री हो । फिल्म जगतमा भूलिएर आफ्नो वास्तविक जीवनलाई ख्याल नगर्न मुर्खता मात्र हन्छ । मानिसले पनि व्यस्तै अभिनय गरेर संसाररुपी रंगमञ्चमा अघि बढ्न सक्यो भने दुनियाँले प्रशंसा नगर्ला भन्न सिकन्न । सम्भवतः जीवनरुपी नाटक मानवीय अभिनयबाट ओतप्रोत छ ।

कुनै पिन ठाउँमा, कुनै पिन परिस्थितिमा अरूलाई साथै आफूलई लाभ हुने कर्म गर्नुपर्छ जसको परिणाम सर्वदा सुखदायी हुन्छ । प्रशंसाप्रद हुन्छ । कित प्राणीहरू यस्ता पिन छन् जो जीवनको नाट्य शैली निमलेर पलायन हुन्छन् । यसरी यहाँ डराएर भाग्नुपर्ने कारण मैले देखेको छुइनँ । जीवन नाटक न हो । अभ यसमा डटेर अभिनय गर्न पाउनु ता मानव जातिले गर्व गर्नुपर्छ । यसोस्ले म चाहन्छु, असल अभिनय गर्न पाउँ, बस् यत्ति ।

मानवले गम्भीर चिन्तन गरेर प्रकृतिलाई नियाल्नु हो भने आफूलाई एक अभिनेता (अभिनेत्री) - को रूपमा पाउनु अस्वभाविक होइन निक जीवनलाई एक नाटक अनि संसारलाई एक नाट्यशाला । मानवमा जित ज्ञान छ, जित बुद्धि छ, अरू कुनै प्राणीमा छैन । विवेकहीन प्राणीहरू पनि संघर्षशील छन् तर ज्ञानरिहत संघर्ष जीवनदेखिको मृत्युसम्म मात्र सीमित रहन्छ । त्यस उपरान्त उनीहरू शून्य रहन्छन् । मानव जीवन

सुन्दर छ, कुरुप पिन छ । स्वादिलो छ, बेस्वादिलो पिन । सरल पिन छ, सहज पिन । सुन्दर छ भनेर गद्गद् हुने होइन, अभिनय खट्किएको खण्डमा आँसु बहाउन पर्ने स्थिति प्रादुर्भाव हुन्छ । कुरुप छ भनेर अश्रु बहाउन पर्ने होइन, अभिनयको सफलतामा परम आनन्दको प्राप्ती हुन्छ । यस्तो सुन्दर जीवनमा हामीले मानव मात्रको हित निचताएर सम्पूर्ण जीवधारी प्राणीको हित चिताउनु अनिवार्य देखिन्छ । हामी (मानव) ले अति छोटो समयमा आफ्नो अभिनयको प्रतिभा प्रदर्शन गर्ने अवसर पाएका छौं, त्यही पिन दानवीय आचरण अपनायौं भने त सायदै सत्चिरित्रको अभिनेता (अभिनेत्री) बन्न विफल भइन्छ । अतः सो विफलतामा आफू पिन मुछिनु पर्ला कि भनेर आफ्लाई एकप्रकारको चिन्ता लाग्छ ।

जीवन दु:ख र सुखको सम्मिश्रण हो भन्ने कुरो विदित नै छ । अनि यो पनि विदित छ कि नाटक पनि द:ख र सुखको सम्मिश्रण हो । जुन नाटकमा दु:ख र सुखको तारतम्य मिलेको छैन, नाटक निरर्थक बन्न जान्छ । जीवनकै तल-माथि, दु:ख-सुखको सेरोफेरोलाई अंगालेर नाटकको रूप सृजना गरिन्छ । दु:खै दु:खमा मात्र जीवन नाटक सजिएको छैन निक सुखै सुखमा । कुकर्म र सुकर्मको फलस्वरूप जीवन-नाटकको उज्यालो अँध्यारो तय हुन्छ ।

मैले जे पाएको छु- ठीकै पाएको छु। जे पाउनेछु
ठीकै पाउनेछु। रित्तभर चिन्ता छैन। मैले पाएको भन्दा
अरूले धेरै पाएका होलान् - सन्तुष्ट छु। पुछारमा,
त्यहीकुरा दोहोऱ्याउँछु- साँचो अभिनेता (अभिनेत्री)
को रूपमा मानव तब उभिन्छ जब उसले आफ्नो
सम्पूर्ण अभिनय प्रदर्शन साँचो अर्थमा प्रयोग गर्छ।
जीवनलाई नाटकको रूपमा चिनाउने क्रममा यी
गन्थनहरू तर्फ लागें। धेरै मात्रामा अरूसँग मानवताको
नाता गाँस्ने जमर्को गर्दै यो गन्थन यहीं टुंग्याउँछु।
सन्तोषं परमं सुखम्।

शान्ति नायक गौतम बुद्धको जन्म, सम्बोधी तथा महापरिनिर्वाण सँगालेको २५८५ औँ वैशाख उत्सवमा सबैको मंगल कामना गर्दधौ ।

जुजु रेडीमेड गार्मेण्ट

XVZ फेन्सी रेडीमेड पसल

न्यरोड

फोन: २२३००४

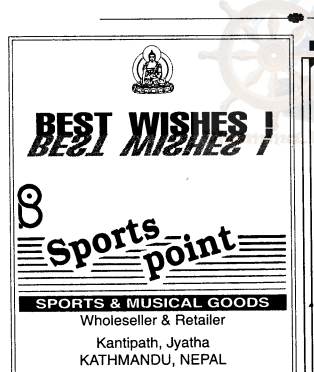
फोन: २२१६६४

फोन: २२४६६४

खिचापोखरी

खिचापोखरी

जुजु कलेक्सन



Phone: 267069, 248856

Fax: 00977-1-269284

Res.: 259870

.... धर्मकीर्ति विषेशाङ्ग - बु.सं. २५४५ \* **९३** 



Best Wishes to
Dharmakirti Buddhist Study Circle
& all
on the auspicious occasion of the
2545 Vaisakh Purnima

Dhamma. Digital



P.O. Box: 881, Lainchaur Kathmandu, Nepal

Tel: 4-16146 (Off.) 258888 (Res.)

Fax: 977-1-431512

e-mail: mdsherpa@mos.com.np

#### मैले पितालाई पिण्ड दिन छोडें

🖾 डा. डिल्लीरमण रेग्मी

मेरा पिताजी २०३२ सालमा स्वर्गे हुनुभयो । उहाँ बितेका दुई वर्षसम्म पिण्ड दियो भने पाउनुहुन्छ भन्ने लाग्थ्यो । त्यसैले मैले दुई वर्षसम्म उहाँलाई पिण्ड दिएँ । उहाँ स्वर्गे भएको बेला म खुब रोएँ पिन । पिताको एउटै मात्र छोरो, सारा वात्सल्य मैमाथि थियो । दुई वर्षपिछ मलाई लाग्यो मातापिता भनेको पिन एउटा मौकाको कुरा रहेछ । त्यसपिछ मैले पिण्ड दिन छोडे पिन पितामाताप्रतिको भिक्त जस्ताको तस्तै छ । आफ्ना मातापिताप्रति त छदेछ, हरेक व्यक्तिको दायित्व समाजप्रति बढी छ । हाम्रो पालन-पोषण सबै समाजले गरेको छ । त्यसकारण हाम्रो कर्तव्य समाजप्रति अध्याधिक छ ।

हाम्रो निर्माण समाजले गऱ्यो. त्यो समाजमा म विश्वलाई नै समावेश गर्छ। यो सान् समाज होइन, गाउँ होइन, परिवार होइन, देश होइन, विश्व नै। मैले पढेका किताबहरू कोही अमेरिकामा लेखिएका होलान्, कोही बेलायतमा र कोही चाहिं अन्यत्रै । बट्याण्ड रसेल, बर्नाड शा, आइन्सान्स्टाइन, कार्ल मार्क्स, लेलिनले जस्ता दार्शनिक र बैज्ञानिकका विचारले मलाई प्रभावित गरेको छ । आज म अर्के रुपमा आएको छ, मेरो पहिलेको रुप छैन । पचास वर्ष अधिको रूप पनि मेरो आज छैन । आज म दया, करुणा, क्षममा विश्वास गर्छ् । मेरो क्नै धर्म छैन । महावीरले मलाई सिकाउन् भएको छ । उहाँको चेलाले सोध्यो, 'धर्म भनेको के हो ?' उहाँले भन्न्भयो, 'धर्म भनेको सम्प्रदाय होइन, सम्प्रदाय भनेको एउटा जेलखाना हो, जेलखानाभित्र नजाउ । चाहे जुनसुकै धर्मले आफूकहाँ आउन भन्छ । महावीरले यो जेलखानाभित्र नजाउ भन्नु भएको छ । 'अहिंसा परमोधर्म', महावीर भन्नुहुन्छ । पुराना ऋषिमुनिहरूले उपनिष्दकालदेखि जे भन्दै आए त्यसैलाई महावीरले पनि दोहोऱ्याउन्भयो । त्यो छाप पनि ममा परेको छ।

विश्व काल अनुसार बदलिन्छ । महावीरको पालामा अहिलेको जस्तो विश्व थिएन । आज विश्व महान भएको छ । बुद्धसँग चेलाहरूले सोधे, 'ईश्वरको कल्पना के हो ? आत्माको कल्पना के हो ?' 'तिमीले दया, करुणा, क्षमा देखेका छौ, यही हाम्रो धर्म हो । हामीले यसैको पछि लाग्नुपर्छ', बुद्धले भन्नुभयो । बुद्धको समयभन्दा आजको समय विशाल पनि भएको छ । यही विशालतामा भातृत्व पनि छ र खुम्चेर सानो दुका जस्तो पनि भएको छ । मैले सारा विश्वलाई यी दृष्टिले हेरिरहेको छु । म विश्व भातृत्वको एउटा अंग हुँ । भखेरै मकहाँ दुई जना मुसलमान प्राध्यापक आए । मैले म तिमीहरू मुसलमान हौ भनेर चिन्दिन, तिमी त मानव मत्र हौ भने । अर्का हिन्दू प्राध्यापक पनि सँगै थिए । मैले उनलाई पनि भनें म तिमीलाई हिन्दूका रूपमा जान्दिन । हिन्दू, मुसलमान आदि भनेका आवरण मात्र हुन् ।

रुख कुनै हतियारले काट्दा ऐइया भन्छ रे ! हामीलाई विज्ञानले धेरै पर प्ऱ्याइसकेको छ । त्यसकारण जंगलको रक्षा गर्नुपर्छ, आवहवाको रक्षा हुनुपर्छ । मेरो सुरुदेखि नै यस्तो चेतना आएको छ । मेरो आफ्नै क्नै परिवार छैन । मेरो लागि विश्व नै परिवार हो। म आज विश्व मानव हुँ। पहिले म पनि अन्धविश्वासी थिएँ । त्यसैले पिताले पाउनुहुन्छ भनने ठानी पिण्ड पनि दिन्थे । तर, अव त्यस्तो अवस्थामा म छैन । यहाँ त दूधको म्ण्टा समेत बालकको मुखमा बाहिरको मानिसले आएर लगाइदिने काम गर्छन्। यो सारा अनुभव प्राप्त गरेका कारण आजको म बनेको हँ। म अहिले ८८ वर्षको भएँ, मलाई बनाउन कमसेकम ६० वर्ष लागेको छ । पितामाताप्रति ज्न भक्ति छ, त्यो ममा जस्ताको तस्तै छ । मानवको जीवनमा पितामाताको मात्र होइन सबैखाले विचारको उत्तिकै महत्वपूर्ण देन हुन्छ । त्यसकारण मेरो समाजप्रति बढी उत्तरदायित्व छ । सबै समाजकै निम्ति गर्नुपर्छ । यो भावना मेरो मनमा हमेसा छ । अमरसिंह थापा, भक्ति थापाको जमाना अर्कै थियो, अंग्रेजहरू भारतमा आएका बेला जमीनका निम्ति लडाईँ भयो । तर मेरो संघर्ष भने सिद्धान्तका निम्ति भयो । मैले आफूलाई विश्वको प्राणीका रुपमा देखेको छ । मेरो तरिका बदलिएको छ । गान्धीको युग, बर्ट्याण्ड रसेलको युग, आइन्टाइनको युग, कपर्निकसको युग, पृथ्वी

च्याप्टो छ भन्ने यग, पृथ्वी गोल रहेछ भन्ने यग पार गरेर म आज युग सापेक्ष छ, अत्याधनिक भएको छ।

आजकल म सुन्दछ, बंगलाम्खीमा बिहिवार-बिहिवार ठूलो भीड लाग्छ रे ! मलाई हाँस उठ्छ । 'बंगलाम्खीमा गएर सन्तान छैन माता' भन्दा सन्तान हुन्छ रे ! यो हुने कुरा हो ? अब अहिले यस्तो यग आइसक्यो । यस्ता क्रा कसैले पत्याउँदैनन् । बद्धका बारेमा अनेकानेक किंवदन्ती छन्। त्यो बदलिइसक्यो। महात्मा गान्धीले आफ्नै जीवनकालमा भन्न थाल्न भएको थियो, हरे म उपदेश दिदैछ सुन्ने कोही भएन । उपदेश दिन त सजिलो छ. तर त्यसलाई आत्मसात गर्न गाहो छ । तर, म जन करा भन्छ त्यो गर्छ । मैले आजसम्म यसलाई पालना गर्दे आएको छ र अन्तिम समयसम्म पनि पालना गरिरहनेछ । यी सबैका लागि लामो समय लगाएर यो बिन्दमा आइपगेको छ । मेरो जीवनको परिवर्तनका लागि धेरै चाहिं गान्धीकै प्रभाव छ । मैले धेरै करा पनि उहाँकै सनेको छ ।

(साभार: कान्तिपर दैनिक - कान्तिपरसँगको कराकानीका आधारमा)

२५४५ औं बुद्ध पूर्णिमाको सुखढ उपलक्ष्यमा सम्पूर्ण ग्राहक वर्गमा हार्दिक शुभ कामना ।

(इट्रा , वालुवा तथा शिमेन्टको लागि शर्धै शम्भन्न, होस्)

बद्धकाजी मानन्धर

मानन्धर इट्टा तथा वालुवा बिक्री डिपो चाँदनी चोक, बनेपा-द फोन नं. ६२२४१











१५४५ औं स्वायाँ पुन्हीया लसताय् शकल नेपामी पिन्त शुख्न शान्ति एवं समृद्धि जुड़मा धका दुनुगलं निशें भ्रिन्तुना देछाया च्वना ।

> पञ्च बुद्ध नघल टोल, काठमाडौँ



शान्ति नायक शौतम बुद्धया जन्म, सम्बोधि व महापरिनिर्वाण चुलाशु श्वाँया पुन्हीया लसताय् भ्रिन्तुना बुद्ध सम्वत् २५४५

स्टेशनरी सेण्टर

न्युरोड, काठमाडौँ फोनः २२३९४९

धर्मकीर्ति विषेशाङ्क - ब्.सं. २५४५:

आजको वैज्ञानिक युगमा भौतिक विकासद्वारा मानवले जलथल आकाश उपर विजय प्राप्त गरिसकेको छ । तर आफ्नै षड् इन्द्रिय नियन्त्रण गर्न नसकी कैयौं व्यक्तिहरू कर्म व्यवधानतिर लाग्ने गरेको पाइन्छ । अफ विश्वको परिस्थितिलाई गम्भीर रुपले अध्ययन चिन्तन मनन गर्दा धर्मको नाममा पनि मानिसले मानिस उपर सहार गरिएको घटना यत्रतत्र देखिन्छ अतः शान्तिपूर्ण तथा समुन्नत समाज सिर्जना गरी विश्व शान्तिको लागि भौतिकवादको साथसाथै आध्यात्मिक विकास पनि अनिवार्य भएको सिद्धान्त अपनाएको पाइन्छ ।

आत्यात्मिक क्षेत्रमा अग्रसर हुनको निम्ति यथार्थ हपमा धर्मचित्त उत्पत्ति गर्न अत्यावश्यक छ । धर्मचित्त उत्पत्ति गर्नको लागि पहिलो खुडिकलोको रुपमा मैत्री भावना विकसित नभै हुन्दैन । प्राणीहरूको मङ्गलमय सुख कामना गर्नु मैत्री भावनाको मूल लक्ष्य भयो । पूर्वजन्म र पूनर्जन्ममा विश्वास हुने मानवको असंख्य जन्मको क्रममा यावत प्राणीसंग कहिले आमा बाबु, कहिले छोराछोरी कहिले दिदी बहिनी, दाजु भाई भएर जन्मेको होला भनी विचार गर्न सिकने हुँदा सवै प्राणी आपनै परिवारका सदस्य हो भनेर लंकावतार ग्रन्थमा उल्लेख गरिराखेको कुरो बुक्ति व्यवहारमा उतार्नसके उपयुक्त तरिकाले मैत्री भावना विकसित गर्न सकने गुञ्जायस छ ।

भिक्षु सुदर्शन महास्थिवरले सम्पादन गर्नुभएको महापरित्राण ग्रन्थमा उल्लेख भए बमोजिम एक समयमा शाक्यमुनि बुद्ध श्रावस्ती जेतवन विहारमा विराजमान हुनु भएको बेलामा भिक्षुहरूलाई "जुन मैत्री स्वरूप चित्तको विमुक्ति छ त्यसको अभ्यास गर्दा, भावना गर्दा, वृद्धि गर्दा, त्यसमा विपुलता प्राप्त गर्दा, त्यसलाई सम्यक दृष्टिले बोध गर्दा, त्यसलाई राम्ररी चर्या गर्दा, एघार आनिशंस (सुफल) प्राप्त हुन्छ," भनी धर्मदेशना गर्नुभयो । उक्त सुफलमा " आराम साथ निदाउन सक्ने, सुखपूर्वक विजंभन सक्ने, नराम्रो सपना देखिन्दैन, मानवहरूबाट लोकप्रिय हुने, अमानवहरूबाट पनि मनपर्ने हुन्छ, देवताले रक्षा गर्दछ, आगो विष अथवा शस्त्रबाट उसको शरीरमा आघात हुने छैन, उसको चित्त एकाग्र भएर

रहन्छ, मुखको वर्ण प्रसन्न हुन्छ, स्मृति पूर्वक देहावसान हुनेछ, अर्हत्व प्राप्त नभए पनि ब्रह्मलोकगामी हुने" समेत समावेस हुनेछ।

फोर मैत्री आनिशंस सूत्र मुताविक जसले मित्र-द्रोह गर्दैन उनलाई तल उल्लेखित फल प्राप्त हुने हुन्छ :-

- १. आफ्नो घरमा र परदेशमा जांदा खान पिनको कमी हुन्दैन, अधिकांशको जीविका आश्रय पनि हन्छ ।
- २. जनपथ, निगम, राजधानी जहां गए पनि आदर सत्कार हुनेछ ।
- चोरले जवरजस्ती गर्दैन, राजा महाराजाले हेप्ने छैन, तमान् शत्रुउपर नियन्त्रणा गर्न सिकनेछ।
- ४. शान्तपूर्वक आफ्नो घरमा फर्केर आउन सिकनेछ ।
   सभामा प्रसन्न हुनेछ, नाताकुतुम्व बीच श्रेष्ठ
   व्यक्ति सिम्भनेछ ।
- ५. अरूलाई सत्कार गरेर आफ्नो सुसंस्कृत हुनेछ, अरुलाई गौरव राख्न सक्ने भएर आफ्नो पिन गौरव र गुण कीर्ति फैलिन्छ।
- ५. अरुको पूजा गरेर आफूपिन पूज्य हुन्छ, अरुलाई
   वन्दना गरेर आफ्नो मान मर्यादा यश र कीर्ति
   प्राप्त हुन्छ ।
- आगो प्रज्ज्विलत भए जस्तै प्रज्ज्विलत हुनेछ, देवता अनुरुप प्रकाशमान हुनेछ, श्री सम्पितको व्यवस्था हुनेछ ।
- प्रगामा राम्रो बाली फल्छ, फलेको खाना उपलव्ध हुन्छ ।
- ९. खाडलमा खस्दा, पहाडबाट खस्दा, रुखबाट खस्दा पिन ठूलठूला घाउचोट लाग्नुबाट बिचन्छ ।
- १०. शत्रुद्वारा भेटाउन सक्दैन, विर्गान सक्दैन।

मानव मानवबीच सम्पर्क हुंदा वोलिवचनद्वारा शुरू हुने भएकोले मैत्री भावनापूर्वक सद्व्यवहार गर्नु उत्तम शिष्टाचार हो । तर कसैले कुरा गर्दा मित्र-द्रोह हुने गरेको पनि देखिन्छ । चित्त राम्रो भएमा वचन राम्रो हुन्छ भन्ने कुरो स्मरणीयछ तर कोहीत बोली राम्रो भए पनि चित्त कालो भएको देखिन्छ । धर्म चित्त उत्पत्ति गर्न दिलैदेखि मैत्री भावना नभै हुन्दैन। मन नपरेकालाई शत्रु सम्भेर चित्त शान्त र सुख हुन्दैन, मैत्री भावना पनि विकसित हुन्दैन। यथार्थमा मन वचन कर्म असल हुनुपऱ्यो। यहाँ तलका बुद्ध वचनामृत आचरण गर्न अति योग्य भएको पनि मैत्री भावनामा गणिन्छ।

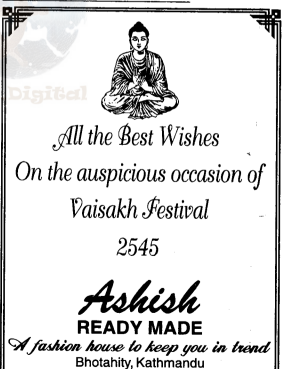
#### नही वेरेन वेरानि-सम्मन्तीध कुदाचनं। अवेरेन च सम्मन्ति - एस धम्मो सनन्तनो॥

अर्थ- वैरभावबाट वैर किहले पिन शान्त हुन्दैन, अवैरभावले मात्र वैर शान्त हुन्छ, यही पिहले देखि चिलआएको धर्म हो ।

भिक्षु भिक्षुणी उपासक उपासिकाहरू रथको चार पाडग्रा भएकोले एक पाङ्ग्रा मात्र नचलेपिन रथ चाल गर्न नसक्ने हुन्छ । रथ सुचारु रुपले संचालनको निम्ति सवै पाङ्ग्राको आपिस समभदारी राखी मजबृत पार्न अनिवार्य छ । आपिस समभदारी नभएमा बौद्ध शासन संचालनको लागि बाधा उत्पन्न हुन्छ । यहां यो कुरा पिन चिन्तन मनन गर्न सामियक छ कि यथार्थ रुपमा धर्म बुभेर चर्या गर्न सकेमा कुनै किसिमको भैं भगडा बाधा अडचन नभै शान्त वातावरण सिर्जना हुन्छ । धर्म धर्म भनेर पाठ गर्दैमा धर्म हुने होइन । सवभन्दा महत्वपूर्ण कुरो त चरित्र सुधार गरेर कुशल कर्म गरी जगत कल्याण कार्य गर्नु नै धर्म हो ।

दाताको अपार श्रद्धाद्वारा ठाउं महापरित्राणको पाठ गराउने प्रचलन अति प्रशंसनीय छ तर श्रोता वर्गले वुझ्न नसिकने भाषाबाट पाठ गर्दा कामयावी हन्दैन । श्रद्धा, भक्ति मार्गमा सिमित रहीरहेमा ज्ञानमार्ग तर्फ अग्रसर हुन नसक्ने हुन्छ । अत: औपचारिक रुपमा पाली भाषामा मौलिक सत्र पाठ गरे पनि त्यसको अर्थ बोध गराएर धर्मद्वारा जनचेतना जगाउने पाइला चाल्न जरुरी भैराखेको छ । माथिका धर्म शास्त्रका ज्ञानगुण भावना गृहस्थी वर्गले पनि आचरण नगरेमा मन्ष्य जीवन सफल नहने हुँदा विशेषगरी चत्र व्रह्म विहारको पहिलो दर्शन म्ताविक अतिनै महत्वपूर्ण भैराखेको मैत्री भावनालाई चित्तद्वारा नै ग्रहण गरी व्यवहारमा उतार्न सक्तु परेको छ अभ स्पष्ट गर्ने हो भने भिक्ष् भिक्ष्णी उपासक उपासिका सबैले आफ्ना आफ्ना विनय नियम शील पालन गर्न गराउन पर्ने स्वच्छ वातावरण सिर्जना गर्न् समयको माग छ।





Tel.: 222392, 231642

🖣 🗲 \star धर्मकीर्ति विवेशाङ्क - बु.सं. २५४५:

#### 'प्रतिभा' जन्मजात हो या साधनाको परिणति ?

हरेक व्यक्तिमा आफ्नै किसिमको शील्प, कला र क्षमता हुन्छ, जसलाई हामीले प्रतिभा भन्दछौँ भने प्रतिभा भएका व्यक्तिहरूलाई प्रतिभावान् शिल्पीका रुपमा चिनिन्छ । सबैमा जिज्ञासाको विषय के रहेको छ भने प्रतिभा भन्ने विषय जन्मजात क्षमता हो या यो समय, सन्दर्भ, परिस्थिति, वातावरण र निश्चित घटनाक्रमहरूसँगै विकसित हुने विषय हरेक व्यक्तिमा केही न केही प्रतिभा र क्षमता भएकै हुन्छ भन्ने आम मान्यता रहिआएको छ । तथापि यो प्रतिभा जन्मैदेखि अर्थात् वंशान्गत संक्रमणले प्राप्ति हुने विषय हो कि हैन ? यदि जिनबाट प्राप्ति सम्भव छैन भने कन तौर र तरिकाद्वारा यो सम्भव हुन सक्छ त ? त्यसमाथि दु:खं र मेहनतकै भरमा हरेक व्यक्ति प्रतिभावान् बन्न सक्छ होला त ? यस किसिमका जिज्ञासाहरू सबैका उठने मनमा गरेका हुन्छन्।

प्रतिभाकै विषय र सन्दर्भलाई लिएर विश्लेषण गर्न्पर्दा प्रसिद्ध वैज्ञानिक थोमस एल्बा एडिसनको तत्सम्बन्धी विख्यात अभिव्यक्तिलाई कदापि बिर्सन्हुँदैन । उहाँ भन्ने गर्नुहन्थ्यो- "प्रतिभा कुनै जन्मजात विषय होइन । यसको प्राप्तिका लागि त एक प्रतिशत प्रेरणा (इन्स्पिरेशन) र बाँकी उनान्सय प्रतिशत परिश्रम (पर्सपिरेशन) को आवश्यकता छ ।" तर उहाँको अभिव्यक्तिमा वर्तमान नयाँपिँढी हबह सहमत छैन । आजको पिँढीले प्रतिभा धेरै हदसम्म जेनेटिक्स र फिजियोलोजीसँग सम्बन्धित हुने कुरामा विश्वास गर्दछ । यसअनुसार भन्नुपर्दा उत्तम स्तरको जेनेटिक्स अर्थात् वंशानगत गुण प्राप्त नगरेको व्यक्तिले जतिसुकै कडा मेहनत गरे पनि उच्च प्रतिभा हासिल गर्न असम्भव प्राय: छ भने उत्कृष्ट 'जिन' ग्रहण गरेको व्यक्ति सानो परिश्रमले उच्च प्रतिभावान् बन्न सक्ने हुन्छ । यद्यपि निकै संख्याका चिकित्सक एवं मनोविश्लेषकहरू भने उपर्यक्त तर्कको विपक्षमा समेत रहेका छन्। उनीहरूका अनुसार हरेकमा आन्तरिक रुपमा प्रतिभा लुकेको हुन्छ र जसले कोसिस या कडा मेहनत गर्छ, त्यसको मात्रै उक्त विलुप्त प्रतिभा प्रस्फुटित हुन पुग्दछ । तर यथार्थमा भित्री प्रतिभा भने सबैको एकै किसिमको हुन्छ ।

फ्लोरिडा विश्वविद्यालयका मनोवैज्ञानिक एण्डर्स एरिक्सन प्रतिभामा जन्मजात आधार नरहने र हरेकमा आन्तरिक प्रतिभा पक्कापक्की रूपमा हुने कुरामा विश्वस्त छन्। यस सम्बनधी लगातार दश वर्षको खोज र अध्ययनले उनलाई यो निष्कर्षमा प्ऱ्याएको छ कि 'हरेक व्यक्तिमा प्रतिभा हुन्छ तर प्रस्फूटनका लागि भने कडा परिश्रम अवश्य आवश्यक छ ।' उनका अनुसार आफलाई योग्यता र प्रतिभा नै नभएको ठान्ने कैयौँ व्यक्तिहरूलाई साधना र परिश्रमबाट उच्च प्रतिभावान् तुल्याउन सिकन्छ भने आफूलाई निकै 'जेनियस' ठान्नेहरू पनि परिश्रमबिना छिट्टै लाखापाखा लाग्न सक्दछन । तर बोस्टन कलेजका मनोवैज्ञानिक एलेन विजर भने एरिक्सनको विचारसँग पूर्णतः सहमत छैनन्। उनका अनुसार सबैमा समान प्रतिभा कदापि हुँदैन र त्यसको प्रकाशनका लागि कडा मेहनत नै गर्न् आवश्यक छ भन्ने पनि होइन । उनी सम्बन्धित क्षेत्रमा उत्स्क एवं तीव्र इच्छा शक्ति सम्पन्न व्यक्तिहरू तुरून्तै प्रतिभाशाली भएर निस्कन्छन् भने इच्छाशक्ति र रुचिबिना प्रतिभा प्राप्ति निकै गाह्रो विषय हो भन्ने विचार राख्छन्।

प्रतिभाका सम्बन्धमा विभिन्न व्यक्तित्व एवं विश्लेषकहरूमाभ यस्ता किसिमका परस्परमा विरोधाभासपूर्ण एवं विपरीत दृष्टिकोणहरू रहेका छन् । तर अत्यधिकका मतमा चाहिँ प्रतिभा न त जन्मजात योग्यता हो, न त जन्मजात योग्यता होइन नै, अर्थात् केही हदसम्म दुबै हो । प्रतिभावान् हुनका लागि एकातिर जिन र जेनेटिक्ससमेत उच्चस्तरको हुनु अवश्यक छ भने अर्कोतिर नियमित साधना र कठोर अभ्यासको पनि उत्तिकै जरुरी देखिन्छ । अतः प्रतिभावान् बन्ने तीव्र अभिलाषा बोकेका समस्त साधकहरूले यी दुबै पक्षमा आफूलाई समक्ष सावित गराउनु अपरिहार्य देखिन्छ । ■

(स्रोत: नभाटा) नयाँ सडक

## **TERCANTILE Offers, info** at your fingertips and Lyggld. of your footsteps Surfer's Value Pack [Pre-paid internet account] i infinity Gold [infinite use internet account] eco-mail Majera Cyber-Fax [fax to fax via internet]

हीनं धम्मं न सेवेय्य - पमादेन न संवसे

मिच्छादिहिं न सेवेय्य - न सिया लोक-बड्ढनो
अर्थ- पाप कर्म नगर प्रमादी (वेहोशी) भएर
नरहन्, गलत धारणा नराख्नु संसारिक आवागमन
बढाउने काम नगर्नु ।

घटना- उपरोक्त गाथा भगवान बुद्धले कुनै एक युवक भिक्षुको कारणमा भन्नुभएको थियो ।

एक समय, क्नै एक युवक भिक्ष आफ्ना गुरु स्थविरसँगै बिहानै विशाखा महाउपासिकाको घरमा गए । विशाखाको घरमा पाँचसय भिक्षलाई खान पग्ने गरी ठाउँ मिलाइएको थियो र दिनहँ 'याग्' नामको खाद्य पदार्थ (चामलको जाउलो) दान दिइन्थ्यो । त्यस दिन याग खान सिद्धिएपछि जेष्ठ स्थिवर त्यस युवक भिक्षुलाई त्यहिं छोडेर अन्त कतै गए । त्यहाँ एउटी तरुणी केटी जो विशाखाकी नातिनी थिइन तिनले भिक्षहरूलाई खाई सकेपछि चुथोल्न पानी दिईरहेकी थिइन् । त्यस युवक भिक्ष्लाई पानी दिईरहँदा ती केटीले आफ्नै अनुहार पानीमा देखेर हाँसिन्। केटी हाँसेको देखेर ती युवक भिक्ष् पनि उसलाई हेरेर हाँसे । भिक्षले आफुलाई हेरेर हाँसेको देखेर ती केटीले अन्यथा सिम्भन् र रिसाएर भिक्षुलाई गरिन्-'अय् टाउकोमा केश गालि नभएको मुडिएको टाउको भएको भिक्षु, मलाई देखेर किन हाँसेको ? युवक भिक्ष्लाई पनि रीस उठ्यो "तेरो पनि टाउको मुडिएकोछ, तेरो आमा बाबुको पनि टाउको मुडिएको छ।" यसरी उनीहरू भगडा गर्न थाले। ती केटी रुँदै आफ्नी बज्यै विशाखाकहाँ गइन् । विशाखाले सबै क्रा स्नेपछि, बाहिर आएर भिक्ष्सँग भनिन् -"कृपया मेरी नातिनीसँग नरिसाउनु होला । तर एउटा भिक्षको कपाल काटेर टाउको मुडिएको हुन्छ, हात खुट्टामा नङ काटिएको हुन्छ, टुका टुका जोडिएको चीवर लगाएको हुन्छ, हातमा पात्रो लिएर भिक्षा गइरहेको हुन्छ । मेरी नातिनीले भनेको कुरा सही त हो नि ।" युवक भिक्षुको रीस उस्तै बाँकि छ र भने - "यो त ठीक हो । तर यसमा हाँसेर खिल्लि उडाउनु पर्ने कुरा के छ र ?" विशाखा उपासिकाले न त आफ्नी नातिनीलाई सम्भाउन सिकन् न त भिक्षुलाई । त्यितन्जेल त्यस युवक भिक्षुका गुरु स्थिवर पिन फर्केर त्यहीं आइपुगे । स्थिवरले पिन सबै कुरा सुनेपिछ आफ्ना चेलालाई सम्भाउन प्रयास गरे । यसप्रकार न त विशाखाले न त स्थिवरले उनीहरूलाई सम्भाउन सके ।

त्यही समयमा भगवान बुद्ध त्यहाँ आईप्रन् भयो । भगवान बुद्धले भगडाको वृतान्त कुरा सुन्नु भयो । त्यस समय यदि सम्भाएमा त्यस युवक भिक्ष्ले स्रोतापति मार्ग फल प्राप्त गर्न सक्ने क्षमता रहेको जान्नु भयो । अतः भगवान बुद्धले युवक भिक्षुकै पक्ष लिएर भन्नभयो- "विशाखा तिम्री नातिनीले मेरा शिष्य भिक्षुलाई यसरी मुडिएको टाउको भनेर गिज्याउन ठीक छैन । आखिर तिनले मेरो धर्म शिक्षामा दिक्षित हुन त टाउकोमा कपाल काटेर मुडिएको होइन् र ?" भगवान बृद्धले आफ्नो पक्ष लिएर बोली दिन् भएकोमा खुशि भएर त्यस भिक्षले घुँडा टेकी भगवान बुद्धलाई वन्दना गरेर भने-"भो शास्ता, केवल तपाइँले मेरो क्रा बुझ्नु भएको छ । न मेरा गुरुले बुझ्न सके, न विशाखा उपासिकाले बुझ्न सिकन् ?" त्यसबखत युवक भिक्षुको मनस्थिति राम्रो रहेको जान्न् भएर भगवान बुद्धले भन्नुभयो "क्नै काम ग्णको कारणले हाँस्नु भनेको दीन-नीच कार्य हो । हीन धर्म अपनाई बेहोशी भएर रहेकासँग बस्नु उचित छैन ।" भगवान बुद्धले केवल एक हाँसोको कारणले यसरी उपदेश दिन् भएको सुनेर उक्त युवक भिक्षु स्रोतापति मार्गमा प्रतिष्ठित भए । (हृदय परिवर्तन भए ।) यस उपदेशको साथ साथै भगवान बुद्धले उपरोक्त गाथा भन्नुभयो । 📰

"जस्तो राम्रोसंग छाएको छानाबाट पानी चुहँदैन त्यस्तै ग्रुद्ध चित्तमा राग चुहँदैन ।"

#### गाउँमा परिवर्तन आयो, घरमा आएन

🖾 जोशिला देवकोटा

डडेल्धुरा जिल्लाको नवदुर्गा गाउँ विकास सिमितिको चुनाभट्टी गाउँ अहिले निकै फेरिएको छ । माटो र ढुंगाको गारो लगाएर बनाइएका चिटिक्क परेका घरहरू रातो र सेतो माटोले मिलाएर लिपिएका देखिन्छन् । प्रत्येक घरको आँगनछेउमा अम्बा, आँप, मौसम र केराको बगैंचा छ । आँगन गोबरमाटोले लिपिएको छ भने भैंसी बाँध्ने गोठचाहि अलि टाढा देखिन्छ । आँगनमा फल्याक अड्याएर बस्ने ठाउँ बनाइएका छन् । आँगनकै एक छेउमा तुलसाको मोठ देखिन्छ ।

यो गाउँ यति सफा र राम्रो देखिन थालेको एक वर्ष जित मात्रै भयो । अहिले यो गाउँमा युनिसेफ र जिल्ला विकास समितिको संयुक्त कार्यक्रम डीपीसीपी लागू भएको छ । युनिसेफ जस्तै दुई सयजित संस्थाहरूले डडेल्धुरामा काम गरिरहेका छन् । त्यसैले पनि गाउँको विकास भएको हो भन्नुहुन्छ जिल्ला विकास समिति, डडेल्धुराका उपसभापित भोजराज भट्ट ।

उपसभापित भट्टका अनुसार पहिले पहिले गाउँ सफा देखिदैनथ्यो । बालकहरू पिन अति नै फोहोरी देखिनथे । आइमाईहरू पिन एउटा पेटीकोट र गम्छाको भरमा हिंड्थे । स्थिति पिनले जस्तो नभए पिन मिहलाहरूमा परिवर्तन आएको छ भन्न चाहिँ गाहै पर्छ । पिनले पिनले नयाँ मानिससँग बोल्न डराउने र सामाजिक काममा अघि नसर्ने मिहलाहरू अहिले पुरुषहरूभन्दा आफूले धेरै काम गर्नुपर्छ भनेर आफ्नै श्रीमानहरूका अगाडि भन्न सक्छन् । मथरीदेवी भट्ट आफू र आफ्ना साथीको कामको लेखा गर्दै भन्नहुन्छ चारबजे उठेर जाँतोमा अन्न पिस्छौं, धान कुट्छौं, पानी ल्याउँछौं र घाँस दाउरा गरेर जंगलबाट बेलुका मात्र घर आइपुरछौं । वनबाट आयो फेरि घरको काम गऱ्यो । तर खाने बेलामा सासूको कचकच सुन्नुपर्छ ।

भट्टका अनुसार परिवर्तन त पहिलेभन्दा धेरै भयो, तर आजसम्म पनि कसैकसैको घरमा परिवर्तन आएको छैन। मथरीदेवी भट्टले भने जस्तै दुईतीन वर्ष अघिसम्म नवदुर्गा गाविसका महिलाहरू आफ्नै जीउको सरसफाइ गर्ने फुर्सद पिन पाउँदैनथे र समयमा खान पिन । रोटी र नुनखोर्सानी पटुकामा बाँधेर घरबाट निस्किएपछि बेलुका ६ बजे मात्र घाँस दाउरा बोकेर घर फर्कन्थे । त्यसपछि पिन महिलाहरूले घरभित्रको काममा लाग्नुपर्थ्यो । खाना पकाउने, भाँडा माझ्ने, जाँतोमा अन्न पिस्ने, ओखलमा धान कुट्नेजस्ता काम सकेपछि मात्र उनीहरू थकाइ मार्न आफ्नो ओछ्यानमा पुग्थे । तर, ओछ्यानमा पिन सन्चले बस्न पाइन्थ्यो । सधैं लोग्नेको कुटाइ बेहोर्नुपर्थ्यो बिस्नादेवीले । लोग्ने रक्सी पिएर आएपछि रोटी मीठो भएन भनेर बिस्ना र बिस्नाका साथीले लोग्नेका हातको कुटाइ खान्थे ।

तर अहिले त्यस्तो छैन । नवदुर्गा गाविसको चुनाभट्टीगाउँका महिलाहरूले अहिले लोग्नेको कुटाइ नखाएपछि डडेल्धुराकै बगरकोट गाविसका महिलाहरूमा भने आजसम्म पिन परिवर्तन आएको छैन । बगरकोट गाउँकी भागिरथीदेवीका श्रीमान् पेसाले मास्टर हुन्, तर सधै रक्सी पिउँछन् । भागिरथीलाई भने ५ जना छोराछोरीलाई अब कसरी हुर्काउने भन्ने चिन्ताले सताइरहन्छ ।

लोग्नेले रक्सी खान्छन्, भनेर भागिरथी चिन्ता त गर्नुहुन्छ, तर लोग्नेले दिने जस्तोसुकै यातना पनि हँदै सहनुहुन्छ ।

तर, भागिरथी जस्तै नवदुर्गा गाविसका महिलाहरू भने हिजोआज लोग्नेको यातना सहँदैनन् । युनिसेफ र जिल्ला विकास समितिको संयुक्त कार्यक्रम महिला तथा बालबालिकाका लागि विकेन्द्रित योजना अर्थात् डीपीसीपी लागू भएपछि यहाँका महिलाहरू समूहमा संगठित हुन थालेका छन् । हिजोआज लोग्नेले रक्सी पिएर आयो भने पनि समूहमा लगेर सम्भाउँछौँ भन्नुहुन्छ नवदुर्गा गाविस च्नाभट्टीकी बिस्नादेवी ।

महिलाहरू समूहमा संगठित हुन र सामाजिक काममा अघि सर्न थाले पनि यहाँका महिलाहरूमा

- २२ \star धर्मकीर्ति विषेशाङ्ग - बु.सं. २५४५-----

कामको बोभ्जचाहि घटेको छैन, किनिक पुरुषहरू आज पिन महिलाहरूले गर्ने कामलाई सघाउन चाहँदैनन् । मदन सिङ्याल भन्नुहुन्छ- महिलाले गर्ने काम हामी गर्देनौं, हाम्रो काम हलो जोत्ने र कोदालो खन्ने मात्रै हो ।

यहाँका लोग्नेमान्छेहरू किहल्यै मल अथवा परसु बोक्दैनन् । मल बोक्नु भनेको आपनो अपमान गर्नु हो भन्ठान्छन् । तर मिहलाहरूले गर्ने कामको भने लेखाजोखा नै छैन । बिहान उठेर घर बढार्नु, चुलोमा आगो जोर्नु, गाईभैसीलाई कुँडो पकाउनु, पानी ल्याउनु, खाना पकाउनु, छोराछोरीको सरसफाइदेखि खेतको डल्ला फोर्नु, गाईभैसीलाई घाँस काट्नु, दूध दुहुनु सबै मिहलाहरूकै भागमा पर्छन् । मिहलाहरूमा यित धेरै कामको बोभ भए पिन यो बिस्तारै घट्छ भन्ने आशा गर्नुहुन्छ जिल्ला विकास समिति, डडेल्धुराका उपसभापति भोजराज भट्ट ।

भट्ट भन्नुहुन्छ - पहिले छोरीहरूलाई स्कुल पठाउने चलन थिएन, सात बर्षकै उमेरमा छोरीको विवाह गरिदियो भने धर्म कमाइन्छ भन्ने चलन थियो।

अहिले बिस्तारै ती सबै हराउँदै छन् । छोरीहरू स्कुल जान थालेका छन् । अब बिस्तारै शिक्षाको विकास हुन्छ, त्यसपछि त महिलाहरूको काममा पनि परिवर्तन आउनेछ ।

तर महिलाहरूले कामको भार घट्ला भन्ने आशा परम्परा, संस्कृति र चालचलनमा परिवर्तन नभई पूरा हुँदैन । यसका लागि गैरसरकारी संस्थाहरू मात्र लागेर हुँदैन, स्थानीय मानिसहरू नै जागरुक हुनुपर्छ । [साभार : हाकाहाकी रेडियो पत्रिका, रेडियो नेपाल); कान्तिपुर]

## बुद्ध सम्वत् २५४५ या उपलक्षस सकल नेपामी पिन्त भिन्तुना !

न्यू जेम्स रेय् ट्रेडर्स
 न्हू सतक, यै
 फोनः २४४-७४१

🗘 जीत अर्नामेन्टस्

वनबहाः, गाबहाः यल । फोन : ४४०-७४७

If jewellery is your pleasure, your trust in our treasure

isure, your trust in our treasure

"जस्तो अर्काको गाई चराउने गोठालाले दूध भेटाउन सक्तैन, त्यस्तै घेरै धर्मको कुरा गर्न जानेर पनि तदनुसार आचरण नगर्नेलाई श्रमणत्व फल प्राप्त हुन सक्तैन ।" - धम्मपद

#### बुद्ध-एक आधुनिक दार्शनिक

🖾 जोहन वाल्टर्स

कुनै पिन चीज छैन । हरेक कुरा भईरहेको मात्र छ । वर्तमान काल छैन- परिवर्तन मात्र छ । यो विचारहरूमा बुद्धको प्रज्ञाले त्यो कुरा देख्यो जुनिक पछिका दार्शनिक एवं वैज्ञानिकहरूले अरुलाई सिकाउने थियो । हेराक्लाटस भन्ने ग्रीक दार्शनिकले यो सिकायो कि हरेक कुरा प्रवाहको रूपमा बगिरहेका छन्, सधैनै नयां अवस्था लिन खोजिराख्छन् । आधुनिक दर्शनमा पिन डेकार्टसले भन्नु भएको छ कि सारा अस्तित्व बगिरहेको प्रवृत्तिका छन् ह्युमले पिन आत्मा र पदार्थको सम्बन्ध अस्वीकार गर्नुभयो तथा चेतनालाई मानसिक अवस्थाहरूको एक निरन्तर प्रवाहको रूपमा देखनुभयो; तथा हेगलले लेखनु भएको छ कि "सबैकुरा भईरहेका मात्र छन्।"

इन्कार गरेतापिन दार्शनिक स्कोपेनहायरले 'वर्ल्ड आय्ज विल एण्ड आईडिया' आफ्नो पुस्तकको लागि धेरै विचारहरू बौद्ध विचारबाट पाएको हुनुपर्छ । उ आफ्नो लेख्ने टेबुलमा बुद्धको चित्र राख्ने गर्च्यो विलियम जेम्सले पिन चेतनालाई एक धारा प्रवाहको रूपमा देख्यो । उहाँले लेख्नु भएको थियो, "सजग चेतनाको साँच्चै प्रमाणित तथ्यहरूका लागि आत्मवाद बदला नचाहिंदो कुरा मात्रै हो" बर्गसनले चेतनाको अवस्थालाई कहिल्यै नरुक्ने परिवर्तन भनेको छ । असाधारण कुरा यो छ कि किपलवस्तुको राजदरवारबाट आएको गुरुले २५०० शताब्दी पहिले नै यस्ता विचाहरू बारे आफ्ना शिष्यहरूलाई भनेको थियो- हालका कुनै पिन आधुनिक दार्शनिकहरू जन्मनुभन्दा अगाडि नै ।

(आनन्दभूमि वर्ष ७, अंक ४,६ बाट)

AR

#### Our Hearty Felicitation to

#### Dharmakirti Buddhist Study Circle

Dhem & All isided

On the Auspicious Occasion of Vaisakh Festival 2545

#### International Trekkers Pvt. Ltd.



P.O. Box: 1273, Dhumbarahi, Kathmandu, Nepal Tel.: 371397, 370714, 371537, Fax: 977-1-371561

E-mail: nepal@intrek.wlink.com.np

२४ \* धर्मकीर्ति विषेशाङ्ग - बु.सं. २४४५--

#### 'एघारवटी छोरी जन्मे, तै पनि छोराको आशा छ'

🖾 धर्मप्रसाद पौड्याल

लहरे, हाडदुङ (ताप्लेजुङ) दुई सन्तान ईश्वरका बरदान, छोराछोरीमा कुनै भेदभाव नगरौं जस्ता आकर्षक नारासहित सरकारले परिवार नियोजनको नाममा वर्षेनी लाखौं रुपैयाँ खर्च गरे पनि जिल्लाको सदरमुकाम फुडलिङका एक तामाङ परिवारलाई नियोजनको नाराले छोएन ।

जिल्लाको सदरमुकाम फुडलिड स्थित लहरे, हाडद्रुड निवासी ४५ वर्षीय टेकबहादुर तामाङ परम्परावादी सोचबाट ग्रस्त छन् । मरेपछि पिण्ड दिन छोराको आशमा उनले एघार जना छोरी जन्माइसकेका छन् त्यतिले नपुगेर उनले अरु प्रयास गर्न छाडेका छैनन् ।

एघार जना सन्तान जन्माएर थाकिसकेकी ४० वर्षीय सरस्वती रोगी बन्न थालिसकेकी छिन् । उनी श्रीमानको छोरा जन्माउने चाहनालाई मर्न नदिन अभै पनि सुरकेरी बन्न तयार छिन् ।

छोरा पाउन धेरै पटक धामी, भाक्री, ओजुवा, बिजुवा, लामा, फेदडवा लगाइसकेका छन् । छोराकै लागि देवी देउरालीलाई बोका चढाउने भाकल गरी बली चढाउने यो परिवारले आफ्नो रिती-रिवाज अनुसार वृतसमेत लिंदै आएका छन् ।

समाजमा हुने खानेको नाममा गिनने यो परिवारले ३ वटा छोरीको जन्म हुँदा परिवार नियोजन गरौँ कि भन्ने निर्णयमा पुगे पिन छोरा भै हाल्छ की पर्खों भन्दा, भन्दै एघारवैटी पुगेको सरस्वती बताउँछिन् । 'मैले त तीनवटा हुँदा नै बन्द गरौँ भनेकी थिएँ तर छोरीलाई बिहे गरेर पठाएपछि यत्रो सम्पितको रक्षा कसले गर्छ ? मरेपछि पिण्ड कसले दिन्छ ? जस्ता प्रश्न गरेर परिवार नियोजन गर्न श्रीमानले मान्नु भएन' सरस्वतीले दुखेसो पोखिन् ।

जिल्लाको सदरमुकाम बजारदेखि ३ घण्टा ठाडो भरेपछि पुगिने यो परिवारमा परिवार नियोजन गर्नुपर्छ भनेर हालसम्म कुनै सरकारी, गैरसरकारी कर्मचारी पुगेका छनन्। वडाका वडा सदस्य लोकेन्द्रवहादुर श्रेष्ठले आफ्ना चार छोरी र दुई छोरा हुँदा हेरबिचार गर्न नसकेको भन्दै टेकबहाद्रलाई परिवार नियोजन गर्न

सुभाव दिंदा 'मेरा छोरीको किन आरिस गर्छस् तैंले मेरा छोरीलाई पाल्नुपरेको छैन' भनेर हप्काएपछि उनलाई परिवार नियोजनको सुभाव कसैले दिन चाहँदैनन् ।

टेकबहादुर छोराको आशामा पागल भैं भएका छन्। मरेपछि पिण्ड कसले दिन्छ ? यत्रो सम्पत्ति कसले खान्छ ? यस्तै प्रश्नको खोजीमा उनी भौतारिरहेका छन् तर उनलाई छोराछोरी समान हुन भन्ने शिक्षा दिएर परिवार नियोजन गर्न प्रेरित कसैले गरेको छैन।

त्यसो त यस्तो अन्ध विश्वास तामाङको परिवारमा मात्र हैन जिल्लाका अन्य निकट गाउँमा पिन रहेको छ । सदरमुकामबाट २२ कोस पूर्वमा पर्ने तल्लोक गाउँका काल्दाई नामले चिनिने भट्टराई परिवारमा भनै आश्चर्य-लाग्दो अन्धविश्वास देखिएको छ । काल्दाई भट्टराईका ६ छोरी भइसक्दा पिन उनलाई गाउँलेले परिवार नियोजन गर्न सुभाव दिदा इन्कार गरेर छोरा पाई छाड्ने बताउँछन् ।

लाइन्स क्लब अफ ताप्लेजुङकी कोषाध्यक्ष मैया श्रेष्ठ परिवार नियोजनका लागि ग्रामिण क्षेत्रमा गएर उपदेश र सूचना दिन स्वास्थ्य कर्मचारी अल्छि भएको बताउँछिन्।

सुत्केरी स्याहार नपाएर कुपोषणको सिकार भएकी जिल्लाको खेजेनिम गाउँकी आइतरानी लिम्बूले सुत्केरी हुँदाको समयमा धेरै कुरा थाहा नपाउँदा नवजात शिशु कुपोषणको सिकार भएका छन् । उनले पनि छोराको प्रतीक्षामा परिवार नियोजन गर्न नमान्दा ८ वटी छोरी भएका छन् ।

परिवार नियोजन सम्बन्धी प्रचार सामग्री जिल्लाको सदरमुकामबाट पुग्न पनि गाह्रो हुन्छ । यदी पुगेको अवस्थामा पनि घरभित्र टासिएको अवस्थामा देख्नसिकन्छ ।

जिल्ला जनस्वास्थ्य कार्यालयका प्रमुख भानु एडदेन भन्छन्- 'बजेट पिन कम आउँछ, प्रचार सामग्री पिन धेरै कम आउँछ, भौगोलिक बिकटताले पिन प्रचार सामग्री पुगे नपुगेको र पुनरावलोकन गर्न नसिकएको हो ।' ■ (साभार: कान्तिप्र दैनिक)



#### आफूले आफैंलाई छल्न सक्तैन

\land भिक्षु संघरिक्षत

पिहला-पिहला एक ब्यक्ति थिए । आफैले बृहत् शिक्षाध्ययन गरे पश्चात एउटा गुरुकुल बिद्याश्रम संचालन गरी धेरै शिष्यहरूलाई पढाउने सिकाउने गर्नथाले । उक्त बिद्याश्रममा दूर-दूरबाट शिल्प-बिद्या अध्ययन हेतु आउने गर्थे ।

त्यो ऋषीको भर्खर जवानीको वैशमा चढ्दै गरेकी एक पुत्री पिन रहेछ । आफ्नो अति नै प्रिय छोरी भएकीले नराम्रो कुलमा पर्ला भनी पीर र चिन्ता लागि नै रहन्थ्यो । एकदिन उसले विचार गरे- "आफ्नी पुत्रीलाई आफ्नै शिष्यहरूमध्ये बिद्धान, सुविनित एकलाई छनौट गरी विवाह गरिदिनु पर्ला ।"

आफ्नो परिकल्पना साकार तुल्याउन सम्पूर्ण शिष्यहरूलाई जमघट गराई घोषणा गरिदिए -"तिमीहरू सबैमध्ये जो कोहीले पनि आफ्नो घरबाट वा कुनै ठाउँबाट पनि वस्त्राभरण आदि चोरेर मेरी छोरीलाई टकाउनेछ, उसैसँग मेरी छोरीको विवाह सम्पन्न गरिदिनेछ ।"

ऋषी-पुत्री अति नै राम्री, परमसुन्दरी थिई । तसर्थ, सम्पूर्ण शिष्यहरूले आफैंसँग तिनको विवाह भए हुन्थ्यो भन्ने सोचाई। तब त; सम्पूर्ण शिष्यहरू विवाहका शर्त परिपूर्ण गर्न आ-आफ्नो बाटो लागे । नजाने शिष्यहरू कोही-कोही पनि देखा परेन।

केही दिन पश्चात नै गुरु समक्ष शिष्यहरूले आ-आफूले चोरेर ल्याएको गर-गहना, वस्त्र बडो पुरुषार्थ प्रदर्शन गर्दै आ-आफूले नै देखाउन थाले। सबैको आशा-"अब त मैले विवाह गर्न पाउँला कि!" तर गुरुले कुनै शिष्यलाई पनि आफ्नो पुत्री योग्य वर सम्भन सकेन। उसको मुहार निराशमय हुनथाल्यो।

सकल शिष्यहरूले आ-आफ्नो चोरेर ल्याएका सामानको थुप्रो लगाउँदै एक कुनामा बसिरहे; किन्तु आश्चर्य ! मात्र एकजना शिष्य मौनाभाषमा उभिरहे । केही-केही पनि "यित चोरेर ल्याएँ" भनी अगाडी राख्न नि ल्याएन ।

"अरे ! सबै-सबै शिष्यहरूले कित्त-कित्त बस्तु त चोरी ल्याएर मेरी पुत्री विवाह गर्न यहाँ राखे । परन्तु तिमी रित्तो हात फर्क्यो । के तिमीलाई मेरी पुत्रीसँग विवाह गर्न मन लाग्दैन ?" उत्सुकतामय भाव प्रदर्शन गर्दै गुरुले सोधिहाले ।

"मैले विवाह गर्न मन नलागेर केही नल्याएको होइन, गुरुदेव !"

"त्यसो भए, के कारणले चोरेर नल्याएको त?"

"भो गुरुदेव ! मैले धेरै प्रयास गरें चोर्नलाई, किन्तु जित पटक चोर्न लाग्दा पिन एकले देखि नै रहन्थ्यो । त्यो देखिरहने अन्य कोही होइन, स्वयं मेरो नै मन हो । यस उसले, मैले केही पिन चोर्न सिकन तथापि तपाईकी पुत्रीलाई केही ल्याउन सिकन ।"

"हः !" गुरुको मुहार प्रशन्नताले प्रफूल्लित हुनथाल्यो "...तिमीले मेरो शिक्षालाई राम्ररी बुभेका रहेछौ । तिमी मेरो परिक्षामा पनि उत्तिर्ण भयौ । तिमीसँगै मेरी पुत्रीको विवाह हुनेछ ।" यति भन्दै उक्त शिष्यको प्रशंसा गर्दै अन्यान्य सम्पूर्ण शिष्यहरूलाई पनि राम्रोसँग हृदय छुनेगरी उपदेश दिए । ■



२६ \star धर्मकीर्ति विषेशाङ्ग - बु.सं. २५४५----

"बुद्धले प्रतिपादन गरेका सिद्धान्तहरू हाम्रो आफ्ना आन्तरिक समस्याहरू सुल्झाउन मात्र उपयुक्त नभई विश्वका विद्यमान जटिल समस्याहरू समाधान गर्न पनि उपयुक्त छन् ।" - श्री ५ वीरेन्द्र

#### आजको दिनको महत्त्व

आजकै दिन आफ्नो राजपाट, सुखशयल सबै त्यागेर महाभिनिष्क्रमण गर्ने महामानव सिद्धार्थले बोधिगयामा पुगी जीवनको वास्तविक अर्थ र सत्यको खोजी गर्ने कार्यमा आफूलाई आत्मिचन्तनमा लीन गराएकोले नै बोधि-ज्ञान प्राप्त गर्न सफल भई बुद्धत्व हासिल गरेको तथ्यसँग हामी सबै परिचित नै छौं। वैशाख पूर्णमाको दिनमा जन्मेर यही पूर्णमाका दिन भौतिक सुख-सुविधा सबै त्यागी मानव कल्याणमा समर्पित सिद्धार्थले वैशाख पूर्णमाकै दिन बोधि-ज्ञान प्राप्त गरी महापरिनिर्वाण समेत प्राप्त गरेकाले पनि हामीले आजको दिनलाई पावन दिनका रूपमा आत्मसात् गर्ने गरेका छौं। बुद्धले हासिल गरेका ज्ञान र त्यसमा आधारित उपदेशहरूले बौद्ध धर्मकै स्वरूप प्राप्त गर्नसकेको तथ्यसँग सबै राम्ररी परिचित पनि छौं।

मानव सभ्यता र संस्कृतिको विकासमा भगवान् बुद्धले दिनुभएको असीमित योगदान र विश्व-शान्ति एवं विश्व भातृत्वको सम्बन्ध विकसित गर्ने कार्यमा उहाँले खेल्नु भएको अद्वितीय भूमिकाको संस्मरण गर्दे आजका दिन देश-विदेशमा ठूलो उल्लास र उत्साहका साथ मनाइने बुद्ध जयन्तीले विश्वका मानव-हृदयमा विशेष स्थान ओगट्न सक्नुले यसले एउटा पवित्र पर्वकै स्थान ग्रहण गर्नसकेको छ । यस धर्मले देखाएको बाटोको अनुसरण गरेमा सांसारिक जीवनमा व्याप्त दुःखले मुक्ति पाउन सक्ने र आफू बसेको समाजमा सन्तुलन र समानता कायम हुनसक्ने एवं प्रत्येक मावनमा मानवीय चेतनाको उद्बोधन गराउने कार्यमा समेत यो धर्मको निकै महत्त्वपूर्ण स्थान रही आएको छ । सुखको लिप्सामा

भौतारिई रहेको मानिसलाई सुखको खोजी गर्नु नै दु:खको मूल कारण हो भन्ने सन्देश दिने 'त्रिपिटक' जस्ता बौद्ध धार्मिक ग्रन्थले आजको भौतिक युगको अन्धकारमा प्रकाश छुर्ने काम गरिरहेका छुन् र यसले विश्वमानवलाई विश्वशान्ति र समाज-कल्याणका दिशामा अभिभूत गराउने प्रेरक भूमिका समेत निर्वाह गर्दै आएको छ ।

नेपालका मानसपुत्र बुद्धले प्रतिपादित गर्नुभएको बुद्ध धर्मले प्राप्त गर्न सकेको आजको ख्याति एवं उहाँले दिन्भएका उपदेशहरूलाई कतिपय देशका वासिन्दाले आफ्नो धार्मिक अन्ष्ठानका रूपमा आत्मसात् गरेको तथ्य हृदयंगम गर्दा मूल रुपमा मानव-शक्तिको दरूपयोग नगरी समस्त प्राणीको कल्याण गर्ने आवश्यकतामाथि यो धर्मले पार्नसकेको समीचीन प्रकाश नै हो । दया, शान्ति, सत्य-वचन, कर्तव्य-पालन, असल व्यवहार आदिका माध्यमबाट समस्त प्राणी-जगतको कल्याणकारी कार्यमा अघि बढ्न मानव-समुदायलाई उत्प्रेरित गर्ने बुद्धका उपदेशका कारण नै विश्वमा बद्धलाई "शान्तिका अग्रद्त" का रुपमा पुजिने गरेको पनि छ। र यिनै कारणहरूले गर्दा 'बृद्धं सरणं गच्छामि', 'धम्मं सरणं गच्छामि', 'संघं सरणं गच्छामि' को उद्घोषले आज पनि विश्व-क्षितिज गुञ्जायमान हुने गरेको छ । त्यसैले भगवान् बुद्धले देखाउनु भएको यही सत्मार्गको ज्ञान-ज्योतिले हाम्रो समाजलाई मानवीय जीवनको धर्म र शान्तिको मार्गमा डोऱ्याउँदै अघि बढाउन आजको दिन अभ प्रेरणादायी बन्नसक्ने तथ्यमा हामी विश्वस्त छौं।



"टाढा-टाढासम्म पुग्न सक्ने एक्तै हिंड्ने, बिना ग्ररीएको गुप्तमा बस्ने चित्तलाई बग्नमा राख्न सक्ने व्यक्ति मारको बन्धनबाट मुक्त हुन्छ ।" - धम्मपद

#### क्षान्ति र मैत्री-४

- भ्रिक्षु अञ्चवोषद्वारा तिरिवत वीर्यवतीबाट अनुदित

अनागामी नभएसम्म धेरैजसो व्यक्तिहरूमा रीस उठ्ने छ । तैपनि सत्संग राम्रो गरी राम्रो शिक्षा लिइरहेका पृथगजन (साधारण मानिसहरूमा) पनि रीस हराएर गएको देखिन्छ । रीसलाई हटाउन सिकन्छ । सहेर बस्न सिकन्छ । समाजमा थुप्रै मानिसहरू यस्ता पनि छन् जसले अरुलाई अहित र दुःख कष्ट दिइरहन्छन् । त्यस्ता व्यक्तिहरूसंग रहँदा धेरैजसो कलह भैभगडा भइरहन्छ । सहने क्षमता भएन भने जहिले पनि अशान्त जीवन बिताउनु पर्ने हुन्छ । अरुले आफूलाई गालि गर्ने, निन्दा गर्ने, आदिलाई सहन सकेन भने, आफूले पनि गाली गरी नराम्रो काम गरेर हिंड्यो भने टाउको फोडाफोड गरी भैँभगडा गरी आफ्नो जीवनमा हानी पुऱ्याउनु पर्ने हुन्छ । फलस्वरूप बन्धनागारमा बसी कठोर दण्ड पनि भोगन पर्ने हन्छ ।

विद्वान उत्तम पुरुषहरूको उपदेश र राम्रो शिक्षा सिक्नुपर्छ। यस्तो बानि बसाल्न सकेमा र सहने अभ्यास भएमा बलेको आगोमा घ्यू थप्ने बानी होइन शीतल पानी राखी आगो निभाए जस्तै रीस रुपी आगोलाई सहनशीलता रुपी पानीले निभाउन सिकनेछ। सहने गुण वृद्धि गरी सानो कुरामा भैंभगडा नगरी शत्रु भावलाई निर्मुल पारी आनन्दपूर्वक जीवन बिताउन सिकने छ। शत्रुलाई जित्न सक्नेछ। त्यसैले संयुक्त निकायमा यसरी उल्लेख गरिएको छ।

#### तस्सेव तेन पापियो यो कुद्धं पिट कुज्भति कुद्धं अप्पिट कुज्भन्तो सङ्गामं जेति दुज्जयं।

अर्थात- कसैले रिसाइरहेको व्यक्तिलाई आफुले पिन रिसाई कोध गऱ्यो भने त्यो व्यक्ति पिहले रिसाउने व्यक्तिभन्दा पिन बढि पापी हुनेछ । रिसाइरहने व्यक्तिलाई रिसाएर नै जवाफ निदने व्यक्ति मात्र एकदम कठिन कोध संग्राममा विजयी बन्नेछ । सहन्मा पांचवटा फलहरू छन् :-

#### "पञ्चिमे भिक्खवे आनिसंसा खन्तिया"

अर्थात् - "भिक्षुहरू ! सहनुमा ५ वटा फलहरू छन्" भनी गौतम बुद्धले आज्ञा हुनु भएको छ ।

(अंगुत्तर निकाय)

- सहन सक्ने व्यक्तिलाई धेरेजसो मानिसले मन पराउँछन् । मान सम्मान पाउँछ ।
- २. साथी वा मित्रहरू धेरै हुनेछन्।
- ३. अपराध र खराब कार्य नगर्ने हुन्छ ।
- ४. सधैं होशियारीपूर्वक रहन्छ । बेहोश भई मर्नु पर्ने हुँदैन ।
- ५. उसको गति राम्रो हुनेछ ।

यसरी सहनुको गुण ५ वटा भनिए पनि आजको समाजमा त्यसै पनि शत्रुहरू देखा पर्छन् । सहेजस्तै शत्रुहरूको मन परिवर्तन हुँदैन । अभ टाउकोमा टेक्न आउने मानिसहरू मात्र धेरै छन् । तैपनि सहनुमा फल धेरै छ भन्ने विषयलाई नै मान्यता दिनु पर्दछ । सहेर भगडा निर्मुल भएको मात्र होइन मानिसहरूको मन समेत बदलेको एक दुईवटा घटनाहरू यहाँ प्रस्तुत गदैछ ।

#### सहनशीलताले गरेर सासुको स्वभाव बदलियो

एक तरुनी बुहारी आफ्नो श्रीमानको घरमा
गइन् । तर त्यहाँ सासु परिछन् धेरै मापाकी । उनकी
सासु दिनको दुईपटक छिमेकीहरूसंग भगडा नगरीकन
बस्न नसक्ने रहिछन् । घरमा दुलही भित्रिएदेखि उनीले
विचार गरिन् - बाहिर गएर किन भगडा गर्ने ? अब त
आफ्नै बुहारीसंग भगडा गरे पिन पुगिहाल्यो नि । उनी
बिहानैदेखि बुहारीलाई गाली गरिरहन्थी - तेरो बुबाले
सिकाएको शिक्षा यही हो ? तेरी आमाले दिएको शिक्षा
यही हो ? तिमी जस्तो मुर्ख त अरु क्नै देखेकी छैन ।

बुहारी भने चुपचाप सासुको गाली सुनिरहन्थिन्। सासु चाहिं रिसाउँदै भिनरहन्थिन् - "तेरो मुखमा जीब्रो पनि छैन कि क्या हो ?" तर बुहारीले केही जवाफ लगाउँदैनथ्यो। यसरी दिनको दुई तीन पटक त भगडा गरिरहन्थिन्। सासुले जे जस्तो भने पनि बुहारी चाहिं चुपचाप सहेर बस्थिन् (बुहारीको यस्तो बानी देखेर) सासुले भनिन् - जमीनमा खुट्टा बजाऱ्यो भने आवाज त आउँछ। म यस्तरी ठूलठूलो स्वरले कराइराखे पनि तैंले त बोल्दै बोल्दिनस्। तं त माटोभन्दा पनि नीच रहिछस्। यसरी कराइरहेको निजकैको एक महिलाले सुनेपछि उनीले सहनै सकेनछ । उनीले विचार गरिन् - नौलो बुहारीलाई कस्तो कष्ट दिइरहेकी यिनले । यो दुष्ट महिलालाई मैले ठीक पार्नेछु भन्दै बाहिर आएर गाली गर्न थालिन - ए बुढी ! भगडा गर्न मन लाग्छ भने बाहिर निस्केर मसंग भगडा गर्नु । तिम्रो इच्छा मैले पुरा गरिदिनेछु । विचरो अशरण बुहारीसंग किन कराइरहेकी ?

त्यही बेला बुहारीचाहिं उठेर जवाफ दिन थालिन् "तपाई यहाँ के कराइरहन् भएको ? उहाँ मेरी आमा हुनुहुन्छ । आमाले मलाई गालि गर्न सक्नु हुन्न ? छोरीलाई आमाले गाली नगरे अरु कसले गाली गर्छ ? मलाई गाली गऱ्यो भनेर तपाईंले किन टाउको दुखाउनु हुन्छ ? नकराउनुस् खुरुक्क जानुस् । यो कुरा सुनेर सासु चाहिं लाजले भुतुक्क भइन् । त्यस दिनदेखि सासुचाहिं कहिले पनि रिसाइनन् ।

#### जापानमा एकजना भिक्षुले सहेको घटना

जापानको एउटा गाउँमा एकजना नव युवक भिक्षु हुनुहुन्थ्यो । उहाँले एकदम राम्रो तरीकाले कथा भन्नुहुँदो रहेछ । त्यस गाउँका मानिसहरूले उक्त भिक्षुलाई धेरै मान सत्कार र गौरव गर्थे । तर एकदिन अचानक सपना जस्तै स्थिति बदलियो । त्यस गाउँका सारा मानिसहरू भिक्षुको विरोधी भई कराउन थाले । तिनीहरू सबैले भिक्षुको कुटीमा ढुंगा बर्साउन गए । कुटीमा आगो लगाइदिए । भिक्षुले अचम्म मानी सोधनुभयो - किन ? के भयो ?

ती मानिसहरूले जवाफमा भरखर जिन्मएको एउटा नवजात शिशु भिक्षुको काखमा राख्दै भने - "के भयो भन्ने विषयमा अव त बुभ्ग्यौ ? के भयो र भनेर सोढैछौ हैन ? लाज पिन छैन । गाउँकी एउटी केटीले यो नवजात शिशु जन्माइन् । उनीले भन्दैछिन् उ तिम्रो तर्फबाट गर्भवती भएकी रे । यस बच्चाको बुवा तिमी नै हौ रे । हामीले भरखर थाहा पायौ यस्ता व्यक्ति प्रति भक्ति गरेर हामीले ठूलो गिल्त र भूल गर्न पुग्यौ । तिमीलाई हामीले श्रद्धापूर्वक दान दिई कुटी पिन बनाइदियौं । तिमी एक चरित्रवान् व्यक्ति भन्थानेका थियौ

हामीले । हामीले त सपनामा पनि सोचेका थिएनौं यो बच्चा तिम्रो कारणले जिन्मएको भनेर । यस्तो पनि चाला हो ?

वच्चा रोईरह्यो । भिक्षुले बच्चालाई फकाइ रहनुभयो । उहाँले ती मानिसहरूलाई भन्नुभयो - कुरो त्यसो पो रहेछ ? यो बच्चा मेरो रहेछ होइन त ? तिमीहरूले यस्तो भन्छौ भने सही नै होला । त्यहाँ जम्मा भएका सबै मानिसले उहाँलाई गाली गर्नसम्म गरे । कुटीमा आगो लगाई भिक्षुको सामानहरू सबै यता उता फालेर फर्के ।

आधा दिन बित्न लाग्यो । त्यस भिक्षु बच्चा बोकरै गाउँमा भिक्षा माग्न जानुभयो । संसारमा यसरी बच्चा बोकी भिक्षा माग्न आउने भिक्षु शायद कतै छैन होला । नवजात शिशु रोइरहेको थियो । भिक्षु घर घर पिच्छे भिक्षा माग्दै जानु भयो । तर मानिसहरूले उहाँलाई घृणा गर्दै थुक्दै ढोका थुन्न थाले । कसैले पिन भिक्षा दिएनन् । सबैले भिक्षुलाई मनपिर भन्दै निन्दा उपहास गरेर ल्याए । पहिला कित सम्मान गर्थे अहिले कस्तो अपमान । ढुंगाले हिर्काएर पठाए कसैले त । बच्चालाई जोगाउँदै भिक्षु त्यस घरमा पुग्नुभयो जहाँ त्यही बच्चाकी आमा रहने गर्थ्यो । घर दैलो अगाडि उभिएर भिक्षु कराउनु भयो - मलाई भिक्षा त दिएनौ भैहाल्यो, यो कुरो मैले बुभेको छु। तर यस बच्चालाई दूध त खुवाउनु पर्छ, यस बच्चाको के दोष ? मेरो दोष हुन सक्छ, गल्ती हुन सक्छ । तर यस बच्चाको त केही दोष छैन नि ।

त्यहाँ पनि थुप्रै मानिसहरूले घेर्न आए । बच्चाको आमाको ढुकढुकी बढ्यो डरले । मन थामन सिकनन् । आमाको हृदय न हो । त्यस बच्चाको आमाले उनको बुबाको खुट्टा समाटेर रुँदै भिनन् - "बुबा मैले ठूलो गल्ती गर्न पुगें । भूठो आरोप लाउन पुगें । मैले वेफ्वांकमा त्यस भिक्षुको नाम लिएँ । त्यस भिक्षुलाई मैले त चिनेकै थिइन । मेरो बच्चाको बुबा त्यो भिक्षु होइन । अकैं पुरुष हो । मलाई भन्न अप्ठ्यारो लागेर मात्र त्यस भिक्षुको नाम लिन पुगें । यस्तो भयानक जात्रा होला भनेर मैले सोचेकै थिइन । मलाई क्षमा गर्नुहोस् । मेरो बच्चा ल्याइदिनुस् ।"

छोरीको कुरो सुनी बुबाचाहींको मगजमा भूकम्प जान थाल्यो । उ हतारिएर बाहिर गई भिक्षुको पाऊ परी क्षमा माग्दै बच्चा लिए । भिक्षुले सोध्नुभयो - के भयो ? किन बच्चा खोस्न आयौ ? केटीको बुबाले भन्यो - यो बच्चाको बुबा तपाई होइन । हाम्रो तर्फबाट ठूलो भूल हुन पुग्यो । यो बच्चाको बुबा त अर्के व्यक्ति परेछ । भिक्षुले भन्नुभयो - ए ! त्यसो पो रहेछ ? यो बच्चा मेरो होइन ? बिहान तिमीहरू सबै आई भन्दै थियौ, यो बच्चा मेरै हो भनी छोडेर गएका होइनौ ?

गाउँलेहरू सबैले एउटै स्वरले भन्नथाले - तिमी पिन कस्तो बहुला रहेछौ , बिहान नै भन्नु पर्देन ? यो बच्चा मेरो होइन भनेर ? भिक्षुले भन्नुभयो - तिमीहरू सबै मिलेर कराउन आएको बेला मैले होइन भनेर कसरी भन्ने ? केही नबोल्दा त ढुंगाले हिर्काउन आए। मेरो कुटीमा आगो लगाइदियो। सबैले मेरो दोष भन्थानेर कराउन आए। मनपरी जथाभावी गाली गरेर गए। यसरी तिमीहरू बेहोश भइरहेको बेलामा मैले होइन भनेर विरोध गरेको भए मेरो के गति हुने होला? यो जीवन त सपना जस्तै हो। तिमीहरू सबै आज बिहान विवेक बुद्धि गुमाई कराउन आएका थियौ। (सत्यकी खोज)

सहनु एक ठूलो महापुरुष गुण हो । यसलाई बोधिसत्व गुण भने पिन केही फरक पर्दैन । भगवान बुद्धले क्लेश नाश गर्ने कम वा तिरका उपदेश गर्नु भएको कुरा मिं भएको छ । त्यसमा ७ वटा कुराहरू सिम्मिलित छन् - संयमी भएर पिन मनको मयल हटाउन सिकन्छ । राम्ररी मनले बुभी अनुभव गरी, खराव व्यक्तिहरूको संगत नगरी, खराब बानी त्यागेर सहन शक्ति बढाएर मनका कमजोरीहरूलाई हटाउन सिकन्छ ।

सहेर क्लेश हटाउने क्षेत्रमा घाम चर्केकोले अल्छी लाग्यो भन्दै केही काम नगरी बस्ने, पानी परिरहेको छ, भिगा, लामखुट्टेले दु:ख दिन्छ, निन्दा मात्र सुन्नुपर्छ आदि भनी विभिन्न निहुँ पारी सहन शक्ति गुमार चुपलागेर बस्यो भने जीवन सुखमय हुने छैन र क्लेश हटेर जाँदैन भनी त्यस सूत्रमा ब्याख्या गरिएको छ ।

माथि उल्लेखित विभिन्न क्राहरू मध्ये धेरैजसो कुराहरू शत्रुसंग रहँदा र शत्रुलाई जित्नको लागि गाली गरे पनि क्टेपनि सहन् पर्छ भन्ने क्रा मात्र उल्लेखित छन् । अरुले गाली गर्दा सहेर मात्र पुग्दैन भन्ने क्रा सब्बा सन सूत्रमा उल्लेख गरिएको छ । घाम चर्केको छ धेरै गर्मी सहन सिक्दन भनी बाहिर नगईकन चपचाप ओछ्यानमा वा झ्यालमुनी उत्तानो परी पंखा चलाई बिसरहेर मात्र कसरी काम सिद्धिन्छ ? जीवन कसरी निर्वाह हनेछ ? त्यसैले गर्मी नभनी अल्छी नमानी मेहनती बनी आफुले गर्नुपर्ने काम र कर्तव्य यथा समयमा नै पुरा गर्नु पर्दछ । कृषकहरूले गर्मी, वर्षा र जाडोलाई वास्ता नराखी सहेर नै खेतीपाती राम्ररी चलाई जीवन बिताइरहेका छन् । फलस्वरूप देश टिकिरहेको छ । उनीहरूले गर्मी सहन सक्दैनौं भनी च्पलागेर बसेका छैनन् । अल्छी भई चुप लागेर बसेका व्यक्तिहरू मात्र दःखी र गरीब हुन्छन्।

भोक र तीर्खा सहन सक्नु पनि एक प्रकारको ठूलो गुण हो। हाम्रो देशलाई माथि उठाउन र देश रक्षा गर्ने कार्यमा भोक तीर्खा नभनी दु:ख सहेको र जेलमा लामखुट्टे र उडुसको टोकाई सहेर जे छ त्यही खाना खाएर सहँदै आएको फलस्वरूप नै ठूलाठूला नेताहरू देशको रक्षक बन्न पाए। सबैको तर्फबाट नेता र राष्ट्रपिता भन्ने मान सम्मान पाउन सफल भए। विश्वले सम्मान गराउन पाए।

नराम्रो लुगा लगाउन परे पिन असजिलो र टालेको लुगा लगाउन परेपिन सहने क्षमता आफूमा हुनु नै देश सेवा र सन्तोषको कुरो हो । सुखमय जीवनको एक उपाय हो सहने क्षमता ।

देश विकास र उत्थान कार्यमा आत्मिनर्भर हुनको लागि यो सहने गुणधर्म सबैसंग हुन आवश्यक छ।

कमशः

"अर्काको दोष र अर्काले के गऱ्यो के गरेन भनी हेर्नुभन्दा आफ्नो दोष र आफूले के गऱ्यो, के गरेन भनी हेर्नुने बेस छ ।" - धम्मपद

#### धम्मपदमा क्रोधवर्ग

मानिसको जीवनमा 'क्रोध' शब्द ज्यादै प्रचलित शब्द हो । 'कृध्' धात्मा 'घज्' प्रत्यय लागेर बनेको 'क्रोध' शब्द पालिमा 'कोध' भई प्रयोग भएको छ । नेपालीमा क्रोधलाई 'रीस' भनिन्छ । क्रोध भनेको मानिसमा उब्जने एकप्रकारको भावना हो । कोधले मानिसमा रौद्ररस उब्जाउँछ । आफूले भनेजस्तो भएन भने मानिसमा क्रोध जाग्छ । धेरै कारणले क्रोध जाग्न सक्दछ । क्रोध आफैआफ पनि उत्पन्न हुन्छ । अरुको कारणबाट पनि क्रोध उत्पन्न गराउने हुन्छ । भगवद्गीतामा 'कामात्कोधाभिजायते' भनी कामबाट क्रोध उत्पन्न हुने कुरा बताइएको छ । साँचै त क्नै अन्चित अथवा हानिकारक काम कुरो देख्दा उत्पन्न हुने मानसिक उग्र उद्वेग नै कोध हो । 'रीस<sup>'</sup> शब्दको अर्थ लगाउने हो भने ईर्ष्या, द्वेष र डाहलाई पनि लिन सिकन्छ । यो क्रोधको वेग हुन्छ । यही कोधको वेगसंबन्धमा बुद्धवचन धम्मपद ग्रन्थमा १४ गाथाको एउटा छुट्टै वर्ग खडा गरेर 'कोधवग्गो' भनी सँगालेको छ । बुद्धका उपदेशको संगालोलाई त्रिपिटक भनिन्छ । त्रिपिटकमा पहिलो पिटक 'सूत्रपिटक' हो । सत्रिपटकमा ५ वटा ग्रन्थ अन्तर्निहित छन् । यसको पाँचौं ग्रन्थ खुद्दकनिकाय हो । खुद्दकनिकायमा पनि १४ वटा ग्रन्थहरू समाहित छन् । धम्मपद खुद्दकनिकायको दोस्रो ग्रन्थ हो।

परिस्थितिअनुसार मानिस कोधाकुल हुने हुन्छ । कोधलाई कसैले राम्रो ठानिँदैन तापिन कोधिवनाको मानिस नीरस र समयअनुसार काम पट्याउन नजान्नेमा पिन मानिसले गणना गरेको पाइन्छ । कोधित मानिसदेखि सबै डराउँछन् मात्र होइन त्यसबाट सचेत पिन हुने हुन्छन् । ठूला ऋषि मुनिहरू र भिक्षुहरू पिन कोधी भनी चिनिएका छन् । यसअर्थमा कोधले फाइदा बेफाइदा दुबै क्षेत्रमा सघाउने जस्तो देखिन्छ । विशेषतया कोधले नोक्सान पुऱ्याउने गरेको नै धेरै मात्रामा देखिएको छ । धर्मशास्त्रअनुसार कोधलाई शमन गर्नु नै वास्तविक मानवीय गुण हुने भएको छ । बुद्धले ठाउँ ठाउँमा बस्दाखेरि ठाउँ ठाउँका व्यक्तिहरूलाई लक्षित गरी कोधसम्बन्धमा संभाउने गर्नुभएको थियो । यस्ता

संभाउनीहरूको गाथापुंज यो कोधवर्ग हो । भगवान् बुद्धले कोधसंगै अरु अहित हुने कुराहरूको पनि उल्लेख गरी संभाउनुभएको छ । दुःख सन्तापबाट टाढा रहने हो भने कोध नगर भनी निर्देशन



सुवर्ण आक्य ॐबहान, काठमाडौ

समेत दिएर यसरी संभाउनुभएको छ-

कोधं जहे विप्पजहेय्य मानं सञ्जोजनं सब्बमतिक्कमेय्य। तं नामरुपस्मिं असज्जमानं अकिञ्चनं नानुपतन्ति दुक्खा॥

अर्थात्- कोध नगर, अभिमान नगर, सबैप्रकारका बन्धनबाट पार तरेर जाउ । नाम-रुपमा आसक्त नहुने परिग्रहरहित व्यक्तिलाई दुःख सन्ताप हुनेछैन ।

बाढीको वेगभन्दा पिन क्रोधको वेग कडा हुने र त्यसलाई रोक्न गाह्रो हुने कुरालाई संकेत गरेर आएको क्रोधलाई सम्हाल्न नसक्ने व्यक्ति वास्तविकरूपमा उच्चकोटिमा गणना नहुने भएकोले वास्तविक व्यक्तित्वयुक्त हुनलाई क्रोधलाई रोक्न सक्ने क्षमता हुनुपर्दछ भनी असल सवारको उदाहरण दिई यसरी बताउन्भएको छ-

यो वे उप्पतितं कोधं रथं भन्तं व धारये। तमहं सारथिं ब्रुमि रस्मिग्गाहो इतरो जनो॥

अर्थात्- जसले बढ्दैगएका क्रोधलाई दौडेको रथलाई रोके भें रोक्छ, त्यसलाई म साँचैको सवार भन्दछु, अरु त खालि लगाम मात्र समात्ने हुन् वास्तविक सवार होइनन्।

कोही पिन नैतिक सद्गुणलाई बिराएर उल्टो बाटोलाई अपनाउँछ भने त्यसप्रति प्रतीकार गर्नुसट्टा उपकारी भई व्यवहार गर्नु पर्दछ भनी सद्गुणयुक्त सल्लाह दिइएको छ । जस्तै -

अक्कोधेन जिने कोधं असाधुं साधुना जिने । जिने कदरियं दानेन सच्चेन अलिकवादिनं ॥

अर्थात्- क्रोधीलाई अक्रोधले जित्नू, नराम्रो गर्नेलाई राम्रो काम गरी जित्नू, कंजूसीलाई दान दिएर जित्नू र फटाहालाई साँचो कुरा गरेर जित्नू। दु:ख भेली पृथ्वीमण्डलमा बस्नेलाई आनन्दकासाथ देवलोकमा जाने भए क्रोध नगर्ने सहितका तीनवटा कुरालाई पालन गर्नुपर्ने कुरा गाथाद्वारा यसरी बताइएको छ-

> सच्चं भणे न कुज्भेय्य दज्जाप्पस्मिम्पि याचितो। एतेहि तीहि ठानेहि गच्छे देवानसन्तिके॥

अर्थात्- सांचो बोल्नू, क्रोध नगर्नू र कसैले माग्न आएमा त्यस्तालाई केही मात्रामा भएपनि दिनू । यी तीन कुरा पुऱ्याउनाले मानिस देवलोकमा जान्छ ।

कोधीहरू असंयमी हुने हुन्छ, हिसक हुन्छ जुन कुरा हुनाले पछि गएर शोकमा डुबेर जीवन दु:खमय हुने हुन्छ भन्ने कुराको आशय दिएर पछि शोकस्थानमा नपुरन गर्नुपर्ने कुरालाई यसरी बताइएको छ-

अहिंसका ये मुनयो निच्चं कायेन संबुता। ये यन्ति अच्चुतं ठानं यत्थगन्त्वा न सोचरे॥

अर्थात्- जो सधैं शारीरिक संयममा रहेर हिंसावर्जित रहन्छ, त्यस्तो व्यक्ति कहीं निगर्ने ठाउँमा पुग्दछ, जहाँ पुग्दा शोकमा पर्नुपर्ने हुँदैन ।

कोधी व्यक्तिको आसव र चित्तमल नाश नहुने कुरालाई इंगित गरी त्यस्ताव्यक्तिको अभिलाषा निर्वाणप्राप्ति भएपनि योगाभ्यासमा लाग्न नसक्नाले जीवन सफल हुन नसक्ने कुराको भल्को दिएर अकोधी भएर गर्ने कुरा यहाँ बताइएको छ-

सदा जागरमानानं अहोरत्तानुसिक्खिनं। निब्बानं अधिमुत्तानं अत्थं गच्छन्ति आसवा॥

अर्थात्- जो व्यक्ति सधैं जाग्रत भएर रातदिन योगाभ्यासमा लागिरहन्छ र निर्वाणप्राप्ति नै एकमात्र इच्छा राखेको हुन्छ, त्यस्ता व्यक्तिको आस्रव र चित्तमल नाश हुन्छ।

क्रोधवर्गमा क्रोधसंग सम्बन्ध नै नभएको जस्तो कुरालाई समावेश गरेर एउटा त्रिकाल सत्यको कुरा अतुल नामक उपासकलाई संबोधन गरी बताइएको कुरा अति मननीय छ । यहाँ बताइएको कुराले असल मानिसलाई जीवनमा हौसला पुग्ने गरी सरल जीवनयापनमा आश्वस्त हुन सहयोग हुने भएको छ । जस्तो कि-

पोराणमेतं अतुल नेतं अज्जतनामिव। निन्दन्ति तुण्हिमासीनं निन्दन्ति बहुभाणिनं॥ मितभाणम्यि निन्दन्ति नित्थ लोके अनिन्दितो॥

अर्थात्- हे अतुल ! यो पुरानै कुरा हो, अहिलेको मात्र कुरा होइन कि यस दुनियामा चुप लागेर नबोल्दा पनि निन्दा नै गर्दछन् र धेरै कुरा बोल्दा पनि निन्दा नै गर्छन् । अभ त मितभाषी भएमा समेत निन्दा गर्छन् । यस दुनियामा कोही पनि निन्दारहित हदैन ।

मानिसको स्वभाव सबैको बराबर कहिल्यै हुदैन। विचार भाव पनि एकै प्रकारको हुदैन। निन्दाको भय र प्रशंसाको अभिलाषा कोध जितकै निष्क्रिय पार्नुपर्ने विषय हो। यस विषयलाई उल्लेख गरी कोधरहित भई बस्ने असल व्यक्तिहरूको मनस्थितिलाई शान्त पार्ने हौसलाजन्य कुरा यहाँ यसरी बताइएको छ-

#### न चाहु न च भविस्सति न चेतरहि विज्जिति। एकन्तं निन्दितो पासो एकन्तं वा पसं सितो॥

अर्थात्- बिलकुल निन्दित भएका र हरकार्यमा प्रशंसित व्यक्ति न उहिले थियो न पछि हुनेछ, न त अहिले नै रहेको छ ।

कोध भएमा दोषयुक्त हुनेहुन्छ । कोध नहुने शीलवान्लाई ठूला बडाले प्रशंसा गरिने कुरालाई अगाडि सारी निन्दनीय नभएको गुण ग्रहण गरी सन्तोष जीवन बिताउन सल्लाह दिइएको गाथा यसप्रकार छ-

यञ्चे विञ्जू पसंसन्ति अनुविच्च सुवे सुवे । अच्छिद्द वृत्तिं मेधाविं पञ्जासीलसमाहितं ॥ नेक्खं जम्बोनदस्सेव को तं निन्दितुमरहित । देवापि तं पसंसन्ति ब्रह्मुनापि पसंसितो ॥

अर्थात्- विद्वानहरूले तौली तौली प्रशंसा गरिने दोषरिहत मेधावी शीलवान् र प्रज्ञावान् जाम्बुनद मणी सरहको व्यक्तिलाई कसैले निन्दा गर्ने ठाउँ हुँदैन । त्यस्ता व्यक्तिलाई देवता ब्रह्माले पर्यन्त प्रशंसा गर्ने हुन्छ ।

बेफाइदाका कुरा वास्तिवकरूपमा बुभेपछि त्यस्ता बेफाइदाका कुराबाट बच्न देखिने बेफाइदाका कुराहरूबाट बच्नपर्दछ । मनले जेसुकै भनोस् शरीरले नराम्रो नगरिदिएमा आचरण शुद्ध देखिन्छ र शुद्ध हुन्छ पिन । कोधी हुँदा शारीरिक दुराचरण पिन भई व्यक्तिको लागि हानि हुने हुँदा शारीरिक दुराचरणबाट बच्न यसरी उपदेश दिइएको छ-

#### कायप्पकोपं रक्खेय्य कायेन संवृतो सिया। काय दुच्चरितं हित्वा कायेन सुचरितं चरे॥

अर्थात्- शरीरबाट गरिने खराब आचरणबाट बच। शारीरिक संयम अपनाउ। शरीरबाट गरिने खराब आचरणलाई त्यागेर शारीरिक सच्चरित्रता अपनाउ।

रिसाएको मानिस जथाभावी बोल्न सक्छ । वचनलाई आचरणयुक्त बनाई नियन्त्रण गर्नु व्यक्तिको लागि परम हित हुने कुरा व्यवहारवादी अनुभवीलाई थाहाहुने कुरा हो । यसैले वाचिक आचरण शुद्ध पार्न यसरी संभाइएको छ-

वची कोपं रक्खेय्य वाचाय संवृतो सिया। वचीदुच्चरितं हित्वा वाचाय सुचरितं चरे॥

गरिने अर्थात्-वचनबाट आचरणबाट बच। वाचिक संयम गर। वचनबाट गरिने खराब स्वभावलाई छोडी बाचिक सदाचरण गर।

मानसिक सदाचरण नभएसम्म क्नैपनि व्यावहारिक आचरण ठीक नहने क्रालाई जोडदिएर मानसिक दुराचरण छोड्नुपर्ने उपदेशलाई यसरी जोड दिइएको छ-

#### मनोपकोपं रक्खेय्य मनसा संवुतो सिया। मनोद्चिरितं हित्वा मनसा सुचरितं चरे ॥

अर्थात्- मनले खराब सोच्नेबाट बच । मनलाई संयमित पार । मनद्वारा गरिने खराब आचरणलाई छोडेर मानसिक सदाचरण गर।

बद्धधर्म भनेको मनसा वाचा कर्मणा इमानदारिता वहन गरी मनले विचारेको कुरा वचनले पालन गर्ने र बचनले पोखेको क्रा कामद्वारा व्यवहारमा उतार्ने विषय हो । बुद्धको उपदेशको मुल सार नै यही हो । विना कर्मबाद बद्धधर्म मानेको हुँदैन भनिएको पनि यही कारणले हो । यसैले मानिसले आफ्नो जीवन सार्थक बनाउनको लागि यी तीनै क्रामा संयमित भई ख्याल गर्नपर्दछ । यस विषयमा क्रोधवर्गको अन्तिम गाथा यसरी प्रतिपादन गरिएको छ-

#### कायेन संवुता धीरा अथो वाचाय संवुता। मनसा संवता धीरा ते वे सुपरिसंवता।।

अर्थात्- कायिक, वाचिक र मानसिक संयम हुने धीर विद्वानुलाई नै स्संयमी भन्दछ ।

'पद' भनेको 'दर्जा' हो । धर्मसम्म प्रने पद धम्मपद हो । क्रोधयुक्त व्यक्ति धर्मको पदसम्म पुग्न सक्दैन । मानिसमा हुने प्राकृतिक विकारमध्ये कोध चानचुनको होइन । क्रोधसंबन्धमा मानिसले बहुत होशियारी अपनाई ठलो संयम अपनाउन पर्दछ । यसै क्राको सार यस धम्मपदको क्रोधवर्गमा निहित रहेको छ । बुद्धधर्म भनेको सुन्ने र पढ्ने मात्र होइन अपित् सुनेका पढेका क्रा व्यवहार मा उतार्ने विषय हो । यसैले धम्मपद सानो ग्रन्थ भएर पनि बद्धका गहन उपदेशको मार्मिक विषय बनेको छ । यस्ता मार्मिक क्रामध्ये विध्वंशका कारण बनिराखेको कोधको विषय पनि हो । कोधवर्गको अध्ययन, मनन र पालन गरी बद्धधर्मानकल निर्वाणत्वको मार्ग पहिल्याउन सक्ने क्रामा विश्वास लिन सिकन्छ । क्रामा होइन व्यवहारमा लाग्नु बद्धधर्ममा लाग्नु हो। यसमा लिखित क्रा सामान्य नीति र उखान ट्रका जस्तो मात्र होइन, त्रिकालसत्यका नम्ना हुन् । अतः क्रोधवर्ग असल मानिस बन्न चाहनेको लागि बुद्धको वरदान हो।

## Hearty Greetings on the occasion of 2545th Vaisakh Full Moon Day

## NEW SRINATH Jewellers

New Road, Kathmandu, (Nepal) Phone: 221008

#### राष्ट्रिय जनगणना २०५८ र नेपाली बौद्धहरू

🖾 भिक्षु कोण्डन्य, बुद्ध विहार, भृकुटी मण्डप



ङह्याङ्जा बौद्ध हिमु । (थकालि)



कान बौद्ध ह्वः ।(मगर)



उचो तमुमै बौद्ध डिबा । (गुरुङ)



भी बौद्ध खः । (नेवाः)



ङ्याङ् तामाङ्ग जाती बौद्ध यिन्पा । (तामाङ)



हम सब बौद्ध चियै । (थारु)



हरुङ्ग बौद्ध हिन । (श्रेपी)

#### पृष्ठभूमिः

नेपालमा राणा शासनको अन्त्य, प्रजातन्त्रको प्न:स्थापनाको लगतै २००९ साल फागुन महिनामा पहिलो पटक राष्ट्रिय जनगणना लिइयो । त्यसपछि प्रत्येक दश वर्षमा जनगणना लिंदै जाने क्रममा क्रमशः २०१८, २०२८, २०३८ र २०४८ गरी जम्मा पाँच पटक जनगणना भैसकेको छ । यसरी प्रत्येक दश-दश वर्षमा लिइने जनगणना अनुसार राष्ट्रिय जनगणना २०५८ संघारमा आइपुगेको छ, जुन जेष्ठ २८ बाट शुरु गर्दै आषाढ ७ गतेसम्म हुनेछ । राष्ट्रिय योजना आयोग र यसको विभागको रूपमा रहेको तथ्याङ्क विभागले राष्ट्रिय जनगणना सम्पन्न गर्ने जिम्मेवारी बोक्दै सही तथ्याङ्क दिने भनी संचार क्षेत्रमा ध्वाँग फ्क्ने कार्य थालनी गर्दे सूचना तथा संचार मन्त्रालय मार्फत हालसालै मात्र 'कोही नछुटौं, कोही नदोहरियौं' भन्ने जनगणनाको प्रतीक स्वरूप र. २ को ह्लाक टिकट प्रकाशनमा त ल्याए तर पनि यसमा जनसाधारण विश्वस्त हुन सकेका

छैनन् । वास्तवमा प्रत्येक नागरिकको लागि राष्ट्रिय जनगणना महत्त्वपूर्ण विषय हो । यसमा सबैले चासो देखाई अभिरुची पूर्वक सही तथ्याङ्कका लागि सहयोग दिनेतर्फ अभिमुख हुनसक्नु नागरिकको कर्तव्य र दायित्व भित्रै पर्दछ ।

नेपालमा जनगणनाको थालनी भए यता ५० औं वर्ष प्रवेशको चरणमा भएकोले पनि राष्ट्रिय जनगणना २०५६ ले नेपालको जनगणना क्षेत्रमा महत्त्वपूर्ण भूमिका राख्दछ, कुनै पनि राष्ट्रको जनगणनाको सुचाङ्क गर्ने महत्त्वपूर्ण विषय मुल जनसंख्या त छँदैछ, तथापि त्योसंगै मुलुकको धार्मिक अवस्था, मुलुकको जनसंख्या वृद्धिदर, जात-जाति, पेशा, भाषा आदिलाई समेत प्रमुखताकासाथ लिई सोको आधारमा मुलुकको विकास र सामाजिक संरचनाको खाका एवं मापनसमेत गरिने भएको हुँदा यस विषयमा सबै वर्ग अर्थात सिंगो मुलुककै ध्यान केन्द्रित हुनु जरूरी देखिन्छ।

विषय प्रवेश :

नेपाल विविध धर्म, जात-जाति, भाषा, संस्कृति, भेष-भषा, रहन-सहनले भरिपूर्ण देश हो । त्यसैले यो मुलुक बहुधार्मिक, बहुभाषिक, बहुजातीय एवं बह् साँस्कृतिक मुल्क हो । विविध जात, जाति धर्म, सम्प्रदाय र भाषाभाषीहरूको भाषा, साहित्य, कला, धर्म र संस्कृति आदिको विकास गर्ने तर्फ श्री ५ को सरकारले सदैव तत्परता देखाउन् पर्ने अपरिहार्यता देखिन्छ । यो अपरिहार्य कर्तव्य बोधलाई २०४७ सालको संविधानले समेत ओफेलमा पारेको कुरामा जनताले दिल दुखाउँदै बस्नु परेको छ । ४६ सालको जनआन्दोलन पश्चात नेपालमा प्रजातन्त्रको प्नर्बहालि भयो भनिन्छ तर यसमा जनताले कति राहत पाए त ? यसको उपभोग व्यापक पक्षले गर्न पाएकै हो त ? सम्पूर्ण नेपाली जनता ज्म्राएर, क्यौंले छातीमा गोली थापेर ज्यानको बाजी राखेर प्नर्स्थापना भएको प्रजातन्त्रमा २०४७ को नेपाल अधिराज्यको संविधानले भने 'बहधार्मिक' यथार्थतालाई आँखा चिम्लेर 'हिन्दू अधिराज्य' भनी अन्य जनजाति, धर्म र सम्प्रदायका लागि पक्षपात पूर्ण एकलौटी-एकतिर्फ घोषणा गरे । जस अनुरूप आज यहाँ एक पक्षीय आफ्ना धार्मिक, साँस्कृतिक एवं जातीय भेदभावको गन्ध छाएको छ, एकै पक्षलाई मात्र श्री ५ को सरकारले पोषण गरेको गरेकै छ भन्ने असन्तोष भावना व्यापक छ । बुद्ध धर्म र बुद्ध धर्मावलम्वीहरूप्रति पनि आधारभूत आवश्यकताको रूपमा समेत श्री ५ को सरकारले जे-जित गरिदिन पर्ने हो त्यो अभै बेवास्ता गरीरहेको नै देखिन्छ ।

६१ जनजाति तथा बौद्ध जातिहरू :

राष्ट्रिय जनगणना २०४८ अनुसार नेपालको कूल जनसंख्या १,८४,९९,०९७ को ३५.६ प्रतिशत अर्थात ६५,७२,२६५ जनसंख्या रहेका छन् । जनजातिहरूमा सबैभन्दा ठूलो समुदाय मगर हो । जो देशको पूरा आवादीको ७.२४ प्रतिशत छ । त्यसपछि थारू ६.५ प्रतिशत, नेवार ५.६ प्रतिशत, तामाङ्ग ५.५ प्रतिशत, राई २.८ प्रतिशत, गुरुङ्ग २.४ प्रतिशत तथा लिम्बु १.६ प्रतिशतमा रहेका छन्। हाल श्री ५ को सरकार, राष्ट्रिय जनजाति विकास समितिद्वारा प्रकाशित "नेपालका जनजातिहरू" (लेखन-लाम्ला उक्याव र श्याम अधिकारी) मा श्री ५ को सरकारद्वारा राजपत्रमा नेपालका हिमाली, पहाड़ी, भित्री मधेश र तराई गरी ६१ जनजाति अनुसूची प्रकाशित गरेको छ । जस अनुसार भोटे, शेर्पा, थकाली, डोल्पो, ल्होमी (शिङ्सावा), ल्होपा, लार्के (नुप्रीवा), सियार (च्म्वा), मुगाली, बाह्रगाउँले, मनाडे(नेस्याङवा), वाल्ड, थ्दाम, ताङ्वे, तोप्केगोला (ढोक्प्या), मार्फाली, ठिन्तन,

चिम्तन, स्याङतान, छैरोतन, व्यासी, चेपाङ, गुरूङ, जिरेल, लेप्चा, लिम्बू नेवार, मगर, राई, सुनुवार, तामाङ, थामी, दरा, हाय, छन्त्याल, ह्योल्मो, पहरी, भुजेल / घर्ती, बरामो, स्रेल, क्सुण्डा, फ्रि, क्शवाडिया (क्हवाडिया), बनकरि या, बोटे, दनुवार, कुमाल, दराई, माभी, राजी, राउटे, धान्क (रजवंशी) धिमाल, गनगाई, राजवंशी (कोच), थारू, मेचे (वोडो), किसान, सतार (सन्थाल), ताजप्रिया, भाँगड जाति पर्दछन् । उपरोक्त अनुसूचि अन्तर्गत तपिसलका बौद्ध जनजातिहरू मगर, थारू, नेवार, तामाङ्ग, गुरूङ्ग, शेर्पा, थकाली, लामा, धिमाल, राजवंशी, भोटे, लेप्चा, ह्योल्मो, ल्होमी, ल्होपा, मनाङ्गे, कुमाल, डोल्पो, ताङ्वे, बाह्रगाउँले, मारफाली, मुगाली, लार्के, सियार, स्याङ्तान सबै बौद्ध जाति, जनजाति तथा आदिवासी अन्तर्गत पर्दछन् । यसरी नै सुरेल, वालुङ, राजी, राउटे, मेचे, वरायो, धानुक, दुरा, थुदाम, थामी, तोप्केगोला, ठिन्तन, जिरेल, छन्त्याल, चेपाङ्ग, कुसवाडिया, कुमाल आदि जनजातिहरूको भाषा, संस्कृति र रहन सहन आदिलाई हेर्दा उनीहरू मध्येमा पनि बौद्ध धर्मावलम्बीहरू रहेको कुरा थाहा हुन्छ । यसरी हेर्दा नेपालमा ब्द्धधर्मावलम्बीहरू कम छैनन् तर श्री ५ को सरकारले जनगणनामा सदाभै बौद्धहरूको तथ्यांकलाई बङ्याएर मिथ्यांक प्रस्तृत गर्दै आएको भन्ने ज्न जन ग्नासो छ, त्यो अस्वाभाविक होइन ।

राष्ट्रिय जनगणा २०४८ मा बौद्धहरूः

डा. हर्ष गुरुङ्गले गर्नुभएको राष्ट्रिय जनगणना २०४८ को तथ्याङ्क अन्सार नेपालको क्ल जनसंख्या १,८४, ९९,०९७ मध्ये हिन्दू जातको जनसंख्या ५६.२ प्रतिशत, जनजातिको जनसंख्या ३५.५ प्रतिशत र अन्य ुजातजातिको संख्या ८.३ प्रतिशत छन् । २०४८ को राष्ट्रिय जनगणनामा ६ वटा धर्मावलम्बीहरूको तथ्याङ्क दिइएको छ, जसमा उल्लेख भए अन्सार हिन्दुहरूको जनसंख्या ८६.५१ प्रतिशत, बौद्धहरूको ७.८ प्रतिशत, इश्लामहरूको ३.५ प्रतिशत, किराँतहरूको १.७ प्रतिशत, र्इशाइहरूको ०.२ प्रतिशत र अन्य धर्मावलम्बीहरू ०.३ प्रतिशत देखाइएको छ । जनसंख्याको अत्यधिक संख्या बौद्ध धर्मावलम्बी शेपा ८९.८ प्रतिशत, तामाङ्ग ८६.११ प्रतिशत र भोटे ६९.४५ प्रतिशत देखिन्छ । यसरी नै एक तिहाई देखि आधाभन्दा केहि कम बौद्धधर्मावलम्वी हने जनजातिमा थकाली ४१.५८ प्रतिशत, गुरूङ ४१.४२ प्रतिशत, लेप्चा ३६.७२ प्रतिशत र नेवारको १४.२ प्रतिशत बाहेक अन्य सबै जनजातिमा बौद्धधर्मावलम्वीहरूको संख्या ७ प्रतिशत भन्दा कम देखाइएको छ । श्री ५ को सरकारको केन्द्रिय तथ्याङ्क विभागले हरेक दश वर्षमा

जनगणनाको तथ्याङ्कलाई समाजशास्त्रीहरूले मिथ्याङ्क हुने गरेको आरोप लगाउने गरिएको पाइन्छ । यसै सन्दर्भमा हिन्द्धर्मावलम्बीहरूको तथ्याङ्क केहि बढाई-चढाई प्रस्तृत गरेकोले त्यसलाई घटाएर ७० प्रतिशतमा बनाउन्पर्ने स्झाव पत्रकार कनकमणि दिक्षितले देशान्तर साप्ताहिकमा कार्तिक २४, २०५४ को अङ्कमा प्रकाशित नेपालका हिन्दू राजा र हिन्दूत्व सम्बन्धि एउटा लेख मार्फत भन्न्भएको क्रा डा. कृष्ण बहाद्र भट्टचनले चितवनमा भएको सातौँ राष्ट्रिय बौद्ध सम्मेलनमा प्रस्तत गर्नुभएको 'नेपालमा बृद्धधर्म र सामाजिक मेलमिलाप' शीर्षकको कार्यपत्रमा उल्लेख गर्नुभएको छ । तर अधिकांश बौद्धहरूले आफ्नो जनसंख्या अत्यधिक हुँदाहुँदै सुनियोजित पूर्वक घटाएको भन्दै आफ्नो जनसंख्या अत्यधिक भएको दावी गर्दै आएका छन्। यो हामी बौद्धहरूको स्वाभाविक असन्तोष हो । हिन्दुहरूको तथ्याङ्क ८६.५१ प्रतिशत देखाउन् हिन्दुत्वको रक्षार्थ, घोषित हिन्दू अधिराज्यलाई बैधता दिन् हो भने हिन्दूलाई मात्र काखा र बौद्ध तथा अन्य धर्मावलम्बीलाई पाखा राख्ने रणनीतिलाई दरिलो बनाउन पनि हो । यस्तो गलत कार्यले अहिन्दू धर्मावलम्बीहरूको भावनामा चोट प्ऱ्याएको छ र परिणामत: हिन्दू शासक विरूद्ध शंका बढ्न् क्नै आश्चर्य होइन ।

हरेक जनगणनामा कम हुँदै जाने बौद्ध जनसंख्याः

प्रत्येक जनगणनामा नेपालीहरूको जनसंख्या बढ्ने कम जारी छ । जस अनुरूप २ करोड भन्दा बढी नेपाली जनसंख्या प्रिमसकेको हामीलाई थाहा छ । जनसंख्या बढ्दै गएको अनुपातमा नेपाली बौद्धहरूको जनसंख्या प्रतिशत प्रत्येक गणनामा घटाउने क्रम जारी छ । Statistical Year of Nepal को विवरण अनसार राष्ट्रिय जनगणना २०१८ सालमा १७ प्रतिशत बृद्ध धर्मावलम्वीहरू रहेका थिए भने पछि २०२८; २०३८ हँदै २०४८ को राष्ट्रिय जनगणनामा आइपुग्दा नेपाली बौद्धहरूको ७.८ प्रतिशत मात्र देखाइन् र हिन्दूहरू ८६.४१ प्रतिशत देखाइन्ले यसमा पक्कै पनि स्नियोजित रूपमैं षडशास्त्रविज्ञहरूले चलाएको चाक्लि, च्किल, चाप्ल्सि, छल, कपट र भेलको द्योतक सावित हुन्छु: जसलाई उनीहरूको धर्म-अन्धान्करण गर्ने चाल मान्न सिकन्छ । वास्तवमा श्रुवातदेखि नै अधिकांश बौद्ध संख्यालाई घटाउँदै ल्याउने प्रवृत्ति हावी भएको मान्न सिकन्छ । यहाँ जसरी हुन्छ, त्यसरी हिन्दूत्वको रक्षाको नाममा हिन्दू धर्मावलम्बीहरूको जनसंख्या दरलाई बढाउने धृष्टता भएको थाहा हुन्छ । होइन भने प्रत्येक जनगणनामा बौद्धहरूको जनसंख्या घट्दै जान्को रहस्य के हो ? नेपालमा ठूलो अनिकाल परेर, महामारी जस्तो

डरलाग्दो रोग फैलिएर त्यसको चपेटामा परेर, भूकम्प आदि प्राकृतिक प्रकोपमा परेर वा कि सरकारी दमन-उत्पीडन सहन नसकेर बौद्ध धर्मावलम्वीहरू देश छाडेर गएका छैनन् भने देश निकालामा परेर बौद्धहरू सखाप हुँदै, हराउँदै विलाप हुँदै वा अन्यत्र विस्थापित हुनुपर्ने अवस्था कहिल्यै देखा नपरेर पनि आखिर बौद्धहरूको जनसंख्या प्रतिशतमा कसरी कमी आयो ? गिरावट त्यसै कसरी देखियो ?! वास्तवमा यो बौद्धहरूलाई अल्पसंख्यक पासोको चपेटामा पारी विवश र असहाय गर्ने षडयन्त्रको सुनियोजित क्रिमक प्रयास नै हो भन्दा अत्यक्ति नहोला।

जन्मजात बौद्धहरू शेर्पा, तामाङ्ग, भोटे, गुरूङ्ग, मगर, थारू आदि जनजातिको संख्याकै हिसाबबाटै पनि बौद्धहरूको बहुमत जनसंख्या स्वतः स्पष्ट छ। विडम्बना यित हुँदाहुँदै पनि हिन्दू अधिराज्यको आधार र प्रश्रयमा हिन्दू प्रजाको जनसंख्या बहुमतमा देखाउन चाहने पक्षबाट बौद्धहरूलाई कमशः घटाउँदै लगिएको तथा वैज्ञानिक पद्धतिबाट विचार गरेर भन्ने भए नेपालको प्रत्येक जनगणना यथार्थमा बौद्ध संख्या नियोजन करण हो भन्ने अभिमत प्रा. भिक्षु सुदर्शन महास्थविरले 'बुद्धधर्मप्रति शासकहरूको असहिष्णुता' (२०४७) मा व्यक्त गर्नुभएको छ।

राष्ट्रिय जनगणना २०५८ र मगर बन्धुहरू :

जनगणना २०४८ अनुसार नेपाली जनसंख्याको ३४.६ प्रतिशत अर्थात ५६,७२,२६५. जनजाति रहेका छन् भने जनजातिहरूमा सबैभन्दा ठूलो समुदाय मगर हो, जो देशको पुरा आवादीको ७.२४ प्रतिशत छ । मगर बन्ध्हरूको राष्ट्रिय सम्मेलन तथा हालसालै मात्र नेपाल मगर बौद्ध समाजको राष्ट्रिय सम्मेलन सम्पन्न भयो भने उद्घाटन खुल्लामञ्चमै गरिएको थियो । मगर बौद्धहरूले स्वपहिचानको ऋममा आफूहरू प्रख्योंली बौद्ध भएको स्वीकार गरी अब उप्रान्त हामीले आफलाई बुद्धधर्मावलम्बीको रूपमा स्वीकार्दै जाने र राष्ट्रिय जनगणना २०५८ मा समेत आफहरूले धार्मिक स्व पहिचानमा "बौद्ध" भनी उल्लेख गर्ने घोषणा गरेको क्रा स्खकर विषय हो । यस कार्यका लागि मगर वन्धुहरूका नेता गोरेबहादुर खपांगी मगर, मगर संस्कृतिविद एम.एस.थापा मगर तथा अन्य विद्वत मगर बन्धुहरू सकृयतापूर्वक लागि परेका छन ।

राष्ट्रिय जनगणना २०४८ को फाराम (महल)-स्वरूपः

आउँदो जेठ २८ देखि आषाढ ७ सम्ममा जनगणना कार्य सम्पन्न गर्ने धोको बोकी राष्ट्रीय जनगणना २०५८ को फाराम प्रकाशनमा आइसकेको छ । जस्मा पारिवारिक महल १ र व्यक्तिगत विवरण महल २ देखि ९ सम्म छुट्चाइएका छन् । महल १ मा पारिवारिक (परिवारले प्रयोग गरिरहेको घरको प्रकार), महल २ मा परिवारका व्यक्तिको नाम-थर, महल ३ मा जातजाति, महल ४ मा लिङ्ग, महल ५ मा उमेर, महल ६ मा मूलीको नाता, महल ७ मा आफूले मान्ने धर्म, महल ६ मा बोलिने भाषा र महल ९ मा आफ्नो नागरिकता बारे स्पष्ट किटान गर्न संकेतहरू दिएका छन् । महल नं ७ र ६ मा सतर्कता अपनाऔं :

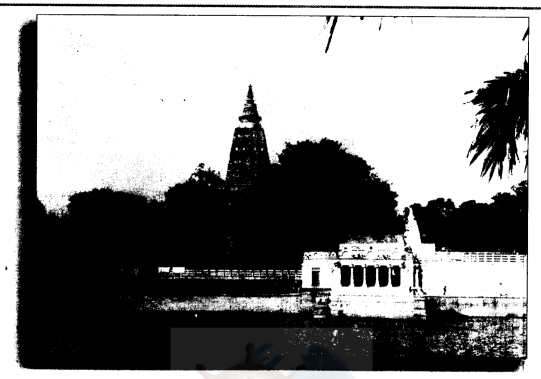
महल नं. ७ मा .....ले कुन धर्म मान्न हुन्छ ? भनी प्रश्न सोधिन्छ भने चिन्ह लगाउनेमा- हिन्दू २. बौद्ध ३. इस्लाम ४. किराँत ५. जैन ६. इशाई र ७. अन्य .....भनी उल्लेख गरेका छन्। गणकले हामीलाई सीधै क्न धर्म मान्न् हुन्छ भनी सोधिए हामी बौद्ध भन्छौं र यस्मा कुनै अप्ठ्यारो छैन। तर उस्ले चलाकी पूर्ण तवरले गणेश पूजा गर्नहुन्छ भनी सोधेमा कतिपय बौद्धहरूले पूजा गर्छौ भनी सहज उत्तर दिने हुन्छ र यस्तै नजानिंदो पारालाई उपयोग गरी त्यतिबेला हामीलाई हिन्दू भनी किटान गरीदिने हुन्छ । वास्तवमा नेपालमा धार्मिक सहिष्ण्ता अभै कायम छ। यस्को सबैभन्दा बढी लाभ हिन्द्वादीहरूले उठाई रहेका छन । सहिष्णताकै विषयलाई सवाल बनाएर पनि हामी बौद्धहरूलाई हिन्दुभनी लेखी दिने क्रामा हामी सचेत होऔं । उहिले मणिहर्ष ज्योति, र पछि गोरे बहाद्र खपांगी मगर जस्ता हामी बौद्ध हौं भन्दै नेतृत्व वर्गमा लागेकाहरूलाई नै गणकले हिन्दू बनादिए भैं सर्व साधारणलाई भव्याउन उनीहरूले सहज मानेका हुन सक्छन् । त्यसैले गणक आउँदा हामी सम्बन्धित पक्ष सतर्क भई सिकंदो पाराले हामी आफैले पनि सही तथ्यांकका लागि पहल गर्न काममा स्स्त हुन्हुन्न, मुख खोल्न पर्छ अन्यथा हामीलाई प्न: पछाडि पार्ने काम जारी रहने हुन्छ ।

यसरी नै महल नं. ८ मा १) मातृभाषा र २) दोश्रो भाषा भनी सोधनी हुन्छ । वास्तवमा यो पनि नजानिंदो पाराले ठूलो षडयन्त्र मान्न सिकन्छ । मातृभाषामा हामीले आफ्नो भाषा लेखी सकेपछि प्राय सबैले दोश्रो भाषामा नेपाली लांखने हुन्छ र भोलीका दिनमा उक्त दोश्रो भाषालाई सबैको पहिलो भाषाकै रूपमा राख्ने सुनियोजित षडयन्त्रको रूपमा यस्लाई स्वीकार्नेहरू पनि देखापरे ।

#### सही तथ्याङ्क वा मिथ्यांङ्क ?

वास्तवमा राष्ट्रीय जनगणनाको नाममा सही तथ्याङ्क लिनु नै किन ? सत्य-तथ्य प्रस्तुत नगरिने हो त तथ्याङ्क सदा मिथ्याङ्क मात्र हुन्छ । प्रत्येक १० वर्षमा गरीने राष्ट्रीय जनगणना मिथ्याङ्कमा होइन, सही तथ्यांकमा निहित हुनु जरुरी छ । सबै जातजाति, धर्म, भाषा आदिको तथ्यांक संकलन गर्दा गणक वा सम्बन्धित पक्षले मिथ्याङ्कलाई होइन तथ्याङ्कलाई बढी जोड दिन्पर्छ, जनतालाई भ्रुक्याउने कार्य गरीन् हुन्न भन्ने सवै वर्ग र समुदायको मनसाय रहेको हुन्छ । सही तथ्याङ्कका लागि राष्ट्रिय योजना आयोग वा तथ्याङ्क विभागले केन्द्र स्तरमा तत्कालै गा.वि.स, न.पा. र जि.वि.स.हरू गरी तीनवटै स्थानीय निकायहरूका बीच सक्य एवं समन्वयात्मक उपस्थिति रहेमा मात्रै राष्ट्रिय जनगणना २०५८ ले राष्ट्रले अपेक्षा गरेका सार्थकता र उपलब्धिमुलक सफलता हासिल गर्ने सम्भावनाहरू देखिन्छन्। तर सही तथ्याङ्का लागि स्थानीय निकाय र त्यसका केन्द्रीय संघ, महासंघ र सो को केन्द्रिय नेतृत्व तहलाई कहिंकतै पनि राष्ट्रिय जनगणना २०५८ को बारैमा सहयोग लिने नीतिगत छलफल गर्ने, त्यस्का समस्या र चुनौतीहरूलाई कसरी हल गर्ने– साभेदारी गर्ने भन्ने बारे प्रस्ताव अघि ल्याउने सोचसम्म श्री ५ को सरकारले राखेको छैन भनने जनगुनासोलाई हेर्दा यस्लाई हामी राम्रो संकेत मान्न सक्दैनौं । यसरी नै नवौं पञ्चवर्षीय योजनाको खाका कोर्ने योजना निर्माण गर्ने, योजना विद्हरूले यही योजना अवधिमा पर्ने राष्ट्रिय जनगणनालाई योजनाको रूपमा स्वीकार नगरेबाट नै राष्ट्रिय योजना आयोग र श्री ५ को सरकार यस निम्ति संवेदनशील छैनन् भन्ने भल्कन्छ भनी ९ चैत्र, २०५७ को नेपाल समाचार पत्रमा पदा बहादुर पौडेलले बिचार स्तम्भमा ब्यक्त गर्नुभएको छ । उपसंहार :

राष्ट्रिय जनगणनाले राष्ट्रलाई नै योजनाबद्ध तिरकाले अगाडि बढ्न समेत दिशाबोध गराउने हुंदा हामीले यस्मा आ-आफ्ना सकृय सहभागिता सतर्क एवं सजगता पूर्वक नै देखाउनु पर्ने अपिरहार्य भएको छ । हामीले आ-आफ्नो स्व-अस्तित्व पिहचानलाई बढावा दिदै सही तथ्याङ्कका लागि पहल गर्ने पर्छ । होइन भने सुनियोजित कर्ताहरू अभै हावी हुनेछन्, एकतर्फी तथ्याङ्क पुनः प्रकाशमा नआउला भन्न सिक्दैन । यस उसले हामी सम्पूर्ण बौद्धहरू तथा सम्बन्धित पक्ष सबै जागरुक एवं सजग भई अगाडि बढौं र एकपक्षीय रूपमा पक्षपात तवरले प्रस्तुत गिरने मिथ्याङ्कलाई सही तथ्याङ्कतर्फ उन्मुख गराउनमा सकृय होऔं । पिरणामतः हाम्रो सामू आउदै गरेको राष्ट्रिय जनगणना २०५६ मा हामी बौद्ध लगायत सम्बन्धित पक्षको सही मुल्याङ्कन स्वरूप सही तथ्याङ्क प्रकाशमा आउने आशा लिन सिकन्छ । ■



सिद्धार्थ गौतमले बुद्धत्व प्राप्त गर्नुभएको बोध गया स्थान र त्यहाँ निर्मित मन्दिर



८० वर्षको उमेरमा कुशी नगरको शाल उद्यानमा भगवान बुद्धको परिनिर्वाण भएका दृश्य ।

#### भोजनदान

\land मुनीन्द्ररत्न वज्राचार्य

दान बिइगुया अर्थ खः त्याग । गुम्ह मनुखं कुशलचित्त तया छुं इर्ष्या, छलकपट, लाभया आशा मयासे बिइगु दाने तःधंगु पुण्यलाई । बरु थम्ह यानागु दानया कुशल ज्यां बांलागु फल प्राप्त याइ । थौंकन्हे दानया रूप आपालं दु । भिक्षादान, शिक्षादान, अन्न दान, छुँ बुँ दान, बांलाक ज्या याइपिन्त सिरपा बिइगु दान, हीदान, थःगु अंगदान आदी थी थी दान बिइगु याना वया च्वंगु दु । दानया महिमा अपरंपार । भीगु बौद्ध पौराणिक बाखँ लुमंकेगु खःसा दानया स्थान तसकं महत्वपूर्ण ज्या च्वंगु खँकेफु । महासत्व राजां नय् मखना सितुपातु वना च्वंमह धुँयात थःगु ला चाना नका जीवन त्याग याना वंगु दु । विश्वन्तरं थः मचाखाचा दान याना छ्वंगु बाखंत दु । थजागु दानं दानया इतिहासे तधंगु महत्व केना विइ फ्गु दु ।

मनूतय्गु चित्त तसकं त:धं। थ: छम्हसिया जक नयगु मयासे करिपन्त नं नके त्वंके यायगु चित्त तया च्वनी। थथेहे करिपनिगु भलाइया लागी छु याना जिइ धयागु भावना नं तया च्वनी । थ्व भावनां हे वं छुं छुं ग्वाहालि यायत स्वया च्वनी । थ:के दुगु छुं त्याग याना दान यायत् स्वइ । थ्व हे भावनां दानया परंम्परा न्ह्याना च्वन । बौद्ध चर्याय् भिगू पारमिताया दानपारमिता तसकं तःधंगु पारमिता खः । फुपिसं फु फु थें दान याय्गु झ्वले सुयातं भोजनदान याय्गु त:धंगु दान ख: । प्राणीपिनिगु जीवने त:धंगु समस्या हे नय्पित्याइगु ख: । पित्या मलंतले वं छुं याय् फइमखु । उकें भोजन अर्थात् नय्गु त्वनेगु दान तसकं महत्वपूर्ण दान ख: । भगवान बुद्धं खुदँ तक दुस्कर तपस्या याना न्ह्यलं चा:बले सुजाता नं लुँया पात्रं क्षीर भोजन दान यात । थ्व क्षीर भोजनया बलं हे भगवान बुद्धं जीवने छगू न्हूगु अनुभूति कया बिज्यात । भगवान बुद्धं धया विज्यात "शरीरयात कष्ट बियां जक ज्ञान लाभ जुइ मखु खनी ।" भिक्षुपिनि जीवने सम्यक आजीविकाया लागी भोजनदान कायमा: । दान प्रदानया झ्वले बौद्ध उपासक उपासिकापिसं याय्गु थी थी दाने । भोजनदान तसकं महत्वपूर्ण जुया च्वंगु दु। भोजनदान गुलि महत्व दु धयागु खँय् छक्ब भगवान बुद्ध भिक्षाटन विज्याबले सुनानं छुं हे दान मब्यूबले खालि पात्र ज्वना लिहाँ बिज्याना थथे धया बिज्यात ।

> 'पित्या दकले तःधंगु रोग खः संस्कार हे परम दुःख खः

थुगु यथार्थ खँ थुइकीम्हेसित हे निर्वाणया परम सुख दइ । भिक्षुपिनि जीवने दान महत्वपूर्ण जू ।

शरीरया लागी नसा माल । भिक्षुपिनि जीवन बौद्ध उपासक उपासिकापिनिगु दानं हे जीवन निर्वाह यायुमा ।

नेपाले बौद्ध धर्मयात संरक्षण याय्त छुं संख्याय् बौद्ध भिक्ष्पिं दु । मेमेगु धर्मावलम्बी स्वया बौद्ध भिक्षुपिं बौद्ध धर्मयात च्वन्ह्याकेगुलि तसकं संवेदनशील जुया च्वंगु दु। भिक्षुपिं बुद्ध शासने च्वनाः कठोर जीवन यापन यानाः निर्वाण प्राप्त यायत न्ह्यचिला च्वन । बौद्ध उपासक उपासिकापिनिगु दान प्रदानं हे भिक्षुपिनि जीवन निर्वाह जुया च्वना । उकें धात्थेंया बौद्ध धर्म संरक्षण याइपि भिक्षुपिनिगु लागि भोजनदान याना भिक्षु संघयात ता:लाकेगु बौद्ध उपासक उपासिकापिनिगु छगू त:धंगु दायित्व ख: । दान दान हे ख: । छम्हू जािक जक थजुइमा ध्व नं दान भावनाया छगू चरण ख: । उकें सुनं भक्तजन पिसं जन्मदिन, सीपिनि नामं सुयागुं आयु आरोग्य कामना यासे, अथवा पर्व पर्वे यथा श्रद्धा तया भोजन याकेगुली तसकं पुण्य लाभ जुइ । थथे भोजन दान व परित्राण याकेत विहारे वनासां वा छैं छैं भिक्षुपिन्त सःता नं याकेज्यू । भोजन दान यायगु परम्परा नेपाले जक मखु थाइलैण्ड, बर्मा, क्याम्वोडिया, मलेशियाथें जा:गु मुलुके नं दु। थ्व पंक्ति लेखक क्याम्वोडिया च्वनाबले भिक्ष्पितं छें छें स:ता भोजन नकेगु या:गु खना । गुलिं गुलिं उपासक उपासिकापिं संयुक्त मुना: विहार विहारे भोजन नकेग् या:वइ। अभ थन भिक्ष्पिं स्वयं पात्र ज्वना छैं छैं वना भिक्षाटन या:वनी । थुगु इले भिक्षुपिन्त नयम्यूगु वस्तु भोजन समेत दान बिईगु याइ च्वंगु वस्तुयात खाम्दानी तया: यंकेगु या: । थ्व खाम्दानी ज्वनेत मचा छम्ह नं ल्यू ल्यू ब्वना हइ। तर भीथाय् थजागु भोजन दानं काय्गु चलन मखना। भिक्षुपिसं भोजन पवनी मखु, केवल छु छु बिल वहे जक ग्रहण याना काइ । सुनां छु बिल धका ब्युम्हेसिगु ख्वातकं स्वइ मखु । भोजन दान धुनेव सुवा: बिइगु याइ । थ्व सुवा: हे जीवनय् त:धंगु सुखया अनुभव जुइ। 🔳

- झिथाय् नं भोजन कया भिक्षा बिज्याइपिं दु । -सं.) विश्वशान्ति बौद्ध शिक्षालय नयाँ बानेश्वर

#### जिगु नुगलय् थ्यूगु "नुगः"

🕰 *टाजा वज्राचार्य* युवा बौद्ध समूह, येँ।

ने.सं. १९२९ पोहेंलागा ४ निसें ९ तक्क वरदेश मानन्धरजु नाप च्वनाः "नुगः" सफूया पुचः ब्वनेज्या यायेगुली फिम्ह पासापिं नापं जिनं ब्वित कायेगु ह्वताः (सु-अवसर) चूलात । थुिकया निम्तिं धर्मकीर्तिया पासापिं नापं वरदेशज्यात नं आपालं सुभाय् देछाया च्वना । थुकथं पुचः मुनाः ब्वनेगुथेंजाःगु बांलाःगु संस्कार दयेका यंके माःगु नं जिं तायेका । ब्वनागु खँय् सहलह यायां ब्वनेबले थम्हं मथूगु खँ थुइगुया नापं लुमका तयेतनं अःपुइगु जुयाच्वन । सफू भगवान बुद्धया डायरी कथं च्वयातःगु, साहित्यिक जुयाःनं भाषाया सरलतां यानाः उलि थुइके थाकु मजू । थुगु नुगः सफूया दुनेच्वंगु खं जिगु नुगले गुकथं थिल व खँ जिं कनेगु कुतः याये त्यना ।

दक्कय् न्हापां 'न्गः' सफ् ब्वने धुंकाः जिग् न्गले बुद्धया जीवनि यथार्थ कथं थुइकेग् ह्वताः चूलाःथें ताल । बुद्ध जुद्द धैग् अ:प्ग् खँ मख् धैग्ला जिं तायेकाग् खः तर जिं बिचाः यानागु कथंया पूर्वसंस्कार जक दयां मगा:, थ्गु जन्मेनं गुलि संघर्ष यायेमा: खिनं धैगु यथार्थतायात जिं थुइका । खय्तला संघर्ष धैग् साधारण जीवन म्वायेग् निम्तिनं यायेमाः । बिनाः संघर्षला सास:तक्कं ल्हाये थाकुइ धुंकूगु दु । तर बुद्धं याना बिज्या:ग् संघर्षया बारे भीसं बिचा: तक्कं यानागु मदु अज्ज धार्थे धाये माल धा:सा यायेनं फै मख् । थुकथं थाकुगु संघर्ष याना: बिया थकुगु धर्म शिक्षायात भीसं थुलि हलुकां काये मज्यु, वास्ता मयाये मज्य । भीसं बांलाक चायेका: शिक्षा ग्रहण याना कायेमा: । भीसं नेपा: मांया काय् शिद्धार्थ गौतमया नां सदां म्वाकातयेग् ज्या यायेमा: । थ्व अबले जुइफै गवले वसपोलया ज्ञान (शिक्षा) कथं ज्या याना जुइ।

शिद्धार्थं गबलेनिसें गृह त्याग यायेगु बिचा: याना बिज्यात, अवलेनिसें बुद्ध जुइ धुंका:नं जीवनकाछिं संघर्ष याना: ज्ञानया प्रचार याना बिज्यात । थौं-कन्हे (आ:) थें छुंहे कथंया संचार माध्यमत मदुगु इले थ:हे गां गां, नगर नगर, देशं दे चा:हिला: छुं क्षणहे ई सित्तिकं मछ्वसे अमृतमय धर्मया रसपान याका बिज्यात । धर्मया नामे मिखा तिस्सिना: गालय् क्वब्वाना च्वंगु इले, उगु ईया धार्मिक मान्यता कथं थ: धर्मगुरु बाहेंक मेपिनिगु खँहे

मन्यनीपिं, नगरबासि फुक्क धैथें अज्ज जुजुपिं तक्कनं धर्मगुरुया अधिने च्वना च्वंगु इले तप्यंक इमित वनाः खं न्यंकः वनेगु धैगु अःपुगु खं मखु। हानं सत्य तथ्य खंपाखें तापाःगु अन्धभक्तिइ दुनाच्वंपिन्त तप्यंक सत्य दर्शन याकेगु धइगुनं अःपुगु खं मखु। छाय्िक इपिं गुगु धार्मिक मान्यताय् दुनाच्वन व कथं इमिसं ध्व खंयात थुइका कायेगु क्षमताहे मदु धाःसां छुं पाइ मखु। थःगु अनुभवं न्हूगु खं लुइकाः समाजया न्ह्योने तयेत स्वत धाःसां 'गुगु शास्त्रं' कया हइगु, छिमि गुरु सु १ धकाः न्यंहे वैमखु। छाय्धाःसां थः धर्मगुरुपाखें दिण्डत जुइमाली धकाः ग्याः । गथे पञ्चायत काले धर्म परिवर्तन यायेमदु धयातःबलय् सरकारपाखें दिण्डत जुइमाली धकाः ग्याःगु खः।

धाथेंला उग् इले धर्म माने यानाच्वंग् हिन (कारण) हे प्रलोभन व दण्ड खना: ग्याना: ख:, थ:म्हं थुइका: मखु। प्रलोभन धैगु सी धुंका: स्वर्गे वने खनीगु व दण्ड धइग् नरक वने मालीग् खः। तर थ्व निग्या हनि माने याना च्वंग् धर्मनं अन्धविश्वासय् आधारीत ज्याच्वन गुगु धर्म यानाः मचायुकं दःखसी मालीग् अज्ज धाय् नरक वने मालीग् खः । छाय्धाःसां इमिसं माने याना च्वंग् धर्म धइग्हे शारीरिक कष्त बीग्, हिंसा (बलि) व अन्न नास जुइग् यज्ञादि ख: । धर्मया नामे मिखा तिसिना: इश्वरयात विश्वास यायेग् व धर्मग्रुयात त्व:ताबिल (जिम्मा लगे याना बिल) धायव थ:महं छं याना च्वने म्वा:ल, न्ह्यागुया:सां जिल धइथें बिचा:याई। थजा:ग् इले छुगुहे जक उपाय द-"िक धर्म गुरुपिन्त हे थ:पाखें साले माल कि मखुसा महाजन, जुजुपिन्त थ:पाखें सालेमाल । थथे जुसाहे जक थ:म्हं प्राप्त याना कयाग् शिक्षा (धर्म) प्रचार याये फै" धइग् तायेका बिज्यात । छाय्धाःसां थथे जुल धाःसा साधारण मनूतय्सनं विचाः याइकि-"थ्व बाला:गु धर्म जूग्लिंहे थपाय्च्व: त:धंपिं मान्यवरत व संघय् द्वाहां वंगु जुड़ । थ:गु श्रीसम्पत्ति फ्कक त्याग याना: प्रव्रजित जूवंगु धाथेंहे उत्तमगु धर्म ज्इ" धइग् भा:पिया: इपिनं अवश्य द्वाहाँ वइ ज्इ धइग् बिचा: याना: थुलि अ:पुक भगवान बुद्धं धर्मया रसपान याका बिज्यात मानौं सुना:नं छुवया ह:गुथें मो मो मनूत

द्वाहाँवल । बुद्ध धर्मे मेमेगु धर्म स्वयाः बिस्कंगु पहः दु, सी धुंका दैगु फल धकाः पियाच्वने म्वाः थनया थनहे प्राप्त जुइ, थुइका काये अःपु, जातिय भेदभाव मदु, न्ह्याम्हेसिगु निम्तिनं कल्याणकारी जूगुलि यानाः हे थुकथं मनूत द्वाहाँ वःगु खः ।

भगवान् बुद्धया संघे गुलि मनूत द्वाहाँ वल उलिहे पंगःतः थाकुगुपन नं दयावल । उकिसनं भिक्षुनी संघनं दयाव:बले संघयात क:घाय्नं थाकुयावल अले ई व परिस्थितियात ल्वय्क विनय्नं दय्कु-दय्कुं वनेमाल । भगवान् बुद्धया शिष्य जुइवं फुक्कं सभ्यहे जुइमाः धयागुला मखु । थुकय् उपमा बियात:गुनं पाय्छिहे जू कि-'वामा पी बलय् घाँय्मानं बुयावइ ।' अथेहे संघे नं अग्र श्रावकपिंनं दु असभ्य व कच्चापिं श्रावकपिंनं । तर मेमेगु धर्मेथें सुं धर्मगुरु वा इश्वरया शरण वनेवं फुक्कं उद्धार जुइ धाय्थें मखु । सुनानं सुइतं उद्धार याना बी धयां उद्धार जुइ मखु । उद्धार जुइगु ज्याला थ:महं हे यायेमा: । भगवान बुद्धं धया बिज्या:गु दु- "सु धर्मया शरण वन वहे जिगु शरण वोगु जुइ !" बुद्ध जीवनया अन्तिम क्षणे ध्वनं धया बिज्या:गु दु कि - "आनन्द, जि मदय्धुंका: जिं कना थकागु विनय शिक्षायात हे छिमिसं गुरु भा:प्यु, जीवन उन्नतिया निम्तिं, सुख सीया निम्तिं ज्वलंत (सामग्रीत) बिया थकागु दु वहे कथं मनुष्य जीवन सार्थक या।"

थुकथं बुद्धं व्यक्ति विशेषयात मखुिक धर्मयात जोर बिया बिज्यात । खंय् स्वया: नं ज्याय् बः बिया बिज्याइम्ह बुद्धं थःत मार्ग प्रदर्शक, छम्ह कल्याण मित्र कथं जक कना बिज्याःगु दु। व लंय् न्ह्याःवनेगु थःगु ज्या खः । बैद्यया ज्या ल्विगतय्त वासः यायेगु खः । संसार मानसिक ल्वचं ग्रस्त जुयाच्वंपिं ल्विगतय् छुँ खः । इमिसं परोपकारी बैद्ययात म्हमस्यू उिकं ब्वःबीफु, दुर्व्यवहार नं यायेफु तर बैद्यं अजाःगु खँयात च्यूताः मतसे ल्विगतय् वासः यानांतुं च्वनी । उकथंहे बुद्ध थःनं छम्ह परोपकारी बैद्य समान जुया बिज्यात ।

बुद्धं प्राणि मात्रया कल्याणया निम्तिं अनमोल रत्न त्वःता थका बिज्यात । लिपा थ्यंकया खँयात बिचाःयानाः धर्म ल्यंका तयेगु निम्तिं संघ स्वना बिज्यानाः तालिम बीगुया नामं अन्धकारे दुनाच्वंपिन्त जतिं खय्केगु निम्तिनं जीवनकाछिं थःत प्याना बिज्याःगु खः । धन्य खः वसपोल गुम्हसियाँ थःत धर्म सेवक (निरपेक्ष सेवक) जुइमाः धकाः ताय्का बिज्यात । तर धाथें सुखनं थुकेहे दुगु जुयाच्वन, मेपिनिगु सुख खनाः गुगु सुख थःत प्राप्त जुइ व सर्वोत्तम जू । थ्व अनुभव याना स्वयेगु खँ खः । मखुसा शिद्धार्थ गौत्तमयात भौतिक सुखया छु किम ? जुजु जक जुया च्वनेगु खःसा चक्रवर्ति जुजु जुइगु तक्क क्षमता दुम्ह खः । चक्रवर्ति हे जुयाच्वंसाँ दुःखंला मु जुइ फइगु मखु । अथे जूगुलिं थजाःगु दुःखं सदांया निम्तिं मुक्त जुइगु निम्तिं गृह त्याग याना बिज्यानाः मालेज्या याना बिज्यात । अले सफलता प्राप्त यानाः बुद्ध नं जुया बिज्यात ।

भीसं बुद्ध जीवनीपाखे अथें बिचाः याना स्वये बले गुलि अःपुक बुद्ध जुया बिज्याःगुथें च्वं । प्यंगू निमित्त खनाः गृह त्याग याना बिज्यात, पूर्व संस्कारया बलं खुदँ तक्क दुष्कर तप च्वनाः बुद्धत्व लाभ याना बिज्यात । तर पिनें खनेदुगु गुलिनं थाकुगु पन खः, व स्वयाःनं थाकुगु धैगु मार विजय यायेगु नं खः । पिनें वैगु मार स्वयाः नं थः दुनेया मारहे मुख्य जुयाच्वन । गुम्हेसित काचाक्क खँकेहे फैमखु, गुगुं इले तप्यंक बिरोध याःवइसा यक्व अवस्था अजाःगुनं वः कि मार नं थः मित्र समान खँ सय्काः तर्क बियाः मखुथेंन्यंक थःगु उद्देश्यपाखें फहीके यंकेयो । थ्व भीसं थःगु जीवने भोगे याना च्वनागु खँ जूसाँ भीसं चायेके जक मफया च्वंगु खः । भीत मारयागु खँहे पाय्छिथें ताय्फु । थजाःगु इले भीसं वाःचायेकाः थःगु आज्जुइ थ्यंकेगु निम्ति थःगु बिचाः महीकुसे (अडिग जुयाः) न्ह्याःवने फयेके माः ।

अथे धइगु मनयात क्वातुकेगु खः, ध्व धइगु हे मनयात बसे तयेगु खः। ध्वहे बुद्धया मू शिक्षा नं खः। मनयात बसे कायेफत धाय्व मारयात बिसिकेत छुं थाकुइ मखु। तर भी मनया बसे लाना च्वन, मनयात यत्थे याका च्वना। उकेंहे भीसं दुःखसी मालाच्वंगु खः। बुद्धं मनया खँयात कयाः यक्व थासे यक्व कथं उपदेश बिया बिज्याःगु दु। धम्म पदया न्हांपागु वर्गय् मनयात कयाः थथे धयातःगु दु-

#### "मनोपुब्बङ्गमा धम्मा ... ... ... ... ... चक्कंव वहतो पदं॥॥।

न्ह्याग्गु अवस्थाय्नं मन न्हापलाक्क वनीगु जूगुलिं मनहे मुख्य जुल । मिभगु नियतं खँ वा ज्या या:म्ह मनूया ल्यू ल्यू गाडा सालीम्ह दाँहया ल्यू ल्यू झ्यातुगु घ:चा: तुला वैगुथें दु:ख ल्यू ल्यू वइ ॥१॥ अथेहे- ... ... ततो नं सुख मन्वेति-छाया'व अन पायिनी ॥२॥

.....भिंग नियतं खँ वा ज्या या:म्ह व्यक्तियात थ:लिसे वइग् किपाल् समानं याउँक सख ल्य ल्य वइ ॥२॥ ध्व बुद्धया धापूयात बालाक द्वाला: स्वल धाःसा मनंहे ज्या याका च्वंग् भीसं खंकेफ् । यदि भीसं थ:ग् जीवने स्खया इच्छा यानाग् ख:सा मनयात थ: यत्थे त्व:ता मतसे थम्हं कयच्यानाः थ:ग जीवने सख हयेग् ज्या यायेमा: । दु:खया पुसा प्यू जुइम्ह मनयात थ: यत्थे उखे-थ्खे वके मव्यसे चिना तयेग् (मनयात बसय् तयेगु) निम्तिं ध्यान भावनाया आवश्यक जु । नगः सफ्या उपलव्धी वा विशेषता धइगु थ्व सफ्तिइ स्वाभाविकता खनेद् । मनुष्ययात मनुष्य कथं म्हसीकेग् कुत: जूगु दु । थजा:गु खँ उगु सफु ब्वनेबलयु सीके फइ। थ्व बाहेकनं भीसं थ:ग मनयात ची मफग हिनं वैग मारं गुकथं लँ पंवय्य: अले छुंनँ कथं जीवनय् वइग् मार लिसे गुकथं सामना यायेमा: धैगु हे मू शिक्षाकथं कायेफ् ।

उकथंहे त्याग भावनाया खँयातनं कायेफु । थौं-कन्हे हिलमे (संसारे) न्यंकहे गुगु घुसखोर, किमशन तन्त्र, लोभ लालचं भय्बिया च्वंगु दु । ध्व फुक्क त्याग भावनायागु शिक्षाया अभाव, मार व स्वार्थया बसे लाःपिं जुयाः हे थजाःगु दुर्दसा भोगय् याना च्वने माःगु खः । ध्वहे हुनि खः थौं संसारे अशान्ति न्यना वना च्वंगु । इमिगु निम्तिनं थुगु नुगः सफूपाखें भिंगु ज्या खँया निम्ति, शान्तिया निम्ति धःत वैगु मान पदवी व लोभ आदि नं त्याग याये फयेके माः धइगु खँ स्यना काये फु । नाप यदि छुनं बांला: गु ज्याखँय् बांला: धका: खँ जक ल्हाना जुइगु मखुकि व्यवहारे नं छ्रचला वनेमा: अले माला वन धा:सा तन, मन, धनं फुकथंया त्याग भावनानं दयेके मा:।

जिगु नुगले ध्यूगु मेगु खँ धइगु समानताया नीति खः । बुद्धं तःमिपिं मनूतय्त थःगु संघे दुध्याकूगुयात कया- 'मेपिं मनूतय्त धर्मय् आकर्षित यायेत' धकाः च्वय् धाये धुन । तर ध्व स्वयाःनं मुख्य खँला सामाजिक अशान्तिया हुनि जुयाच्वंगु मध्ये छुगू हुनि तःमि चीमिया भेद भावयात मदयेकेगु निम्तिं खः । दास जुया च्वंपिन्त दासतां मुक्त यायेत खः । अथे धकाः थौं कन्हय्या सरकारं कमैया मुक्त यायेगु धकाः उखेनं मलाः थुखेनं मलाः जुइक नये-त्वनेगुनिसें पुनेगु च्वनेगु निम्तिं समस्या जुइगु कथं मखु । सु-व्यवस्थित कथंया जीवन न्ह्याकेत खः । बुद्धं थुके धयातःगु दु- "जितः मिपिनिगु छुँ खालि यायेत स्वया, ध्व याःसाहे जक चीमिपिनिगु छुँ वालि यायेत स्वया, ध्व याःसाहे जक चीमिपिनिगु छुँय् नयेगु ध्यनी । थुकथं सम्पत्तिया विभाजन यानाः विलासिताया संख्या महो याये माःग् दु।"

संसारे शान्ति स्थापना यायेगु निम्ति बुद्धं हरेक क्षत्रे लिपा थ्यंकया बिचाः यानाः तःधंगु योगदान बिया बिज्याःगु दु। वसपोलया थ्व योगदानयात पाय्छि कथं भीसं थःगु जीवने छचला यंके माः । बुद्ध, धर्म व संघयात पाय्छि कथं थुइका कायेगु निम्तिं "नुगः" (नेपालीं "तथागत हृदय") सफ्तिं यक्वहे ग्वहालि याःगु ताय्का। थ्व सफू यक्व न्हापा पिथना तःगु खः, आः हानं पिथने माःगुथें नं ताय्का च्वना। भवत सब्ब मंगलं।

#### बुद्धको स्टारिस

'सब्ब पापस्स अकरणं, कसलस्स उपसम्पदाः, सचित्त परियोदपनं एतं बुद्धान सासनं'

अर्थ- 'कुनै प्रकारका पापकर्म नगर्नु, कुशल (राम्रो) काम गर्नु र आफ्नो चित्तलाई परिशुद्ध राख्नु ।'
Not to do Evil, To Cultivate Merit, To Purify One's Own Mind.
भावार्थ- पाप कर्म नगर्देमा पुग्दैन र कुशल कर्महरू मात्र गरेर पिन पुग्दैन । मुख्य कुरो त आफ्नो चित्त शुद्ध हुनुपर्छ । - बुद्ध

#### with best compliments



H.O. cum Press: Gha 2-260 Naxai, Nagpokhari, Kathmandu Tel.: 434 850, 434 753, Fax: (977-1) 433929 • E-mail: neppress@info.com.np

Business Office: 6/598 Shukra Path, New Road, Kathmandu • Tel.: 259032, 259450, Fax: (977-1) 258678

#### धर्मकीर्ति अध्ययन गोष्ठीको शनिवारीय कक्षा

#### धर्म र व्यवहार

२०५७ चैत्र १९ गते । रिपोर्टर चिनीकाजी महर्जन । कक्षा संचालक - श्यामलाल चित्रकार

यसदिन "धर्म र व्यवहार" विषयमा चर्चा गर्नुहुँदे श्री सुवर्ण शाक्यले भन्नुभयो- "धर्म भनेको व्यवहारमा प्रयोग गर्ने राम्रो बानीलाई भिनन्छ । हुनत धर्मको नाममा थुप्रै विधि विधान अंगाली राख्ने व्यक्तिहरू पिन नभएका होइनन् । तर धर्मलाई सुन्ने र हेर्नेमा मात्र सिमित राखेर पुण्य प्राप्त हुने होइन । पूजा विधिलाई पिन धर्म भन्ने गरिन्छ तर पूजा किन गरिन्छ भन्ने कुरा नै बुझ्न सकेन भने त्यस कार्य अन्धविश्वासी बन्ने छ । त्यसैले हामीले धर्मलाई राम्ररी बुभेर अनुशासित बनी त्यसलाई पालन पिन गर्न सकेमा मात्र हामीलाई पुण्य प्राप्त हुनेछ ।

भगवान् बुद्धले भन्नुभएको छ- मैले सिकाएको शिक्षा बुझ्न सक्ने व्यक्तिलाई मात्र हो । बुझ्न नसक्ने व्यक्तिलाई होइन । त्यसैले हामीले आफ्नो व्यवहारमा जित पिन कार्य गरिन्छन्, तिमीहरूलाई राम्ररी बुभेर मात्र प्रयोग गर्न पर्छ ।

अरुलाई शान्त पार्न पहिला आफ्नो मनलाई शान्त पार्न सक्नु पर्छ । हामीले आफ्नै व्यवहारले गर्दा दु:ख भोगिरहनु पर्ने हुन्छ । त्यसैले हामीले व्यवहारिकताको नाममा कट्टर बन्न हुँदैन । अनि सुधारको नाममा पिन कट्टर बन्न हुँदैन । सकेसम्म हामीले धर्मको नाममा नचाँहिदो कार्य गर्न हुन्न र सरल जीवन यापन गर्नु नै सही रूपले धर्मलाई व्यवहारमा प्रयोग गर्ने कार्य हुनेछ ।

#### बद्ध धर्ममा महिलाको स्थान

२०५७ चैत्र २५ गते। रिपोर्टर- विमला। यसदिन धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठीका सदस्य सुमन कमल तुलाधरले बुद्ध धर्ममा महिलाको स्थान विषयमा कक्षा लिन् भएको थियो।

उहाँले भन्नुभयो आजभोली मानव अधिकार र बाल अधिकारको विषयमा विशेष चर्चा भइरहने गरेको छ । बुद्ध शिक्षा अनुसार पुरुष र महिला विच भेदभाव गर्न हुन्न । उहाँले पुरुष र महिलाहरूलाई समान स्थान दिनु भएको छ ।

तर अशिक्षा र स्वार्थपूर्ण व्यवहारले गर्दा हाल पिन महिलाहरू माथि शोषण भइराखेकै देखिन्छ । तर कुनै स्वतन्त्र विचारधाराका शिक्षित व्यक्तिहरूले महिलाहरूलाई सम्मानपूर्वक उचित दर्जामा राखिएको पिन नपाइने होइन । उदाहरणको लागि धेरैजसो नेवार समुदायमा विवाह, व्रतवन्ध, जन्म मरण कार्यमा छोरीले नै गर्नु पर्ने काम छुट्टाई उनीहरूलाई विशेष स्थान दिइएको पाइन्छ । धेरैजसो बुद्ध धर्मावलम्बीहरूको समाजमा विधवा आइमाईले चाहेमा दोश्रो विवाह गर्न सक्छ ।

बुद्धकालिन समयमा बुद्धले भन्नुभएको छभिक्षु, भिक्षुणी, उपासक, उपासिका बुद्ध शिक्षाका चार
पाडग्राहरू हुन् । ती चार पाडग्राहरूमध्ये एक पाडग्रा
मात्र दुर्वल भएमा धर्मको रथ अगाडि बढ्न सक्दैन । यस
कथनबाट प्रष्टाउँदछ, भिक्षुहरूको जित महत्त्व छ,
भिक्षुणीहरूको पनि त्यित्तिकै महत्त्व छ । उपासकहरूको
जित महत्त्व छ, उपासिकाहरूको पनि त्यित्तिकै महत्त्व
रहेछ । तर स्वार्थी व्यक्तिहरूको बाहुल्य भएपछि बुद्धको
यस सही कथनलाई पनि बंग्याएर आफ्नो स्वार्थ पूर्ति गर्न
पछि परेका छैनन् । एकजना राजा आफ्नी महारानीले
छोरी जन्माइन् भन्ने समाचारले दुःखी बनी बुद्ध समक्ष
बिसरहँदा बुद्धले भन्नुभएको थियो-

"छोरीलाई पनि छोरालाई जस्तै शिक्षा दिई तालिम दिन सक्यौं भने त्यही छोरीले पनि छोराले जस्तै राजकाज सम्हाल्न सिक्छन्।"

त्यसैले हामीले अध्ययन गोष्ठीमा आएर बुद्ध शिक्षालाई माथिल्लो तहबाट मात्र नभई भित्री तहसम्म कोट्याउँदै अध्ययन गर्नुपरेको छ । भिक्षुहरूकोभन्दा भिक्षुणीहरूको नियम बिंढ देखाइएको छ । त्यसैले यसलाई बुद्धकालीन हो या पिछ कुनै कट्टरपन्थी संकुचित विचारधाराका व्यक्तिहरूले थपेका हुन् ? अध्ययन गर्न लायकको करो हो यो ।

हामीलाई स्कुलको शिक्षाले मात्र पुग्दैन । धर्मको शिक्षा पनि आवश्यक छ । किनभने धर्मको शिक्षामा मानवतावादी छ ।

#### आय आर्जन विषयमा बुद्ध शिक्षा

२०५७ फागुन २७ गते । यसदिन वक्ता श्यामलाल चित्रकारले आय आर्जन विषयमा बुद्ध शिक्षा बिषयमा बोल्नुहुँदै भन्नुभयो - "आय आर्जनको अर्थ धन कमाउनु हो ।" बुद्ध शिक्षा अनुसार मानिसले आफ्नो आधारभूत आवश्यकताहरू (भोजन, लुगाफाटा, औषधी र आवास)को लागि जित पिन आय आर्जन गरिन्छ ती आयबाट केही रकम कटौती गरी दान पुण्य कार्यको लागि आफ्नो व्यवसायमा लगानी गर्नको लागि र आफूलाई भविष्यमा भइपरिआउने खर्चको लागि पनि छुट्टाउन सक्नु

पर्छ । यसरी आफ्नो आयलाई बाँडफाँड गरी खर्च गर्न सकेमा मात्र धनको सही सद्पयोग भएको ठहरिन्छ । भने यसलाई आयको बाँडफाँड गर्ने तरिका मान्न सिकन्छ ।

अब आय आर्जन गर्ने विषयमा पनि बद्धले दिन्भएको शिक्षाबारे जानकारी लिऔं । बद्धले भन्न भएको छ,- "मानिसहरूले धन कमाउनको लागि प्रयोग गर्न नहुने व्यापारहरू यसरी छन्- लाग् पदार्थ, मादक पदार्थ, हिंसा गर्ने नियतले विष, दास दासी, मार्नका लागि पश्, मार्नका लागि धारीलो शस्त्र अस्त्र, आदि । यी बाहेक सेवामूलक व्यवसायहरू जस्तै, डाक्टर, इन्जीनियर, शिक्षण पेसा कार्यालयको नोकरी तथा अन्य व्यापार व्यवसायमा लागि आय आर्जन गर्न सिकन्छ ।

बुद्ध शिक्षा अनुसार व्यापार व्यवसायमा सफलता प्राप्त गर्नका लागि व्यापारीमा यी गणहरू हन अनिवार्य छ - क्शाग्र ब्द्धी र अमूल्य ज्ञान, व्यावहारिक ज्ञान, नम्र बोली, स्वच्छ मन र इमान्दारीता, अन्चित र मीसावट काम नगर्ने, अरुको शोषण नगर्ने बजारको उचित व्यवस्थाबारे राम्रो ज्ञान आदि।

यसरी नै ६ वटा कारणहरूले गर्दा मानिसहरूको धन नाश हुन्छन्- स्रापान गर्नाले, कुवेलामा घुम्ने बानी, नाचगानमा भूलने बानी, चित्त प्रमादी हुने, ज्वातास खेलने बानी, कमित्र संगको संगत गर्नाले र अल्छी बानी आदि।

यसरी बृद्ध शिक्षा अध्ययन गरेर हेर्दा हामीले यही भन्न सक्छौं, मानिसले स्वच्छ र इमान्दारीपूर्वक धन कमाई त्यसको सही तरीकाले बाँडफाँड गरी निर्दोष पूर्वक जीवन बिताउन जान्ने व्यक्तिले मात्र आफ्नो जीवनको सही सख उपभोग गर्न सक्नेछ ।

बनेपा बाल आश्रम ध्यानकृटीलाई आर्थिक सहयोग • नियुत मान सिंह तुलाधर रु. १०००/-आभास मान सिंह त्लाधर नागपोखरी, नक्साल।

प्राप्ताखरा, प्रयुक्त ।

प्रमुम्भ्यम्प्रमुम्भ्यम्प्रमुम्भ्यम्प्रमुम्भ्यम्प्रमुम्भ्यम्प्रमुम्भ्यम्प्रमुम्भ्यम्प्रमुम्भ्यम्प्रमुम्भ्यम्प्रमुम्भ्यम्प्रमुम्भ्यम्प्रमुम्भ्यम्प्रमुम्भ्यम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्प्रमुम्भयम्परमुम्भयम्परमुम्भयम्परमुम्भयम्परमुम्भयम्परमुम्भयम्परमुम्भयम्परमुम्भयम्परमुम्भयम्परमुम्भयम्परमुम्भयम्

#### धर्मकीर्ति पत्रिकाको विशेष सदस्यहरू

पत्रिकाको विशेष धर्मकीर्ति सदस्यहरूको नामावली (२०५६ को ऋ. सं. ३२२ सम्म २०५७ साल वैशाख पूर्णिमाको अंकमा प्रकाशित भइसकेको छ । २०५७ सालको विशेष सदस्यहरूको नामावली :-

| -   जिस्न विस्ति विस्ति विस्ति विस्ति । |                             |                       |         |  |  |  |  |  |  |
|-----------------------------------------|-----------------------------|-----------------------|---------|--|--|--|--|--|--|
| क.सं.                                   | नाम                         | ठेगाना                | रकम रू. |  |  |  |  |  |  |
| ३२३                                     | कृष्ण माया डंगोल            | वट्, काठमाडौं         | १००५/-  |  |  |  |  |  |  |
| ३२४                                     | श्रीमती तिर्थतारा तुलाधर    | कालिकास्थान, काठमाडौं | 9000/-  |  |  |  |  |  |  |
| ३२५                                     | राजेन्द्र वजाचार्य          | बुबहाल, ल.पु.         | 9000/-  |  |  |  |  |  |  |
| ३२६                                     | तेजवज्र वज्राचार्य          | क्वालखुं ल.पु.        | 9000/-  |  |  |  |  |  |  |
| ३२७                                     | पूर्णराज शाक्य              | नागबहाल ल.पु.         | 9009/-  |  |  |  |  |  |  |
| ३२८                                     | न्हुच्छे मानन्धर            | भक्तपुर               | 9009/-  |  |  |  |  |  |  |
| ३२९                                     | सानु किरण श्रेष्ठ           | न्हैकन्तला, काठमाडौं  | 9070/-  |  |  |  |  |  |  |
| <b>३३</b> ०                             | बेखारत्न राजकर्णिकार        | सातदोबाटो             | १००५/-  |  |  |  |  |  |  |
| <b>३३</b> 9                             | हेरादेबी शाक्य              | हखाः ल.पु.            | 9090/-  |  |  |  |  |  |  |
| ३३२                                     | लतनारायण महर्जन             | यंगाल टोल             | 9000/-  |  |  |  |  |  |  |
| 333                                     | उत्तम दास-तुलाधर            | <b>ठमे</b> ल          | १०५०/-  |  |  |  |  |  |  |
| 338                                     | मनोहरा शाक्य                | वकुवहाल ल.पु.         | 9000/-  |  |  |  |  |  |  |
| ३३४                                     | विद्यालिक्ष्म शाक्य         | नागबहाल ल.पु.         | 9000/-  |  |  |  |  |  |  |
| ३३६                                     | रुद्रबहादुरं विश्वकर्मा     | स्याङजा               | 9000/-  |  |  |  |  |  |  |
| ३३७                                     | ज्ञानदेवी तुलाधर            | लालदरवार              | 9900/-  |  |  |  |  |  |  |
| ३३८                                     | निलशोभा तुलाधर              | पुल्चोक ल.पु.         | 9000/-  |  |  |  |  |  |  |
| ३३९                                     | रुपज्योति कंसाकार           | केलटोल                | 9000/-  |  |  |  |  |  |  |
| 380                                     | भरणमान शाक्य                | जोरगणेश               | 9000/-  |  |  |  |  |  |  |
| 389                                     | शोभालक्ष्मी वज्राचार्य      | क्वा:बहाल             | 9000/-  |  |  |  |  |  |  |
| ३४२                                     | ब्रेशबहादुर खड्गी           | दमाई टोल              | 9070/-  |  |  |  |  |  |  |
| 383                                     | निलकाजी शाक्य               | वटोली                 | १००५/-  |  |  |  |  |  |  |
| 388                                     | भिक्षुणी धम्मदिन्ना         | धर्मकीर्ति विहार      | 900X/-  |  |  |  |  |  |  |
| ३४५                                     | भिक्षुणी अनुपमा             | धर्मकीर्ति विहार      | 9099/-  |  |  |  |  |  |  |
| ३४६                                     | सूर्यमाया शाक्य             | न्यूरोड, काठमाडौँ     | १००५/-  |  |  |  |  |  |  |
| ३४७                                     | तारादेबी मानन्धर            | भोटेबहाल, काठमाडौँ    | १००५/-  |  |  |  |  |  |  |
| ३४८                                     | शान्ति शिक्षा मन्दिर मा.वि. | काठमाडौँ              | 9000/-  |  |  |  |  |  |  |
| ३४९                                     | परोपकार आदर्श हाईस्कूल      | काठमाडौँ              | 9000/-  |  |  |  |  |  |  |
| ३५०                                     | गणेश आवासिय मा.वि.          | काठमाडौँ              | 9000/-  |  |  |  |  |  |  |
| ३५१                                     | भुनु नानी मानन्धर           | लाजिम्पात             | १००५/-  |  |  |  |  |  |  |
| ३५२                                     | पेमा श्रेष्ठ                | ज्याठा, ठमेल          | 9090/-  |  |  |  |  |  |  |
|                                         |                             | L                     |         |  |  |  |  |  |  |

#### धर्मकीर्ति विहार स्वास्थ्य उप-कमिटीको आर्थिक विवरण

#### २०५७ साल बैशाख देखि फागुन सम्म

| आम्दानी    |                                 |    |          | <u>खर्च</u>                          |    |                 |
|------------|---------------------------------|----|----------|--------------------------------------|----|-----------------|
| ٩          | स्वास्थ्य कोषबाट ब्याज निकालेको | ₹. | 90,0001- | ओखरपौवा क्याम्प                      |    |                 |
| ₹.         | केयर एण्ड फेयर, पुल्चोकबाट      |    |          | औषधि खरिद                            | ₹. | ९,११४।-         |
|            | ओखरपौवा क्याम्पको निम्ति सहयोग  | ₹. | 95,0001- | भोजन तथा जलपान                       | ₹. | ४,5२०।-         |
| ₹.         | बिरामी नाम दर्ता शुल्क          | ₹. | २,२८६।-  | यातायात                              | ₹. | ६,०००।-         |
| ٧.         | चन्दा                           | ₹. | 9001-    | तुल                                  | ₹. | २,७०।-          |
| <b>X</b> . | डेण्टल क्याम्पको विरामीको       |    |          | प्रेशिकप्सन पायद                     | ₹. | ६,७५।-          |
|            | नाम दर्ता शुल्क                 | ₹. | ६४०।-    | फोटोग्राफी                           | ₹. | ६,६१।-          |
|            | .                               | ₹. | ३१,०२६।- | विविध (ब्याट्री, टिशु पेपर, फोटोकपी) |    |                 |
|            |                                 |    |          | = ज्याला                             | ₹. | ९,५६।-          |
|            |                                 |    |          | डेण्टल क्याम्पमा खर्च                | ₹. | <b>૧,</b> ७०।-  |
|            |                                 |    |          | नियमित क्लिनिकमा                     |    |                 |
|            |                                 |    | RU       | डाक्टरलाई यातायात खर्च*              | ₹. | २,७००।-         |
|            | i                               |    |          | स्वास्थ्य सहायकलाई यातायात खर्च      | ₹. | 9,3001-         |
|            |                                 |    |          | जलपान                                | ₹. | १,४३०।-         |
|            |                                 |    |          |                                      | ₹. | २८,०९६।-        |
|            |                                 |    |          | नगद मौज्दात                          | ₹. | <b>२,९३</b> ० - |
|            |                                 |    |          |                                      | ₹. | ३१,०२६।-        |

🛨 कार्तिक महिनाभन्दा अगाडि धम्मवती गुरुमाँले प्रदान गर्नुभएको छ ।

#### गतिविधि

- नियमित क्लिनिकबाट जम्मा ३११ विरामीको परिक्षण तथा औषधि वितरण ।
- जेष्ठ ७ गते पिपल्स डेण्टल कलेजको सहयोगमा आयोजित क्याम्पमा ७९ विरामी जाँच ।
- असोज ७ गते ओखरपौवा कागती गाउँमा आयोजित क्याम्पमा ४६० विरामी जाँच तथा औषधि वितरण ।
- २०५६ साल माघ/फागुन बिच लुम्बिनीमा स्वास्थ्य शिविर प्रस्तावित ।



"सुमार्गमा लागेको चित्तले आफूलाई जित उपकार गर्दछ, त्यित उपकार बाबु, आमा र कुदुम्बले समेत् गर्न सक्तैनन् ।" - धम्मपद

#### धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठीको वार्षिक प्रतिवेदन

बु.सं. २५४४, ने.सं. १९२९ चिल्लागा ८ वि.सं. २०५७ चैत्र ४ गते, शनिवार प्रस्तुतकर्ता : इन्द्र कुमार नकर्मी, सिचव : धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठी

२०२८ जेन्ठ ७ गते शुक्रवार (सन् १९७१ मे २९ तारीख) का दिन ३० जना युवाहरूले ४ वटा मुख्य उद्देश्य लिएर स्थापना गर्नुभएदेखि आजसम्म पिन निरन्तररुपले आफ्नो उद्देश्य अनुसार निरन्तर कार्य संचालन गरिराख्न सक्नु प्रत्येक सदस्यहरूको सहयोगको प्रतिक हो। प्रत्येक सदस्यहरूको अध्ययन गोन्छी प्रतिको मायाले नै यस गोन्छी जिवित भईरहेको होला। यसरी गोन्छीलाई सफल पारी राख्ने कममा २०५६ चैत्र २६ गते शिनवार यस धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोन्छीको नयाँ कार्य सिमितिको पुनरगठन भई उक्त कार्य सिमितिले यस वर्ष २०५७ को लागि कार्यक्रम तय गरी सोही अनुसार प्रत्येक सदस्यहरूको सहयोगबाट कार्यान्वयन भएको छ। जुन कमशः यस प्रकार छन्।

- 9. धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठीको स्थापना कालदेखि आजसम्म पिन धर्मानुशासक हुनु भई आवश्यकता अनुसार सुभाव सल्लाह दिनुभई यस गोष्ठीलाई आजको स्वरूप दिनुमा विशेष योगदान पुऱ्याउनु भएका श्रद्धेय भिक्षु अश्वघोष महास्थिविरलाई नेपालमा बुद्ध-शासन वा बुद्ध-धर्म, बौद्ध सँस्कृति एवम् बौद्ध दर्शनलाई जनमानसमा पुऱ्याउने कार्यमा बर्षेदिखि आफूलाई समर्पित गर्दै आइरहनु भएकोले सो कार्यलाई कदर गर्दै २०५६ चैत्र ६ गते आईतबारका दिन म्यानमार सरकारले "अग्ग महा सद्धम्म जोतिक धज" उपाधिले विभूषित गरिएको उपलक्ष्यमा यस गोष्ठीले २०५७ बैशाख ३ गते शनिवार सदस्यद्वय श्रीमती डा. सुमनकमल तुलाधर र श्रीमती लोचनतारा तुलाधरको संयोजकत्वमा "अभिवादन कार्यक्रम" सम्पन्न गरियो।
- २. २५४४ औं बैशाख पूर्णिमा एवम् धर्मकीर्ति विहारको ३५ औं र धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठीको २९ औं वार्षिक उत्सवको उपलक्ष्यमा जम्मा ३७ जना सदस्य उपासक र उपासिकाहरूले आफ्नो अमूल्य रगत दान दिने कार्य २०५७ बैशाख ३९ गते शनिवार सदस्य श्री स्वयम्भूरत्न तुलाधरको संयोजकत्वमा सम्पन्न भयो। स्मरण रहोस् हामीले यसरी रक्त दान कार्यक्रम बिगत १७ वर्ष देखि अटुट रुपमा संचालन गर्दे आइरहेका छौं। यसरी रक्तदान कार्यक्रमलाई सुचार रुपले सञ्चालन गर्दे

लानको लागि श्री स्वयम्भूरत्न तुलाधरले गर्नु भएको योगदानलाई हामीले बिर्सन सक्दैनौ ।

- ३. पुष्प पूर्णिमा एकदिन मात्र हामीले भव्य रूपमा नमनाई अभ बढि त्रिरत्न गुण स्मरण गर्ने र बुद्ध शिक्षालाई अध्ययन मनन गर्ने अवसर प्राप्त गर्नको लागि २०५७ जेष्ठ ४,५ र ६ गते गरी तीन दिनसम्म लगातार बिहान बुद्ध पूजा सम्पन्न गरियो । अबदेखि हामीले यसरी दिनै दिन बुद्ध पूजा कार्यक्रम संचालन गर्नका लागि सबै सदस्यहरू समयमानै उपस्थित भइदिन हुन अनुरोध पनि गर्दछौं ।
- ४. श्रीलंका सरकारले बैशाख पूर्णिमाका दिन बिदा दिई अन्तरराष्ट्रिय दिवसको रुपमा मान्यता होस् भनी राखिएको प्रस्तावलाई संयुक्त राष्ट्र संघले १३ डिसेम्बर १९९९ मा पारीत गरी निर्णय गरिएकोले श्रीलंका सरकार र संयुक्त राष्ट्र संघलाई "धन्यवाद-पत्र" हस्तान्तरण गरी यसै बिषयमा २०५७ जेष्ठ ६ गते एक प्रेश विज्ञप्ति प्रकाशन गरी बैशाख पूर्णिमाका दिन बेलुका बुद्ध पुजा र परित्राण गरियो।
- ४. २०३४ सालमा अध्ययन गोष्ठीका १४ जना सदस्यहरू बनेपास्थित ध्यानकुटी विहारमा भएको अल्पकालीन प्रव्रज्याको स्मरणमा २०५७ आषाढ १० गते ध्यानकुटी विहार, बनेपामा प्रव्रज्या दिवस आयोजना गरियो।
- ६. "पुजा गर्न योग्य व्यक्तिहरूलाई पुजा गर्नु पनि मङ्गल हो ।" भनि तथागत बुद्धले देशना गर्नुभएको शिक्षालाई मनन गरी २०५७ श्रावण १ गते सह-सचिव श्री धुवरत्न स्थापितको संयोजकत्वमा पुज्य भन्ते, गुरुमाँहरूलाई गुरुपुजा गरियो ।
- ७. असार पूर्णिमा र धम्मवती गुरुमाको ६६ औं जन्मोत्सवको उपलक्ष्यमा "प्रथम अन्तर निम्न माध्यमिक विद्यालय बौद्ध हाजिरी जवाफ प्रतियोगिता" २०५७ श्रावण २ गते देखि ५ गते सम्ममा सम्पन्न गरियो। सदस्य श्री विकासरत्न तुलाधरको संयोजकत्वमा सम्पन्न भएको उक्त प्रतियोगितामा जम्मा १५ वटा स्कूलले भाग लिई फाइनल प्रतियोगिता २०५७ श्रावण ७ गते भएको

थियो । यस्तो किसिमको कार्यक्रमलाई हामीले निरन्तर रुपले सञ्चालन गर्दै लान सकेमा बालककालदेखि नै बुद्ध शिक्षा अध्ययन गराउने एउटा उत्तम माध्यम हुने आशा गरेको छ ।

#### धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठीको ४ वटा मुख्य उद्देश्य पूर्ति गर्ने क्रममा :

क. बुद्ध-शिक्षा आफूले अध्ययन गर्ने क्रममा धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठीको अनुहारको रूपमा रहेको अध्ययन गोष्ठीको नियमित शनिवारीय कक्षाको बारेमा सम्बन्धित संयोजकको तर्फबाट विस्तृत रूपमा जानकारी लिऔं।

ख. गाउँ गाउँमा गएर बुद्ध-शिक्षा प्रचार गर्ने कममा २०५७ आश्विन ७ गते शनिवार नुवाकोट जिल्लाको ओखरपौवा गा.वि.स. स्थित कागती गाउँमा बुद्ध शिक्षाबारे अनिभन्न व्यक्तिहरूलाई दु:खबाट मुक्त हुने बुद्धको शिक्षाबारे जानकारी दिन गएका थियौं।

ग. बद्ध शिक्षा सम्वन्धि प्स्तक र पत्रिका प्रकाशन गर्ने क्रममा पुस्तक प्रकाशनको सम्पूर्ण जिम्मा गोष्ठीका अध्यक्ष धम्मवती गुरुमाँले लिनुभई वहाँको अथक प्रयासबाट अहिलेसम्म नेपाल भाषाबाट १४० वटा, नेपाली भाषाबाट ६२ वटा र अंग्रेजी भाषाबाट ५ वटा गरी जम्मा २०७ वटा बुद्ध-शिक्षा, बुद्ध-गुण, बौद्ध दर्शन र बौद्ध संस्कृति सम्वन्धि विभिन्न प्स्तकहरू प्रकाशन भईसकेको छ । अहिलेसम्मको अन्तिम प्रकाशन अनुसार 'दान पारमिता' (नेपालीभाषा) र "ब्द्ध संस्कृति र महत्व" (नेपाली भाषा) हुन् । यी दुवै पुस्तकहरू वितरण गर्न वाँकी नै छ । धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठीको ढोकाबाट यतिका पुस्तक प्रकाशन गर्न सक्न हामी सबै सदस्यहरूको निम्ति गौरवको क्रा हो। पुज्य भन्ते अश्वघोष महास्थविर र पुज्य धम्मवती ग्रमाँ प्रमुख सबै दाताहरूको बुद्ध-धर्मप्रति भित्री मायाले गर्दा नै सबभन्दा बढि पुस्तक प्रकाशन गर्ने काम धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठीले गर्न सकेका हुन् ।

पत्रिका प्रकाशन गर्ने क्रममा "धर्मकीर्ति" मासिक पत्रिका यस गोष्ठीका धर्मानुशासक पुज्य भिक्षु अश्वघोष महास्थिवरले सम्पूर्ण जिम्मा लिनुभई नियमित रूपमा पूर्णिमामा प्रकाशन भईरहेको छ । अहिलेसम्ममा प्रकाशन भईसकेको अनुसार होलीपूर्णिमा (फाल्गुण पूर्णिमा) मा वर्ष १८ अङ्क ११ को रूपमा प्रकाशन भयो । पहिले वार्षिक पत्रिकाको रूपमा पछि द्वेमासिकको रूपमा

प्रकाशन भईराखेकोमा अहिले आएर मासिक-पित्रकाको रूपमा प्रकाशन गर्न सक्नु भनेको श्रद्धेय भन्ते र व्यवस्थापक समूहको अथक प्रयासले गर्दा नै हुन्।

हामी सबै यस गोष्ठीका सदस्यहरू हों तैपिन हामीहरूमध्ये कितपय हामीले प्रकाशन गर्ने पुस्तक र पित्रकाको सदस्यता निलएका पिन छन्। हामीले प्रकाशन गर्ने पुस्तक र पित्रकाको सदस्यता हामीले नै निलए अरुलाई सदस्यता लिन आग्रह कसरी गर्न सक्छों? अतः पुस्तकको र ५०।- र धर्मकीर्ति पित्रकाको र ६० गरी वार्षिक जम्मा रु. ११०।- तिरी नियमित रुपमा सदस्यता लिई बुद्ध-शिक्षालाई आफूले पिन अध्ययन, मनन गरौं र अरुलाई पिन अध्ययन, मनन गर्ने अवसर प्रदान गर्नुमा सहयोग पऱ्याउनका लागि सबैलाई अन्रोध गर्दछौं।

घ. देश विदेशका बौद्ध विद्वानहरूलाई स्वागत गर्ने कममा २०५७ बैशाख १९ गते सोमबार म्यानमारका धार्मिक मन्त्री ऊ आउँ खिन प्रमुख एक टोलीलाई धर्मकीर्ति विहारमा एक सभाको आयोजना गरी स्वागत गरियो । स्मरण रहोस् यस गोष्ठीका धर्मानुशासक श्रद्धेय भिक्षु अश्वघोष महास्थविरलाई "अग्गमहा सद्धम्म जोतिक धज" पदवीले वहाँले नै विभिषत गर्न भएको हो ।

द्र. गोष्ठीका सदस्यहरूले पनि लेख, आदी लेखन सिकी हाम्रो "धर्मकीर्ति" मासिक पत्रिकालाई उपयुक्त शिक्षा मुलक लेख लेखी पत्रिकालाई अभ बिढ स्तरीय गर्न र गाउँ गाउँमा गई धर्म प्रचार कार्यक्रममा बुढ़ शिक्षालाई अभ बिढ जनमानसमा सिजलैसित बुभाउने माध्यम तयार गर्न २०५७ भाद्र १७, २४ र ३१ गते शिनवार लेखन कला तालिम दिई २०५७ कार्तिक २६ गते शिनवार तालिमका सहभागीहरू बिच "बुढ़ एक महान सामाजिक क्रान्तिकारी" बिषयमा लेख लेख्ने प्रतियोगिता भयो । सदस्य श्रीमती रीना तुलाधरको संयोजकत्वमा सम्पन्न भएको यस किसिमको तालिमले अध्ययन गोष्ठीका नयाँ पुस्ताका सदस्यहरू पनि लेखकको हपमा निस्कन सक्ने आशा लिएका छौँ।

९. ५ वटा दुर्लभ मध्ये एक "प्रब्रज्या भाव दुर्लभ" भिन तथागत बुद्धले देशना गर्नुभए अनुसार म्यानमारका सितगु इन्टरनेशनल बुद्धिष्ट एकेडेमी संस्थापक श्रद्धेय आशिन जाणिस्सार महास्थिवरको उपाध्यायत्वमा ३६ जना उपासक अल्पकालीन प्रव्रज्या र उपसम्पदा, ३ जना अल्पकालीन अनगारिका, १५ जना अल्पकालीन ऋषिणी

र २ जना ध्यान मात्र गर्ने गरी जम्मा ५६ जवान सहभागीहरूले भाग लिई बुद्ध शिक्षालाई सिद्धान्तमा मात्र सिमित नराखी आफ्नो जीवनमा सदुपयोग गर्ने गरी प्रयोगात्मक रूपमा अभ्यास गर्ने अवसर पाउनु भएको छ । सह-कोषाध्यक्ष सुश्री तारा डङ्गोलको संयोजकत्वमा सम्पन्न भएको उक्त अल्पकालीन प्रव्रज्या शिविर लुम्बिनी स्थित गौतमी विहारमा २०५७ मंसीर ६ देखि १५ गतेसम्म भएका थिए।

धर्मकीर्ति विहार एवम् धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठीका संस्थापिका अध्यक्ष पुज्य धम्मवती गुरुमाँको ६६ औं जन्मोत्सवको उपलक्ष्यमा २०५७ आषाढ २८ देखि श्रावण ३ गतेसम्म भिक्षु महासंघद्वारा त्रिपिटक मध्ये एक पिटक अभिधर्म पिटकको ७ वटा ग्रन्थ पाली भाषामा पाठ भएको कार्यक्रममा अध्ययन गोष्ठीका सदस्यहरूद्वारा आवश्यक सहयोग पुऱ्याइयो।

#### विशेष कार्यक्रम :

अष्टमी २ पटक, औंसी, पुर्णिमा, संक्रान्ति गरी मानसिक ५ पटक र गुँला (श्रावण शुक्ल देखि भाद्र कृष्णपक्ष) भरी धर्मकीर्ति विहारमा बुद्ध पूजा र धर्मदेशना हुने बेला धर्म श्रवण गर्न आउनु हुने श्रद्धालु उपासक उपासिकाहरू बस्ने ठाउँ नपुगी कोही ढोकामा, कोही बाटोमा, कोही भऱ्याङ्गमा बसी, कोही बाहिर उभि पनि जहाँ उपयुक्त छ त्यहाँ बसि धर्मदेशना सन्न पर्ने धर्मकीर्ति विहारको अवस्थालाई साह द्रव्यमान सिं (भाइराजा त्लाधर) र साह्नी बसुन्धरा तुलाधर प्रमुख परिवारमा श्रद्धा उत्पन्न भई विहारलाई नयाँ रूपमा सजिलो पाराले बनाई दिनका लागि २०५७ पौष २२ गते शनिवार धर्मकीर्ति विहार पुन: निर्माणको लागि अखिल नेपाल भिक्षु महासंघका अध्यक्ष श्रद्धेय भिक्ष् बृद्धघोष महास्थविर. श्रद्धेय भिक्ष् अश्वघोष महास्थविर, श्रद्धेय सयादो ऊ स्जन पिय, श्रद्धेय भिक्षणी धम्मवती. काठमाडौं महानगर पालिकाका प्रमुख श्री केशवरत्न स्थापित, म्यानमारका महामहिम राजदूत ऊ तेन वेन र विहार पुन: निर्माणका दाता साहु द्रव्यमान सिंहले शिलान्यास गर्नुभयो । यस धर्मकीर्ति विहार पुन: निर्माण शिलान्यास समारोहमा अध्ययन गोष्ठीको तर्फबाट आवश्यक सम्पूर्ण सहयोग गरिएको थियो ।

#### संयुक्त रूपमा आयोजित कार्यक्रम :

काठमाडौँ जिल्ला खानेपानी कार्यालय, युनिसेफको

सहयोगार्थ नेपालभाषा मिसा खलः र धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठीको संयुक्त आयोजनामा चक्रपथस्थित बसुन्धरा डोलमा "राष्ट्रिय सर-सफाई सप्ताह, ४-१० आषाढ २०५७" अनुसार २०५७ आषाढ १ गते यस गोष्ठीका अध्यक्ष भिक्षुणी धम्मवतीले "बुद्ध धर्म र सर-सफाई" विषयमा प्रवचन दिनुभयो । सोही क्रममा २०५७ आषाढ ६ गते धर्मकीर्ति विहारका उपासिकाहरू, धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठीका सदस्यहरू र नेपाल भाषा मिसा खलःका सदस्यहरू मिली श्रीघः चैत्य वरीपरी सफा गरियो ।

#### विभिन्न सभा, सम्मेलन, जुलुसमा सहभागी हुने ऋममाः

- (a) २०३८ सालमा भई २० वर्ष पश्चात् यिहं २०५८ सालमा फेरी "राष्ट्रिय जनगणना-२०५८" हुन लागेकोले यस जनगणनामा हामी बौद्धहरूले राम्र्री होश पुऱ्याउनु पऱ्यो भिन धर्मोदय सभाको आयोजनामा २०५७ जेष्ठ २६ गते बिहिबार जनगणना तथ्याङ्क पत्रको व्यक्तिगत विवरण महल नं ७ मा उल्लेख भएको धर्म सम्वन्धी केहि बुंदालाई संशोधन गर्न आवश्यक बारे ध्यानाकर्षण गरी राष्ट्रिय योजना आयोग, सिंहदरवार र केन्द्रिय तथ्याङ्क विभाग, थापाथलीमा गई सुभाव-पत्र हस्तान्तरण गरियो। त्यसैले यस जनगणनामा हामी सबै होशियारी होऔं र अरुलाई पिन यसबारेमा होश पुऱ्याउन दिई बौद्धहरूको सही तथ्याङ्क प्रकाशन गर्नमा सहयोग पुऱ्याओं।
- (b) श्री ४ को सरकारको सहयोगमा लुम्बिनी विकास कोषको आयोजनामा २०५७ माघ १९ र २० गते सम्मेलनको मुलसार "लुम्बिनीको नव सहस्राब्दी युवा तथा समुदायको दायित्व" लिई सञ्चालन भएको अन्तरराष्ट्रिय बौद्ध सम्मेलनमा स्वागत उप-समिति र स्वास्थ्य उप-समितिमा रहि आवश्यक सहयोग गरियो।
- (c) अफगानिस्तानको बामियानमा कट्टरपन्थी तालिवानीहरूले २००० वर्षभन्दा पुरानो विश्वको धरोहर मानव सभ्यताको प्रतिक, विश्वमा अहिले सम्मको दोश्रो अग्लो ५३ मीटरको कलात्मक बुद्धमूर्ति सहित सवै गैर इस्लामिक धार्मिक सम्पदा तालिवान प्रमुख मुल्ला मोहम्मर ओमारको ध्वस्त गर्ने आदेश अनुसार २०५७ फाल्गुण १७ गते देखि शुरु गरेकोले त्यसको बिरोधमा धर्मोदय सभाद्वारा २०५७ फाल्गुण २९

गते आयोजित एक सभामा सहभागी भई २०५७ फाल्गुण २४ गते बुधबार कालो ब्यानर सहित शान्ति मौन बिरोध जुलुस सभा गोष्ठीबाट पनि सहभागी भईयो।

धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठीले एक वर्षमा यतिका कार्यक्रम सम्पन्न गर्न सक्न भनेको एक दईको मेहनतबाट पक्कै होइन यो त सबै धर्मप्रति आस्थावान र अध्ययन गोष्ठीप्रति भित्री मायाले गर्दा आईरहेको सहयोगको प्रतिफल हो । गोष्ठीको कार्य समितिबाट प्रस्तत गरिएको कार्यक्रमहरू मध्ये नेपालगञ्जमा जाने एउटा छोडी अरु सवै संयोजक भई सफलतापूर्वक सम्पन्न गर्न भएकोले सबै संयोजकहरूका साथै सबै अध्ययन गोष्ठी परिवारप्रति म कतज्ञ छ । नेपालगञ्जमा जाने कार्यक्रम संयोजक श्री श्यामलाल चित्रकारको अथक प्रयास बाबजुद पनि विभिन्न कारणले समयमा नै सम्पन्न हुन नसकी पछाडी सार्नु पर्दाको तीतो अनुभव बाहेक अरु सवैको मिठो अनुभव भएको मैले महसुस गरेको छ । यतिमात्र होइन अध्ययन गोष्ठीका बिभिन्न एकाईहरू मध्ये शनिवारीय कक्षा सञ्चालन, पत्रिका प्रकाशन, पुस्तकालय सञ्चालन, स्वास्थ्य कार्यक्रम सञ्चालन एकाईहरूबाट पनि आ-आफ्नो जिम्मेवार प्रा गर्न भएकोले सबै एकाईहरू प्रति म आभारी छ । अब फेरी अर्को वर्षमा योभन्दा उपयोगी कार्यक्रम प्रस्तत गरी बुद्ध शिक्षा जनमानसमा प्ऱ्याई द्:खबाट म्क्त हुने मार्ग देखाउने कार्यमा सहयोग पुऱ्याउन सक्ने आशा गरेको छ।

अन्तमा, धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठीलाई मार्ग दर्शनको लागि हरपल आफ्नो स्भाव, सल्लाह दिन् हुने श्रद्धेय अश्वघोष भन्ते, श्रद्धेय दो.ग्णवती ग्रुमाँ, श्रद्धेय रत्नमञ्जरी ग्रुमाँ, श्रद्धेय धम्मवती ग्रुमाँ प्रमुख अरु गरुमाँहरू, धर्मकीर्ति संरक्षण समितिका सदस्यहरू, धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठीका सल्लाहकारहरू. धर्म कीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठीका दाजहरू श्री बरदेश मानन्धर, श्री मदनरत्न मानन्धर र अध्ययन गोष्ठी मेरो हो यसलाई मैले राम्रो बनाउने छ भन्ने भावना भएका सबै परिवारप्रति म फेरी एकचोटी कृतज्ञ भएँ साथै धेरै धेरै धन्यवाद टक्र्याउँछ । पछि पछि पनि यस्तै ठोस भरोसाको आशा गर्दै भवत् सब्ब मङ्गलम् ।



All the Best Wishes
On the Auspicious
Occasion of
VESAK FESTIVAL

the Bakery CAFE

(Where the young heart meets !)

- Teendhara, Durbar Marg. Tel: 242706
- Round about, Jawalakhel, Tel: 522949
- Near Fire Brigade, New Road, Tel: 240137, 240138
- New Baneshwor, Tel: 488528
- Teku, Tel: 265987
- Teaching Hospital, Maharajgunj, Tel: 414855
   Fax: 255212, E-mail: nangint@ccsl.com.np

KATHMANDU, NEPAL

It's your Choice

Managed by

nanglo

INTERNATIONAL



## ु मह्य मिस् जानपूर्णिक महास्थिबरजुयात राघानाणु अन्तर्रिष्ट्यं भित्रुणी अन्यायी सैंद्या पासे अभिनन्दन पत्र

नेपाञाबुद्ध शासनया प्रचार-प्रशास्या ज्यारा महत्त्वपूर्णज्ञेदन दुनः एव बुद्ध स्विद्याचा अध्ययनशील, विद्यान व कर्महम्ह घाषी मह्नेय मित्रु जानपूर्णिक महस्यावश्क्रयात नेपाऱ्या फुक्क भिष्मुणी: अन्गारिकापिनि पास्त्रे '**स्**रुपु (अभिनन्द्रन प्रम' धर्धार्ये द्या जिपि तसकं लयताः।

बि.से.१९९६ साल्यु तानसेनयू जन्म ज्या २६वर्षा उमस्य बर्गा वैष्ण्यमाधार प्रबंजित जुणा बर्मी देशयू है बुद्ध शिकाया यकको जल्न अध्ययन याना बर्मी है। या देशका 'शासनदाज धरमचरिया' पदवा कथाबिज्यात।

वर्गी देश्य सध्ययन क्वनायका नेपाः बिज्यासंबिसं नेपात्म् बुद्ध किसा प्रनार-प्रसार्था ज्यायु घःपि यक्के स्रिक्य ज्याबिज्यात् । नेपाल् भाषा य नेपाली भाषी बुद्ध शिक्षाय् यक्को सकूत च्याबिज्यात। बिभिन्न बीद्ध संघ-संस्थातं तीरं बिह्यार्थ्या स्थापना ने यानाबिज्यात।नापं अस्तानिम केन्द्रया नं स्थापना यानाविज्यात।

याकेन्यु ज्यायु घाषि तस्तक न्ह्याच्वाता कित्यायु जक मस्यु देश- विदेश्य में बुद्ध भित्रा बिशेषं शुवाबर्जिनत बुद्ध शिक्षा पासे ग्रेरणा बीगु, अध्ययन- अध्यात्यक्ष प्रवार प्रसास्था ज्यायं द्यापि दमक् सिक्ष्यकर धर्मदूत नं स्था।

शुक्र में अवकी गुण दुम्ह व तत्यकं कर्मतम्ह घापि भद्वेय अत्तेया सुरमें हैं। सुस्वास्क्रथया कामाना यासे बुद्धशासनयात चीरस्थायी यायेशु ज्याय क्रांभ यक्ष्मी सफल जुड करोमा ध्यामुकामना ग्रासे थुयु 'अभिनन्दन-पूत्र' हादाती' न्यती"।

(माह्यदी) सचिव बि.सं. २०५८ बैशास्त्र १ गते शनिवा

( जिस्सूकी चाम्मवती)



भद्देय भित्रु बानपूर्णिक महास्थिष्र्जुयात द्यनाञ् रमिकीति बौद्ध अध्ययन गोष्ठीया पासुँ

# आंभेनन्द्न पत्र

महोय अन्ते, दापिनियु सम्मानय् जुयाच्चेयु थुमु अभिनन्दन कार्यक्रमस् धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययत्र गोधी

अध्ययनशील वज्जाता भिक्ष

हामि बुद्र मिसाया अध्ययनशील एवंजातास्ह घस्ह भिसु स्व। बुद्ध पिसा वबैद्ध प्रन्थया गहन अध्ययन व अध्वेषणञ् घार्षि न्द्रावलें समापित जुयाबिज्याः।

कर्मठम्ह लेखक

दाणें बुद्ध भिषा व बुद्ध धर्मया ध्रम्ह कर्मठम्ह लेखक नं खा। आतकया कुने दापिसं बुद्ध भिसाया बिबिध बिष्यस् ३५गूरन्यां अप्यो स्फू च्या बिज्यारे धुक्रु ह।

यवाबर्गीयन्त प्रेरणा बियांबिज्याइस

युवाबर्गापन्त बुद्ध भिक्षाया अध्ययन व अभ्यासय तो जुबत घारिस न्ह्राक्ते मेणा बियाबिज्याः। घारिनिगु है सक्नियताय युवा बैद्धि संघ संस्थात स्थापना जुमुद्दी नापै युवाबर्भ पिना बुद्द मिसा स्थनकते यायेगु ज्यायूनं दाति नहावसे सक्रिय ज्याबिज्याः बिश्व आन्ति विहासया स्थापना

द्वारिसं बिञ्चशान्ति बिक्तरया स्थापना याना उसु बिहारस युवा मामणेर-मिसुफ्ति बुद्ध रिसाया अध्ययन व अभ्यास योकेसुकेन्द्र नं स्थापना याना नेपालयु बुद्ध शासन वीरस्थायी

ं शुक्रधे नेपालयु बुद्ध शिक्षा व बुद्ध शासनया प्रचार प्रसार त सम्बद्धन सामेगु ज्याय थक्को देन दुस्ह द्वापि भट्टेय भन्तेयात भुगु अप्रिकल्दन राद्यसे द्वापित्यु सुस्प-स्वास्थ्यया कामना टासेगु ज्याच् **द्या महत्त्वपूर्णमु देन वियाबि**ज्यामु <u>द</u>े।

यासें धृत्वन्मु ज्यावं यक्की न्हार्त्याना नुमें क्योमा ध्यामु वंकामनो याना च्यना। इन्द्र कुमार नकर्मी अन्याना क्याना स्पचिव बिस्सें २०५८वक्षात्वभभनिवाः अध्यक्ष

अन्तर्राष्ट्रिय भिक्षणी अनुयायी संघ्या पासे अभिन्य कुमारकाश्य महास्थित्जुयात राघानागु बि.सं. १८८३ सालयू तात्रसेत्य जन्म जुगा १६ वैया उमेर्य कुशानम्स्य भारतिष्ट्र प्रमित्त जुगा २५वेग उमेर्य वर्गीय उपसम्पत्त जुगानिन्यारह द्वारी भाद्वे या जित्रु कुमारकार्यय महास्थान्त्रज्ञ नेयात्त्य बुद्ध शासन्या पुनर्जान्यप् हुयेशुमानापे प्रमार् प्रमार् व सम्बद्धेन योथेयु ज्यायु तस्कै सक्तिय जुगा बिज्याना च्वेशु वु । याणाकात्त्या छनु कठीत इत्तेत्रसे द्वार्ये बुद्ध किमा प्रचारप्रसार्या ज्याय् निरन्तर स्पै त्येत्वया विज्याना

भागु अध्ययनेया क्रमय् भीलेकाया बिद्यालेकार परिवेणय् सुत्र व बिक्य पिरक्ष्य आचार्यत्व ग्रहण याताबिज्यात।नेयाः लिहाँ बिज्याना बुद्द किसा प्रबंध प्रसार्थ्या ज्याय इःपि त्हाबलै नह्यन्वाना आनन्द कुटी बिद्यापिठ्या व्यवस्थापन्,आसन्द भूमि बौद्ध पत्रिकाया सम्पादन,रेडियोय् बुद्द किसाया प्रसारण ईत्याहै ज्याय द्वापेलगेख्या बिज्यात्।

लुम्बिनी बिकास्या लागि छा बस्तय है जनस्तरं लुम्बिनी बिकास राह्यांथ समिति देयेघ जनस्तरे चन्द्रासंकर्तन मायेषु ज्याय हार्थि सक्रिय ज्याबिज्यात शास्त्र बक्रियाम्बी स्वाव दुख हार्थि मेगिन्त स्यमे कनै यायेशुली अन्ते अन्तान मचाइम्हे प्रस्णाव्योक्त मिष्टुस्ता युक्ये सम्तो सुण दुस्ह हार्थि महिए अन्ते यात अभिनन्दन प्रम शहाये ह्या जिपि

सुक्रमें क्मकी सुण दुम्ह धार्मिमद्वेग अन्तेयात आभिनन्दन पन्न धार्धि हथा जिसि सक्तें किसूयी, अन्तार्शिकार्पि अम्कोल्यताः। घार्पिन्यु सुख स्वास्म्य्याकाममा यासे बुद्धशासन चीरस्मायी यायेसु ज्याय् घार्पं नह्यावती लगेतुया ज्येंदै करेगा श्रमास्न

(माध्यवी) समिव

बि.सं. २०४८ वैशास्त्र १ गतेश्रातिवाः

(भिन्नुकी शक्सवती)

'धर्मकीर्ति बोद्ध *अध्ययन गोष्ठी*या पार्रे भट्टेय भिष्रु कुमार काश्या महास्थिषरज्यात द्यतानागु

# अभिनन्द्न पत्र

नेपालयु थेरवादी बुद्ध आस्मन्या पुनर्जाजरणयु यक्को देन दुम्ह 'द्वापि' भ्रद्धेय' किसु कुमार काश्यप महास्थाबिरजुगत थुजु अनिनन्द्रन प्रा स्वाये द्या जिपि धर्मकीतिबोहु अध्यक्त शोखी पश्वार, तसके लयताः।

चेरवादी ब्रह्म शासनया प्रनर्जागरणय यक्को देन दुन्ह

नेपालयं थेस्वादी बहु शासन्या पुनर्जाजस्या याग्नेष्य ज्याय् इःपिनिय यम्मोदेनतु। राणाकस्त्राय उसुश्राकुसु स्तैनिसे द्वापे नेपालयं बहु स्थासन्या पुनर्जाजस्य हयेसु ज्याय् स्रक्रिय तुयाक्षित्यात। २००१सालय् राणातयुसे मिक्सीपेन्त यात्ये 'देश निकाला य द्वापे ने देश तोता किन्याये माता। शान्ति व स्स्थोत्त व्यक्तित्व

शान्त स्वभाव व सुशील व्यक्तित्व दुम्ह धार्षि मीपन्तर्न न्ह्याबले शान्तर्व सम्मुखातातरण बियाबिज्याना च्वनीम्ह सद्दो करूणां युक्तम्ह अते सा

स्तामस्त रामिदेशक बुद्ध शिक्षा मेपिन्त स्थानेक्नी यायेग्र ज्यायू घापि न्ह्यावले न्ह्याच्याताः अस्त्रीरम्भ क्षियाम नं सारमणवस्तत्त भाषा रामिरभता याताकित्यावस्त हार्षे द्वार स्थामस्त रामिरभक्त स्तः। बन्द कियाम प्रचार स्थापमा साम स्थापमा

बहु मिक्षाया प्रबार-प्रभारणा ज्यायू थमको बर्ध निसं किक्षियं स्पंत्रक्रियतापूर्वक न्नणेनुया बिज्याना न्वेन्ह फार्यि बहु शासनया घन्ह शान्तम्ह योद्धा स्मः। यक्को गुणा वुन्ह घारिष्रद्वेय भनेयात थुगु अभिनन्द्रन राघासे घार्यिक्यु सुस्स्याया

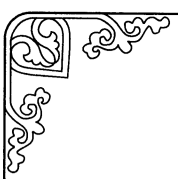
8

तं कीमता याता च्यता

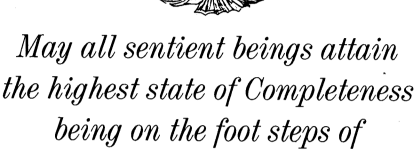
भिन्नुणी ध्रम्मवती

कि.सं. २०५८ वैशास्त्र श्रानिवाः

इन्द्र कुमार्*नकर्मी* सम्विव







#### **BUDDHA**

Happy Baishakh Festival 2545
We Welcom you for all your
grocery and provisional needs



## BHOTAHLTY DEPARTMENTAL STORE

**"Lalita Bhawan"** 10/28 Bhotahity, Kathmandu, Nepal Tel.: 240857, 231194, Fax: 977-1-252057

E-mail: bds@ccsl.com.np



#### चेतना जागरण शिविर

'समानता, मौलिक पहिचान र चेतना जागरण' विषयक त्रि-दिवसीय बौद्ध जागरण तथा सचेतना शिविर यहि चैत्र १२-१४ गते सम्पन्न भयो।

प्रशिक्षण शिविरको महत्व र आगामी जनगणनामा जन-जातिहरूले खेल्नुपर्ने भूमिका सम्बन्धमा युवा बौद्ध समूह काठमाडौंका उपाध्यक्ष त्रिरत्न मानन्धरले मन्तव्यको क्रममा प्रकाश पार्नु हुदै राष्ट्रको यथार्थ चित्रण गर्न नागरिकहरूको सिंह तथ्यांक संकलन गर्नु नितान्त आवश्यक छ भन्नुभयो । उहाँले, आगामी जनगणनामा जन-जातिहरूको सिंह तथ्यांक आउन जनजातिहरू सचेत हुनु पर्नेछ भन्ने कुरा बताउनु भयो ।

शिविर उद्घाटन गर्दै प्रमुख अतिथि संखुवासभा जिल्ला विकास समितिका सभापति तुल्सी प्रसाद न्यौपानेले बुद्धको उपदेशलाई व्यवहारमा ल्याउन जागरण शिविरको महत्वपूर्ण भूमिका रहने क्रा बताउन् भयो।

उद्घाटन कार्यक्रममा संखुवासभा नगरपालिकाका उपमेयर जीतबहादुर घिमिरे, संखुवासभा मंकाः खलःका अध्यक्ष कृष्ण मोहन श्रेष्ठले शुभकामना मन्तव्य दिनु भएको थियो।

संखुवासभा जिल्लामै प्रथम पटक भएको सो शिविर धर्मीदय सभा संखुवासभाका सदस्य एवं शिविर संयोजक जगत शाक्यको सभापतित्वमा भएको थियो । सभामा स्वागत मन्तव्य दिदै धर्मीदय सभा संखुवासभा शाखाका सदस्य एवं संखुवासभा उद्योग वाणिज्य संघका अध्यक्ष श्याम सुन्दर उदासले जनमानसमा चेतना जगाउनका साथै बुद्ध धर्मको शान्ति सन्देश फैलाउन शिविरले योगदान दिने विश्वास व्यक्त गर्नभएको थियो ।

त्रि-दिवसीय शिविर समापन समारोहमा प्रशिक्षकका तर्फबाट भिक्षु सुशीलले विगतका घटनाहरूबाट शिक्षा लिएर सचेततापूर्वक पाइला चाल्न शिविर अवधिमा श्रवण गरेका सन्देशहरू मनन गर्दै आफूभित्रको ज्योति प्रज्वलित पार्न आग्रह गर्नुभएको थियो।

जगत शाक्यको सभापितत्वमा भएको समापन समारोहमा सहभागीहरूका तर्फबाट बसन्त तामाङ, आयोजकका तर्फबाट श्याम सुन्दर उदासले मन्तव्य दिनु भएको थियो।

धर्मोदय सभा, संखुवासभा शाखाका उपाध्यक्ष सरोज बजाचार्यद्वारा संचालित सो कार्यक्रममा शाखाका कोषाध्यक्ष सुभद्रा बजाचार्यले धन्यवाद ज्ञापन गर्नुभएको थियो । सभामा प्रशिक्षकहरूलाई कलात्मक करवा उपहार दिइएको थियो।

त्रि-दिवसीय प्रशिक्षण शिविरमा भिक्षु सुशिल, त्रिरत्न मानन्धर, सविता धाख्वा:, डा. कृष्ण भट्टचन र इन्द्र बहादुर गुरुडले बुद्ध धर्म, जनजाति एवं राष्ट्रिय जनगणनासंग सम्वन्धित विषयहरूमा प्रशिक्षण दिन भएको थियो।

बौद्ध प्रशिक्षण शिविर

२०५७ फागुन १७ गते, स्थान- सुलक्षण कीर्ति विहार, सुन्दरीघाट । चोभार ।

सुलक्षण कीर्ति विहारको आयोजनामा बौद्ध प्रशिक्षण शिविर सम्पन्न भएको समाचार छ । प्राप्त समाचार अनुसार प्रशिक्षक केदार शाक्यले प्रशिक्षार्थीहरूलाई बुद्धको दर्शन विज्ञान, इतिहास र सँस्कृतीवारे बताउनु भयो भने भिक्षुणी डा. अनोजाले बौद्ध साहित्यको रचना र त्यसमा भएका सार तत्त्वहरूबारे जानकारी दिनु भएको थियो । त्यस्तै डा. लक्ष्मण शाक्यले बुद्धधर्म दर्शनको व्यावहारिक पक्षबारे देवकाजी शाक्यले बुद्धधर्ममा नारीको स्थान विषयमा जानकारी दिन् भएको थियो ।

सोही अवसरमा प्रशिक्षार्थी सहभागीहरू मध्ये पूर्व राष्ट्रिय पञ्चायत सदस्य बमकुमारी बुढामगर, देवकुमारी गुरुङ्ग र हसना शाक्यले प्रशिक्षण उपयोगीमूलक भएकोले समय समयमा यस प्रकारका प्रशिक्षणहरूको आयोजना गरिनुपर्ने विचार व्यक्त गर्नुभयो । विहारका सचिव भीमबहादुर श्रेष्ठले विहारले संचालन गर्दै आएका कियाकलापहरूबारे जानकारी दिनुभयो भने उपाध्यक्ष हरीमान रञ्जितले धन्यवाद ज्ञापन गर्नुभएको थियो । उक्त शिविरमा जम्मा २५० जवान प्रतिक्षार्थीहरूले भाग लिएको कुरा जानकारी हुन आएको छ ।

#### बारा जिल्लाब्यापी प्रथम बौद्ध जागरण प्रशिक्षण शिविर

बारा । थारु बुद्ध धर्म प्रचार प्रसार समिति एवं छाता पिपरा बौद्ध समूह तथा हिमालयन बुद्धिष्ट एजुकेशन फाउण्डेशनको संयुक्त आयोजनामा बारा जिल्लाब्यापी प्रथम तीन दिने बौद्ध जागरण प्रशिक्षण शिविर मिति २०५७ चैत्र १५ देखि १७ गतेसम्म सम्पन्न भएको समाचार छ । शील प्रार्थना र बुद्ध पूजा पछि शुरु भएको उक्त तीन दिने शिविरमा प्रशिक्षकहरू श्री हर्षमुनी शाक्य, प्रा. जनक 'नेवा:' शाक्य, विपेन्द्र महर्जन, हिमाल राई तथा सियाराम चौधरी थारुले कमशः बुद्धकालीन समाज र अवस्था, बुद्ध जीवनी,

जातक कथा, बुद्ध धर्म र जनजाती, थारु जनजाती, पञ्चशील, बौद्ध भण्डाको महत्त्व र यसको आवश्यकता, समाजमा बुद्ध धर्मको महत्त्व र जनगणना- २०५८ आदि विषयहरूमा प्रशिक्षण दिनुभएको थियो।

शिविरको पहिलो दिन मधु सुदन चौधरी थारुको स्वागत भाषण एवं विक्रम चौधरी थारुको सभापतित्त्वमा शुरु भएको उद्घाटन समारोहमा प्रमुख अतिथी श्री हर्षमुनि शाक्यले परशुराम चौधरी थारुको "मनके फूल" थारु भाषाको किवता संग्रहको पुस्तक विमोचन गर्नुभयो । सो उद्घाटन कार्यक्रममा विपेन्द्र महर्जन, प्रेमा दोर्जी, परशुराम चौधरी थारु, छेकु लामा, हिमाल राई, शमा चौधरी थारु, भूदेव चौधरी थारु, लक्ष्मी नारायण चौधरी थारु, रुपनारायण चौधरी थारु, रुपलाल चौधरी थारु तथा योगेन्द्र प्रसाद धनुकले बुद्ध शिक्षा र शिविरबारे आ-आफ्नो मन्तव्य व्यक्त गर्नुभयो।

शिविरको अन्तिम दिन रविनन्दन चौधरी थारुको सभापतित्त्वमा बारा जिल्ला छाता पिपरा स्थित नेपाल राष्ट्रिय निम्न माध्यमिक विद्यालयको प्रांगनमा समापन समारोह सम्पन्न भएको थियो। उक्त समारोहमा रूपलाल चौधरी थारु, लक्ष्मीराज चौधरी थारु र प्रशिक्षार्थीहरूको तर्फबाट कान्छा वाइवा र शिवराज चौधरी थारुले समाजलाई सद्मार्गतिर लगाउन बुद्ध शिक्षा सम्बन्धि यस प्रकारका शिविरहरूबाट ठूलो सहयोग प्राप्त हुने कुरा बताउन् भयो । सियाराम चौधरी थारु, प्रा. जनक "नेवा:" शाक्य आदिले पनि आ-आपना मन्तव्य व्यक्त गर्नभएको उक्त समारोहमा प्रमुख अतिथी हर्षम्नि शाक्यले शिविरमा सहभागी भएका रौतहत, पर्सा र बारा जिल्लाका ८० जवान प्रशिक्षार्थीहरूलाई शिविरबाट प्राप्त गरेको बद्धको शिक्षा, घर, परिवार तथा समाजमा सद्पयोग गर्नसकेमा शिविरको महत्त्व हुने कुरा व्यक्त गर्नु हुँदै सबैलाई अगाडि बद्दन श्भकामना दिन्हुँदै प्रमाण पत्र वितरण गर्नभयो ।

प्रथम राष्ट्रिय महाधिवेशन

२०५७ चैत्र २८ गते, खुल्लामञ्च, टुँडिखेल काठमाडौं। नेपाल मगर बौद्ध सेवा समाजको आयोजनामा प्रथम राष्ट्रिय मगर महाधिवेशन सम्पन्न भएको छ।

प्राप्त समाचार अनुसार आगामी राष्ट्रिय जनगणनामा धर्मको हकमा बुद्ध अनुयायीहरूले बुद्ध धर्म लेखाउनु पर्ने विषयमा ध्यान पुऱ्याउन मगरहरूले देशव्यापी सचेतना शिविर कार्यक्रम संचालन गरिसकेका छन्।

भुटान सिक्किम लगायत देशका ६० जिल्लाबाट करिव ४ सय प्रतिनिधी पर्यवेक्षकले भाग लिएको उक्त महाधिवेशनमा नेपाल मगर संघका अध्यक्ष गोरेबहादुर खपाङ्गीले सम्पूर्ण मगरहरू बौद्ध धर्मका अनुयायी हुन् भनी आग्रह गर्नुभएको कुरा बुिकन आएको छ।

भिक्षु कुमार काश्यपले पञ्चशील प्रार्थना गराउनुभएको उक्त सभामा हर्षमुनी शाकय र भिक्षु कोण्डन्यले पनि आफ्नो मन्तव्य व्यक्त गर्नुभएको थियो।

यसरी नै चैत्र ३० गते उक्त महाधिवेशन नयाँ नेतृत्व चयनका साथै सात बुँदे घोषणापत्र जारी गरी सम्पन्न भएको समाचार पनि प्राप्त भएको छ । उक्त घोषणापत्रमा उल्लेखित बुँदाहरू यसरी रहेको कुरा ब्रिभन आएको छ ।

लुम्बिनी विकास कोषबाट जग्गा प्राप्त गरी लुम्बिनी क्षेत्रमा मगर बौद्ध विहार निर्माण गर्ने, लुम्बिनीको मायादेवी मन्दिरमा हाल रहेका पुजारीले वर्षदिन भित्रमा अखिल नेपाल भिक्षु महासंघको मान्यता प्राप्त हुने गरी भिक्षुत्व ग्रहण नगरेमा नेपाल मगर बौद्ध सेवा समाजले भिक्षुको व्यवस्था गर्ने, सम्पूर्ण मगर-हरूलाई मगर सामाजिक संस्कारहरूसंग बौद्धपद्धित संयोजन गराउने, राष्ट्रिय जनगणनामा सही र वास्तविक तथ्याङ्क ल्याउन कार्यक्रमहरू सञ्चालन गर्ने, बौद्ध जागरण शिविर सञ्चालन गर्ने, संगठन विस्तार गर्ने र हालै अफगानिस्तानमा तालिवान शासकहरूद्धारा प्राचीन बुद्ध मूर्ति नष्ट गरिएको घटनाप्रति खेद प्रकट आदि।

अभिनन्दन कार्यक्रम

२०५७ बैशाख १ गते । विश्व शान्ति विहार, नयाँ बानेश्वर ।

अखिल नेपाल भिक्षु महासंघको आयोजनामा भिक्ष् बृद्धघोष महास्थविरको सभापतित्त्वमा आयोजित एक अभिनन्दन समारोहमा भिक्षु कुमार काश्यप भिक्ष् ज्ञानपूर्णिक महास्थविरलाई महास्थविर ₹ अभिनन्दन प्रदान गरिएको समाचार स्मरणिय छ यसपाली श्रीलंकाका विद्यालंकार महाविद्यालयको तर्फबाट भिक्ष् क्मार महास्थविरलाई 'विद्यालंकार पद्मभूषण' र बर्मी सरकारको भिक्ष ज्ञानपूर्णिक तर्फबाट महास्थविरलाई 'अग्ग महा सद्धम्म जोतिक धज' पदवीले विभृषित गरिएको थियो । त्यही उपलक्षमा यस अभिनन्दन समारोहको आयोजना गरिएको क्रा बुिफएको छ ।

श्रद्धेय भिक्षु बुद्धघोष महास्थिवरबाट शील प्रार्थना गराउनु भई भिक्षु बोधिसेन महास्थिवरले स्वागत भाषण गर्नुभएको सो समारोहमा जातकपाली पुस्तक पनि विमोचन गरिएको थियो।

अखिल नेपाल भिक्षु महासंघका अध्यक्ष भिक्षु बुद्धघोष महास्थविरबाट अभिनन्दन प्रदान गरिएको सो समारोहमा मन्तव्य व्यक्त गर्नुहुने महानुभावहरू यसरी हन्हन्थ्यो-

बुद्धिराज बजाचार्य, मेयर-लिलतपुर उप महानगर पालिका, उ तें वें, राजदूत-म्यान्मार, पाओठेप् वनचिन्दा, राजदूत-थाइल्याण्ड, रामकृष्ण ताम्राकार, माननीय स्वास्थ्य मन्त्री, भिक्षु सुदर्शन महास्थविर, उपाध्यक्ष-अ.ने.भि. महासंघ आदि।

यसरी नै भिक्षु कुमार काश्यप महास्थविर, पूर्व अध्यक्ष अ.ने.भि.महासंघ र भिक्षु ज्ञानपूर्णिक महास्थविर, सचिव-अ.ने.भि महासंघबाट पनि केही शब्दहरू बोल्नु भएको उक्त सभामा भिक्षु धर्मपाल, सदस्य अ.ने.भि महासंघले धन्यवाद ज्ञापन गर्नु भएको थियो।

उक्त अवसरमा श्री ज्ञानज्योति कंसाकारले जातक पालि प्रकाशित गरी नि:शुल्क वितरण गर्नुभयो ।

फुलचोकीमा बुद्धपूजा

काठमाडौँ, चैत्र २२ गते। काठमाडौँ उपत्यकाका पर्वत शिखरहरूको आफ्नै धार्मिक र सांस्कृतिक महत्व छ। प्राचीनकालमा यहाँका पर्वत शिखरहरूमा तथागत, बोधिसत्व र शिद्ध महात्माहरूले मानव कल्याणका लागि साधना गरेका थिए। त्यही आधारमा पर्वत शिखरहरूको पवित्रता अद्यापि पुजनीय भएको विश्वास गरिन्छ।

चोभारस्थित सुलक्षण कीर्ति विहारको आयोजनामा फूलचोकी बुद्ध चैत्यमा हालै बुद्धपूजा सम्पन्न गरियो । त्यस अवसरमा भिक्षुणी डा.अनोजाले मानव जीवन सफलपार्न दशपारमिताको ज्ञान आवश्यक भएको बताउन् भयो ।

विहारका सल्लाहकार केदार शाक्यले प्राचीन समयमा काठमाडौं उपत्यका नागह्रदको प्राकृतिक अवस्थामा छुँदा विपश्वी तथागतले चैत्रपूर्णिमाको दिन जामाचोबाट कमलको विजारोपण गर्नुभएको र त्यसबाट स्वयम्भू ज्योति उत्पन्न भएपछि बिश्वभू तथागतले फूलचोकी पर्वत शिखरबाट सवा लाख जुहीफूलको पुष्पपूजामेघ चढाएको बताउनु भयो। त्यही समयदेखि आग्नेयकोणमा रहेको त्यस पर्वतको नाम फूलोच्च अर्थात् फूलचोकी रहेको छ।

फूलचोकी पर्वत शिखरलाई फूलचोकी माजु, फूलचोकी भाईका नामले पनि त्यहीँ पूजा गर्ने गरिन्छ । प्रागऐतिहासिककालमा महाचीनबाट आएका महामञ्जुश्री बोधिसत्व जसले चोभारको गल्छेंडोबाट नागह्रदको पानी निकास गरी यहाँ मञ्जुपत्तन सहर बसाएका थिए । उनै बोधिसत्वका साथ आएकी वरदादेवी (लक्ष्मी) लाई फूलचोकी पर्वतमा बास दिएर राखेका थिए । त्यसैगरी उनैसंग आएकी अर्की मोक्षयादेवी सरस्वतीलाई ध्यानच्चो अर्थात ध्यानचोकीमा बास दिई राखिएको क्रा स्वयम्भू

महाचैत्य ग्रन्थमा वर्णन गरिएको छ ।

९ हजार फिटमा रहेको फूलचोकी बुद्ध पूजामा सरिक भएका उपासक उपासिकाहरूलाई अनुपमा गुरुमांले प्रवचन दिनुभएको थियो भने रत्नमञ्जरी गुरूमाँले शील प्रार्थना गर्नुभएको थियो।

सुलक्षण कीर्ति विहारका सचिव भीम वहादुर श्रेष्ठले विहारको क्रियाकलाप बारे जानकारी दिनु भएको थियो ।

प्रायोगिक अहिंसा विषयक प्रवचन गोष्ठी २०४७ चैत्र २४ गते। स्थान जैन भवन।

भगवान महावीरको २६०० औं जयन्तिको उपलक्षमा अहिंसा समवायद्वारा प्रायोगिक अहिंसा विषयक प्रवचन गोष्ठी आयोजना गरिएको समाचार छ ।

सम्माननीय सभामुख श्री तारानाथ रानाभाटज्यूको प्रमुख आतिथ्यमा सम्पन्न उक्त सभामा डा. श्री टिकाराम पन्थीबाट प्रायोगिक अहिंसा शिर्षकमा कार्यपत्र प्रस्तुत गर्नुभएको थियो।

यसरी नै नेपाल अणुव्रत समितिका अध्यक्ष श्री हुलासचन्द्र गोल्छा, भिक्षु ज्ञानपूर्णिक, समणी निर्देशीका ज्योति प्रज्ञा, ब्रह्माकुमारी राजयोग सेवा केन्द्रका निर्देशक ब्रह्माकुमारी राजदिदी आदिबाट आ-आफ्ना वक्तव्य प्रस्तुत गर्नुभएको उक्त क्रममा डा. सानुभाइ डगोलले दिनुभएको मन्तव्यको सार संक्षेप यसरी रहेको छ ।

"अहिँसाका पुजारी भगवान बुद्धको जन्मथलो नेपालमा हामीहरूले भगवान बुद्धको उपदेशलाई एकातिर पन्छाएर विभिन्न धार्मिक पर्वहरूमा कैयन देवस्थलहरूमा हजारौं हजार मूक पशुहरूलाई बली दिएर उहाँहरूको पवित्र मन्दिरहरू रगताम्य पार्दछौं। यो प्रायोगिक अहिंसाको सिद्धान्तसंग पटक्कै मेल खाने कुरा होइन। यस्तै प्रायोगिक अहिंसासंग मेल नखाने अर्को कुरा हो, मानव मानव विच जातीपातीको आधारमा भेदभाव गर्ने परम्परा।

पशुबली दिने कुरा हरेक महत्त्वपूर्ण धार्मिक अनुष्ठानहरूमा शान्तिको पाठ गर्ने हिन्दूहरूका लागि कितपिन सुहाउने कुरा होइन । यस्तै जातीपातीको आधारमा हुने भेदभाव हिन्दू धर्ममा धेरै पछि आएर मात्र देखा परेको विकृति हो । मेरो यो मन्तव्य केवल विकृत परम्परामा हुर्केका हिन्दूहरूको लागि मात्र होइन बल्कि बुद्ध धर्ममा गुरु बनी भगवान् बुद्धको उपदेश विपरित जातीपाती अपनाएर देवी देवताहरूको पवित्र स्थलहरूमा पशुबली दिने र दिन लगाउने वज्रयान सम्प्रदायका नेपाली बजाचार्य र शाक्यहरूका लागि पनि हो ।"

बुद्धपूजा

सिद्धीमंगल बुद्ध विहार । २०५७ फागुन २३ गते । लय् लय् पितकं न्ह्याना च्वंगु बुद्धपूजा कार्यक्रमया झ्वले थुखुन्हु नं श्रद्धेय भन्ते संवेगकीर्तिपाखें पञ्चशील प्रार्थना याकाः बुद्धपूजा न्ह्याका बिज्यात ।

थुगु ज्याझ्वले सिद्धीपुर (थसी) टिकाथली च्वंम्ह उपासक मंगलदास सपरिवारपाखें उपस्थित सकल सहभागीपिन्त जलपान भोजन दान यानादिल । विहारे चारधाम निर्माण ज्याझ्व: सुरु जुयाच्वंगुली नेक्खमी गुरुमां, वीजिता गुरुमां, उपासक वेखारत्न शाक्य नकबही, प्रेमरत्न शाक्य चाकुपात, आशारत्न शाक्य व नन्दराज शाक्यपाखें श्रद्धा चन्दा बिया: सहयोग यानादीगु समाचार दु । ज्याझ्व:या अन्ते सिद्धि मंगल बुद्ध विहारया अध्यक्ष बुद्धिबहादुर महर्जनं धन्यवाद ज्ञापन यानादिल ।

अथेहे थुगु विहारया उपासकिपं जगतमान महर्जन व लाल गोविन्द महर्जन दिवंगत जुया दीगुलिं वयकःपिं निम्हसिगुं पुण्य स्मृती पुण्यानुमोदन याःगु समाचार दु।

#### दीक्षाया प्रशिक्षण

यल चिल्लागा, पञ्चमी, हिरण्यवर्ण महाविहार, विहार सुधार समितिया ग्वसालय् न्याय्क्यत्यंगु चक्र संवर दीक्षाया झ्वले न्हापांगु निवा:या प्रशिक्षण कक्षा क्वचा:गु समाचार दु।

डा. बजराज शाक्य, बौद्ध विद्वान मीन बहादुर शाक्य व भाजु लोक बहादुर शाक्यिपसं प्रशिक्षण बियादीगु उगु प्रशिक्षण झ्वले प्रशिक्षणया विषय्त थुकथं उल्लेख जूगु समाचार दु।

त्रियान परिचय, तथागत गर्भ, कल्याण मित्र सेवन, अनित्य तथा दु:ख, कर्म व पुनर्जन्म, त्रिरत्न शरण गमन तथा सप्तविधानोत्तर, बोधि चित्तोत्पाद, दान पारिमता, बोधिसत्त्व संवर ग्रहण (शील पारिमता), क्षान्ति तथा वीर्य पारिमता, ध्यान पारिमता, प्रज्ञापारिमता, वज्रयान तथा बौद्ध तन्त्रया परिचय आदि।

#### संन्ह्या बौद्ध ज्याझ्वः

यल मीन संल्हू, यल मङ्गलबजार लाय्कूस्थित विश्व मैत्री विहारे बौद्ध सभा न्ह्याकूगु समाचार दु। भिक्षु शोभनं पञ्चशील प्रार्थना याका बिज्यास्य धर्म देशना याना बिज्या:गु उगु ज्याझ्वले मय्जु मोहन महर्जन, मय्जु दिल शोभां नं बुद्ध शिक्षा विषयले थ:थ:गु मन्तव्य व्यक्त यानादीग् समाचार द्।

अथेहे भाजु प्रेमबहादुर बजाचार्यजुं लसकुस यानादीगु उगु बौद्ध सभाय् लोकबहादुर शाक्य उद्घोषण याना दिलसा भाजु भाईलाल महर्जनं सुभाय् देछाना दिल।

#### शोक सभा

स्व. सुशीला गुरुमां दिवंगत जुया बिज्या:गु ४५ दिनया पुण्यतिथि कया: भिक्षुणी अनुयायी संघ नेपालया आयोजनाय सुमंगल विहार यलय् मिति २०५७ चैत्र २५ गते छगू श्रद्धाञ्जली सभा सम्पन्न जूगु समाचार प्राप्त जूगु द्।

- सुथे भन्ते गुरुमां व उपासक उपासिकापिन्त स्व. सुशीला गुरुमांया परिवारपिनिपाखें जलपान ।
  - पूज्य बुद्धघोष महास्थिवरपाखें बुद्धपूजा सहित धर्मदेशना।
  - भिक्षु महासंघ, गुरुमांपिं व सकल उपासक उपासिकापिन्त भोजन दान ।
- न्हिनय् भन्ते गुरुमांपिन्त दान प्रदान । भिक्षु बुद्धघोष महास्थिविरया सभापितत्त्वय् व स्वास्थ्य मन्त्री श्री रामकृष्ण ताम्राकारया प्रमुख अतिथित्त्वय् संचालित उगु श्रद्धाञ्जली सभाय् सुशीला गुरुमांया पुण्यस्मृती १ मिनेट मैत्री भावना या:ग् खः ।

उगु सभाय माधवी गुरुमा न अनगारिका संघया संक्षिप्त परिचय बिया बिज्यात । अथेहे मेपि वक्तापिसं सुशीला गुरुमा न विभिन्न क्षेत्रय् याना बिज्या:गु देन थुकथं व्यक्त या:गु न समाचार दु-

- नातिकाजी शाक्य सुशीला गुरुमां नं सुमंगल विहार पुनः निर्माण कार्ये २ लाख दाँ नं मयाक चन्दा संकलन यानाः विशेष योगदान बिया बिज्यात ।
- हिराकाजी सुजिका सुशीला गुरुमां नं नागबहाले बौद्ध परियत्ति शिक्षाया शुभारम्भ ।
- कृष्णमान शाक्य पाल्पा व भोजपुरे नारी शिक्षाय् जागरण, बौद्ध परियत्ति शिक्षा व बुद्ध विहार निर्माण कार्ये विशेष योगदान । बौद्ध परियत्ति शिक्षा क्षेत्रय् बाँला:गु नम्बर हया: उत्तीर्ण जूपिं विद्यार्थीपिन्त पुरस्कारया लागि सुशीला गुरुमांपाखें रु. २५०००/-या अक्षयकोष स्थापना आदि ।

समाचार अनुसार उगु सभाय् सुशीला, गुरुमांप्रति श्रद्धाञ्जली अर्पण याना बिज्याःपि व्यक्तिपिनि नां थुकथं उल्लेख ज्याच्वंग् द-

धम्मवती गुरुमां, जाणशीला गुरुमां, रत्नमञ्जरी गुरुमां, मेयर बुद्धिराज वजाचार्य, लोक बहादुर शाक्य धर्म रत्न शाक्य, आदि ।

अन्तय् अनुपमा गुरुमां नं धन्यवाद ज्ञापन याना बिज्याःगु उगु सभाया सभापति पूज्य बुद्धघोष महास्थविरं सभा विसर्जन याना बिज्यात ।

उगु सभाया संचालक भीम दाई व भीम शाक्य (भोजपुर) ख: ।

**५६ \* धर्मकीर्ति विवेशाङ्ग - बु.सं.** २५४५ -



May all sentient being attain
the highest state of completeness
being on the foot steps
of BUDDHA
HAPPY VAISHAKHA FESTIVAL
2545



Dhamma.Digita



**Best Western** 

## New hotel Crystal Pokhara

P.O. Box 234, Nagdhunga, Pokhara, Nepal. Phone: (061) 20035, 20036 Fax: 977-61-20234

### Lumbini Garden

Buddha Nagar, Mahilwar LUMBINI, NEPAL.

Tel.: (071-80145)

#### Reservation/Head Office:

Chha 1-99, Jyatha Tole, P.O. Box 1253 Kathmandu, Nepal.

Phone: (01) 228561, 228011, Fax: 977-1-228028 Internet: http://www.bestwestern.com/np/newhotelcrystal

E-mail: ajsthapit@mos.com.np



नेपालका गौरब, ग्रान्ति नायक गौतम बुद्धको जन्म, सम्बोधि लाभ तथा महापरिनिर्वाणको २५४५ औं उत्सवमा सबैको सम्बृद्धि तथा ग्रान्तिको कामना गर्दछौं ।





लक्ष्मी ज्योति ट्रेडर्स

#### **Laxmi Jyoti Traders**

छापावाल सुन, चाँदीको थोक तथा खुद्रा बिऋेता

पो.ब.नं. ११८३४

मखन (सुरज आर्केड अगाडि), काठमाडौं फोन नं. (पसल) २६४१३१, २६३९२२; (निवास) : २६४०५७

999.9 Hallmark Gold & Silver Dealer