

ELG CO

वर्ष-१२, अङ्क-१ बुद्ध सम्वत् १५८८

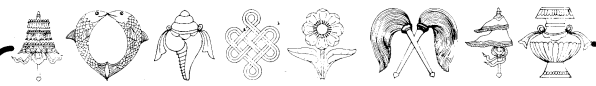
🗯 बुद्ध जन्मभूमि : लुम्बिनी

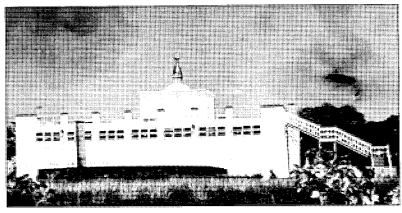
🗯 बुद्धत्व प्राप्ति ः बुद्धगरा

**\* महापरिनिर्वाण** 

प्राप्ति : कुशीनगर

<del>હિયાતને પ</del>ૂર્ણિયા હિસોષ્યાકુ





May all sentient being attain the highest state of completeness being on the foot steps of Buddha Happy Vaishakha Festival 2548





# mbini Garden

V CRYSTAL PVI. LID Buddha Nagar, Mahilwar

LUMBINI, NEPAL. Phone: (071-590075, 580145) Fax: 071-580045

# New hotel Crystal Pokhara (PVT.) Ltd.

Nagdhunga, Pokhara, Nepal. Phone: (061) 520035, 520036 Fax: 977-61-520234

#### Reservation/Head Office:-

38 Chhusya (Baha) Galli, Jyatha Tole, P.O. Box 1253 Kathmandu-3, Nepal.

Phone: (01) 4228011, 4228561, Fax: 977-1-4228028 Internet: http://www.bestwestern.com/np/newhotelcrystal

E-mail: ajsthapit@mail.com.np

प्रमुख क्वस्थापक विद्यासागर राञ्जित फोन: ४२४ ८९४४, ४२२ ४९१२

> व्यवस्थापकहरू चिनीकाची महर्जन फोन: ४२४ ३१८२ ज्ञानेन्द्र महर्जन फोन: ४२७ ६९०८

शह-व्यवस्थापक ध्रवरतन स्थापित

श्चमादक **भिक्षणी वीर्यवती** फोन: ४२५ ९४६६

प्रकाव सम्पादक भिक्षु अश्वदाष महास्थिवर फीन: ४२४ ९११०

प्रकाशक र विशेष शल्लाहकार श्रिक्षुणी धम्मवती फोन: ४२५ ९४६६

व्यव्यक्तिय धर्मकार्ति बाद अध्ययन गाँछी धर्मकार्ति बिहार श्रीषः नघःटोल पोस्ट बक्स नं. ४९९२

मुद्धः सम्बत् २४४८ नेपाल सम्बत् १९२४ इस्वी सम्बत् २००४ विकास सम्बत् २०६१

फोनः ४२५ ९४६६

विशेष सदस्य ह. १०००/-वा सो भन्दा बढी वार्षिक ह. ७५/-यस अङ्कों ह. १५/-



## धमकीति (बौद्ध मासिक) DHARMAKI

3 Buddhist Monthly

2548TH VAISAKH FULL MOON DAY

4th MAY 2004

र्ष- २२ अङ्ग- १ स्वाँया पुन्ही

वैशास २०६१



अर्थ न वर्षका हजारक वाक्य क्रमंत्र प्रत्नाल का एउटा मान सार्थक वाक्य का स्त्रीक सुन्ताल का प्रत्नाल शास्त्र प्राप्त हुन्छ ।
 पहलाल शास्त्र प्राप्त हुन्छ ।
 अहलाई संस्थात प्राप्त का व्यवस्था के सेवा वर्ष स्त्रील प्रिक्त स्वाप्त का प्रत्य का प्रत्य का प्राप्त का प्रत्य का प्रत्य

### जाकी बन्ने कि पण्डित ?

हामीले धेरै पुस्तकहरू अध्ययन गरी पुवचन स्नी ज्ञान खोजने गर्छौ । बहुश्रुत हुनको लागि यसरी बाहिरी माध्यमबाट अध्ययन गर्न अत्यावश्यक पनि छ । तर यसरी पढेर, स्नेर जानकारी संकलन कार्यमा मात्र सीमित रहँदैमा ज्ञानी बन्न सक्ने चाहिं होइन । यतिले मात्र आफ्नो मनमा लुकेर बसेका कुसंस्कार रूपी रोग हुटेर जाने अवश्य पनि होइन । प्रशस्त अध्ययन गरी प्रशस्त पुर्सकेहरू लेखी प्रकाशन गर्न सकेपनि र धर्म छलफल गरी प्रवचन गर्न पोख्त भएपनि यथार्थ रूपमा उसलाई ज्ञानी भन्न मिल्दैन। ज्ञानलाई जानकारीमा मात्र सीमित राख्ने व्यक्तिलाई ज्ञानी होइन पण्डित भनिन्छ । जसले आफुलाई यसरी पण्डितको रुपमा पेश गर्छ, उ अज्ञान र अहंकार रूपी मानसिक रोगकी खाल्डोबाट उम्कृत कदापि सब्दैत । आफ ब्रोध नभड़कन पनि ज्ञानीको रूपमा प्रस्तत भई विद्ता देखाउँदै हिंडने व्यक्तिलाई त अहंकार रूपी पंडित्याईंले संधे खट्टा तानी खाल्डोमा खसाल्न खोजिरहेकै हुन्छ ।

शारीरिक सेगी व्यक्तिले आफ्नो रोग निर्मुल पार्नका लाग डाक्टरले रोग परिक्षण गरी रोग निर्मुल पार्नका लागि डाक्टरले रोग परिक्षण गरी रोग निर्मुल पार्नका लागि लेखिदिएको औषधिको प्रेक्तिप्सन मात्र पढी औषधीको जानकारी मात्र राख्दमा रोग निर्मुल पार्न कदापि सक्दैन । रोग निर्मुल पार्नका लागि त रोग सम्बन्धि ठीक डाक्टरलाई रोग जैंचाई त्यस डाक्टरले लेखिदिएको औषधी ठीक समयमा सेक्न गर्न पनि पन्यो । ठीक पथपहरेजमा पनि बस्न पन्यो । अनि मात्र आफ्नो शारीरमा लुकेर बसेका रोगलाई निर्मुल पार्न सफल हतेका।

त्यसरी नै आफ्नो मनमा लुकेर बसेका कुसंस्कार हरूलाई हटाई बोध हुनका जागि पिन ज्ञान गुणका कुराहरू पढेर, सुनेर, हेरेर जानकारी लिन पऱ्यो। त्यही जानकारीलाई आफ्नो जीवनमा प्रयोग गरी अभ्यासरत हुन पऱ्यो। आफ्नमा रहेका खराब बानी व्यवहारहरूलाई ती जानको माध्यमले चिन्दै, महशूस गर्दै फिकेर फाल्न पऱ्यो। यसरी आफ्ना गल्तीहरू महशूस गर्दै जसले त्यसलाई निर्मुल पार्न सक्छ त्यही व्यक्ति बोध हुनेछ। जब मानिस बोध हुनेछ तेष मात्र त्यसलाई ज्ञानी भन्न सिकनेछ। ज्ञानी व्यक्तिले आफ्न भित्रका ज्ञानको भण्डारलाई आफ्नै शिष्ट र इमान्दारी व्यवहारले प्रस्तुत गरिरहेको हुन्छ। उ आफ्नो विद्वत्ता प्रदर्शन गर्न हत्तुरिदैन। फूलको सुगन्ध कसैको नाकमा लगेर सुँधाउन पर्देन। प्रकृतीले नै यसको सुगन्ध चारैतिर फैलाईदिन्छ।

सिद्धार्थ कुमारले पनि ज्ञानको खोजीमा लाग्नु अई शुप्रै समय अध्ययन गरी बिताउनु भयो र शुप्रै ज्ञान जानकारीको रूपमा संकलन गर्नुभयो । संगालिएको ती ज्ञानको कुराहरूलाई अभ्यास गरेर हेर्नुभयो । जब उहाँले चतु आर्य सत्य र आर्य अष्टाञ्जिक मार्ग ज्ञानलाई बुझ्नु भयो, तब त्यही ज्ञान अनुरूप आफूमा लुकेर बसेका लोभ, द्वेष, मोह रूपी

मयल एवं कुसंस्कारहरूलाई धोई प्रवान्न सम्म हुनुभयो। यसरी जब आफू पूर्ण रूपले बोध हुनुभयो; तेच पात्र उहाँले यस सफलतालाई विश्व सामु प्रकाशमा ल्याउन भयो। उहाँले आफ्नो विद्वत्ता देखाउन खोजन भाष्य उहाँले त ज्ञानको माध्यमहाट आफू जसरी सफल हुनुभयो त्यसरी नै बढि भन्दा बढि व्यक्तिले यही ज्ञानको माध्यमले आ-आफ्ना कुसंस्कारहरू हटाई सफलता हासिल घरोज भाने चाहना राख्दै ज्ञानको ज्योती छुनुभयो।

यस्री जब सम्यक दृष्टि (ठीक तरिकाले बुझ्ने समता) आफूमा हुन्छ, तब मात्र ठीक तरिकाले आफूलाई चिन्न सिकनेछ । फलस्बरूप आर्य अप्टार्ट्सिक मार्गमध्ये बाकीरहेका ७ वटा मार्गहरू आफसे आफ खुल्नेछन् । तर जसने सम्यक दृष्टिलाई गुमाउने छ उसने आठैवटा मार्गलाई मुमाई बाटो बिराएको यात्री सरह अलपत्रम्म पुनैक ।

त्यसैले जान्ने सुन्ने र विद्वान पण्डित बन्ने अर्के बाटो हो भने व्यवहारिक बनी बोध हने अर्के बाटी हो।

आजभोली संसारमा जित पनि अभानित र द्वन्द मिट्चरहेका छन्, त्यसको अमुद्ध कार्य है अर्थे स्व व्यक्तिले आफूलाई ठीक सरिकाले चिन्न नसकी आफूमा रहेका राग देष मोहरूपी कुसंस्कारहरूको गुलाम जिनरहर्नु हो। त्यसैले बुद्ध शिक्षानुसार हामीले पनि यही बुद्ध पूर्छ जस्मे आफ्नो मनलाई चिन्न ससकी आफ्नो अज्ञानतारूपी सनकी गुलाम वनिरहन्छ त्यो व्यक्ति चक्रवर्ती राजाम भएपनि उ पराजितको रूपमा नै रहनुपर्ने हुन्छ। आफूम आफैलाई जित्नु नै साँच्चैको जीत र सफलता हो। यदि अरुलाई जित्नु नै साँच्चैको जीत र सफलता हो। यदि अरुलाई जित्नु नै साँच्चैको जीत र सफलता हो। यदि अरुलाई जित्नु नै साँच्चैको जीत र सफलता हो। यदि अरुलाई जित्नु नै साँच्चैको जीत र सफलता हो। यदि अरुलाई जित्नु नै साँच्चैको जीत र सफलता हो। यदि अरुलाई जित्नु नै साँच्चैको जीत र सफलता हो। यदि अरुलाई जित्नु नै साँच्चैको जीत र सफलता हो। यदि अरुलाई जित्नु नै साँच्चैको जीत र सफलता हो। यदि अरुलाई जित्नु ने साँच्चैको जीत र सफलता हो। यदि अरुलाई जित्नु ने साँच्चैको जीत र सफलता हो। यदि अरुलाई जित्नु ने साँच्चैको उत्तर स्वायरको पछाडि अर्के शक्तिहाली बन्दुक र हिथारको एछाडि अर्के शक्तिहाली बन्दुक र हिथार तथार अरुरहेका हन्छन्।

पञ्च भद्र वर्गीयहरूले पनि आफूमा रहेका पुराना कुसंस्कारहरू त्याग गर्न नसके सम्म भवमा परिरहेका थिए। फलस्वरूप सिद्धार्थ गौतमले आहार सेवन गरी तपस्वा गरेको देखने वित्तिकै उहाँलाई छोडेर गएका थिए। सिद्धार्थ कुमार बुद्ध भइसकेपछि उहाँले चतुआर्थ सत्य र आर्थ बच्छाङ्गिक मार्गलाई प्रस्तुत गरी जब जानको कुरा बुभाउन भयो, तब मान उनीहरूले पनि यही जानको माह्यम्बाह्य उनीहरूमा लुकेर रहेका कुसंस्कारहरूलाई ठीक तानको माह्यम्बाह्य उनीहरूमा बोध भए।

यसरी नै यसपाली हामीले २४४६ औं बुद्ध पूर्णिमा महोत्सवको उपल्लेक्यमा बुद्ध शिक्षालाई अध्ययन र अभ्यासमा मात्र सीमित नरस्की बुद्ध शिक्षाको माध्यमले हामा मनमा लुकेर रहेका कुसंस्कारहरूलाई निर्मुल पार्न सुपाल भई पण्डित होइन झानी बनी बोध हुने मार्गमा अग्रेसर हुन सकौ भनी धर्मकीर्तिले शुभकामना व्यक्त गर्दछ ।

### विषय शूचि

|                                                     |                                                                       | 7            |
|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|--------------|
| ऋशं विभी                                            | <b>acar</b>                                                           | •            |
| १. बुद्धे वचन                                       |                                                                       | 1            |
| २. सम्पोदकीय                                        |                                                                       | ₹ :          |
| ३ बुद नन्तुहुन्छ                                    |                                                                       | <b>X</b> -   |
| Y. sphile-100                                       | -रीना तुलाधर                                                          | 9            |
| ४. मलाई मन पर्ने धम्मपद                             |                                                                       | <b>5</b> :   |
| ६. सिद्धि होइन साध्य चाहिन्छ                        | - नरेन्द्रनीय भट्टराई                                                 | ₹ .          |
| ७. हिंसाबाई शान्तिमा बदली                           |                                                                       | 3            |
| ८. विपराना साधना                                    | ् <b>- धर्मभृह ध्यानकेन्द्र</b> । । । । । । । । । । । । । । । । । । । | K            |
| ९. परिवर्तन                                         | - मिक्षु संघरिकत                                                      | <b>9</b> a   |
| १०. प्रतिमदा–६ वर्षा                                | 🚊 भुवर्ण सम्बं हुमागाई                                                | 5            |
| ११. एउटा रूख अभिलो हुँदैमा वन अभिलो हुँदैन          | - धम्मवती धर्माचार्य                                                  | 0            |
| १२. चारवर्ण व्यवस्थामा शुद्धि                       | - कल्याणस्मित्र सत्यनारामण गौयन्का                                    | २            |
| १३. धर्म प्रवार र बहुजन हिताय                       | - विजय सक्सी शास्य २                                                  | 8            |
| १४. वैशाब पूर्णिमा – दिन एक विशेषता अनेक            | - बिनीता बार्वे श्रेष्ठ                                               | <b>X</b> ,   |
| १४. बुढको अदालतमा ठिङ्ग्याइएका बौढहरूको पक्षमा      | - जयनारायण न्यौपाने                                                   | <b>ξ</b>     |
| १६. सत्य व अहिंसाका प्रतीक महान्मा बुढ              | - तेजनारायण पञ्जियार                                                  | <b>9</b> *   |
| १७. बौद्ध क्रांतमा चतुरायसत्यको महिमा               | - मक्सी सम्साल                                                        | 5            |
| १८. राम्रे बानी क्यवहार                             | - बीर्यवती                                                            | <b>ł</b> o   |
| १९. गौतमबुद्रका पाँच उपदेश                          | - दीरज राजकर्णिकार                                                    | ₹२           |
| २०. नेपालय धार्मिक संस्था व बौद्ध क्रियाकलाप        | - सुवर्ण शास्य                                                        | <b>33</b> -  |
| २१. म्बाः है नरके बेम्ह मिसा                        |                                                                       | \$4          |
| २२. नेपाल भिक्षुणी संघ                              | – हा. नरेशमान बजाबार्य                                                | <b>}</b> ⊏   |
| २३. स्मृति र सम्प्रजन्य                             | – आंबार्य, श्रीघर राणा                                                | <b>8</b> 1   |
| RY. How to find real happiness                      | - Ven. K. Sri Dhammananda Nayaka Thera                                | <b>દ</b> ર ૂ |
| N. Duta-Jataka                                      |                                                                       | <b>ያ</b> ሂ   |
| २६. Mahapingala-Jataka                              |                                                                       | 8            |
| 🤻 २७. Supreme Happiness.                            | Traport Randa                                                         | <b>€</b>     |
| 🥦 २व. Buddha's advice on daily life                 |                                                                       | 85           |
| २९. Monk's life and Health Care                     |                                                                       | <b>∀o</b> :  |
| ३०. धर्मकीते विहार-गतिविधि                          |                                                                       | X.R.         |
| ३१. धर्मकीति बौद्ध अध्ययन गोर्छीय वार्षिक कार्यक्रम |                                                                       | XX           |
| ३२. धर्मकीत पत्रिकाको विशेष सब्स्थहरू               |                                                                       | ५४ :         |
| 33. धुर्म प्रचार समाचार                             |                                                                       | K.a.         |
| - धर्मकीर्ति विशेषाङ्क , ब्यु स. २५ ४८              |                                                                       | •            |
|                                                     |                                                                       |              |

# विशेषाङ्कको लागि विशेष अनुरोध

धनेकात बोद्ध मासिकका प्रधान सम्पादक, हर्नती है। अध्ययन बोध्वीका अमिक्सासक एवं धनेकाति तिहार संबंधी कोषका धर्मानशासक हाता पुज्यतीय तिहा अस्पाप तहासी है। प्रवच्या ६० वर्ष प्रवेश अस्को शुभ ज्यतस्थास सर्वाकी प्रवच्या ६० वर्ष प्रवेश अस्को शुभ ज्यतस्थास सर्वाकी प्रवच्या प्रकाशित हर्ने लोगेको करा समस्य अद्गाल्यनका सर्वा समर्व जानकारी समस्य स्थानका सर्वा

उत्तर पश्चिका विशेष अञ्चली क्षाता , प्रकारणी क्षुत्र कामना सन्देशहरू एठाई वा अरूप जृते गृत स्वत्येत सक्तो सहस्रोण गरी हाता पुत्रानीए अस्वविक अर्था है आ-आपनी अद्भा करक गर्ने हुत अस्त्राव्यवहरू स्टेट्स विकार अनुरोध गरेका हो । \*\* \* \* \*\* \*\* \*\* \*\* \*\*\*



ं धर्मकीर्दि बेल् मासिकः

SIKK-1218 EGG BERKUL-EGG CAROLES GALL

क्षीयतः त्रासः तुलाधरः - प्रोतः स्ट प्रदश्ककः - <sub>- १०</sub> -- रेमा तुलावरः - प्लेन न प्रश्नशृक्षकः - ३०० - भन्नुहुन्छ ममा भरोसा नगर्नू । म भन्छु त्यसमा अन्धभक्त बनी भरौसा नगर्नू । मैले भनेका कुरामा सोच्नू, विचार गर्नू । जित कुरा तिम्रो अनुभवको कसीमा सही हुन्छ त्यही तिम्रो लागि सही हुन्छ । अर्थात् सिद्धान्तको सत्यतालाई आफैले जानेर मात्र मान्, त्यसै मैले भन्यो भन्दैमा मान्ने नगर ।

बुद्ध भनाहुन्छ – अरुलाई दु:ख नदिन्, अरुको सुख नखोस्नू सबै मानिस जिउन चाहन्छन्, सुख चाहन्छन् ।

त्यसैले आफ्नो जीवन निर्वाहका लागि अथवा आफ्नो परिलक्ष्यित आकाइक्षा पूरा गर्नको हेनु अरुलाई दुःख नदिन्, अरुलाई नमान् । हे मानव । सधै होशमा रहने गर्नू, बेहौशी कहिल्यै नहुनू, अप्रमा-दपूर्वक आफ्नो लक्ष्यमा लागिरहनू प्रमादी कहिल्यै नहुनु । यही पवित्र जीवन हो ।

बुद्ध मन्नुहुन्छ— जब तिमी कर्सैलाई दुःख दिने विचारले अभिपरित हन थास्यो तब तिमीले दःखको बीउ

आफ्नो मनमा राप्न पनि प्रारम्भ गन्यौ । तिमीबाट अरुलाई दुःख मिलोस निमलोस, तिमीलाई भने दुःख अवश्यै मिल्छ । तिमीले आज जुन दुःख पाइसकेका छौ वा भोग्दैछौ त्यो त हिजो अस्ति नै तिमीले रोपेको दुःखकै बीउको फल हो । त्यसैले भौलि दुःख छुने काम जाज नगर ।

बुद्ध भन्नुहुन्छ- मनुष्यको पहिचान उसको कर्मले हुन्छ जातिले हुन्न । पशुपंक्षी, कीरा-फद्र्यांग्रा आदिमा मात्र आ-आपनो जन्मजात गुण हुन्छ । अर्थात् तिनीहरूलाई तिनीहरूका जन्मजात गुणद्वारा चिनिन्छन्। तर मान्छेमात्र यस्तो प्राणी हो जसलाई जन्मद्वारा नभई कर्मद्वारा चिनिन्छ । अर्थात् मान्छेको पहिचान उसको कर्म वा गुण हो । त्यसैले मानिस आपनो जन्मले होइन बरु कर्मले बाह्मण हुन्छ । अर्थात् पवित्र उत्साह, पवित्र जीवन अनि आत्म निरोधले मानिस बाह्मण बन्छ । मानिस आपनो वंशले, आपनो जन्मले वा आफूले बाटेको कपालले बाह्मण हुन्छ ।

बुद्ध भन्नु हुन्छ – कुनै पनि काम ठूलो वा सानो हुदैन । मुख्य कुरा अप्रमादपूर्वक आफ्नो काममा

लागिरहनु नै महत्वपूर्ण कुरा हो । जसरी पांखरीको हिलोबाट निर्लिप्त भएर कमलको फूल सुन्दर तरीकाले फुलिरहन्छ त्यसरी नै यो कोलाहलपूर्ण संसारमा आफ्नो रिचअनुसारको काममा जो इमान्दारितापूर्वक खदछ र आफ्नो जीवनलाई सत्य मार्गमा डोऱ्याउँछ, उसैको जीवनमा सुख, शान्ति र सौन्दर्यको प्रादुर्भाव हुन्छ र यही नै सही धार्मिक जीवन हो ।

बुद्ध भन्नु हुन्छ – तिम्रो विषयमा निन्दा, उपहास गर्नेहरूले भनेका कुरा साँचो हुन भने ती कुराहरू तिमीले मान्नुपर्छ, ग्रहण गर्नुपर्छ । होइन, तिमी निर्दोष छौ र तिम्रो बाटो सही छ भने तिमीलाई कटुवाणीले दोषारोपण गरेको भए पिन तिमी रिसाउनुपर्ने कारण केही छैन, तिनीहरू स्वयं दोषी छन् र तिनीरूको कुरालाई तिमीले ग्रहण गर्नु पर्देन । हेर, कुनै पिन असत् कुराबाट बिचलित हुनुहुन्न । जीवनमा आइप्नें यस्ता मारहरू,

अवरोधहरूलाई तृण बराबर सम्भन सकेमा मात्र तिमी कल्याणको बाटोमा अग्रसर हुन सक्छौ । त्यसैले मनमा समभाव राखी जीवनलाई गृतिशील बनाउँदै लग्नू।

बुद्ध भन्नुहुन्छ – दान दिनु नै धार्मिक बन्नु होइन । करकाप वा देखावाको लागि दान दिंदा मनमा क्लेश भावना हुन्छ र क्लेशयुक्त दानुबाट मनमा सुख, शान्ति र सन्तोष पाउन सिकन्न । मैत्री र करुणायुक्त मनले दिएको दान जितसुकै कम भए पनि त्यो सद्धर्म दान हुन जान्छ र त्यसबाट मनमा आनन्द प्रस्फूरण हुन्छ । शुद्ध मनले दान दिनु भनेको एउटा रुख रोप्नु जस्तै हो जसले पछि गर्मीको याममा शीतल छायाँ दिन्छ र खानाको लागि रसिलो फल पनि दिन्छ । करुणायुक्त दानले हामीलाई सम्पूर्णतातिर अग्रसर गराउँछ ।

बुद्ध भन्नुहुन्छ — धन स्वयं अपवित्र होईन । धन प्राप्त हुने काममा लाग्नु खराब होईन । तर जी मानिस धन-सम्पत्ति नै सबै हो भनेर यसैमा टाँसेर बस्छ वा यसलाई प्राप्त गर्नमा मात्र जसले आफ्नो सारा समय बिताउँछ वा धनको सही उपयोग उसले गर्दैन भने यसको अर्थ उसले आफैलाई धोका दिइरहेको हुन्छ । तर जो मानिस आफ्नो धन सम्पत्तिमा मात्र टाँसेर बस्दैन र बेलाबखत आफ्नो धनको सही सदुपयोग पनि गर्दछ भने उसले जीवनमा पुण्य प्राप्त गरिरहेको हुन्छ । धन आर्जन गर्दै शील, समाधी (ध्यान), प्रज्ञाको बाटोतिर उन्मुख हुनु भनेको जीवनमा कल्याणको बाटो अवलम्बन गर्ने हो ।

बुद्ध भन्नुहुन्छ – संसारमा जुन कोलाहल, बेचैनी छ ती सबै दुःख हुन् । जुनसुकै किसिमको दुःख किन नहोंस् त्यसबाट विमुक्त हुन हामीले भित्री शान्ति प्राप्त गर्न प्रयत्न गर्नुपर्दछ । धन-दौलत, मान-मर्यादा, पद-प्रतिष्ठा प्राप्त गरेर मानिस सम्पन्न हुनसक्छ तर ऊ सुखी हुन सक्तैन । सुख, शान्ति प्राप्त गर्न अन्ततोगत्वा हामी आफ्नो अन्तरयात्रा अर्थात् ध्यान भावनामा जानुपर्दछ । ध्यान भावनाले हाम्रो मनमा भएको अशान्ति हटाई शान्ति ल्याउँछ ।

बुद्ध भन्नुहुन्छ — सत्य सत्य नै हुन्छ, असत्य असत्य नै । सत्यको पथमा यदाकदा अग्रु के कप्टले असत्यलाई जिताउने होइन बरु यसले सत्यलाई चिनाउने गर्दछ । हो, कहिले काँही केही समयसम्म सत्यको पराजय भएको जस्तो र असत्यको ठूलो विजय भए जस्तो देखिन सक्छ तर यसमा विश्वास नगर । सत्यको जीत अपरिहार्य छ । हुनसक्छ केही समयसम्म असत्य राजसिंहासनमा विराजमान भएको होस् तर यो केही बेर सम्मको राग-रङ्ग मात्र हो । सत्य सत्य नै हुन्छ, त्यो शाश्वत र चिरस्थायी हुन्छ । यसको लागि कुनै किसिमको आग्रह वा अनुनय-विनय गर्नुपर्देन । सत्यको सन्दर्भमा अबेर हुनसक्छ तर अँधेर हुनसक्तैन । त्यसैले सत्यप्रति पूर्ण भरोसा राख्नू, तिमी केवल शान्त रहनू, धैर्य लिनू, अनित्य बोध गर्नू, प्रज्ञावान बन्नू, ध्यान गर्नू र शील नछोड्नु ।

बुद्ध भन्नुहुन्छ – हामीले आफ्नो मनलाई सुदृढ पारी आफ्ना मनका कमी कमजोरीहरूलाई हटाउँदै लगी मरेपछिको शान्ति र सन्तोष भन्दा बाँचेको अवस्थामा आफ्नो आत्मा (मन) मा शान्ति र सन्तोष प्राप्त गर्ने ध्यान गर्दैजान्पर्दछ ।

बुद्ध भन्नुहुन्छ – जीवन संग्रामदेखि भागेर होइन डटेर मुकाविला गऱ्यों भने तथा मनमा प्रस्फुरण हुने नानाथरीका उँधो लाउने विचारहरूलाई शान्त गर्न ध्यान गर्ने गऱ्यों भने सब कुरो स्वच्छ हुँदै जानेछ, हाम्रो जीवन निर्मल हुँदै मुक्त हुनेछ।

बुद्ध भन्नुहुन्छ- म एउटा यस्तो पुरुष हुँ जो राग-

द्वेष-सोहबाट वञ्चित रही. शील-समाधि-प्रश्नादार्ख पष्ट भई निर्वाण (मक्त) को बाटोमा लिकरहेस । त्यसैले मानिसहरू मकहाँ मक्त हने, निर्वाण प्राप्त कर्ने मनसाय लिई आउँछन् । मैले पनि उनीहरूलाई प्रश्नमा निर्वाणको बाटो देखाउँदै. बताउँदै आएको छ । मेरो क्रा सुनी मैले भने अनुसार जो जो लागे तिनीहरू मक्त भए निर्मल भए । सबैको लागि खल्ला भएको यो बाटोमा जी जो लाग्छन् तिनीहरूलाई अवश्य पनि कल्याण प्राप्त हेनेछ । तर अरु मानिस जो मेरो क्रा सुनी मैलें बढ़ाएको बाटोलाई केवल राम्रो हो भनेर चित्त बुभाउँछन् तर कहिल्यै त्यो बाटोतिर लाग्दैनन तिनीहरू कसरी मक्त हुन्छन् ? तिनीहरू कसैलाई मैले काँग्रमा राखेर मिक्त दिलाउन सक्तिन । आफ्नो मिक्तिको लागि आफै लाग्नपर्दछ । म त केवल हितचिन्तक, श्रामीचन्तकको नाताले जो कसैको कल्याणको लागि मिक्तको बाटो यो यो हो भनी प्रष्टसँग प्रस्तत गर्ने वक्ता मात्र हैं। मैले जन बाटो लागेर मक्ति पाएँ, मैले केवल त्यां बाटोको विषयमा विभिन्न तरिकाले वर्णन गर्दै आएको छ। प्रत्येक मानिस जो आफ्नो जन्मजन्मान्तरको बन्धन अर्थात राग. द्वेष. मोहको गाँठो फुकाली शील, समाधि (ध्यान) प्रजाको बाटोमा लागी आफ्नो तन-मनलाई पबित्र पार्ट जान्छ. अन्ततः उसले मुक्ति निर्वाण) प्राप्त गरिखाइस । त्यसैले हे साधक ! तिमी पनि आफ्नो मुक्तिको लागि आफै लाग. आफ्नो लागि आफै साधना गर, आफ्नो लागि आफै ज्योति भएर बल अनि निश्चिय नै तिमी मुक्त हेनेछौ, तिमीले निर्वाण प्राप्त गर्नेछौ।

बुद्ध भन्नुहुन्छ – कसैले तिम्रो निन्दा गरे पनि तिमी कुपित, कोधि नहोऊ, दुःखी नबन्। कहीं आफूमै त दोष छैन भनेर शान्त चित्तले स्वयम्लाई परीक्षण गर। यसै गरी कसैले प्रशंसा गऱ्यो भन्दैमा हिंदित नहुन्। आफूमा साँच्चै त्यस्तो सद्गुण छ कि छैन भनी परीक्षण गर्न्। दुःखी वा आनन्दित भएर हामी आफ्नो प्रगतिका लागि आफै अवरोध उत्पन्न गर्नेगछौँ। त्यसैले बेहोसी नभई होसमा रहने गर्न्।

बुद्ध भन्नुहुन्छ — धर्मको अर्थ नृजान्नाले धर्मको विनास हुन्छ । त्यसैले विवेकशील त्यही हो बहुले यथार्थ धर्मको अर्थ जानी धर्म धारण गर्दछ । जुन धर्मको बचन प्रमाणिक छ, त्यही वचन बिनय हो, त्यही वचन मेरो वचन हो । ■

(विभिन्न कृतिहरूबाट संकलन गरिएको)

-धर्मकीर्ति विशेषाङ्कं, बु.सं. १५४८

तण्हाय जापती सोको तण्हाय जायती भयं तण्हाय विष्यमुत्तस्स-नत्यि सोको कृतो भयं

अर्थ- तृष्णाको कारणले शोक हुन्छ, तृष्णाकै कारणले भय हुन्छ । तृष्णाबाट मुक्त भई सकेकालाई शोक हुँदैन । भव कहाँबाट हुन्छ ?

घटना- उपरोक्त गाथा भगवान बुद्धले जेतवन विहारमा बस्नु भएको समयमा कुनै एक ब्राह्मणको कारणमा भन्न भएको थियो।

श्रावस्तीका एक ब्राह्मणले मुक्ति हुने ज्ञान प्राप्त गर्न सक्ने लक्षण देखेर भगवान बुद्ध त्यसको कल्याण गर्न ब्राह्मणलाई भेट्रा जानु भयो। त्यस समय ब्राह्मण आफ्नो खेतमा ब्राति लगाउन खेत सफा गरीरहेका थिए। भगवान बुद्ध नदी किनारको त्यही खेतमा पुग्नु भयो। ब्राह्मणले भगवान बुद्ध आउनु अएको देखेपनि वास्ता नगरीकी जुपचाप आफ्नै काममा लागीरहे। बुद्धले नै सोध्नु भयो- "हे ब्राह्मण के गरीरहेका छै। ?" "खेत सफा गरीरहेको छु भन्ते।" भनीकन ब्राह्मणले जवाफ दिए। त्यति मात्रै करा गरेर बद्ध आफ्नो बाटो लाग्न भयो।

भौलिपन्ट पनि भगवान बुद्ध त्यही ब्राह्मणको खेतमा जानुभयो । खेत जोतीरहेका ब्राह्मणलाई बुद्धले सोधनु भयो— "ह ब्राह्मण के गरीरहेका छौ ।" ब्राह्मणले भने— "भन्ते । खेत जोतीरहेको छु ।" त्यस दिन पनि भगवान बुद्ध त्यित नै कुरा गरेर फर्कनु भयो । त्यसपछिबाट पनि बुद्ध बरोबर जानु भयो ।" "के गर्वैछौ ?" भनीकन बुद्धले सोधनु हुँदा "धान रोपिरहेको छु, घाँस टिपिरहेको छु, खेत कुरीरहेको छु ।" भनीकन जवाफ दिन्थे र बुद्ध पनि त्यित नै मात्र सोधेर आफ्नो बाटो लागनु हुन्थ्यो । एक दिन ब्राह्मणले भने— "भन्ते । तपाई मैले खेत सफा गरेको बेलादेखि आएर मसँग कुरा गर्न आउनु हुन्थ्यो । यो बालि भित्र्याएपछि म एक्लैले खाने छुइन । तपाईलाई पनि भाग दिनेछु । अबबाट तपाई मेरो मित्र भयो ।"

समय बित्दै गयो बालि काट्ने समय आयो।
भोलिपल्ट बालि काट्नको लागि आवश्यक प्रबन्ध
मिलाएर ब्राह्मण सुतेको थियो त्यही सती धमासान
पानी परेर नदी किनारको त्यसको खेत र बालि पुरै
पानीले बगाएर लग्यो। भोलिपल्ट बिहान आफ्नो खेतमा
भइराखेको त्यो दुर्दशा देखेर ब्राह्मण अति दुःखी भए।
"यो खेतमा बालि लगाउन सफा गरेको समयदेखि अमण
गौतमले आएर हालचाल पुछ्न आउनु हुन्थ्यो। बालि
भित्र्याएपछि म एक्लैले खान्न उहाँलाई पनि एक भाग
दिनेखु भनी उहाँलाई मित्र बनाएको थिएँ। मेरो इच्छा
पनि पुरा भएन" भनीकन विलाप गर्दै खान पिन समेत
त्यागेर सुतेर बसे।

भगवान बुद्धले त्यस ब्राह्मणलाई बोध गर्ने बेला भयो भनी ब्राह्मणको घरवैलोमा गएर उभिनु भयो। भगवान बुद्ध आफ्नो घर बाहिर आएर बस्नु भएको छ भनेको सुनेपछि ब्राह्मणले "मेरा मित्र आउनु भएको छ भित्र बोलाएर ल्याउछु" भनेर बुद्धलाई भित्र बोलाएर ल्यायो। एक आशनमा बस्नु भएषछि बुद्धले सोघनु भयो— "हे ब्राह्मण! के भयो तिमीलाई? ब्राह्णले दुःखी भएर सबै कुरो वृतान्त सुनाए। आफ्नो इच्छा पुरा नभएकोले खान पिन पनि मन नभएर दुःखी भएर सुतीरहेको छु" भनेर आफ्नो हाल बताए।

भगवान बुद्धले सोध्नु भयो— "हे ब्राह्मण ! तिमीलाई यो शोक के को कारणले भएको हो तिमीलाई थाहा छ ?" "त्यो कुरो मलाई थाहा छैन भन्ते ! तपाइँलाई थाहा छ ?" ब्राह्मभणले भने ।

भगवान बुद्धले भन्नुभयो — "ब्राह्मण तिमीलाई यो शोक तृष्णाको कारणले उत्पन्न भएको छ । शोक होस् वा भय होस् तृष्णाकै कारणले उत्पन्न हुन्छ ।" यति भन्नु भई भगवान बुद्धले उपरोक्त गाथा भन्नुभयो ।

धर्म देशनाको अन्तमा ती ब्राह्मण स्रोतापत्ति फलमा प्रतिष्ठित भए । बोध भए । 📕

"अज्ञानी मानिस गौरु मैं बढ्छ। मासुमात्र बढ्छ, प्रज्ञा बढ्दैन।" - धम्मपद

धम्मपद मलाई साहै मन पर्ने ग्रन्थ हो । बुद्धका उपदेशहरूको समूहलाई त्रिपिटक भनिन्छ, अर्थात् बौद्ध मूल सिद्धान्तलाई त्रिपिटिक भनिन्छ ।

विभाजन गरिएको छ । विभाजन गरिएको छ । विभाजन परिस्कृत विभाजन गरिएको छ ।

ि 3: विनय पिटक का कि र केवा हुए हर

्रीह् अभिधर्मः पिटकमाः मनको निश्लेषण र व्याख्या परिएको छ ।

सूत्र पिटकमा बुद्धले मानिसको जीवन सुख र शान्तमय बनाउनका लागि ४५ वर्षसम्म विभिन्न स्थानमा गई दिनुभएको उपदेशहरू समाविष्ट छन्। धम्मपद सूत्र पिटकका ५ वटा ग्रन्थहरूमध्येको एक ग्रन्थ खुद्दक निकाय अन्तर्गत पर्दछ ।

भिक्षु भिक्षुणीहरूको नियम उल्लेख गरिएको संग्रहलाई विनय पिटक भनिन्छ ।

सर्वप्रथम अहिले म धम्मपदको परिभाषा दिन गइरहेको छु ।

धम्मपद बुद्धको पवित्र वचनहरूको संगालो हो। यसताई पालि भाषामा धम्मपद भनिन्छ। यसको नेपाली अर्थ धर्म पथ हो। धर्मपथ भन्नाले धर्मको मार्ग भन्ने बुभिन्छ।

धम्मपदमा ४२३ वटा गाश्चाहरू संलग्न छन् भने यसमा २६ वटा वर्गहरू छन् । धम्मपद संसारका ४६ वटा विभिन्न भाषाहरूमा रूपान्तर गरी प्रकाशित भइसकेका छन् । यसबाट यो ग्रन्थ कतिको लोकप्रिय रहेछ भन्ने कुरा स्पष्ट हुन्छ ।

बुद्धले बुद्धत्व प्राप्त गरिसकॅपछि परिनिर्वाण हुनुअगावै ४५ वर्षभित्र विभिन्न स्थानहरूमा विभिन्न व्यक्तिहरूको कारणले देशमा गर्मु भएको बुद्ध क्वनहरूको संगालो हो यो धम्मपद ।

बुद्ध शिक्षा अध्ययन गर्न चाहने बुद्धमार्गीहरूका लागि र बुद्धिजीवीहरूका लागि अत्यन्त महत्त्वपूर्ण धर्मको मार्ग हो यो धम्मपद ।

यस ग्रन्थ बुद्ध शिक्षाको बौद्ध जगतमा मात्र होइन, आजभोलिका वैज्ञानिक जगतका कुनै नीति र मानवप्रेमी व्यक्तिले यसलाई बिर्सन सक्दैन। यस ग्रन्थमा सबभन्दा पहिलो र दोस्रो पालि श्लोक यसरी उल्लेख गरिएका छन्।  मनोपुब्बङ्गमा धम्मा - मनोसेट्टा मनोम्म्या मनसा चे पदुटेन - भासति वा करोति वा ततो न दुक्खमन्वेति - चक्क 'व बहुतौ पद ।

हाम्रो मनको स्वभाव नै जुनसुकै सेत्रमा पनि अगुवा बन्नु हो। त्यसैले यस मन मुख्य भएर जहाँतहीं पुगेको हुन्छ। त्यसैले अशुद्ध र नराम्रो निक्त लिएर आफ्नो निजी स्वार्थ पूर्ति गर्नका लागि कसैले कुनै कुरो बोल्यो वा केही काम गन्यो भने त्यस व्यक्तिको पछाडि गाडाको पांग्रा पछि लागेर आएकै दु:स पछि लागेर आउँछ।

२. मनो पुंज्यकुमा धम्मा - मनोसेटा मनोमया मनसा चै पसन्तेन - भासति वा करोति वा ततो न सुखर्मन्वेति - छाया व अनपायिनी

हाम्रो मनकी स्वभाव जुनसुकै क्षेत्रमा पीन अगुवा बन्तु हो । त्यसैले यो मन जताततै पुगिरहेंकी हुन्छ । कसैले शुद्ध मन र शुद्ध नियतले केही कुरों बौल्यो वा केही काम गऱ्यो भने मानिसको पिछ पिछा लागिर बाउने छायाँजस्तै त्यस व्यक्तिलाई सुखले पछचाउँदै माउँछ ।

यी दुवै गाथाहरू अध्ययन गरेर हैदी पहिलो गाथामा खराब र प्रबूषित मनले गरेका कार्मको नराम्रो परिणाम जल्लेख गरिएको छ भने दोस्रो गाथाना राम्रो र शुद्ध मनले गरेका कार्यको राम्रै परिणाम प्राप्त हुने विषय उल्लेख गरिएको छ ।

यसरी यी गाथाहरूले अभिधर्मलाई प्रस्तुत गरिरहेको छ । मुख्य कुरा त नियत राम्रो हुनुपर्दी रहेछ । किनभने मनै मुख्य हो । त्यसैले प्रव्रजित व्यक्ति होस् वा गृहस्थ व्यक्ति होस् जसले शान्ति खोज्झ, उसकी नागि शुद्ध र पवित्र मनको जरुरत पर्छ । जसले आपनी मनलाई होशपूर्वक संयम गर्न सब्छ, उसको व्यक्त पनि संयम हुन्छ । फलस्वरूप उसले आपनो स्वार्थक्त्रे सर्ममा गई भूठो कुरा बोल्ने, कडा शब्द बोल्ने, चुस्ती खुरा गर्ने र नचाहिंदो बकबास गर्ने आदि जस्ता पाप कर्मकरू गर्ने हुन । वन्ननले माह पनि होइन, त्यस व्यक्तिको शारीरले पनि दुष्कर्महरू गर्ने छैन । यस्तो ब्यक्ति एकदिन निष्कलंक र लोभ देषरहित भई रहस्य पाम पनि नगर्ने अरहन्त (मुक्त) व्यक्ति बन्न सबनेछ । त्यसैले यस गाथाबाट हामीले बुक्तिरहेका छौ, पाप कर्म वा पुग्य कर्म त मनले गराइने रहेछ, शरीरले होइन । मनले बिन्ताए-

सम्म कुनै पनि कर्म पाप या पुण्य हुने रहेनछ । यसको लागि बुद्धकार्मीन घटना प्रस्तुत गर्न गइरहेको छु-

बुद्धकावीन समयमा एक पवित्र र निष्कलंक मन भएको एक भिक्षु वर्षातकोसमयमा विहारको चोकमा चंक्रमण गरिरहनुभएको थियो । चंक्रमण भनेको पनि एक प्रकारको ध्यान नै हो । चंक्रमण गरिंदा आफ्नो चित्तलाई हिंड इमा एकाग्र पारी टहलिरहने गरिन्छ । उक्त चंक्रमण गरिरहनुभएका भिक्षु अन्धो हुनुहुन्थ्यो । वर्षातको समय भएकाले त्यसबेला जिमनबाट थुप्रै कीराहरू निर्दिक्ति थिए, तर अन्धो भएका कारणले भिक्षुले ती जीराहरूलाई देख्नु भएन । फलस्वरूप चंक्रमण गर्दा थुप्रै कीराहरू उहाँको खुट्टाले कुल्चिएर मरेछन् । त्यसैव उहाँले चंक्रमण गर्नु भएको त्यस स्थान रगताम्य भइनको क्रा उहाँलाई थाहा भएन ।

ठीक वही समयमा विहार दर्शनार्थ बाहिरबाट आएका भिक्षुत्ररूले यो दृश्य देखी त्यस भिक्षुलाई आलोचना र दोषारोपण गर्दे बुद्धसमक्ष उजुरी गर्न पुगे। चंक्रमण गर्नेहुने अन्धो भिक्षुलाई प्राणचात गरेको आरोप लगाइयो। तर भगवान् बुद्धले यस उजुरीलाई राम्ररी बुझ्नु भयो र अन्यान् बुद्धले यस उजुरीलाई राम्ररी बुझ्नु भयो र उक्त भिक्षु निर्दोष सावित भएको कुरा प्रष्टचाउनुभयो। किनभने चंक्रमण गर्नेहुने भिक्षुमा कीरालाई कुलचेर मार्खु भन्ने मनसाय नै छैन। अन्धो भएका कारणमे अन्जानमा पाइतालाबाट कुल्चिएर कीराहरू मारिएका हुनाले यसलाई पापपूर्ण कार्य भन्न मिल्दैन।

यसरी ने मानिसहरूले खेत खन्दा पनि थुप्रै कीरा फट्ट्याग्रहरू मर्छन्। तर खेत खन्ने कार्य ती प्राणीहरूको ज्यान लिने नियतले गरिदैन । कयौँ प्राणीहरूको जीवन धान अन्नबाली उड्ड्याउने मनसाय राखी राम्रो नियतले खेत खनिन्छ।

जबसम्म मनमा हिंसा गर्ने विचार हुँदैन, तबसम्म त्यसलाई प्राणी घात गरेको आरोप लगाउन मिल्दैन। किनभने जुन क्षेत्रमा पनि मन पहिला पुगेको हुन्छ। राम्रो नियतले काम गरेकालाई पाप भन्न मिल्दैन।

ध्रमपदमा भगवान् बुद्धले एक गाथा यसरी उल्लेख गर्नभएको छ-

'अक्कोच्छि मं अवधि मं-अजिनि मं अहासिमे ये तं न उपबद्धति-वेरं तेस्पसम्मति'

अर्थ- मलाई गाली गऱ्यो, मलाई पिट्घो, मलाई हराइदियों र मेरी लिगिदियों इत्यादि भनेर जसले आफ्नो

मनमा बराबर विचार प्रकट गर्दैन, त्यस व्यक्तिको मनमा वैरभाव हुँदैन ।

तर यो कुरो गर्न जित सिजलो छ, व्यवहारमा उतार्न त्यित नै गाहो छ । अरुले माली दिएको सहन सिजलो छैन । तै पनि यसलाई अभ्यास गरी अनुभव गर्नुपर्ने कुरा हो यो ।

एकपटक भिक्षुहरू र गृहस्य व्यक्तिहरूले पनि अखबारको माध्यमबाट मलाई गाली र आलोचना गरी लेखहरू छापेका थिए। राष्ट्रिय सभामा सांसदका रुपमा भाग लिएको कारणले पनि कतिपय व्यक्तिहरूले मलाई गाली गरे, प्रशंसा पनि गरे। तर यस विषयमा मैले चित्त दुखाइन। किनभने यो विषय नै गाली गरिने विषय पऱ्यो। भिक्षु भएर पनि राजनीतिमा लागेको जस्तो देखियो सर्वसाधारणहरूका लागि।

एकजना बंबाचार्यलाई मैले बोलेको कुरा चित्त बुभेनछ। ऊ मसँग अति असन्तुष्ट भएछ। फलस्वरूप उसले एक आमपूजाको समारोहमा मलाई दोषारोपण गर्दै गाली गर्नसम्म गऱ्यो। यो देखी मेरा समर्थकहरूलाई चित्त दुखेछ र मकहाँ आई यस विषयमा विरोध गर्न सल्लाह विए।

तर मैले भनं मैले वजाचार्यहरूमा पनि अन्धविश्वासी भावना बाँकी रहेको कुरा उल्लेख गरेको थिएँ। त्यसैले उनीहरू रिसाएका हुन्। तर यसमा चित्त दुखाइरहन् ठीक छैन, किन चित्त दुखाउने ?

फोर अर्को एकजना बजाचार्यले पनि मलाई गाली गर्दै लेख खापेको रहेख । एकदिन उसलाई मैले राग्नै मुखले भनें— 'हामी बौद्धहरू एक आपसमा भगडा गरिरहनु सुहाउँदैन । यो देखी बाष्ट्रमणवादीहरूले खिल्ली उडाउँदै हाँस्न बेर छैन । यसले गर्दा हामी अशोभनीय भएको देखियो ।

केही वर्षपछि त्यही वजाचार्यले अखबारमार्फत् लेख लेखी मसँग माफी माग्यो र आफ्नो भूल स्वीकार गऱ्यो ।

यसरी यहाँ बुद्धवचनमा उल्लेखित कुराहरू सत्यताको रूपमा प्रस्तुत भएको देखियो । मैले सहेको प्रतिफल मेरै छायाँको रूपमा म सँगसँगै आइरहेको आभाष भयो मलाई । तर सहनुचाहिँ अति कठिन रहेछ ।

हामीमा परिपक्व ज्ञानको अभाव भएर हो कि, सबै क्षेत्रमा सहने शक्ति प्रयोग गर्न कठिन भइरहेको हुन्छ। कसैले अव्यवहारिक तारिकाले आफूलाई गाली गरेको खण्डमा सहन ज्यादै कठिन हुँदो रहेछ। यसको सिलसिलमा मेरो जीवनमा घटेको घटना उल्लेख गर्न चाहन्छ।

धर्मकीर्ति विशेषाङ्ग, व सं. २५४८

मलाई मेरा कोही चेलाहरूले पक्षपाती गुरुको रूपमा आरोप लगाएका थिए। हुन पनि यो कुरो ५० प्रतिशत त सत्य नै हो भन्नुपर्छ। किनभने मेरा सबै चेलाहरूको कार्यक्षमता समान छैन। हुन पनि सब्दैन। त्यो त आ-आफ्नो संस्कार र क्षमताको कुरा हो। यसरी नै मेरा विभिन्न चेलाहरूमध्ये कुनै चेला धर्मप्रचार कार्यमा लगनशील र सक्षम भएको पाएपछि मैले उसलाई जिम्मेवारीपूर्ण कार्य सुम्पिदिएँ। तर मेरो यस कार्य भगडाल, भिक्षुहरूले मन पराएनन् र मलाई विरोध गर्वे लान्छना लगाउन थाले।

अर्को कुरा बुद्धले आफूसँग बस्ने व्यक्तिहरूलाई मैत्रीपूर्वक व्यवहार गर्नुपर्छ भन्नुभएको छ। तर दुर्भाग्यको कुरो, म आफैमा त्यस्तो क्षमता नभएको महसुस गरें। मैले मैत्रीपूर्ण र सौहार्दपूर्ण व्यवहार गर्न सिक्दन। चित्त नबुभेपिछ मेरो ख्वो मिजास उर्लिन थाल्छ। जसले गर्दा मेरो कुरा सुन्ने व्यक्तिहरूको मनलाई आनन्द होइन, खिन्नता र असजिलोपना ल्याइदिन सक्छ।

्यी विविध कारणहरूले गर्दा मैले बुद्धको वचनलाई यस क्षेत्रमा प्रयोग गर्न नसकेको आभाष गरें।

त्यस्तै केही गरी दुर्भाग्यवस आफ्नो धन आगलागी भयो, बाढीले बगायो, चोरी भयो र सरकारले जफल गऱ्यो भने सर्वसाधारण व्यक्तिहरूले यसलाई सहन सक्दैनन् । उनीहरूले आफूले गुमाएको धनसम्पत्तिलाई बाहेरै पनि विर्सन सक्दैनन् र त्यही धनलाई त्याग्न नसकी रूने, कराउने, बहुलाउने गर्न थाल्छन् । यसरी त्याग चित्त नभएको कारणले गर्दा मानिसहरूले आफूलाई असाध्य पीडाको शिकार बनाउँछन् । फलस्बरूप निद्रा र भोक गुमाई अशान्तिमा होमिएर छटपटिन प्रखन् ।

म बर्मा देशको विपश्यना ध्यान केन्द्रमा ध्यान गर्म गएको थिएँ। एक दिन त्यहाँ ठूलो आगलागी भयो। फलस्वरुप २ सय वटाभन्दा बढी घर खरानी भयो। त्यही आगलागीमा परी ध्यान केन्द्रका एक स्वयंसेवकको घर र धनसम्पत्ति खरानी भएछ । तर त्यस घटनाले उक्त स्वयंसेवकको मन विचलित पार्न सकेन । ऊ कित्त पिन दुःखी नबनी मुसुमुसु हाँसिरहेका थिए। उनको यस्तो अनौठो स्वभाव देखी अरु मानिसहरूले अचम्म मान्दै उसलाई यसको कारण सोद्धा उसले भन्यो- संसार नै अमित्य छ । सबै चीज नासवान छन् । मेरो घर र धनसम्पत्ति पिन एक दिन नाश हन छ र नास

भयो । यसरी नास भयो अनेर हरेंगा फर्किने अए रनु र छटपटाउनु ठीकै हो । तर यस्तो कदापि हुन सब्दैन । त्यसैले अनित्य भएर गएको चीजलाई सम्भी किन बेकारमा आफ्नो मन दु:खी पार्ने ? मैले विपश्यना ध्यानको प्रभावले आफ्नो मनलाई थाम्न सकेको छु । त्यसैले मेरो मन द:खी छैन ।'

त्यस व्यक्तिको यस्तो कुरा सुनी सबै मानिस अचिम्भत भए । उनीहरू सबै मिलेर उसलाई लुगाफाटाहरू र आर्थिक सहस्रोता समेत दिई मद्दत गरे।

एकपटक बर्मी सरकारले जनताको धन राष्ट्रियकरण गर्दा त्याग चित्त नभएका थुप्रै व्यक्तिहरू ज्यादै दु:खी भई मन थाम्न नसकी छटपटिएका थिए। तीमध्ये एक मुश्लिम व्यापारी आफ्नो सम्पत्ति राष्ट्रियकरण भएको सहन नसकी खाँ उँदा आफ्ना आँखासमेत गुमाइ अन्धो भए।

तर त्यही समूहमा परी सम्पत्ति गुमाउन पुग्नुभएका सत्यनारायण गोयन्कालाई यस घटनाले कित पित दुःखी बनाएन । उहाँने भन्नुभयो — घ्यू केमा पोख्यो दालमा भनेजस्तै जुन देशमा बसी सम्पत्ति कमाइयो, त्यही देशको लागि सम्पत्ति प्रयोग भएको छ । सप्ट्रकै लागि सम्पत्ति प्रयोग भएकोमा दुःखी बन्नुपर्ने कुरै छैन । यसरी त्याग चित्तले भरिएका कल्याणिम सम्पनारायण गोयन्का आज विश्व विपश्यनाचार्यको रूपमा प्रख्यात भई एक महापुरुष बन्न सफल हुनुभयो ।

यसरी यी घटनाहरूले बुद्धवचन अनकोच्छि मं अवधिमंलाई सत्य वचनको रूपमा प्रस्तुत गरिएको छ । बुद्धले धम्मपदमा भन्नभएको छ-

> 'न ही बेरेन वेरानि - सम्मन्तीय कुराबन अवरेन च सम्मन्ति - एस धम्मो सन्दर्भने

अर्थ- रिसले वैरभाव शान्त हुँदैन । ग्रेमभावले मात्र वैरभाव शान्त हुन्छ । यही सन्ततनदेखि चली आएको धर्म हो ।

बुद्धको यस वचन आजसम्म पनि सान्दर्भिक भएको छ । आजभोलि धेरै जसो मानिसहरू वैरजावको कारणले दुखित छन् ।

शात्रुलाई शातुभावले नै व्यवहार गरी बदला लिन खोज्नु बुद्धिमानी र शान्तिको बाटो होइन । बैत्रीभावले मात्र शातुलाई जित्न सिकन्छ ।

मेरा एक मित्र धेरै मिलनसार श्वार । हामी

-90

धर्मकीर्ति विशेषाङ्क, बु.सः २५४८ —

दुवैजना घनिष्ठ साथी थियौ । संयोगनश एक दिन कुराकानीको सिलिसिलामा मेरो मुखनाट अप्रिय शब्द निस्केछ । फलावरूप हामी दुईबीच समऋदारी हरायो । मेरो साथी मदेख रिसाउन थाल्यो र बोलचाल नै बन्द भयो दुई तीन वर्षसम्म ।

एकदिन एकजना दाताले हामी दुईजनालाई मात्र निमन्त्रणा गरेको रहेछ । हामी दुईबीचको अप्रिय घटना दातालाई थाहा थिएन । दाताको घरमा हामी दवैजनाकी भेट भयो । तब हामीले थाहा पायौ. निमन्त्रणा त हामी दुईजनालाई मात्र दिएको रहेछ भन्ने धेरै करा । हासी द्वैजनालाई पर्न थाल्यो । हामीले एक आपसमा बोल्ने हिम्मत गर्न सकेनौ । बहुकारको पर्दाले गर्दा । त्यसैले द्वैजना दई दिशातफ फर्केर बसिरह्यौ देखेपछि बल्ल दाताले रहस्य थाहा पाएछ र उहाँले हामीबीच बोलचाल नभएको विषयमा कारण सोधन थाल्यो । अमि मेरो साथीले भन्यो- "जिन्दगीभरलाई बोल्न पग्यो भनेर पत्र पठाउने व्यक्तिसँग कसरी बोल्ने ?

यो कुरा सुनेर दाताले यस विषयमा मलाई केर कार गरी सोइन थाल्यो । मैले पिन मेरो भूल स्वीकारें हो भनेर । अनि त दाताले यस विषयमा मलाई अर्ति दिन थाल्यो । मलाई ज्यादै बेमज्जा लाग्यो र आफ्नो भूल स्वीकारें मैले । भोजनपश्चात् हामी दुवै फक्योँ । अनि दुवै जनाले एक आपसमा बोलचाल शुरु गऱ्यों र आ-आफ्नो भूल स्वीकार्दे भन्यों — 'अब पुराना कुराहरू सबै बिसौं ।' यस घटनापछि मेरो मन यति आनन्द र हलुका भयो, यसलाई मुखले व्यक्त गर्ने सिक्दन । अनि बुद्धको पवित्र वचन सम्भना आयो-वैरले वैरभाव शान्त हुँदैन । अवैरले मात्र भैरभाव शान्त हुनेछ । यही सिलसिलामा बुद्धको अर्को वचन सम्भना आउँछ

न परेस विलोमानि न परेस कताकतं अत्तनो व अवेक्खेय्य-कतानि अकतानि च

अर्थ- अर्काको दोष र अर्कान के गऱ्यो के गरेन भनी हेर्नु भन्दा आफ्नो दोष र आफ्ने के गरें के गरिन भनी हेर्नु नै बिशा छ । अर्थात् अर्काको दोष खोज्नुभन्दा पहिले आफ्नो गल्ती हेर्नुपर्छ । तर धेरैजसो व्यक्तिमा आफूले गरेको गल्तीलाई स्वीकार्ने बानी छैन । अर्काको दोष मात्र खोज्दै हिंड्ने बानीले गर्दा आजभोलि घरघरमा अशान्ति, समाजमा अशान्ति र देशमा नै अशान्ति भइरहेको छ । त्यति मात्र होइन, विहार जस्तो पवित्र ठाउँमा समेत शान्ति छैन ।

सुखपूर्वक जीवनयापन गर्नका सागि बुद्धले धम्मपदमा सक्कली भिक्ष, ब्राह्मण, उपासक र नक्कली भिक्ष, ब्राह्मण, उपासक र नक्कली भिक्ष, ब्राह्मण र उपासक आदि कसलाई भिनन्छ भन्ने कुरा प्रष्ट उल्लेख गर्नुभएको छ । धम्मपदमा उल्लिखित शिक्षाअनुसार हामीले आफूले आफैलाई चिन्न सकेको खण्डमा र धम्मपदमा उल्लिखित बुद्ध शिक्षालाई व्यवहार मा उतार्न सकेको खण्डमा शान्ति र मुक्ति यही जन्ममा प्राप्त गर्न सिकने रहेछ ।

त्यसैले यस्तो अमूल्य ज्ञानको भण्डार धम्मपद कसलाई मन पर्देन र ?



जुन गर्ने ही त्यही नै भन । जुन गर्ने होइन त्यो भन्नु पनि हुँदैन । नगर्ने कुरा भनेर मात्र हिंड्नेलाई पण्डितहरूले चिन्दछ । - दशपारमिता

# सिद्धि होइन साध्य चाहिन्छ

"एक फिल्को आगोले यदि फैलन

पायो भने घर बस्ती नै तहस-नहस

पारिदिन सक्दछ यसै गरी अलिकति

अभिमानले ठाउँ पायो

हामीलाई सर्वनाश पारिदिनसक्छ ।

आगोको फिल्को समेत नराखी निभाइदिने

हो भने आगलागीको भय नै नरहेजस्तै

अभिमान पनि प्रै हटाइदिने हो भने

सामारः परमात्माको दर्शन (चिन्तनद्वारा)

हामीलाई दःखले कहिन्यै छनेछैन।"

🗈 नरेन्द्रनाथ भट्टराई

सिद्धिमा लागेर सफल हुने मानिस सिद्ध बन्दछ, साध्यमा लागेर सफल हुने मानिस साधु बन्दछ । मानिस जित-जित सिद्धितिर लाग्दछ उति-उति उसमा चमत्कार देखिन थाल्दछ । सिद्धहरू कस्ता कस्ता हुन्छन्, कोही श्वास रोकेर कैयाँ दिनसम्म बस्दछन् । कोही चमत्कार

देखाउने, भविष्यवाणी गर्ने, उपचार गर्ने, जमीन माथि उठ्ने तथा कोही पानीमा हिंड्ने पनि गर्दछन्। यस्ता सिद्धबाबाका पिछ नै अधिकांश मानिस लाग्दछन्। यस्ताले नै प्रतिष्ठा, मान्यता, धन र इज्जत पाएर यसैमा मक्ख भएर बस्दछन्। तर करौडौंमा एकाध मानिस मात्र साध्यतिर लागेर साधु बन्दछन्। सिद्ध संसारमे बस्दछ, संसारी नै हुन्छ

र संसारमै मर्दछ । तर साधु संसारमा बसेर पनि संसारी हुँदैन सद्चितआनन्द स्वरूप महात्मा नै हुन्छ ।

स्वामी रामतीर्थ एकदिन हरिद्वारबाट गङ्गाजीको तीरैतिर एकधूनमा अधि बढ्दै हुनुहुन्थ्यो । बाटोमा त्यसताकाका एक महान् सिद्ध पुरूष ओडार बाहिर बसिरहेका थिए। त्यहाँ नंअडिई राम आफ्नो बाटो लाग्नु भयो । आफ्लाई कुनै बादर सत्कार प्रकट नगरी अधि बढेका रामतीर्थलाई देख्दा ती तपस्वीलाई अभिमानले छोपिहाल्यो। त्यसै बेला रामतीर्थल "मैले ती महात्मालाई प्रणाम नै नगरी हिंडेखु" भन्ने कुरा सिम्भएर तुरुन्तै फिक्एर आएर क्षमा याचना गर्दै प्रणाम गर्नुभयो । गौरावान्तिव हुदै ती तपस्वीले रामतीर्थलाई भने—

"म को हुँ ! चिनेको छौं ?" रामतीर्थले "माफ मुन्हीस् । मैले चिनेको छैन" भन्नुभयो । "म यस्तो सिद्ध महातमा हुँ जसले ४० वर्षको कठोर साधना पश्चात गङ्गाजीमाथि जमीनमा जस्तै गरी पैदल यात्रा गर्म सम्बद्धा" मही भने । कसरी, हेरूँ न त ! भनी रामतीर्थले भागभयो र आफ्नो

लागि एउटा माभिनाई हुई। तयार पार्न लगाएर आफू डुई मा बसेर गड़ाको पारी जान लाग्नुभयो । तीं महात्मा पनि डुई सर्गे पानीको धारमा टेक्ट पारी पुगे । "देख्यो मेरो सिद्धि!" भनी ती सिद्धले भन्दा रामतीर्थल "देखें, एकैंखिन पछि म कुरा गर्छ पहिले यी माभीलाई पैसा दिउँ है" भनी "नदी पारी ल्याएको पैसा कित दिउँ हँ ।" भनी

माभीलाई सोध्नु भयो । माभीले "चार आनी" भनी भने । चार आनाले पुग्छ त भनी भन्दा खुशीसाथ पुग्छ भनी माभीले भने । तब रामतीर्थले दी सिद्धलाई भन्नुभयो— "लौ हेर्नुहोस् महात्मा तपाईको ४० सर्पको कठोर साधनाको कमाई कित रहेछ । सिर्फ चार आना !" यो डुक्कामा एकैपटक अरू अद्भ जना मानिस मिन पारी आउन सक्ये तर तपाई त केवल आफू एक जना मान मात्र आउन सक्ने अरूलाई ल्याउन पनि नसक्ने अर्पछ त तपाई पारी आएको मूल्य त चार आना महानर पनि भएन । ४० वर्षको साधना यही हो ?"

यस्तै हो सिद्ध बाबाहरूको सिद्धि !

### बद्धवरूको मूल शिक्षा

ं 'सम्ब प्राप्तसः अकरणे, कुसलस्स उपसम्पदा, सचित्त परियोदपनं एतं बुद्धान सासनं'

अर्थ- 'कुनै प्रकारका पापकर्म नगर्नु, कुशल (राग्रो) काम गर्नु र आफ्नो चित्तलाई परिशुद्ध राज्यु । NOT TO DO EVIL, TO CULTIVATE MERIT, TO PURIFY ONE'S OWN MIND.

भावार्ध- पाप कर्म नमर्दैमा पुग्दैन र कुन्नल कर्महरू मात्र गरेर पनि पुग्दैन । मुख्य कुरो त आफ्नो चित्त शुद्ध हुमुर्वेछ ।



H. O.-cum Press: Ghe 2-260 Manakamana Marga, Negpokhari, Kathmandu; Tel.: 4434-650, 4434-753, Fax: (977-1) 4433-929; E-mail: neppetee@lare.com.no Business Office: 6/596 Shukra Path, New Road, Kathmandu; Tel.: 4259-032, 4259-450, Fax: (977-1) 4259-679

शान्तिका प्रवर्तक गौतम बृद्धको जन्मस्थल भनी चिनिने नेपाल आज हत्या हिंसा, आतङ्क, ल्टपाट तथा अपहरण जेन्ता सभ्य समाजका लागि नस्हाउँदा घटनाबाट आकान्त छ। यसरी मानिसको जीवन भित्र र बाहिर दबैतिर भार हुने गरी जातीमा पिल्सिरहेको छ । परिणामस्वरूप जीवन प्रति बाँचने लगाव गुमाएर पलायन भई बात्महत्याको सिकार भइरहेको छ । आफ्नो कर्त्तव्यलाई भेनिर कैयौँ मानिसहरू अल्छी जीवन बिताई लाग पदार्थ दर्व्यसनी जस्ता कुलतमा फिसरहेका छन्। जिन्दगीको येथार्थता बोध जसलाई हुन्छ, उसले आफुलाई परेको द:ख पीडा र तनावलाई बुभी त्यसको कारण पत्ता लगाई वृद्धः निवारण हुने मार्गमा अगाडि बद्छ । आत्म : रूपान्तरण गरी मनलाई बलियो बनाएमा जीवनमा जातीसकै समस्यासंग्र जुधने मनोबल हुन्छ । जस्तोस्कै अवस्थामा पनि विचलित नभई प्रसन्नतापूर्वक आफ्नो उद्देश्यमा अगाडि बढ्ने उत्साह हुन्छ । यसका लागि आपने अन्तस्करणमा विश्द ज्ञानबोध हन्पर्छ । ज्ञानी व्यक्ति नै जस्तोस्कै विपत्तिमा पनि हाँस्न सक्ने हुन्छ । यस्त ज्ञानको द्वारसम्म परने मार्ग हो -आध्यारिमकता वा धर्मको मार्ग ।

धर्म भन्नासाथ हाम्रो माससपटलमा सँस्कारित विचारले हिन्तु, बौद्ध, किश्चियन जस्ता धर्मका नाउँहरू हाम्रा साम् आउँदछन् । त्यही अनुसार विभाजित गरेर धर्मको अर्थलाई बुझ्छौ जसले गर्दा शिक्षित युवायुवतीहरू धर्म शब्द सुनीसाथ बूढो हुनेबेलामा लाग्ने भनेर धर्मलाई बुझ्नबाट बेबाता गरिदिन्छौं। सानै उमेर देखि धर्मको अर्थ साम्प्रदायिक धर्मसंग जोडी सिकाइएको, बुभाइएको छापले र प्राय: धर्मानी नाउँमा पूजा आजा, अन्धविश्वास, कुरीति र गलत परिम्परा जस्ता सापेक्ष नभएको मूल्य र मान्यतालाई पीषण दिइराखेको कारण उनीहरूबाट यसरी धर्मप्रति गलुके र साँघुरो दृष्टि रहन गएको हो । मानिसहरूले आफ्नो संकीर्ण र संकृचित विचारधारालाई धर्मको माध्यमबाट हटाउनेतर्फ नलागी परलोकको डर. त्रास र सुखरी अभिप्रेरित भई धार्मिक कार्यमा संलग्न हुने प्रवृत्ति बढी दिवापरेकोले धर्म भनेको बुढाबुढी अवस्थामा मात्र गर्ने हो भन्ने गर्छन् । धर्मको ज्ञान ब्यवहारिकता, स्वतन्त्रता, समानता जस्ता विशेषताहरू जनसमक्ष प्रकाश नपारी रुढिवादी, अलौकिक प्रलोभनलाई मात्र प्राथमिकता दिइराखेकाले धर्मप्रति युवावर्गहरूको दृष्टि खुम्चिएको हो।

मानिसहरू खाने, लाउने सन्तान जन्माउने कार्यमा मात्र वीमित रही असल मान्छे बन्ने प्रयास गरिएन

धर्मकीर्ति विशेषाङ्ग, ब्र.सं. २५४८

भने मान्छे मान्छे नै होइन । शान्ति, आनन्द खोज गरेमा मात्र सही अर्थमा बाँचेको ठहर्छ । यसले गर्दा नै पशु र मानिसमा अन्तर रहन्छ । खानको लागि मात्र बाँच्यो भने मानिस पशु बराबर हुन्छ । मानव मात्रको मुक्तिको सन्देश आम जनता समक्ष पुन्याई धार्मिक र सही मानिस बन्न प्रेरणा दिन धेरै ज्ञानी पुरुषहरू धर्तीमा पटक पटक जन्मिए । हरेक महापुरुषले आफुले आफैलाई बुफेर मानिसको वास्तविक स्वरूप चिनाउन धर्मरूपी डुङ्गा छाडेर गएका छन् । जुन दिनमा आफूले आफैलाई चिनिन्छ, त्यही दिन जीवनको सबैभन्दा महत्त्वपूर्ण दिन बन्छ । गौतम बुद्धको एउटा वचन यहाँनर प्रासिङ्गक हुन्छ—

"अज्ञानी भएर सयवर्ष बाँच्नुभन्दा आफूभित्र अनन्त सुखशान्तिको मूल फुटाई एक दिनमात्र अर्थपूर्ण जीवन बाँच्नु श्रेष्ठ छ ।"

यी वचनले जीवनको केन्द्र बिन्दुलाई केलाई समय छँदै आफूले त्यस्तो जीवन प्राप्त गर्नु मान्छेलाई प्रेरणा दिन्छ । स्वयम्लाई बुझ्न आफूकहाँ कुन ठाउँमा उभिएको छ भन्ने तर्फ बुझ्न जरुरी छ । आफू जस्तो छ उस्तै प्रकट हुन खोज्नु पर्छ, खोको आडम्बर देखावटी हुनु हुदैन । जसले ऐनाले आफ्नो रुप जस्तो छ, त्यस्तै देखाउँछ, त्यसरी ने आफूप्रति बडो इमान्दार भएर यथार्थवादी बन्ने प्रयास गर्नुपर्दछ । आफूमा कित नराम्रा र कित राम्रा स्वभावहरू छन् विश्लेषण गरी ध्यान र ज्ञानका माध्यमबाट राम्रा गुणहरू बढाउने र अवगुण घटाउने जमकी गर्नुपर्छ । धर्म भनेको सत्य जान्ने उत्कट इच्छा खोजप्रवृत्ति भएकाहरूलाई मात्र हो । साहस र विवेक यसतर्फ लाग्ने मानिसको बलियो आधारिशला हो । साहसहीन लंगडा सरह र विवेकहीन अन्धासरह हुन्छ । यसर्थ विवेकरूपी आँखा खोली साहसरुपी खझले हिंद्दन सक्नपर्दछ ।

जीवन परिवर्तनशील छ, यसर्थ समयमा नै जागरूक वनी धर्मको मार्गमा पाइला बढाउन अपरिहार्य भइसकेको छ । जित तीव्रगतिमा हत्या, हिंसा भइराखेको छ, त्यसमा सबैले मैंत्री करुणाको रस बगाउन सके मुलुकमा शान्ति छाउँछ । यही कुरालाई हृदयङ्गम गरी त्यसका लागि आम जनताले आ-आफ्नो स्थानबाट जेजित कार्य गर्न सिकन्छ, त्यो गर्न नागरिक समाजको दायित्व हो । मनको शान्ति पाउन आफैले प्रयास गर्नुपर्छ । शान्तिको अनुभूति पहिला आफूले गरेर त्यसपछि अरुलाई गराउने प्रयासबाट नै आजको भयावह द्नियाँमा शान्ति र प्रसन्नताको अनुभव गर्न सक्छौ ।

**●** ५३.

विपश्यना एक सरल एवं उपयोगी ध्यानविधि हो जसको प्रयोगबाट मनलाई वास्तविक शान्ति प्राप्त हुन्छ । विपश्यनाको अभिप्राय हो, जुन वस्तु जस्तो छ त्यसलाई उस्तै जान्नु । आत्मनिरिक्षणद्वारा मन निर्मल गर्दागर्दै यस्तो अनुभव हुन थाल्दछ । हामी आफ्नै अनुभवले के जान्दछौं भने, हाम्रो मन कहिले विचलित हुन्छ, कहिले हताश त कहिले असन्तुलित । यी कारणले जब हामी व्यथित हुन्छौं, तब आफ्नो ब्यथा आफूमै मात्र सीमित नराखी अरूलाई पनि बाँड्न थाल्दछौं । निश्चय नै यसलाई सार्थक जीवन भन्न मिल्दैन । हामी सबै यही चाहन्छौं स्वयं सुख शान्तिको जीवन जिऊँ र अरूलाई पनि यस्तो जीवन जिउन विऊँ, तर यस्तो गर्न सब्दैनौं । अतः प्रश्न उठ्छ कसरी संतुलित जीवन जिउने ?

विपश्यना हामीलाई यस योग्य बनाउँछ कि आफ्रिश्र शान्ति र सामन्जस्यता अनुभव गर्न सकूँ। यसने चित्तलाई निर्मल बनाउँछ। चित्तको ब्याकलता र त्यस्को कारणलाई हटाउँदै लग्छ। यसको अभ्यास गरीरहेमा कमशः अगाडि बढ्दै आफ्नो मानसलाई विकारबाट मुक्त बनाउनुको साथै नितान्त विमुक्त अवस्थाको साक्षात्कार गर्न सिकन्छ।

विषश्यना एक अत्यन्त पुरानो ध्यानविधि हो। लगभग पच्चीस सय वर्ष पूर्व भगवान गौतम बुद्धले यस विद्यालाई पुनः प्रकाशमा ल्याउनु भयो। उहाँले आफूले अनुभव गरेको ज्ञान पैतालीस वर्षसम्म अरूलाई बाँड्नु भयो। बुद्धको समयमा धेरै संख्यामा उत्तर भारतका मानिसहरू विपश्यनाको अभ्यासले आ-आफ्नो दुःखबाट मुक्त भए र जीवनका प्रत्येक क्षेत्रमा उच्च उपलब्धि प्राप्त गरे। समयको साथ साथै यो विधि छिमेकी देशहरू वर्मा, श्रीलंका, थाइल्याण्ड आदिमा फैलियो र त्यहाँ पनि कल्याणकारी सिद्ध भयो। बुद्धको महापरिनिर्वाणको लगभग पाँच सय वर्षपछि यो अमूल्य विद्या भारतबाट लुप्त भयो। अरू देशमा पनि यसको शुद्धता नष्ट भयो। केवल म्यानमार (बर्मा) मा मात्र यस विधिप्रति समर्पित आचार्यहरूको एक समूहले गुरूशिष्य परम्पराले यस

विधिलाई अक्षुण्ण रूपमा सञ्चित राखे। यही प्रम्पस्का प्रख्यात आचार्य सयाजी ऊ बा खिनले विषश्मना सिकाउन सन् १९६९ मा श्री सत्यनारायण गोयनकाजीलाई अधिकृत गर्नु भएको थियो।

हाल कल्याणिमत श्री गोयन्काजीकी अध्यक प्रयासले केवल भारत र नेपालमा मात्र नभई विश्वका अन्य अस्सीभन्दा बढी मुलुकका मानिसले विपश्यनीको लाभ उठाइरहेका छन्। सन् १९७१ मा दिवंगत हुनुभिघ सयाजीले आफ्नो सपना साकार भएको देखन पाए। उनको प्रवल इच्छा थियो विपश्यना आफ्नो मातृभूमि भारतमा फर्कि त्यहाँका मानिसको अनेकन समस्या सुल्भाउन सहायक होस्। उनलाई विश्वास थियो यो विद्या भारतबाट विश्वभर फैलिएर सबैको कल्याण गर्न थालने हु।

श्री गोयन्काजीले भारतमा जुलाई १९६९ देखि विपश्यना शिविर सञ्चालन गर्नु भयो । दशा वर्षपिछ उहाँले विदेशमा पिन यसको प्रशिक्षण दिन शुरू गर्नु भयो । विगत पच्चीस वर्षमा उहाँले चार स्थभन्दा बढी दश-दिवसीय विपश्यना शिविर सञ्चालन गरिसकनु भएको छ । उहाँले दुई सयभन्दा बढी सहायक आचार्यहरूलाई नियुक्त गर्नु भएको छ । उहाँहरूले पिन विश्वभरमा बाह सयभन्दा बढी शिविर सञ्चालन गर्न सफल हुनुभएको छ । यस अतिरिक्त विभ्ययना अभ्यासको लागि तीसवटा केन्द्रहरू स्थापना: शहसकेको छ जसमध्ये तीन नेपालमा, दश भारतमा छन्। अभ्यास:

विपश्यना सिक्नको लागि योग्यता प्राप्त आचार्यको सानिध्यमा दश-दिवसीय आवासीय शिविरमा सामेल हुन आवश्यक छ । शिविरको अवधिमा साधक शिविरस्थलभित्र रहनु पर्दछ, बाहिरी सम्पर्धकाट अलग रहनु पर्दछ । पढाइ-लिखाई, पूजा-पाठ तथा अन्य कियाकलाप गर्नु हुँदैन । पटक-पटक गरी दिनमा दश घण्टा बसेर ध्यान गर्नु पर्दछ । सह साधकहरू सँग कुराकानी गर्न बिल्कुल हुँदैन । परन्तु आचार्यसँग साधनासम्बन्धी र व्यवस्थापकसँग भौतिक समस्याको बारेमा आवश्यकतानुसार कुराकानी गर्न सिकास ।

प्रशिक्षणका तीन खुड्किलाहरू छन् । पहिलो खड्किलो-साधक आफ्नो हानि हने कार्यबाट पर रहन पर्छ । यसको लागि उसले पाँच शील- जीव हिंसा नगर्ने. चोरी नगर्ने, भठ नबोल्ने, ब्रह्मचर्य पालन गर्ने तथा नशा-सेवन नार्ने अठोट गर्न पर्छ। यी शीलहरू पालना गर्नाले मन शान्त हनको साथै अगाड़ि काम गर्न सरल हुन्छ । दोस्रो खुड्किलो-शिविरको पहिलेका साढे तीन दिन श्वासमा ध्यान केन्द्रित गर्ने अभ्यास गरिन्छ । यस साधना विधिमाई 'आनापान' भनिन्छ । शुद्ध जीवन जीउन र मनलाई नियन्त्रण गर्न यी दुई करा आवश्यक र लाभदायी छन्। परन्त् तेस्रो खड्किलो नभए यो शिक्षा अधरो नै रहन्छ । तेस्रो खड्किलो हो-अन्तर मनको गहिराईमा क्वेको विकार हटाई मनलाई निर्मल बनाउन् । यो तैस्रो सिढी शिविरको पश्चिल्लो साढे छ दिन विपश्यनाको अभ्यासको रूपमा गरिन्छ । यस अन्तर्गत साधक आफ् भित्र प्रज्ञा जगाएर सबै कायिक तथा चैतिसक स्वन्धको वेदन गर्न सक्छ । साधकलाई दिनमा अनेक पटक साधनासम्बन्धी निर्देशन दिइन्छ र प्रतिदिनको प्रगति श्री गोयन्काजीको वाणीमा टेपबाट साँभ प्रवचनको रूपमा बताइन्छ । पहिलो नौ दिन पूर्ण मौन पालना गर्न पर्छ । दशौ दिन मौन खल्छ त्यसपिछ फोर बहिर्मखी हुन्छन् । शिविर एघारौ दिन बिहान ७ बजे समाप्त हुन्छ । शिविरको समापन मंगल मैत्रीको साथ गरिन्छ जसमा शिविर कालमा अर्जित पण्यको भागीदार सबै प्राणीलाई बनाइन्छ शिविर:

विभिन्न देशहरूमा विपश्यना शिविर स्थाई केन्द्रहरूमा लगाइन्छन् । सामान्य दश-दिवसीय शिविरहरूको आयोजना त भइरहन्छ; यसबाहेक साधनामा अध्य बढेका साधकहरूका लागि समय-समयमा विशिष्ट शिविर र बीस, तीस तथा पैतालीस दिनहरूको दीर्घ शिविर पनि लगाइन्छ । नेपाल र भारतमा बालमालिकाको लागि आनापनको लघु शिविर नियमित रूपमा सञ्चालन गरिन्छ जुन विपश्यनाको भूमिकाको काम गर्छ। यी शिविरहरू एक, दुई वा तीन दिवसीय हुन्छम् र यसमा ८ देखि ११ र १२ देखि १४ वर्षका बाल-बालिका सम्मिलत हुन सक्छन्।

विश्वभरमा नै शिविरको सञ्चालन स्वेच्छिक दानबाट हुन्छ । कसैसँग पिन शुल्क लिँदैन । शिविरको खर्च ती साधकहरूको दानबाट ब्यहोरीन्छ जो पिहलो कुनै शिविरबाट लाभान्वित भएर पिछ आउने साधकहरूलाई सहयोग गर्न चाहन्छन् । न आचार्य न त उनका सहायक आचार्यरूले नै पारिश्रमिक लिने गर्दछन् । उहाँ तथा शिविरमा सेवा गर्ने पुराना साधक आफ्नो समय दिन स्वयं अगाडि आउँदछन् । यो परिपाटी त्यस शुद्ध परम्परासँग मेल खान्छ जसमा यस शिक्षा बिना कुनै वाणिज्यिक आधारबाट, मुक्त-हस्तले, कृतज्ञता तथा दानको भावनाले ओतप्रोत धनराशिको आधारमा विवरण गरिन्छ ।

### साम्प्रदायिकताविहीन विधिः

विपश्यना बौद्ध परम्परामा सुरक्षित भए तापिन यसमा केही पिन साम्प्रदायिक तस्त्र मिसिएको छैन र कुनै पिन पृष्ठभूमि भएको व्यक्तिले यसलाई अपनाउन सक्छ, यसको उपयोग गर्न सक्छ । बुद्ध स्वयंले 'धर्म' सिकाउनु भयो जसको तात्पर्य हो - मार्ग अथवा सच्चाई । उनले आफ्ना अनुयायीहरूलाई कहिल्यै 'बौद्ध' भनेनन् । उहाँले धार्मिक (सत्यसँग चल्नेहरू) भन्ने गर्नु हुन्थ्यो । यस साधना विधिको आधार के हो भने सबैको समस्या एकै जस्तो हुन्छ र यी समस्या हटाउन यो एक यस्तो सक्षम उपाय हो जसको सबैले काम लिन सक्दछ ।

विपश्यना शिविर यस्ता व्यक्तिको लागि खुल्ला छ, जो इमान्वारी पूर्वक यस विधि सिक्न चाहन्छ । कूल, धर्म, जाति, राष्ट्रियता अदिले फरक पार्देन । हिन्दू, जैन, मुस्लिम, यहूदी, इसाई, बौद्ध, सिक्ख तथा अन्य सम्प्रदायका मानिसहरूले सफलतापूर्वक विपश्यनाको अभ्यास गरेका छन् । किनभने रोग सार्वजनिक छ अतः यसको औषधि पनि सार्वजनिक नै हुनुपर्छ । उदाहरणको लागि जब हामी कोधित हुन्छौ तब 'हिन्दु क्रोध' 'इसाई कोध' अथवा 'चिनिया कोध', 'अमेरीकी कोध' भन्ने हुदैन । एवं प्रकार प्रेम तथा करुणा पनि कुनै समुदाय अथवा व्यक्ति विशेषको निजी सम्पत्ति होइन । यो मनको शुद्धताबाट प्रस्फुटित हुने सार्वजनिक गुण हो । सबै पृष्ठभूमिका विपश्वी साधक छिट्टै अनुभव गर्न थाल्दछ कि आफ्नो व्यक्तित्वमा सुधार वा शुद्धता आइरहेको छ ।

आजको परिवेशः

परिवहन, सञ्चार, कृषि, चिकित्सा आदि क्षेत्रमा विज्ञान तथा प्रविधिले जुन प्रगति गरेको छ त्यसले भौतिक स्तरमा मानव जीवनमा ठोस परिवर्तन ल्याएको छ । परन्तु यो प्रगति एक भुलाउने खालको हो । वस्तुस्थिति कस्तोसम्म छ भने विकसित तथा समृद्ध देशमा पनि भित्र-भित्र आजका नरनारी विकट मानसिक एवं भावनात्मक परिस्थितिमा गुजिरहेका छन्।

जातीयता, व्यक्तिवाद, भाइ-भितजावाद तथा जात-पातलाई अत्यधिक महत्त्व दिनाले उत्पन्न भएका समस्या तथा अन्य वादिववादले यस प्रदेशका नागरिक प्रभावित छन्। गरीबी, लडाई, नरसंहार, रोग, नशालु औषधिको पञ्जा, आतंकवादको भयानकता, महामारीको रूप बढीरहनु, पर्यावरण प्रदूषण तथा नैतिक मूल्यको घट्दो स्तर - यी सबैले सभ्यताको भविष्यमा कालो पोत्दैछ। यस उपग्रहका निवासी कतिका मर्मान्तक पीडा तथा गम्भीर निराशाको भूमरीमा फिसरहेको छ, यो जान्नको लागि कुनै समाचार पत्रको मखप्रुमा आँखा दगराउन नै पर्याप्त हन्छ।

माथिमाथिबाट त के लाग्छ भने यी समस्याहरूको केंही समाधान छैन। तर के साँच्चै यस्तै हो? यसको साफ-साफ उत्तर हो - होइन। आज पूरा विश्वमा परि वर्तनकों लहर चलेको राम्ररी महसूस हुन्छ। सबै ठाउँमा मानिस आतुर छन् कुनै यस्तो उपाय हात लागोस् जसले शान्ति र सामन्जस्य फेरि आओस्, मनुष्यको सद्गुणको सार्यकतामा फेरि विश्वास जागोस् र सामाजिक, साम्प्रदायिक तथा आर्थिक सबै प्रकारको उत्पीडनबाट मुक्ति मिलोस् र सुरक्षाको वातावरण पैदा होस्। विपश्यना एक यस्तो उपाय हुनसक्छ।

### विषश्यना तथा सामाजिक परिवर्तनः

विपश्यमाको ध्यान विधि एउटा यस्तो बाटी हो जसले सबै दु:खबाट छुटकारा दिन्छ । यसबाट राग, द्वेष र मोह हट्दछ जुन हाम्रो दु:खको कारण हो । जस्-जस्ले यसको अभ्यास गर्छन्, उनीहरू अलि-अलि गरेर आफ्नो दु:खको कारणबाट पर हुँदै जान्छन् र दृढताका साथ मानसिक तनावबाट बाहिर निस्केर सुखी, स्वस्थ र सार्थक जीवन जीउन थाल्दछन् । यस तथ्यको पुष्टि अनेक उदाहरणबाट हुन्छ ।

विपश्यनाको प्रयोग भारतका जैलमा पनि गरिएको छ । सन् १९७५ मा श्री गोयन्कानील केन्द्रीय कारागार जयपरमा १२० बन्दिहरूकी ऐतिहासिक शिविर संचालन गर्न भयो । भारतको दण्ड व्यक्तिभाको इतिहासमा यस्तो प्रयोग पहिलो पटक भएकी है। गस्तै राजस्थान, जयपुरमा पुलिस विभागका अधिकारिहरूको लागि शिविरको आयोजना भयो। त्यस्तै सन् १९९४ मा दिल्लीको तिहाड जेलमा हजारभन्दा बढी भानिसको लागि शिविर संचालन गरियो। यसबाट के संकेत मिल्छ भने विपश्यना सकारात्मक सुधार ल्याउने एक यस्तो उपाय हो जसले अपराधी पनि समाजको असले सदस्य बन्न सक्दछ । श्री गोयन्काजीलाई विपश्यना सिकाउने आचार्य संयोजी क बा खिन स्वयंको सेवाकाल यस कराको प्रमाण हो सरकारी तन्त्रमा यस ध्यान विधिले कस्तो सधार आउन सक्छ । सयाजी अनेक सरकारी विभागका अध्यक्ष थिए । आफ्नो अधीनका कर्मीचारीलाई विपश्यना साधना सिकाएर उहाँ उनीहरूमा कर्मिनिष्ठा. अनुशासन तथा नैतिकताको अभ बढी विकास गर्न सफल भए । यसको परिणामस्वरूप कार्यक्षमतामा अभतपर्व वृद्धि भयो, भ्रष्टाचार समाप्त भयो। यसै प्रकार राजस्थान सरकारको गृह विभागमा महत्वपूर्ण पदमा कार्यरत अधिकारीहरू विषश्यना शिविरमा सामिल हमाले निर्णय गर्ने र काम निष्टाउने क्षमता वृद्धि भगो र कर्मचारीहरूको आपसी सम्बन्ध पनि सुधियो ।

इगतपुरी, भारतस्थित विपश्यना विशोधन विन्यासले स्वास्थ्य, शिक्षा, मादक पदार्थ सेवन तथा संस्थाहरूको प्रबन्ध-व्यवस्थाजस्ता क्षेत्रहरूमा विपश्यनाको गुणान्मक प्रभावको अरू उदाहरणहरू पनि संकलन गरेको छ

यस प्रयोगले के देखाउँछ भने समाजमा परिवर्तन ल्याउन प्रत्येक व्यक्तिले बुझ्नु पर्छ अर्थात व्यक्ति सुधनु पर्छ । केवल उपदेशले मात्र सामाजिक परिवर्तन ल्याउन सिकदैन । छात्रहरूमा पनि अनुशासन तथा सेदाचार केवल किताबी व्याख्यानले मात्र ढाल्न सिकदैन । केवल दण्डको भयले अपराधी असल नागरिक हुन सबदैन, न दण्डात्मक मापदण्ड अपनाएर साम्प्रदायिक पट्ट हदाउन सिकन्छ । यस्ता प्रयत्नहरूको विफलताले इतिहास भरिएको छ ।

धर्मकीर्ति विशेषाड्, ब्.सं. १५४८-

'स्मृक्ति एक माध्यम हो । कसँग वात्सल्य एवं करूँगा पूर्ण क्यवहार गर्नुपर्छ । क स्वयंलाई सुधार्नको लागि प्रशिक्षित गर्नु पर्छ । शील, सदाचारका नियम पालना गर्नका लागि उपदेश होइन, आफूमा परिवर्तन ल्याउने चाहना जगाउनु पर्छ । उसलाई आफ्नो खोजी गर्ने तरिका सिकाउनु पर्छ, तािक यस्तो एक प्रक्रिया हात लागोस् जसले परिवर्तनको कम शुरू गरेर चित्त निर्मल हुन सकोस् । यस प्रकार आएको परिवर्तन नै चिरस्थायी हुन सकदछ ।

विषश्यनामा मानिसको मानस र चरित्र बदल्ने क्षमता छ । यसको प्रयास गर्न जो इच्छुक छ, उसको लागि अवसर उपलब्ध छ । नेपालको परिवारः

सन् १९८१ मा नेपालमा सर्वप्रथम विपश्यना शिविर सञ्चालन गरियो । काठमाडौँ स्थित आनन्दकुटी विहारमा पूज्य गुरूजीले सञ्चालन गर्नु भएको उक्त शिविरमा सम्मिलत २५० साधक-साधिकाहरूको प्रयत्नले तत्पश्चात वर्षे पिच्छे शिविरहरू सञ्चालन हुँदै आएको छ । यो शिविरबाट लाभान्वित साधकहरूको प्रेरणाले नेपाल विपश्यना केन्द्र, धम्मश्रृङ्गको स्थापना हुन गएको हो ।

करीब तीन एकड जमीनमा अवस्थित धम्मशृङ्गमा हाल प्रत्येक संग्रेजी महीनाको १ र १४ तारिख, महीनाको दुई पटक शिविर सञ्चालन भइरहेको छ । पुराना साधकहरूका लागि सतिपद्वन शिविरको साथै ३० र २० दिवसीय शिविरको आयोजना हुने गर्दछ । यस अतिरिक्त पुराना साधकहरूका लागि तीन दिवसीय तथा एक दिवसीय शिविर तथा बाल-बालिकाहरूका लागि विदाको अवस्थमा बाल-आनापान शिविरहरूको पनि आयोजना गर्दै आएको छ । यस केन्द्रमा १४० जना साधक साधिकहरूका लागि धम्महल तथा आवासको सब्यवस्था छ ।

नेपालका अन्य दुई केन्द्रहरू मध्ये 'धम्म तराई' (पर्सा जिल्ला) मा शिविरहरूको आयोजना गरिन्छ र 'धम्म जननी' (लुम्बिनी) निर्माणधीन अवस्थामा छ ।

-••O

(साभार- विपश्यना साधना एक परिचय)

umakan nergi sak jama sepanan namban nergi. Nga isang malayan sa pangan namban sa Palaya आसा-बाक्को अध्या प्रदर्भ गरेसी प of experience as by र्वाला करिको र हिला ने गरे। वाला असा और बोरी परि गरें। इस्स हिलाने एकमा साम 医原皮性 对外 医神经炎 不良。 nadanina (namanina). Kilili (h. 1656) B. S. B. B. B. L. जगरा देश हो। जे स्टेब्जेंग रहेका । क्षा गए सेलम समय केते राज्याह अति साति – बन्यते । आपा - यथा तथा धरती माताले ॥ ज्ञान कार्य अक्टराल समिका Sin Bursal en ez. . SCIPI**CIGES**EIG**A**CAIN**E**GA ACCULATE STATES (F. S. F. गोर समाधियात्र अपे नहे यो । सत्तांक् जोजन उपमक्ते वर् में ទាំជនបានរថ្នាំសាន់មិនបានអំពា नुक्र अस्ति बुधेन पास्त यहते हैं। aceadariye gayadagi an experience

escent for an eligible

### अप्रकाशित तथागत महाकात्यबाट धारावाहिक प्रकाशित हुने (सम्पादक

### प्रतिपदा–६

सब उत्स्कता अब वैलिन गो. फ़्लि ख़ाति तनै तब ढ्क्क भयो। 'किन यो कसरी अब आई मकाँ, समवाद कसो मन खोल्छ यहाँ ॥' -३२-

सहसा सख मोलन त्यो नसकी. नुपमा दग दी अलि त्यो भसकी। लघता हियको तब घटन गई, कहँदो मनको अलि साम भई ॥

-33-

पहिला प्रणको कर राजनमा गरि हात मली हॅसिलो मुख ली-कन भन्छ सवार मिठो मसकी दिई लालचको दग मोतिभरी ॥ -38-

"अब घाम भरी सब रात हट्यो, सब मानवको अब कष्ट घटयो: दरवार सबै अब ज्योत जल्यो. नब बालकको अब जन्म भयो ॥

-3X-

स्कुमार प्रभा मुख दीप सरि. जगतीतल सूर्यप्रभाव जसरी। अनजीवन भो अब स्वर्ग सरि. दरवार भयो सुखको सगरी॥" -3&-

नव बालकको शुभ जन्म सुनी, खश भै नप ती लड़ मोति दिई। **ैनबिराइ सबै भन पर्ण करा.** अनि गै अब नै सब आउ लिई ॥

-30-तब सेवकले विसतार गरी, घटना अन्रोध गरे सब ती। **अ**नि राजनले बहुतै खुशिले,

"अब गै सब ती लिई आउ" भने 🛚

<sup>#</sup>पथमा बहुतै अब होश गुर, जसरी सजिलो बर्र हुन्छ गर; पथका जनमा समवाद छर, वनका जन ती लिई आउ घर ॥

-39-तगरी भरमा समचार खर. स्त-आगमने स्प्रचार भर

छरिवी सबमा सुख शान्ति सुधा,

नगरी भरकै सजियून् वसुधा ॥" -80-

-(स्रग्विणी)-तत्क्षणै अश्व त्यो वेग ली दौडियो, वायुका साथमा बात मार्दी भयो । नाकका पोर खुल्ला गरी तेर्छिई. तापका ताल सङ्गीत भर्दी भयो॥

राजप्रसादमा तत्क्षणै बात त्यो. वेग भै फैलियो मच्चियो हल्वली। छल्किई हर्षले दर्शको चाहना. बदन गै आत्री बन्दछिन् ती प्रभा 🛚

राज आदेशले राजप्रासाद त्यो. बेहली भें सजी स्वर्ग भे सिर्जियो । राजधानी भरी फैलियो यो करा. पौल भै हर्षको मेदिनी हर्षियो ॥ -83-

रत्नको प्राप्ति भो रानी फिर्ने भइन साथका टोलिमा हर्ष खर्की दिइन् । वापसीका सबै रीत पूरा गरी, फर्कियो टोलि त्यो राज्यमा सुस्तरी ॥

भण्ड त्यो फर्कियो सुस्तरी सुस्तरी, हस्तिका चालले लस्किई लस्किई। बालका साथमा पाल्किमा छिन् उनी, शान्तिका साथ प्रासादकी गामिनी ॥ -84-

शालका रूख ती ठूल्ठुला देहका, मार्ग थ्यो साँघुरो खड्बडे घूम्ति भै। चिप्लंदो थ्यो कते पातले शालका. कुद्दथ्यो भुण्ड त्यो सर्सराई करौ ॥

हर्षको हास त्यो मृक्त भै गुञ्जदा, खल्बली पर्ने गै वन्यका जीवन: तर्खिई जाग्दथे टोलिई ताब्दथे. र इशारा हुने शोरले बोल्दये ॥

दीर्घ आँखा गरि जन्तका शावक. भीत भे कञ्जका गर्भमा भाग्दथे। आपदा टर्दथ्यो भौतिले हीन भै. आफ्नो आफ्नो धर्ममा लाग्दथे॥ -82-

यान चल्दैगयो सुस्तरी सुस्तरी, लाम बढ्दै गयो हर्षले आत्री. मार्ग घट्दै गयो सुस्तरी सुस्तरी, सूर्य ढल्दै गयो सुस्तरी सुस्तरी ॥ -89🗪 भवण शमी हमागाई

दुरमा देखियो स्वर्ग नै बिर्सने राजधानी खबै धप्कदी सन्दर। स्वर्ण भे पल्गंदो सूर्यका संश्मना यान चल्दै गयो त्यो अस्यभामा ॥

-y 0-सूर्यले अस्तको मार्ग जो पश्चिमी पश्चिमाकाशमा लासिमा कैरियो: घाम इन्दै गयो राजप्रासाद त्या 🧦 दीप आलोकले ज्योति में धर्पकयो ॥ -¥9- E

बाल ती पर्दथे धाइका हातमा औ उता प्रदेश मात्का कार्खमा; बात मार्दे सबै सस्तरी कुञ्जेकी, मार्ग भै जाँदथे संजप्रासादको ॥

-43 राज आदेशले रत्नका प्राप्तिकी. देश चारै दिशा स्वर्ग में सिर्वियो । हर्षको मूल त्यो फुलमा रिल्मको. स्वागत गर्नमा देश ने हैरियों॥ \_y 3

-(ब्रुतविलस्वित)-नजर फेरि सर्वेतिर दौडुँदा, सकल आश सबैतिर देखिए नगरका सब ती दरवारका, पथसमीप सबै जन वैदिए ॥

-X Y-घर नजीक द्वैतिर पर्यमा, श्भवडा सबले गृहका औंच। क्समग्च्छ लिई नव बोडबा, अबिर पुष्प लि**ई नत मेर्प्त**की ॥ -44-

नगर तोरणले रहका सजी, सब तयार थिए मन बिन्मल । नमन गर्न भनी सब बातुर, सप्त दर्शन त्यो सिन् तत्पर ॥

मगन भैकन ढोलक सन्त्र, यमन राग उठी मरली अन मधर तार सितारहरूसिते यमन राग चरा सब गाउँथ ॥ -x 10\_ # # 10 F

-(सग्ब्रिगी)--दीप बाती जले बासमा साँभूमा, कीर्तिका गानले ढाकियो राजमा । खोइ राजा बसे सनेहका पुरुषमा, रात खरदै गयो शालका कुञ्जमा ॥

-1 =-

धर्मकीर्ति विशेषा मृ.सं. २५४८

अर्थको दृष्टिले राज्यको हालत, खस्बँदो निम्नगा सर्वदा गर्तमा । रोगले ग्रस्तः भै पेक्ने पिल्पँदा, देशवासी थिए कष्टका मारमा ॥

धर्ममा धूर्तता कर्मेंबा कूरता, बेसरी लुद्देय राज्यका रक्षक । घूसखोरी बढ़ी देशांबा दीनता-बढ्न गै, घट्न गो देशको पूर्णता ॥

धर्मको आङ्गा कर्मको तूलले, छोपिँदा मुद्दी शुन्य भै ज्ञानले । धारका मारले दाध भै दीन ती, खोडदी कात्तिले मुक्त भै बाँच्न ती ॥

भूपका साथमा भूपके सज्जन, धूलले छोपिदी बन्दथे दुर्जन । ती थिए भूप औं लोकका बीचमा, हाल्दथे भेटमा सर्वथा विघ्नता ॥

क्रान्तिमा देख्ये मुक्तिको पूर्णता, स्वप्न मीठी सधै देखने चाहमा, हातमा हास दी एक ढीका भई, मुक्तिका प्राप्तिको गर्दथे कल्पना ॥

धर्म भन्ने कुरा सुन्त भै राज्यमा, कर्मचारी सबै धर्ममा च्यूत भै। उठ्दथे बस्दथे खाँवथे चुठ्दथे, खड्राका भक्तिले लुट्दथे चुस्दथे॥

-88-

सौख्यका खोजमा राजका सज्जन ऐश आरामको जिन्दगी ज्यूँदथे राज्यका दुःख औं कष्टमा जेलिने निर्धनी रातका आँसु ती प्यूँदथे॥ -६४-

निर्धनी ज्यूँदये धानका भूसमा दास दवरिका खाँदये मोजले हातमा गाँस औं नैत्रमा आँसु ली निर्ममी मुक्टये शास्त्रिका चाहले ॥

-६६-पाप आचारले ती सबै दिक्क भै, लूटको खेज्यको अन्त गर्ने भनी, जुर्मुराई सबै कान्तिमा होमिन, राज्यवासी थिए एक भै तत्पर ॥

-६७-लूटका मारले भे पजा आहत, क्रान्ति गर्ने भनी राख्यये चाहत । ठीक बेला कुनै पर्सिई बस्त्ये, भित्रभित्रै केनै मन्त्रणा गर्दये ॥

-65-

यै थियो देशको वास्तवी हालत, भौतिमा ज्यूँदथे धर्मका पालक । पाठपूजा सबै कोष्ठमा चूप भो; भीतिको अग्निमा प्रीति जो सल्कियो ॥ -६९-

गोप्यता देशको थाह भै दुश्मन, ठिक मौका अरी खोज्दथ्यो पाउन । राज्य यै हर्षमा रिल्लई बिर्सदों, लोकको लाजको राज्यको इज्जत ॥

राज्यमा हर्षको पर्वमा मुग्घ भै, शान्तिको रङ्गमा रिल्लिएका सबै। हो यही ठीक मौका भनी शत्रु ती, वैरिए एउटा दुर्ग धावा गरी॥ -७१-

दुर्गमा हर्षको उर्लंदो बाढ थ्यो, मानु यौटा बडा वर्षको चाड हो। नाच औ गानमा मस्त भै लोक ती, हर्ष उन्मादको मेट्दये भोक ती॥

-७२-हुन्नथ्यो थाह बयै के भयो बाहिर, को कहाँ व्यस्त छन् जीतका खातिर । भोजको मोजमा मातको जोशमा, शुन्यता लाग्दथ्यो बवे नभै होशमा ॥

एक आकारमा हाँक ली चण्डीको, बैरियो भुण्ड त्यो बेग आँधीसरी; मेटदै दुर्गको शान्तिको राज्य त्यो, तत्स्रणै शुन्यमा मच्चियो खल्बली॥

-७४-वीरता बाहुको पोख्दथे सैनिक, लड्दथे भिड्दथे घोच्दथे काट्दथे, तीरका मार औं खड्गका घारले, काल भैं शत्रुको दोहलो काढ्दथे॥ -७४-

शातुको गोप्यता युद्धको चालको, सूचना ली गयो वेगले सन्तरी, भन्दियो यो कुरा खूब एकान्त ली, ा सन्त राजा भए हर्ष त्यो खोसियो॥ - ७६-

चेहरा बद्लियो कोधको लालिमा नेत्रमा पोखियो अग्निशर्मा भए ती हिंडे, तालिमी फौजका साथमा, अश्वका पीठमा अड्ग ली हातमा ॥

दाउ हेरी सबै भील ती ताकमा, ली धनुष् बाण भाला गदा मारक । तीर, दुङ्गा र बर्खा खुँडा हातमा, मर्न मार्ने भनी युद्धका आतुर ॥

Downloaded from http://www.dhamma.digital

युद्धका भीतिले देशवासीहरू, पात भैं धर्थरी मर्नलाई डरी । सास पर्यन्त रोकी बसे चूप भै, त्रास त्यों फैलँदा कालको दूत भै ॥

तत्क्षणात् आफुमा विद्युती तेजले, आक्रमण भैदिंदा चिल्लिबिली बनी; भागनलाई सबै मार्ग नै बन्द भै, मारिए बाँधिए द्रोह गर्ने सबै ॥ -59-

बन्दिबाटै सबै गोप्यता खुल्न गो, आफुले पाउने स्वार्थका खातिर । भारदारी कुनै शत्रुमा मिल्न गै, रातमा द्रोह यो जल्न गो आखिर ॥ -5२-

थाह पाई सबै सत्यता आखिर, नेत्र ती खुल्न गै ढुक्क राजा भए। साम्य पारी सबै द्रोहको अग्नि ती, धैर्य दी भीतमा बासमा फर्किए॥

धैर्य दी भीतमा बासमा फर्किए ॥ -८३--(तोटक)-रणका सिंह फैं नुपका मुखमा,

रणका सह भ नृपका मुखमा,
अरि ती कसरी घीर भै रहने।
खरिता र खिटा सब भागिगए,
चतुरा र शुरा जित कैद भए॥

पदका तलमा सपना अरिको, सब ध्वस्त गरी छल बाधकको; अब खैर लिने मनसाय कसी, दरबार फिरे नृप सैन्य लिई ॥ -5x-

र गुमस्त सबै अरिको बदुली, अनि दण्ड दिने मने निश्चय ली। सुख शान्ति सबै जनमा छरिदी, भयभीत सबैकन धैर्य दिई॥

-द६-जयकार गरे जनले नृपको, तब चारतिरै अनुनाद भयो। अनुप्राणित भै जग जारन गयो, रिव भै उनको मुख धप्प जल्यो॥ -द७-

यसरी रिपुको खल अन्त गरी, दुखमा पिलिने सबका मनमा । दुखमोचनको गरदै प्रण ती, दरबार फिरे नृप सैन्य लिई ॥

-८८- कमशः.....

धर्मकीर्ति विशेषाङ्क है.सं. २५४८

# एउटा रूख अमिलो हुँदैमा वनै अमिलो हुँदैन

धेरैजसो मान्छेहरूको एकजना खराब हुँदैमा सबैलाई नै खराब ठान्ने चलन छ । खराब असल छुटघाउन सक्नेहरू साहै कम छन्। कोही चाहि एकजना असल हुँदैमा सबैलाई असल ठान्दछन्। साँच्चै भनौ भने यसरी बुद्धि नै नपुऱ्याईकन काम गर्नु वा विश्वास गर्नु नै मूर्खता हो। विवेक विचार नहुने मानिसहरूले आफ्नो जीवनमा बरोबर धोका खाइरहेका छन्। त्यसैले सँघै विचार पुऱ्याई काम गर्नु पर्दछ । यो कुरा बुफाउनको लागि म एउटा कथा सुनाउँछु जुन कि हामीले सँघै सिम्भराङ्न योग्य छ।

पहिले पहिलेको कुरा हो । बाराणसी देशमा ब्रह्मदत्त राजाले राज्य चलाइराखेको थियो । थुप्रै प्रकार का पीरहरूले गरेर राजाको मनमा सन्ताप भइरहेको थियो । यसरी पीर र चिन्ताले दिक्क भएर राजा झ्यालमा बसी राखेको बेला एकजना क्लेशबाट मुक्त भैसकिको प्रत्येक बुद्ध हिमालबाट नुनिलो, अमिलो, पीरो स्वाद लिनको लागि राजदरवारको मुनि भिक्षाटन आईराख्नु भएको थियो । दिक्क भएर झ्यालमा बसिराखेको राजाले उक्त क्लेशरहित प्रत्येक बुद्धको दर्शन गर्नासायै राजाको मन हलङ्गो भयो र पीर हटेर जीउ नै शीतल भयो ।

जसरी घामले वा आगोले पोलेर मान्छेले सफा र निर्मल पानी भएको पोखरी देख्दा खेरी आनन्द हुने हो; त्यस्तै क्लेशले गर्दा पीर भैरहेको राजालाई क्लेशरहित उक्त प्रत्येक बुद्धलाई देख्नासाथ मन शीतल र आनन्द भयो । त्यसैले राजाको मनमा उक्त प्रत्येक बुद्ध उपर श्रद्धा उत्पन्न भयो । यति हुनासाथ राजाले एकजना नोकरलाई पठाएर प्रत्येक बुद्धलाई निमन्त्रणा गर्न पठाए । निमन्त्रणा स्वीकार गरेर उहाँ राजाको दरवारमा पाल्नु भयो ।

अनि राजाले आफूलाई भनेर ल्याइराखेको भोजन प्रत्येक बुद्धलाई दान दियो । प्रत्येक बुद्धले भोजन लिएर राजदरबारबाट बाहिर निस्कनुभयो र एउटा पाटीमा बसेर भोजन गर्नुभयो ।

त्यस पाटीमा लोग्ने स्वास्नी दुईजना माग्नेहरू पनि बसेका रहेछन् । प्रत्येक बुद्धले खाईराख्नु भएको भोजनको बास सुँघेर उनीहरूलाई पान लोग लाग्यो । उनीहरूको मुखबाट न्याल चुहियो । बसी नसबन् भएर उनीहरू प्रत्येक बुद्ध कहाँ गएर "हामीलाई पनि त्यो भोजन अलिकित दिनुस् न" भनी मार्ग्न गए । उनीहरू उपर दया लागेर प्रत्येक बुद्धले केही भोजन बाँकि राखिदिए । मार्ग्नेहरूले त्यस्तो राजाको खाना खान पाउँदा कित मीठो छ भन्ने कुराको बयान मकेन; खानासाथ जीउ नै जाडोमा मकल ताप जस्तै हलुङ्गो भयो । ती मार्गेहरूले प्रत्येक बुद्धसँग सोधे—

"भन्ते, यो भोजन त साहै मीठों **झ** नि, कहाँबाट पाउनु भएको ?"

प्रत्येक बुद्धले कुरा नलुकाई भन्नुभयो— "दरबार मा बोलाई राजा आफैले दान दिएर प्रकारको ।" यति भनेर प्रत्येक बुद्ध हिमालय मैं फर्कनु भयो । उहाँ वर्षमा एक पटक मात्रै नुनिलो, अमिलो र पीरो स्थाद मिनको लागि हिमालबाट तल देशमा भर्ने गर्नहन्थ्यों।

यता ती माग्ने दम्पितहरूलाई राजाको भोजन मात्रै खाउँ खाउँ लागिरह्यो । के गरेमा एक पृष्टक फेरि त्यस्तो राजाको भोजन खान पाउने हो भनी कल्पनामा डुबे यसरी विचार गरे— "राजाले आफ्नी भोजन सबैलाई दान दिने त पक्कै पिन होइन होला । उहि चीक्रधारी श्रमण भिक्ष्रूलाई मात्र दिने त होला नि ।"

"हामी माग्ने नै भएर राजा कहाँ गए राजाको भोजन दानमा लिन सबने छैनौं। त्यसैले म चाहि प्रत्येक बुद्धको जस्तै पहेंलो वस्त्र लगाई दरबारमा मिका माग्न जान्छु तिमी यहि बसिराख्नु" भनी स्वास्नी चाहिंजाई पाटी मैं छाडेर लोग्ने चाहिं आफू एबले पहेंलो वस्त्र लगाएर सरासर दरबारमा गएर भिक्षा माग्न गयो । राजाले पहिलेक प्रत्येक बुद्ध आउनु भयो होला भन्छानेर पहिले भैं श्रद्धा भिक्त राखेर आफूले खान लागेको भीजन नै दान दिई पठाए।

अनि राजाको मनमा यस्तो पान विचार आयो, "उहाँ कहाँ बस्नुहुने हो एकपल्ट थाहा पाउन पाए हुन्थ्यो ।" यस्तो विचार गरेर आफ्नो ख्रीरी सुवराज र बोधिसत्व मन्त्री दुवैलाई बोलाएर भने— "भो युवराज र

धर्मकीर्ति विशेषाङ्ग बुसं २५४८-

मन्त्री ! भवर भिक्षाटनमा आउनु भएको उहाँ को हुन्हुन्छ, कहाँ बस्नुहुन्छ, एक पटक हेरेर आउ" भनेर पठाए । उनीहरू त्यो भिक्षुको भेषमा आएको माग्नेको पछि पछि थाहा नपाउने गरी लागे । जब पाटीमा पुग्ये त्यो माग्नेको स्वास्नी चाहि दौडेर आई लोग्नेको हातमा रहेको भिक्षा पात्र लिन आई । स्वास्नीलाई पात्र सुम्पेर आफू पाटीनिर पुग्नासाथ चीवर फुकालेर पाटीमा गई आफ्नो माग्ने लुगा लगाई लोग्ने स्वास्नी दुबैले राजाले दानमा दिएर ल्याएको भोजन खुब मज्जासँग खाए।

अनि ती पिछा गरेर आइरहेको युवराज र मन्त्री दुवैले यो जम्मै देखेर आश्चर्य भई फर्केर आईराखेको बेला परस्पर कुरा भयो । "अब हामीले राजालाई के मनेर भन्ने ?"

राजकुमारले भने— "उ एकजना ठग माग्ने रहेछ भन्ने नि।" अनि मन्त्रीले भने— राजकुमार। राजालाई सत्य कुरा मन्तु मनासिब हुँदैन। किनिक हाम्रो राजाले कित ठूलो भद्धा राखेर आफ्नो खाना नै दान दिनुभयो। पित्र व्यक्ति भन्ठानेर राजाले असल चेतनाबाट दान दिएकोसे उहा पुण्य प्राप्त गरिहालि सबयो अब गएर हामीले त्यो व्यक्ति पित्र होइन फलाना पाटीमा बस्ने भिक्षको भेष लिएर आएको भनेपिछ कन्नो श्रद्धाले दान दिएर पुण्य कमाएको र मनमा आनन्द लिइराखेको राजालाई धक्का पर्नेछ, चोट पर्नेछ र श्रद्धा बिग्रने छ। त्यसैले हामील आफू भूछामा पनि नपर्ने गरी र राजाको मन पनि निम्नोन गरी कुरो सुनाउनु पर्ला।" राजकुमार पनि हन्छ भनेर चूप लागेर बस्यो।

मन्त्रील भन्यो "राजकुमार । त्यसो भए राजालाई हामीले सल्लाह गरे अनुसार भन्छु, तपाई. नबोलिदिनुस् ।" यति भनेर सरासर राजाकहाँ गए।

अनि राजाले सोधे— "उहाँ महात्मा कहाँ बस्नु हुँदो रहेछ त

मन्त्रील भने— "महाराज ! हामी उक्त महात्माको पिछ पिछ लागरहेको बेला परको एउटा पाटीमा पुगें । त्यस पाटीको नजीकै पुगेपिछ उक्त पहेलो वस्त्र नै गायब भयो । यता प्रयो, उता प्रयो हामीले केही भन्न सकेन ।" यति सुनेर युजालाई धेरै खुशी लाग्यो र भने— "धन्य ! मेरो भोजन त्यस्ता पवित्र व्यक्तिको हातमा पऱ्यो । तिमीहरू पछि लागेको थाहा पाएर नै उहाँ त्यही लोप हुनुभयो होला । मेरो भोजन असल ठाउँमा परेछ ।" राजा धेरै खुशी र आनन्द भैरहेको बेला अकस्मात उनी बिरामी भई परलोक भयो । अन्तिम अवस्थामा पवित्र व्यक्तिलाई दान दिन पाएँ भनी हर्षले गद्गद् भई त्यही चेतनाले मरेकोले उनलाई स्गति प्राप्त भयो ।

बुबा परलोक भएपछि छोरा चाहि राजा भए। केहि वर्षपछि फोर साँच्चैको पवित्र प्रत्येक बुद्ध पहिलेको जस्तै राजदरबारमा भिक्षाटन आउनु भयो।

छोरो राजाले चाहि देख्नासाथ त्यो मारने फेरि भिक्षको भेषमा आएर ठग्न आएछ भन्ठाने, एउटा रूख अमिलो हर्दैमा जङ्गलै अमिलो हुन्छ भन्ठाने, एकजना पहेंली वस्त्र धारण गर्ने ठग देख्दैमा सबै पहेंली वस्त्रधारीहरू ठग नै हन्छन् भन्ठाने । त्यसैले उसले "उ त्यो भिक्षा माग्न आइराखेको ठगलाई मर्नेगरी क्टेर पठाइदेउ" भनेर हुक्म भयो । राजाको आज्ञा सुन्नासाथ कर्मचारीहरूले गएर उहाँलाई खूब कटे । राजाले दरबारमा बसी हेरिराखे । प्रत्येक बृद्धले दुई-चार पटक हानेको सही नै राखे । पछि उहाँलाई धेरै तकलिफ भयो । ज्यानै जाला जस्तो भयो । अनि प्रत्येक बद्धसे "यहाँ यसरी बसेर भएन" भन्ने विचार गरेर अपनो समाधिको शक्तिबाट ऋदि उत्पन्न गरेर आकाशबाट उडेर हिमालय तर्फ जानुभयो । राजाले हेरि नै रहे । उहाँ ऋदि बलले उड़ेर जान भएको देखेर आफले विवेक बुद्धि नलगाई एउटा रूख अमिलो हुँदैमा जङ्गलै अमिलो हुन्छ भन्ठानेर एक जना नक्कली चीवर धारी भिक्ष देख्दैमा सबै नक्कली नै हुन्छन् भन्ठानेर कुट्न लगाएको त त्यत्रो ठूलो महापुरूषप्रति अपराध पो गर्न पुरो भनी राजाको मनमा दुलो अशान्ति र डाहा भयो । पश्चातापको ओगोले पोलेर राजा उहि दिन मरेर नर्कमा गएर धेरै दु:ख भोग गर्न जान् वपऱ्यो ।

त्यसैले एकजना खराव हुँदैमा सबैलाई खराब सम्भन् हुँदैन । फेरि एकजना असल हुँदैमा सबैलाई असल सम्भन् हुँदैन । त्यसैले विवेक बुद्धि पुऱ्याई काम गर्नुपर्छ भन्ने अर्थमा एउटा रूख अमिलो हुँदैमा जङ्गलै अमिलो ठान्न हुँदैन भन्ने उखान बन्न गएको हो ।

# चारवर्ण ब्यवस्थामा शुद्धिः

💪 कल्याणमित्र सत्यनारायण ग्रीयन्का

लोक कल्याणको लागि शील, समाधि र प्रजाद्वारा विकृत हुँदै गएको धर्मको पुर्नस्थापना गर्नु अति आवश्यक थियो । धर्म विकृत हुनुको एउटा मूख्य कारण जन्मको आधारमा समाजलाई चारवर्णमा विभाजित गर्नु थियो । जसबाट समाजमा धर्म कम हुँदै गएर जाति र वर्ण ब्यवस्थालाई अधिक महत्व दिन थालेको थियो । त्यसैले चार वर्ण ब्यवस्थालाई शुद्ध गर्नु अति आवश्यक थियो ता कि ब्यक्ति ब्यक्तिको र समाज समाजको कल्याण गर्न सिक्योस् । यस मान्यताको कारण अनेक ब्यक्तिहरूले अज्ञानतापूर्ण मोह-मूढताको कारण आक्तो ह्मिन् गरिरहेक्यो । जाति, धन र गोवको अभिमानले भरिपूर्ण ब्यक्ति मनुष्य जातिका अन्य ब्यक्तिहरूलाई अपमान गर्दथ्यो जसको कारण ऊ स्वयं अधोः पतनका कारण बनिरहेको थियो ।

हुनत यस्तो मोह-मूढता आज पनि समाजमा पाइन्छ तर भगवान बुढको समयको समाजमा यो मान्यता अधिक प्रबल थियो । त्यस समय समाजको अधिक ब्यक्तिहरूमा जाति, गोत्र र धनको अभिमान थियो । यस्ता ब्यक्तिहरू आपनो अहंकारपूर्ण अज्ञानको क्रमण सद्धर्मलाई बुद्धदे बुद्धदेन, आफूले धारण गर्नु त टाढेको कुस भयो । यस्ता ब्यक्तिहरू आफू त सद्धर्मलाट टाढा रहन्छन्, उनीहरूले समाज र राष्ट्रलाई पनि ठूलो नोक्सान गर्छन् । समाजको एक वर्गन्नाई अत्यन्त तलको मानेर तिनीहरूको घोर अपमान गर्दथ्यो, तिनीहरू माथि शोषण गर्दथ्यो । ता कि ती वर्ग पीढ़ी-दर-पीढ़ी जहिले पनि तल्लो जाति नै बनीरहून् र अन्य ब्यक्तिहरूको सेवा गर्नु नै आफ्नो धर्म थानिरहुन् । यस्तो दुर्गनिधत दूषित वर्ण-ब्यवस्थालाई समाजबाट हटाउन भगवान बुद्धले प्रयत्न गर्न भयो ।

भगवान बुद्ध तथागतको करणा समाजका चारै वर्णका ब्यक्तिहरूमा समान रूपले थियो । ब्राह्मण र क्षेत्रिय आफूहरूलाई उच्च वर्ण थानेर जातिय अभिमानबाट भरिपूर्ण थियो । शताब्दियौ देखि दुबै वर्णमा एक अर्को भन्दा उच्च कोटी सावित गर्ने इन्द चलिरहेको थियो । वैश्य धन कमाउनमा नै ब्यस्त थियो । शूद्र शताब्दियौ देखि चल्दै आएको यस दूषित ब्यवस्थाको कारण अत्यन्त हीनभावले ग्रस्त थिए । उनीहरू आफ्नो भैलाई उद्धारको बारेमा सौच्न पनि पाउँदैनथें ।

उनीहरूले चिताएको पनि थिएन कि यसै जीवनमा बाह्मण बन्न सक्छन् भनेर। तथागतले चार वर्णको यस परम्परालाई शुद्ध गर्ने एउटा ठूलो कदम उठाउनु भनो। जन्मको कारण उच्च या नीचको भेदभाव नहुने एउटा समाजको गठन गरेर देखाउनु भयो। यस्तो धर्मपूर्ण समाजमा कर्मद्वारा कोही उच्च हुन्थ्यो कर्मद्वारा नै कोही नीच हुन्थ्यो। जो कर्मको कारण आज तल्लो भए पनि कर्मलाई सुधार गरेर यसै जीवनमा उच्च अयवा समाजमा पूज्य ब्यक्ति बन्न सक्छ। पुरातम प्राचीन युगमा प्रचलित यस शुद्ध सर्वहितकारी सद्धमाई पूर्निजिवित गर्नु थियो सारा समाजलाई शुनः बद्धार गर्नु थियो। उहाँको अपरिमित करुणापूर्ण चित्तले जीवनभर यही गर्नुभयो।

त्यस समयका कोही कोही ब्राह्मण त्यस पुरातन वर्ण परम्परालाई रामरी बुद्धये। र समाजमा प्रचलित विकृत परम्परालाई हटाउने प्रयत्न गर्देषे। मान्य ब्राह्मण ब्राह्मण विकृत परम्परालाई हटाउने प्रयत्न गर्देषे। मान्य ब्राह्मण थिए। भगवान बुद्धको पिता शुद्धोदनको पुराहित पनि थिए। अनेक अभिज्ञान शास्त्रमा पारंगस बुनुका साथै आठौ ध्यानमा पनि पोष्ट थिए। बनेक अभिज्ञान (सिद्धिहरू) प्राप्त मान्य पनि थिए। एक पटक साम जना ब्राह्मण मान्यकालाई हटाउने उनले प्रयत्न गरेका थिए।

आफ्नो लामो कपाल र ढाढी - बुँगा काटेर गेरू वस्त्र ओडि श्रमण जस्तो भेष धारण गरे। खुटामा खडाऊँ लगाएर, हातमा सुन र चाँदीको लाँसे बाँकेर सात ब्राह्मणहरू तपस्या गरिरहेको ठाउँमा गए । ती श्रीषहरूको आश्रम बाहिर खडाऊँको खाँगा निर्मिकने गरि हिंडिरहे र ठूल-ठूलो स्वरमा कराए कि "यी बाह्मण ऋषिहरू कहाँ गए ?"

सातै बाह्मण ऋषिहरू आ-आवनी कृदियाबाट बाहिर निस्के र उनको अभद्र ब्यवहारदेखि क्यू भएर श्राप दिन थाले कि, "हे। चाण्डाल तँ भन्म होत्, तँ भष्म होस्।"

तर जब जब असित देवललाई श्राप दिए उनी भन् भन् सुदर्शनीय हुन्थ्यों, सुन्दर हुन्थ्यों। यसो देखेर ऋषिहरू आश्चर्य भए। उनीरूलें सोचे कि उनीरूलको तपस्या क्षीण भयो, निष्फल भयो। पहिला भए उनीहरूले

धर्मकीर्ति विशेषाङ्गं धु.सं. २५४८ –

दिएको श्राप तुरून्त लाग्दथ्यो तर अब उल्टो हुँदैछ । उनीहरूलाई दु:खी देखेर ऋषि असित देवलले भने "तिमीहरूको तप क्षीण भएको होइन, तिमीहरूको मनमा रहेको देख हटाऊ र मैले भनेको कुरा सुन।" उनीरूले आफ्नो देखलाई कम गरे र ऋषिको परिचय सीघे । उनको परिचय जानेर उनलाई श्रद्धापूर्वक अभिवादन गरे।

ब्रह्मार्ष असित देवलले सोधे— "के तिमीहरूको मनमा ब्राह्मण सबभन्दा श्रेष्ठ छ किनकि क सुजात हुन्छ, र सात पुष्टासम्म जातिवादको नियम अनुसार उनीहरूमा सुद्ध रगत छ भन्ने थानिका छौ ?"

उनी हो स्वीकार गरे कि तासो यही मान्यता छ । ब्रह्मिषिले सोधे कि "तिमीहरू यकिन पूर्वक भन्न सब्खें कि आमा बुवाका सात पीढीसम्मक सबैले ब्राह्मणसंग नै सहवास गरेका थिए, अब्राह्मण संब गरेको थिएन ?"

- "यो त यकिम छैन।" 🔑 🐠
- "त्यसो भए यो भन कि तिसा आमा तथा बजैहरूले जब गर्भाधान गर्दा जन्म लिनको लागि पेटमा आउने प्राणी के त्यो पूर्व जन्ममा पनि बाह्मण नै थियो, अबाह्मण बिएन ?"
  - "ब्रह्ममर्षि यो त हामीलाई थाहा छैन।"
- "त तिमी स्वयं को हैं। ? ब्राष्ट्रमण या अब्राष्ट्रमण ? साँच्चै ने हामी वास्तवमा को हैं। भना नसिकने रहेछ भन्ने उनीहरूले महबुस गरे। यसरी बुद्धि लगाएर ब्रह्मिष असित देवले ती सात ऋषिहरूको जातिय अभिमान तोडे।

अश्रद्धि केवल ब्राह्मणहरूमा मात्र थिएन न सबैतिर फैलिएको थियो । अश्दिको अर्थ चित्त विकार युक्त हुनु हो। शुद्धिको अर्थ चित्त विकारमुक्त हुनु हो। चित्तमा विकार त सबैमा थियो अशुद्धि सर्व ब्यापी थियो र यो अशब्दि कहिले देखि शुरू भएको थाहा छैन । तष्णाको बन्धनमा बाँधिएर यस भव संसारमा मानिसहरू कहिले देखि दीडिरहेका छन् पत्ती छैन । चित्त धेरै समयदेखि रागा र देवले मैलो भइसक्रेको छ । चित्त मैलो भयो भने प्राणी मैलो हुन्छ । चित्त शुद्ध भयो भने प्राणी विश्व हुन्छ । चित्त श्वि नै विकार विमृक्ति हो, विकार विम्क्ति नै भवविम्क्ति हो। मानिसहरूलाई द:ख विम्क्ति गर्न, भवविमासि को विद्या बाँडनका लागि नै सिद्धार्थ गौतम सम्यक सम्बद्ध बनेको थियो । उहाँले कसै माथि कहाँ पक्षपात गर्नु हुन्छ ? हुनत समस्त जनसंख्यामा ब्राह्मणहरूकी संख्या कम थियो र पनि यो समृह समाजमा अग्रे थियो, किनकि यस वर्गका अधिक संख्या शिक्षित थिए । सम्राज को यो वर्ग सानो तर अत्यंन्त बुद्धिशाली थियो । भगवान बुद्धको शिक्षा न्यायसंगत, बुद्धिशाली थियो । भगवान बुद्धको शिक्षा न्यायसंगत, बुद्धिसंगत र युक्तिसंगत थियो । अतः अधिक भन्दा अधिक बुद्धिमान व्यक्तिहरू भगवान बुद्धको सम्पर्कमा आए । कतिपय मानिसहरू भगवान बुद्धको सम्पर्कमा आए । कतिपय मानिसहरू भगवान बुद्धको तर्क मर्न आउँथे, उनको विरोध गर्न आउँथे । तर भगवान बुद्धको कुरा तर्क्रसंगत कल्याणकारिणी लाग्थ्यो र उनको शिक्षा स्वीकार गरेर आफ्नो चित्त विशुद्धि गर्ने कार्य गर्दथ्यो । भगवान बुद्धले त संधै अछको कल्याणको लागि, अन्यको चित्त विशुद्धिको लागि नै उपदेश दिनु हुन्थ्यो । उहाँको शिक्षा कुनै एक वर्णको लागि, एक जाति अथवा एक गोत्रको लागि मात्र थिएन । उनको शिक्षा बारै वर्णका ब्यक्तिहरूको विशुद्धिको लागि उपयुक्त थियो । त्यसैले उनको शिक्षालाई चातुवर्णी विशुद्धि पनि भनिन्छ ।

वास्तवमा समाजको बर्ण ब्यवस्था दूषित भएको थियो। अदा: त्यस ब्यवस्थालाई धर्ममा अधारित गर्नु थियो। अत: त्यस ब्यवस्थालाई धर्ममा अधारित गर्नु थियो, लोक कल्याणको लागि विशुद्ध गर्नु थियो। पुरानौ परम्परा अनुसार विशुद्ध चित्त भएको ब्यक्तिलाई बाह्मण भनिन्थ्यो। अशुद्ध चित्त भएको ब्यक्तिलाई नै शुद्ध भनिन्थ्यो। यो आदर्श परम्परा धर्ममा आधारित थियो। अत: अत्यन्त कल्याणकारिणी थियो तर जब यसमा जातिवाद जन्मवादल प्रवेश गऱ्यो तब यो ब्यक्ति-ब्यक्तिको लागि र समाज-समाजको लागि हानिकारक हुन गयो। अत: भगवान बुद्ध यस विग्रेको वर्ण ब्यवस्थालाई सुधार सर्नुमा प्रयत्नरत् हुनुहुन्थ्यो। समाजका सबै ब्यक्ति शील, समाधि र प्रजामा आकर्षित होउन् र त्यस मार्गमा अधि बढेर आपनो कल्याण गरून् भन्ने चाहनहन्थ्यो।

भगवान बुद्धको यस विशुद्धि मार्गलाई कीही पिन समभदार ब्यक्तिले विरोध गर्न सब्दैनच्यो । उनीहरूले त धर्मलाई तुरुन्त अपनाउँथे । तर जातिवादको मैलोले जो ग्रस्त थिए उनीहरूले त आफ्नो अहमभावलाई पोष्ट गरिराखेका थिए । बुद्धको यस विशुद्धिकरणको अभियानले उनीहरू रन्ठिनएका थिए । उनीरूको मनमा भूईंचालो आइरहेको थियो । तर भगवान बुद्धको कथन तर्क संगत थियो । उनीहरू इच्छा गरेर पिन भगवान बुद्धसंग तर्क गर्न सब्दैन थिए । जहाँ शुद्ध धर्मको कुरा हुन्छ त्यहाँ के को विवाद गर्ने ? जस्ले आँट गरेर भगवान बुद्धसँग विवाद गर्न जान्थे उनीहरू शुद्ध धर्म पाएर आफू मुक्त हुने अबसर पाउँथे । आफूलाई शुद्ध गर्ने अवसर पाउँथे ।

# धर्म प्रचार र बहुजन हिताय

(लेखन प्रतियोगितामा प्रश्नम)

🕰 विजयं सुक्सी शास्य

सुझ्यवस्थित समाजको लागि उक्त समाजका मानिसहरूलाई गाँस, बास र कपासको व्यवस्था गर्न अत्यावश्यक हुन्छ । यसरी नै मानव समाजमा शान्ति र सुखको स्थायित्व कायम गर्नको लागि र देशको धार्मिक, आर्थिक, सामाजिक र राजनैतिक क्षेत्रको विकासको लागि धर्मको पनि त्यतिनै आवश्यकता महशूस गरिएको हुन्छ । किनभने धर्मद्वारा नै मानव समाजमा शान्ति स्थापना हुने गर्दछ । शान्तिको चाहना सबैले गरिरहेका नै हुन्छन् । तर जबसम्म धर्मलाई आफ्नो व्यवहारमा प्रयोग गर्न सब्दैनन् तबसम्म मानिसहरू शान्त र ज्ञानी हुन सब्दैनन् । जबसम्म मानिसहरू शान्त र ज्ञानी हुन सब्दैनन् । जबसम्म मानिसहरू शान्त र ज्ञानी हुन सब्दैनन् । जबसम्म मानिसहरू शान्त र ज्ञानी हुन सब्दैनन् । तबसम्म समाजमा शान्ति पाउन सिक्दैन । त्यसैले शान्तिको चाहना राख्नको लागि धर्म प्रचारकहरू पनि कुशान, सक्षम र सबल हुनुपर्ने देखिन्छ ।

भगवान बृद्धले धर्मचक प्रवर्तनःगर्नुःभन्दा पहिले चतु आर्य सत्यलाई ब्रभेर यसलाई खूव अभ्यास गर्नुभई आफ्नो मनमा लुकिरहेका नरामा पुराना संस्कारहरूलाई खोतल्दै यसको जरैदेखि फाल्न सक्षम हुन् भएका थिए। त्यसपछि मात्र उहाँले ज्ञान लाभ भयो भनी बताउन भएको थियो । उहाँबे आफ्तो प्राना क्सँस्कारहरूलाई हटाउन नसकेसम्म ६ वर्ष सम्म कठोर तपस्या गर्न भएपछि अन्तर्मुखी भई सबै क्लेशहरू निर्मुल पार्न संकल्प-विकल्प गरिरहन् भयो। यसबाट सम्यक दृष्टि प्रादुर्भाव भई योनिसोमनिसकार प्राप्त हने गर्दछ अर्थात ठीक सोचाइको क्षमता प्राप्त हैने गर्दछ । जसबाट धर्मचक्ष प्राप्त हनेछ। तर यी क्राहरू साधारण मानिसहरूले बुझ्न सब्दैनन् । यसरी साधारण मानिसहरूले गम्भिर धर्मलाई बझ्न नसिकने देखेर नै बोधिज्ञान लाभ भइसकेपछि बुद्धले धर्म प्रचार नगर्ने विचार गर्न भएको थियो। तैपनि आफूले पहिलादेखी चिन्दै आएका पञ्चवर्गियहरूले ज्ञान बुझ्न सक्षम हने देखी उहाँ धर्म प्रचारार्थ सारनाथ पुगन भयो । तर-ती पञ्चवर्शियहरू मध्ये जेठो कौण्डञ्ज जसले सिद्धार्थ गौतम (बुद्ध हुन अगावै) लाई यो बुद्ध नै हुनेछ भनी एउटा मात्र औंला ठड्याई घोषणा गरेका थिए उसले समेत आफ्नो पूरानो संस्कार त्याग्न नसकेको कारणले सिद्धार्थले अतिवाद त्यागी भोजन सेवन गरी ध्यान बसेको देख्ने वित्तिकै उहाँको यस कार्यलाई विरोध गर्दै उहाँलाई एक्लै छोडिर अन्तै गएका थिए। त्यसैले बुद्ध भन्नुहुन्छ चित्तलाई शुद्ध पारी क्लेश रहित बनाउन नै धर्म हो

अर्थात्,

सब्ब पापस्स अकरणं कुसलस्स उपसम्पदा सचित्त परियोदपनं छतं बुद्धानुसासनं बहुजनको हितार्थ धर्मप्रचार गर्ने धर्मप्रचारकहरू लगायत उसका अनुयायीहरू समेतले धर्मलाई सुभी वसवाई आचरणमा लागु गर्ने हुनुपर्छ । बुद्ध धर्मको तीनपक्ष परियत्ति, पतिपत्ति र पतिबेध मध्ये परियत्तिलाई (अध्ययनमा) मात्र जोड दिएर पनि पुग्दैन । पतिपत्ति अर्थात् आचरण शुद्धितर्फ पनि लाग्नु पर्दछ । अनि मात्र सौच्चको शान्ति प्राप्त भई बहुजन हिताय भई धेरैलाई उपकार हमेख्

तर आजभोली धेरैजसो मानिसहरू धर्मप्रचा को नाममा अध्ययन क्षेत्रमा मात्र जोड दिइएको पाइन्छ । तर आचरण शुद्धि तर्फ भने ध्यान दिइएको पाइदिन । विहार निर्माण, बुद्ध मूर्ति निर्माण, बुद्धपूजा, महापरित्राणपाठ, पुस्तक प्रकाशन, प्रवचन, पत्रिका प्रकाशन, स्वास्थ्य सेवा कादि कार्यहरूमा मात्र बढि लागेको पाइन्छ । तर बुद्धले बताउन भएको आर्य अष्टाङ्गिक सार्गहरू मध्येको पहिलो मार्ग सम्यक दृष्टि अर्थात् ठीक तरिकाले बुभी काम गर्ने बानी भने हराएर गएको देखिन्छ ।

सम्यक दृष्टि भएको कारणले वातावरण सुधिएको विषयमा एउटा सानो कथा यहाँ उल्लेख गर्न लागिकी छु।

एकजना मगन्ते बिहान सवेरै दरबारकी बाटो हुँदै हिडिरहेको रहेछ । त्यही समय राजा आफ्नो दरबारको झ्यालबाट बाहिर हेरिरहेका थिए । राजाले बाटोमा हिडिरहेको मगन्तेलाई देख्ने वित्तिकै रिसाएर मनमनै भन्न थाल्यो –

"करतो अलक्षण व्यक्तिको अनुहार हेर्न परेके, बेबाइत नै परे छ आज, धिककार होस्........ आहि भन्दै रीसले मुर्मुराउँदै झ्याल भित्र परदा अचानके झ्यानको सिलिङ्गमा टाउको नरामरी ठोकिएर घाउ नै भएछ। टाउकोमा ठोकी दुखेको कारणले अभ बढि रिसाउन पुनेका उक्त राजाले मगन्तेलाई ज्यान सजाय दिने घोषणा गरेखे। मग्नेतेले पनि आफू मारिने भएपछि त्यस राजालाई शिक्षा दिएर मर्ने विचार गरी मर्नु अगाडि आफ्नो एउटा कुरा पोर्डन इच्छा व्यक्त गरी भने-

"मेरो अनुहार देखेर राजाको त टाउँ को मा घाऊ मात्र भयो । तर राजाको अनुहार देखने बितिक मेरो त ज्यान नै जाने भएको छ । अब यसमा बढि अनुहास को होला?"

मगन्तको कुरा सुनी राजाको होशा बल्ल जागेछ र सम्यक दृष्टि उत्पन्न भएछ। फलस्वरूप उसले भगनीलाई मार्ने आदेश फिर्ता लिई उसको जीवनयापनलो व्यवस्था मिलाई दियो। जसबाट आर्य अष्टाङ्गिक मार्गको आठवटै अङ व्यवहारिक रूपमा पूरा भए।

धर्मकीर्ति विशेषाङ्ग, बुँसं रि५४८ -

# वैशाख पूर्णिमा - दिन एक विशेषता अनेक

🙇 विनीता बादे श्रेष्ठ, बालआश्रम, ध्यानकुटी

प्रत्येक वर्षमा हामी वैशाख पूर्णमाका दिनमा बुद्ध जयन्ती मनाउँछौं। कोही ऱ्यालीमा सहभागी हुन्छौं। कोही रथ यात्रमा हिंड्छौ. र कोही+कोही चाहीं विहारमा गएर धूप, पुष्प, नेबैद्य दान गरी काय वचन, मनले त्रिरत्न स्मरण गर्दछौं। अनि भिक्षुहरूबाट धर्मकथाहरू सुन्छौं। जसने जसरी नै मनाएता पनि यस दिनमा प्राय:ले बुद्ध बन्ती मनाउँछौं।

गौतम बुद्ध सबै मानिसका तथागत हुनुहुन्छ । उहाँले दरबारको उत्तराधिकारी, मोजमज्जा, सुख, सयल ऐश्वर्ययुक्त जीवन त्यागेर चर्तुआर्य सत्यको खोजी गर्नुअयो । संसारमा दुःख हुनु, दुःखको कारण हुनु, दुःख निवारण गर्ने बाटो हुनु चर्तुआर्य सत्य हुन् । उहाँले सबैलाई अरहन्त शुद्ध चित्त सहितको व्यक्ति बन्ने बाटो देखाइहिन् अयो ।

आजमादा २५०० सय वर्ष अगाडि हाम्रो देशको लुम्बिनीमा गौतम बुद्धले जन्म बिनुभयो । त्यो दिन संसारमा शान्तिको बाटो उदय भएको हो । भगवान् गौतम बुद्धले बोधिज्ञान खोजनुभयो र कडा तपस्यापछि बोधिवृक्षमुनि विपस्सना ध्यानद्वारा उहाँलाई ज्ञान प्राप्त भयो । उक्त दिन पनि वैशाख पूर्णिमा कै दिन थियो । उहाँले प्राप्त गर्नुभएको ज्ञान नै आज हामी सामू बुद्ध धर्म बनी स्थापित रहेको छ । यसरी प्राप्त ज्ञानलाई सम्पूर्ण जनसमक्ष प्रचारप्रसार गर्दै ८० वर्षको उमेरमा भारतको कुशीनगरमा परिनिर्वाण हुनुभयो। त्यस दिन पनि वैशाख पूर्णिमाकै दिन थियो । यसरी भगवान् गौतम बुद्धको जन्म, ज्ञान प्राप्ती र मृत्यु जस्ता महत्वपूर्ण जीवनका घटनाहरू वैशाख पूर्णिमाकै दिनमा परेको थियो। त्यसैले वैशाख पूर्णिमा दिन एक तर विशेषता अनेक रहेको छ । हामी पनि यस वर्षको बुद्ध जयन्ती वा वैशाख

वैशाख पर्णिमाको दिन थियो । गौतम बद्धको जन्मबाट नै

हामी पनि यस वर्षको बुद्ध जयन्ती वा वैशाखं पूर्णिमाको पावन अवसरमा मानव मनमा हुने, लोभ, मोह, कोध, द्वेष, अहंकार आदिजस्ता क्लेशबाट मुक्त हुन र परिवार, समाज, देश तथा विश्वमा शान्तिको पखेरूले छाउन् भन्ने कामना गर्दै वैशाख पूर्णिमा सश्रद्धाका साथ मनाओं ।



With best Compliments



Name you don't have to roam here and there for Computer and Electronic.

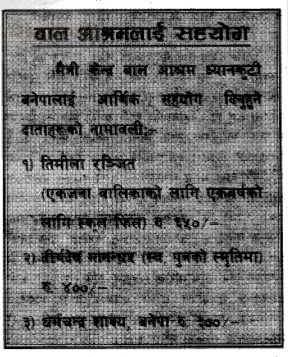
Save your precious time and money.

Visit us at:

### **Beltron International**

PO Box: 1064, Kantipath, Kathmandu Tel.: 4249 285, 4249 684, 4249 784, 4249 984 Fax: 00977-1-4249 059

> E-mail: beltronix@bcd.wink.com.np URL: www.beltronix.com.np



## बुद्धको अदालतमा ठिङ्ग्याइएका बौद्धहरूको पक्षमा

🕰 जयनारायण न्यीपाने

केही वर्षपिहले बौद्धहरूलाई डा. योगी विकासानन्दलें बुद्धको अदालतमा ठिङ्ग्याउनुभएको रहेछ । बौद्धहरूले के अपराध्न गरेका रहेछन् भने भगवान्को अस्तित्वलाई नै अस्वीकार गर्ने मूर्तिपूजाका विरोधी 'जागृत मानिस' तथागत गौतम बुद्धलाई नै भगवान् बनाएर विश्वमा असंख्य मूर्तिहरू बनाई पूजा गर्ने गरेका रहेछन् । विश्वमा सबैभन्दा ठूलो मूर्ति ७९ मिटर सम्मको र सबैभन्दा सानो तीन मिलिमिटर लम्बाइको जसलाई राम्ररी हेर्न सूक्ष्मदर्शक यन्त्रको नै आवश्यकता पर्ने मूर्तिहरू बनाएका रहेछन् ।

'सम्भवतः बुद्ध मानव इतिहासका पहिलो व्यक्ति थिए, जसले मूर्तिपूजालाई सम्पूर्णतया अस्वीकार गरे । तर, अफसोच जसले मूर्ति पूजाको खण्डन गरी नयाँ युगको सूत्रपात गरे तिनकै मूर्ति आज संसारमा सबैभन्दा बढी पूजिंदेझ । यो बुद्धको विरोध हो या समर्थन ? बुद्धको स्वीकार हो या बहिस्कार ? अदालतमा बौद्धहरूलाई उभ्याइ केरकार हुनेख ।'

वादी पक्षका 'संयोजक विकल' डा. योगी विकासानन्दज्यू हुनुहुन्छ । तर, प्रतिवादी बौद्धको पक्षमा वकालत गर्ने विकल नभएको हुँदा मुद्दा फैसला हुन बाँकी वै रहेछ । तसर्थ म बौद्धको पक्षमा वकालत गर्न लागिरहेको छु ।

मातापिता तथा गुरुजनलाई आदर सत्कार गर्नु हाम्रो संस्कृति हो । मान्यजनलाई भेट गर्न जाँदा केही उपहार (कोसेनी) लिएर जानु, श्रद्धासुमन अर्पण गर्नु हाम्रो संस्कृति के अभिन्न अंग हो । देहान्तपछि हामी घरमा सिसाको फ्रेममा सजाएर मातापिता तथा मान्यजनहरूको फीटो राख्छौ सम्भानका लागि । नओइलाउने खालको प्लास्टिककै भए पनि फोटोलाई माला लगाइदिन्छौ । यो हामीले मातापिता तथा मान्यजनलाई भगवान् मानेको होइन, जाँदर सम्मान प्रकट गरेको हो । विद्वान् किंद तथा राष्ट्रनायकहरूको सालिक बनाइन्छ । सालमा एकैपल्ट विशेषतः जन्मदिनको अवसर पारेर त्यहाँ भेला भएर श्रद्धासुमन साथै सम्भानाका शब्दहरू पनि अर्पण गरिन्छ । विद्वान् किंद र राष्ट्रनायकको सालिकमा माल्यापण गरेको भगवान् मानेर होइन । राष्ट्रसेवक राष्ट्रका विभूति र असाधारण व्यक्तित्वको सम्मान तथा सम्भना गरिएको हो ।

शान्तिका अग्रदूत अहिंसाका पुषारी विश्ववलाई शान्तिको सन्देश दिने गौतम बुद्धलाई बौद्धलेखे बादर सम्मान नगर्नु ? बुद्धको सम्भना कसरी गर्म त किंदि विश्ववलाई वा अक्षरहरूको समूह बुद्ध शब्दले बुद्धके स्मृति मस्तिष्कमा राख्न सिकन्छ ? मूर्तिमा एक प्रकारको ठूलो शिक्त हुन्छ । बुद्धका मूर्ति अगाडि पुगनेविसिके बुद्धका उपदेशहरू, चार आर्यसत्यहरू र अहिंसाका सन्देशहरू सिनेमाको रिकासते स्मृति पटलमा ताला भएर घुमन थाल्छन् । वो सानो उपलब्धि हो र ?

बुद्धहरूले बुद्धको फोटो, प्रतिमा अथवा मूर्ति घरमा तथा सार्वजनिक स्थलहरूमा नराखेका भए पंचीस सय वर्षअगांडि जन्मिएका बुद्धको नाम पनि मानिसहरूले बिर्सिसको थिए। बुद्ध नै विश्वबाट विलीन भइसकौ थिए। बुद्धलाई बौद्धहरूले सदा सर्वदा जीवित, अजर र बागैर राखें के यो बुद्धहरूको गस्ती हो त ?

सुत्ने कोठाकों टेबुलमा सजाएर राखेको बुद्धको सानो मूर्तिमा बिहान उठ्नेबितिकै दृष्टि पदी बुनसुकै व्यक्तिको पनि शिर श्रद्धाले निहुरिन्छ । जो कोही पनि बुद्धका शान्ति र अहिंद्धाका सन्देशहरू, बुद्धका उपदेशहरू एकपल्ट सम्भन बाध्य हुन्छन् । सार्वजनिक स्थलमा राखिएका बुद्धका ठूल्ठूला मूर्तिका अगाष्टि गुग्दा जस्तोसुकै विचारका व्यक्तिको पनि एकपल्ट श्रद्धाले शिर निश्चितरूपमा निहरिन्छ ।

एसिया महादेशको सानो देश नेपालमा जनमेका बुढलाई बौढहरूले विश्वका कुना-कुनामा पुच्याएका छन्। बुढ धर्मका साथसार नेपाललाई प्रकि किश्वमा चिनाएका छन्। यसकारण यो पावन कामलाई बौढहरूको अपराध भन्न कदाप सहाउद्यान बौढहरू अपराधी पनि होइनन्। दण्डनीय पनि होइन्न्। दण्डने अपराध मतलब बुढलाई मूर्तिमा मात्र कैद गरिन् भन्ने होइन्। दनका शाश्वत उपदेशलाई स्मरण गराउने अपना बुढ्सूर्तिलाई प्रतीकको रूपमा लिइन्पर्दछ।

(साभार: 'स्पेश टोइप' ०५९ ज्येष्ठ ११ गते)

# सत्यीर अहिंसाका प्रतीक महात्मा बुद्ध

\land तेजनारायण पञ्जियार

बुद्ध क्नै व्यक्ति होइन, अपित्, वर्षौको अति दुस्करचर्या, तपस्याको साथै मनोबल दृढ पार्ने नैतिकतासमेत्रबाट पूर्ण भई ३५ वर्षको उमेरमा बिना कुनै बाह्निरी सहयोग, सहायता वा कुनै देवी दीक्षा आफ्नै बलले प्राप्त बरेको ज्ञानबाट अभिनृत भएको व्यक्ति नै बुद्ध कहिलएका हुन् । बुद्ध त कमलको फुलले हिलोपानीबाट माथि बसेर सधै सफा, सुग्घर र अर्कालाई समेत आकर्षित गरी लोभ्याएभै यस भठ कपटले भरिएको समजिमा शरीर जन्म लिई सबैका लागि पथप्रदर्शक हुनुभयो । यसरी गौतम बृद्ध वा शावयम्नि बुद्ध वा बुद्ध मात्रबाट चिनिने हुनुभयो । यो त यस छलकपटले श्रीरपूर्ण भानव समाजलाई मानवधर्मको शिक्षा लिने बद्धहरूको सबभन्दा पछिल्लो कम हो र भविष्यमा पनि पदार्पण गर्नुहुनेछ । बुद्धवाद बौद्धिकस्तर को विषय हो यसमा अवतार वा आत्माले फेरि जन्म लिने मान्यता बिलक्लै अमान्य छ।

ALVA 介

बुद्धले आफ्मा भएको कायिक वाचिक एवस मानसिक अपवित्रतालाई पत्याग गरी भवको सबै प्रिक्रयालाई खण्डित गरी यस भूवनका चीजविजहरूको वास्तविक स्वर्कपको ज्ञान प्राप्त गर्नुभएकोले नै उहाँलाई बुद्ध, स्वयम् प्रकाशित भइसकेका वा जागत अवस्था प्राप्त गरिसम्बका भनियो । आफुलाई प्राप्त ज्ञानद्वारा आफुजस्तै अर्वालाई धार्मिकताको शिखरसम्म प्ऱ्याउन बाटो देखाउन सक्षम भएको हुँदा उहाँलाई सम्मासम्बद्ध भनिएको छ । उहाँको दृष्टिमा धनी, गरिब, राजा, रंक, पुरुष, महिला, खूत-अछूत, उचनिजको मैदशाध थिएन । राजिंगर बास भएको बेलामा राजा बिम्बिसार वा क्रोसलमा बाब भएको बेला राजा प्रसेनजित दिनहुँ महात्मा बुद्धकी दर्शनको लागि आउँथे । जीवनको कंटकाकिर्ण बाटोमा अत्यन्तै नराम्रोसँग पिटिएका प्रक्षः महिला उचिति सबैको लागि र संधै नै महात्मा बद्धको दरबार खुला रहन्थ्यो । बुद्धका अमुल्य एवम् जीवन

पथप्रदर्शक उपदेशअनुसार अनुगमन गरेका व्यक्ति वा व्यक्तिसमूह लाभान्वित भई आ-आफ्नो जीवन प्रशस्त गर्दथे।

सिद्धिप्राप्तपिद्ध बोधगयाबाट वाराणसीतिर पिहलोपटक आफ्नो पञ्चभद्र वर्गीय सहपाठीसँग भेट्न जाँदा बाटोमा उपक नामको एउटा भैमताको प्रश्नमा बुद्धले भने, 'म दुनियाँको सबै अपवित्रताबाट स्वतन्त्र भइसकेको हुँ। लिप्सा र लालसा बिसरिसकेको छु। आफ्नै करबलबाट प्राप्त गरेको ज्ञानको प्रभावले मेरो मनमस्तिष्क सबै प्रकारको बन्धनबाट मुक्त भइसकेको छ। कसैलाई म आफ्नो गुरु भन्ने दाबा गर्न सक्छु। यो दुनियाँ नै मेरो गुरु हो। म यस दुनियाँमा एक्लै छु र एक्लै रहनेछु।

मनुष्य योनीमा जन्म लिई एउटा मरणशील व्यक्ति भौ जीवन प्रशस्त गरी आफ्नै बुद्धिबरकतको भरमा महात्माले धर्मको त्यो उच्चतम शिखरसम्म पुगेर बुद्धको पदवीबाट विभूषित भए र आफूले प्राप्त गरेको सिद्धिलाई तत्कालीन समाजमा राम्ररी प्रचार गरी मानव मस्तिष्कको अविजित शक्तिको प्रदर्शन गर्नुभयो । मानवीय धारणाअनुरूप तत्कालीन समाजमा प्रचलित सर्वशक्तिमान भगवानुको वर्चस्वको सद्दामा बुद्धले व्यक्ति आपने बरकतबुद्धिले कतिसम्म शक्तिमान हुँदोहरेख भन्ने छर्लग पार्नुभयो। महात्मा बृद्धले जातिवादको विरोध गर्दै मानव आफ्नै कर्मबल र नैतिकताले जीवनको ज्नस्कै परिवेशमा धार्मिकताको उच्चतम शिखरसम्म पूर्ण सक्ते विषयलाई छुलैंग पार्नुभयो । अंगुलीमालजस्तो खुँखार खुनीलाई महात्माको पद्वीबाट विभूषित गरी अरहन्तसमेत गुराउन सफल हुनुभो भने । वैशालीजस्तो प्रजातान्त्रिक समाजको नगरबधु वैशालीका धनाद्य युवाहरूसँग आफ्नो मन आम्रपालीलाई समेत धर्मदेशनाबाट महात्मा बनाउन सफल हन्भयो ।

(साभार: 'स्पेश टाइप' ०५९ ज्येष्ठ १२ गते)

्रशाकृत्वाही अहित हुने अकुशान कर्म गर्ने सजिलो हुन्छ । आफुलाई भलाई हुने, हित हुने कुशल कर्म. अर्म्न मिति के गान्तो हुन्छ हो के ध्रममाद करण है । अर्थ के गान्य के स्टब्स के स्टब्स करण है ।

# बौद्ध दर्शनमा चतुरार्यसत्यको महिमा

🛆 लक्ष्मी सम्माल

लुम्बिनी ग्राममा आजभन्दा पच्चीस सय वर्षअघि प्रथम पदार्पण गर्न पुगेका सिद्धार्थ नै विश्वभिर शान्तिको शंखघोष गर्ने एक अमर महात्मा बुद्ध हुन् । विश्वमा व्याप्त हत्या-हिंसाको अन्त्य हुनुपर्छ, दारुण हृदयमा शान्तिको कोमल किरण फैलिनुपर्छ भन्ने मूल सन्देशका साथ उनले शान्तिको सन्देश छरेका थिए । बुद्धले प्रतिपादन गरेका चतुरार्यसत्यको अक्षरशः पालन गर्न नसके पनि त्यसको नजिकसम्म मात्रै पुग्यौ भने पनि त्यो अहोभाग्य ठहर्नेछ ।

त्यसो त बुद्धले चतुरार्यसत्य त्यित सजिलै पत्ता लगाएका होइनन् । ६ वर्षको कठोर र अविचलित त्यागतपस्यापछि उनले सिद्धि पाउने क्रममा यी सत्यहरू उनको ज्ञानको महासागरमा अमूल्य रत्नसरी चमचमाउन थाले र अन्ततोगत्वा बुद्धले आफ्नो ज्ञानको मूल कसी चतुरार्यसत्य नै स्वीकारे । ती आर्यसत्यमा दुःख, समुदय, निरोध र निरोधगामिनी प्रतिपद् हुन् ।

संसारमा जन्मेका प्राणीहरू सुख-स्वार्थको लिप्साबाट पर रहन सक्दैनन् र हरतरह मोजमस्ती, भोगिबलासमा आठै प्रहर बिताउने मृगतृष्णा साँचने गर्दछन्। धर्तीमा पाइला टेक्नेबित्तिकै हरेक प्राणीले बुझ्नु जरुरी छ कि जसले पिन 'दु:ख' भोग्नैपर्छ, दु:ख उत्पन्न हुनको पछाडि 'कारण' छ, दु:ख उत्पन्न हुने बाटो 'निरोध' गर्न अथवा रोक्न सिकन्छ। त्यो रोक्ने उपाय नै 'मार्ग' हो यी। चार प्रकारका कुराहरूको सारतत्त्व नै चत्रार्यसत्य हो।

चतुरार्यसत्य दुःख निवारण गर्ने अचूक औषधि मात्र होइन मानव जीवनको अस्तित्वमयी संजीवनी हो अथवा मानव जीवनको सार्यकता हो। दुःख आइपर्नृ कुनै नौलो कुरा होइन । जीवनको यात्रामा अनेक उतार चढावले र जिन्दगीमा तालमेल सन्तुलन निमल्नाले दुःख स्वतः उत्पन्न भइहाल्छ । यसलाई त्यस्तो अनौठो वा असजिलोका रूपमा लिनुपर्छ भन्ने छैन । त्यसो त दुःखको भागीदार यो संसारका हरेक प्राणी हुन्छन् नै । तर फरक यति मात्र हो कि कसैले यसलाई सहज र स्वाभाविक रूपमा लिन्छन् भने कसैले अप्रत्यासित रूपमा ।

चतुरार्यसत्यको अनुकरण गर्नाले हाम्रो जीवन केही सहज र स्वाभाविक बन्न सक्छ । यही कुरालाई दृष्टिगत गर्दे तथागतले यसलाई बढी प्रश्रय दिएका होलान् । तथागतले आफ्नो कठोर एवं दारुण तपस्याबाट यी चार सत्यलाई नै मानवजीवनको समुज्यस् संसार महसुस गरेर र यसलाई संसारको साबिकको अस्तित्वका लागि धर्मचक प्रवर्तन गरेर चतुरार्यसत्यलाई एक पटक नियालेर हेरौँ;

दु:खम्-संसारमा सबैको जीवनले भी प्रस्ट उजागर गरेको छ कि यत्रतत्र सर्वत्र दु:खको निरङ्कुश सत्ता रहिआएको छ जसलाई न कुनै लादेनले भरकाउन सक्छ । जस्तो कि पाली भाषामा बुद्धको यो उद्गारले भन्छ— इब खो पन भिक्खवे दुक्खा अरिय सच्च । जाति पि दुक्खा, जरापि दुक्खा, व्याधिपि दुक्खो मरणस्य दुक्ख, सौक परिदेव वोमनस्सुणयासापि दुक्खा, अप्यियेह सम्पर्याणी दुक्खो, पियेहि बिप्पयोगी दुक्खो, यम्पिच्छं न सम्रति तम्य दुक्खं, संखितेन पञ्चुपादानक्खन्धापि दुक्खा ।

अर्थात् — हे मिक्षुगण ! दु:ख प्रथम आर्गसत्य हो । जन्म पनि दु:ख हो । वृद्धावस्था पनि दु:ख हो । शीक, वेदना, उदासीनता आदि पनि दु:ख हो । मृत्यु पनि हु:ख हो । शोक, वेदना, उदासीनता आदि पनि दु:ख हो । मृत्यु पनि दु:ख हो । अप्रिय वस्तु आत्मसात गर्ने पनि दु:ख हो । मृत्यु पनि दु:ख हो । अप्रिय वस्तु आत्मसात गर्ने पनि दु:ख हो भने प्रिय वस्तुसँगको विछोड पनि दु:ख हो । माहको कुरा नपाउन पनि दु:ख हो भने सारांशमा भन्नेपदी रागद्धारा उत्पन्न पञ्चस्कन्ध (रूप, वेदना, संग्री संस्कार र विज्ञान) पनि द:ख नै हो ।

उल्लिखित भनाइबाट यो कुरा बुद्दनुपर्छ कि संसारका कुनै पनि घटना, क्षण, अवस्थामा दुःखको अमीट छाप परेको हुन्छ। जहाँ, जहिले बेसरी पनि दुःख व्याप्त हुन्छ। जसरी हामी ईश्वरत्व कण-कणमा हुन्छ भन्ने विश्वास गर्छी मान्छे हाँसिरहेको छु उपको सर्वमान्य खुसी उसकै सामुन्ने मुस्कुराइरहेछ, उपको प्यारो चीब आफैसँग छ। उसको आँखालाई सुन्दर लाग्ने वस्तु उसको आँखाभित्रै छ तथापि ऊ दुःखी छ किनकि ऊ जति भए पनि तुप्त हुन सब्दैन।

दु:खं समुदयः यो संसारमा दु:खं मात्रे हिन दु:खं किन र कसरी उत्पन्न हुन्छ भन्ने कारण पृष्टि छ । समुदयको अर्थ उत्पतिको कारण हो िष्माकारण कार्य उत्पन्न हुदैन । कार्यकारण भाव भएपछि फल्डान्य हुन्छ भन्ने नैयायिकहरूको मत यहाँ भेल खान्छ । भगवान् बुद्धले दु:खं समुदयको परिभाषा यसरी सुरेका छुन्।

'इर्व खाँ पन भिक्खवे दुःख समुख्यं अर्दियसक्यं । यायं तन्हा पोनव्सविका मन्दिकागसहमता तम समामिनक्विनी सेय्यथीदं काम तन्हा, भवतन्हा, विभवतन्हा ।

अर्थात (हे भिक्षगण ! द:खसमृदय दोस्रो आर्यसत्य हो | द:खको मुलजरो तुष्णा हो जो प्राणीमा बारम्बार उत्पन्न हुन्छ । यसै तुष्पाबाट दःख उत्पत्ति हन्छ । ती तीन तष्णामा कामत्ष्णा. भवत्ष्णा र विभवतष्णा हम।

द:ख निरोध : भगवान तथागतले द:खको कारण मात्रै पत्ता लगाएनन् बरु रोक्ने जपाय पनि बताए । जसलाई हामी तैसो आर्यसत्यको रूपमा लिन सक्खौ । उनले आफ्ना चैलाहरूलाई उपदेश गर्ने क्रममा भने- हे भिक्षगण ! द: व निरोध तेस्रो आर्यसत्य, तृष्णाबाट अशेष सम्पूर्ण वैरागको नाश हो जसले त्याग, प्रतिसर्ग र मिक्तलाई स्थान दिन्छ।

दःख निरोध गामिनी प्रतिपददःख नाश गर्नको लागि अवलम्बन गर्नपर्ने मार्गलाई चतुरार्यसत्यमध्ये सबैभन्दा महस्वपूर्ण चौथो आर्यसत्यको रूपमा लिडएको छ । द:खबार छटकारा पाउनका लागि बढले आर्याष्टाद्विक मार्गको उपदेश गर्नुभएको छ । जसको पालना गर्न अहिलेको मानव सम्भवतः असमर्थ छ । ध्यान, चित्त र प्रयत्न गर्ने हो भने यो संसारमा असम्भव भन्ने चीज केही छैन । शील, समाधि प्रजाको तीन

चरणमा यी आठ मार्गलाई अलिकति पनि विचलित पाइलाले परा गर्न सक्दैन । परा गर्ने मान्छे सांसारिक द:खरूपी भवसागरबाट मक्ति पाउन समर्थ हन्छ ।

आर्याष्टांगिक मार्गेहरूमा प्रजाअन्तर्गत सम्यक दिष्ट. सम्यक संकल्प । शीलअन्तगर्त सम्यक वाचा सम्यक् कर्मान्त, सम्यक् आजीविका र समाधिअन्तर्गत सम्यक् व्यायाम, सम्यक् स्मृति, सम्यक् समाधि हन् ।

यसप्रकार सम्यक दृष्टि, संकल्प, बाचा, कर्म. आजीविका, व्यायाम, स्मृति तथा समाधिको कमशः व्यवहारमा प्रयोग गर्दै जाँदा हरेक साधक द:खबाट मक्त हन्छ ।

भगवान तथागतले आफ्नो लामो एवं कठौरतम त्याग तपस्याबाट प्रवर्तन गर्नभएको यस आर्यसत्य आज हरेक प्राणीका लागि उत्तिक सान्दर्भिक र औचित्यपर्ण छ । आजभोलि यो संसार हत्या-हिंसाका शुरुखलाहरूले गर्दा आतंकित भएको छ । यसर्थ विश्वले ने बद्धवचनको पालना गरेर यो संसारमा 'वसधैव कटम्बकम' भन्ने शास्वत सत्यलाई प्नजीवित गराउन् आवश्यक छ । चतरार्यसत्यको यस अपरम्पार महिमालाई हरेक प्राणीले आत्मसात गर्ने समय आएको छ । अन्यथा यो संसार दैनन्दिन भडखालोमा भाँसिदै जानेछ ।



We wish all the lest on the occasion of New Year 2061

2548 Vaisakh Jull Moon Day

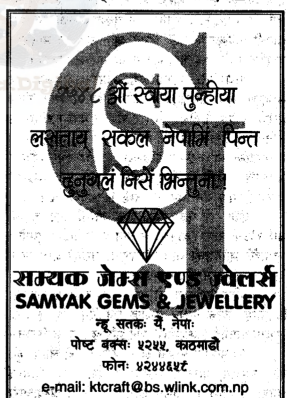
# **NEBULA FRUIT PRODUCTS**

(Manufacturers of "Takura" Brand Fruit Squashs)

Kha1-625, Kalimati Kathmandu-4, NEPAL

Tel.: 4270309 • Fax: 977-1-4271439

email: sail@wlink.com.no



🦥 आफुमा रहेका खराब आचरणहरूलाई सुधार्दै लाने बानीलाई चरित्र निर्माण वा आचरण शद्धि भनिन्छ । तर भन्न जित सजिलो छ, त्यसलाई ब्यवहारमा प्रयोग गर्न भने त्यति नै कठिन हुँदो रहेछ । किनभने हामीले आ-आफ्ना कवानीहरूलाई चिन्ने प्रयास नै गर्न सिकरहेका क्षैनौ । हामी मध्ये कतिपयले त आफ्ना खराब वानीहरूलाई आफैले महशूस गरे तापनि त्यसलाई बझ पचाइरहेका हन्छै। त्यसको साथै हामीमा विद्यमान रहेका विवेकहीन वानीले यदा आपना क्वानीहरूलाई चिन्न नै सिकरहेका हुँदैनौ। यसरी जबसम्म आफ्ना गल्तीहरू महशूस गरिदैनन्, तबसम्म ती क्वानीहरूलाई आफुबाट अलग्गाउने त क्रै उठ्दैन । यसरी हामीले जानेर पनि नजानेर पनि आफले आफैलाई खाल्डोमा खसालिरहेका हुन्छौ । तर हामी अरूहरूको गल्ती र उमीहरूको खराब वानीहरू खोतत्यै उनीहरूलाई नाना बरीका लाञ्छना लगाउँदै हिँड्न भने पछि पर्देनौ । अगाडि नै पंखी। तर जसले आफ्नो बानी व्यवहार सुधार्न सक्छ, त्यसलाई मात्र प्रकरीले पनि मानसिक शान्ति र सन्तष्टी रूपी इनाम दिने गरेको पाइन्छ । आफ्नो दोष लुकाई अरूको मात्र दोष ब्रोतली लाञ्छना लगाउँदै हिंहने व्यक्तिलाई भने मानसिक अशान्ति रूपी दण्ड मात्र दिने गरेको पाइन्छ । के गर्न ?

आजभोलि हामीहरूमा इमान्दार, सदाचार आचरण शुद्धि, नैतिकता र चरित्र निर्माण जस्ता पवित्र धारणा नभएर नै होला परिवार, समाज, देश र संसारका कितिपय क्षेत्रहरूमा जितातते कलह, झैझगडा, हत्या, आतङ्क र अशान्ति मच्चिरहेका देखिन्छन्। ज्यादै दुर्भाग्यपूर्ण र अपशोचको कुरो हो यो। त्यसैले होला बुद्धले सर्वप्रथम चरित्र निर्माण गर्ने विषयमा जोड दिनुभएकी छ।

एकपटक बुद्ध समक्ष एक व्यक्ति आई बुद्धको बात सोधेको रहेछ। अनि बुद्धले त्यस व्यक्तिलाई भन्नुभयो— "तपाईले मानिसको जात सोधनुभन्दा उसको आचरण र बाह्य ब्यवहार सोधने गर्नुभए बेश्च हुनेछ।"

्र क्रिरेत्र विर्माण गर्नको लागि बुद्धले हामीलाई पाँचक्टा नियमहरू पालन गर्नुपर्ने सल्लाह पनि दिनुभएको छ अर्को शब्दमा यसलाई "पुञ्चशील" पनि भूनिन्छ । ती यसरी छन्—

(१) हामीलै आफ्नो स्वार्थ पूर्ति गर्नको लागि कुनै पनि समुदाय, परिवार, समाज र देश आदि विभिन्न क्षेत्रमा अशान्ति मच्चाउने खालका हिंसा र अत्याचारी कार्यहरूबाट अलग्ग रहनुपर्छ । किनमने स्वतन्त्रपूर्वक बाँचन पाउनु त हरेक प्राणीको एक नैसर्गिक अधिकार हो । एउटा सानो कीरालाई पनि आपनी प्राणको माया रहेको हुन्छ । हामील उसको अगाडि हान रास्त्र वित्तिकै उ भागीहाल्छ । यसको प्रमुख कारण उ मरण भय देखेर डराएको हो । त्यसरी नै एउटा सानो प्राणी है बि लिएर एक बुद्धिमान मानिस समेत मरण भय देखेर डराएकै हुन्छ । त्यसैले निर्दोष प्राणीहरूको बाँचे अधिकार छिन्ने कार्य कसैको लागि पनि हितकर हुँदैन । एकजना हत्याराको कारणले समाजमा कित अवान्ति मिन्नमा सान्ति र चैन छिनिरहेको हुन्छ । यदि यसप्रकारको अब नगएमा सबैको मनमा शान्ति र आनन्दले बास लिन सब्नेछ । त्यस क्षणलाई एकछिन सोचेर हेर्दा पनि मनमा कित प्रीति र आनन्द हुन्छ ।

(२) हामीले आफ्नी स्वार्थपूर्ति गर्नेकी लागि अरूकी अधिनमा रहेको कुनैपनि चल अचल सम्पत्ति अभिराजस्ती वा चोरेर, लुटेर आफ्नो अधिकारमा लिने बानीलाई त्याग्नुपर्दछ ।

कुनै पनि परिवारमा एककृता चोर्ने व्यक्ति ख भने त्यस व्यक्तिको कारणले त्यस परिवारमा कित अशान्ति मच्चाइदिन्छ। घरमा जे चीज पनि दराज भित्र खबी ताल्चा नै मार्नुपर्ने झञ्झट आइपर्छ। सामान हराउला कि ? भन्ने पीर लिइरहनु पर्ने हुन्छ। मनमा शान्ति नै हुँदेन।

यसरी नैतिकता हराएको एक बेइमान व्यक्तिको कारणले थुप्रै मानिसलाई अशान्ति पुऱ्याइरहेको लुख । पिहला-पिहला मानिसहरूमा लोभ चित्त विपन । त्यसैले उनीहरू आफ्नो भागमा रहेका धान सुकाउने बेला अर्काको धान आफ्नो भागमा मिसिएला भनेर पहरा दिने गर्थे रे। तर अहिले आफ्नो धान अरूले चोरेर लैजाला भनेर पहरा दिन पार्थे रे। तर अहिले आफ्नो धान अरूले चोरेर लैजाला भनेर पहरा दिन पार्थे आफ्नो धान अरूले चोरेर लेजाला भनेर पहरा दिन पार्थे अपने सानिस्क को दिले र बानी व्यवहारमा कित फरक भइसकेको रहेखे। त्यसैले प्रकृतीले ने पहिलाको मानिसलाई जित मानिसक शान्ति प्रदान गरेका छु, आज्ञभोलिका मानिसहरूलाई त्यिति मानिसक शान्ति दिन सिकरहेको छैन।

(३) हामीले व्यभिचार, बेलात्कार र भ्रष्टाचार

जस्ता अनैतिक बानी ब्यवहारहरूलाई स्थारन पर्छ।

व्यभिचार, बलात्कार र भ्रष्टाचार जस्ता घृणीत बानी व्यवहारले आजको वातावरणलाई नै दूषित पारिरहेकी छ । आजभोलि काम मिथ्याचार भावनाले ओतप्रोत भएका व्यक्तिहरूको कारणले कतिपय दम्पतिहरू बीच एक आपसमा अविश्वासले ठाउँ लिई स्वर्ग जस्तै सुखपूर्ण गृहस्य जीवन नर्कमा परिवर्तन हुन पुगिरहेका छन्। त्यसरी नै बलात्कारका घटनाले समाजमा नै दूषित पारिरहेको छ। त्यतिमात्र होइन चेलीबेटी बेचबिखन जस्ता कुप्रथाले कैय्यन दिदी-बहिनीहरूले नर्क भोग भोगन परिरहेका छन्। त्यस्तै भ्रष्टाचार जस्ता घृणित कार्यले समाजमा विश्वासघातका स्थितलाई श्रजना गरिदिएको छ।

(४) अपनो नीजि स्वार्थ पूर्तिकों लागि झूठो कुरो बोल्ने, चुकली चापलुसी लगाउने, कडा वचन प्रयोग गरी अरूको चित्त दु:खाउने, नचाहिँदा बकवासहरू गर्ने आदि कुवानी भएका मानिसहरू जहाँ हुन्छन्, त्यहाँ एक— आपसमा विश्वासघात, झैझगडा, कलह, अशान्ति र जघन्य अपराधहरू समेत हुन पुगिरहेका हुन्छन् । त्यसकारण हामीले यी बानीहरूलाई त्याग्न पर्छ ।

(४) हामीले आफ्नो मन र शरीरलाई नै बेहोश पार्ने पदार्थ सेवन गर्ने बानीलाई त्याग्नपर्छ ।

आजमौनि क्षणिक मौतिक सुंखको लालचमा परी
आफैलाई बेहों भ पार्ने खालका मद्यपान र लागू पदार्थ
जाता अखाद्य वस्तुहरू खाई आफ्नो धनजन र शरीर नै
सखाप पारी विचल्लीमा परिरहेका व्यक्तिहरू थुप्रै देखिन्छन्।
एउटा परिवारमा एकजना मात्र यस्तो वानी व्यवहारको
व्यक्ति निस्कियो भने त्यही एकजना व्यक्तिको कारणले पनि
परिवारका समै सदस्यहरूलाई अशान्ति र बाधा पुऱ्याइरहेको हुन्छ । हाँसी, खुसी खाँग जसौ जीविका चलाइरहेको
त्यस परिवार बर्कतुल्य हुनपुग्छ । यसरी एक चरित्रहीन
व्यक्तिको कारणले थुप्रै अशान्ति र आपराधिक कुकर्महरू
भइरहेको कुरा यदाकदा सुन्नमा आहरहन्छ । जुन कार्य
समाज र देशांको लागि नै घातक शिद्ध हुन्छ ।

यीं पाँचवटो नियमहरू पालन एका मानिसलाई एक असल बरित्रवान र नैतिकवान मानिसको उपाधी दिन मिल्छ ।

जुन गरिवार, समाज र देशमा यस्ता असल मानिसहरूको बाहुल्यता हुन्छ, त्यंच परिवार समाज र देशमा शान्तिल स्थान लिने हुन्छ। जहाँ शान्ति हुन्छ, त्यहीँ स्वर्ग हुन्छ। जहाँ अशान्ति हुन्छ, त्यहीँ नर्क हुन्छ। त्यसैले नुद्रले आन्ररण शुद्धिलाई विशेष जोड दिनुभएको छ ।

बुद्धले आचरण शुद्धिको साथसाथै कर्तव्यपालनलाई पनि प्राथमिकता दिनु भएको छ । उहाँले भन्नुहुन्छ- "बत्तं अपरिप्रेन्तो शीलं न परिप्रति" अर्थात् जुन व्यक्ति कर्त्तव्यहीन हुन्छ, त्यो व्यक्तिको वानी व्यवहार शुद्ध हुन सब्दैन । आचरण शुद्ध बनाउन कर्त्तव्यपालन हुनु जरूरी छ ।

साधारण भन्दा साधारण काम नै किन नहोस्, सबैले आ-आफ्नो कर्त्तव्य पालन गर्ने पर्छ । आफ्नो घर सफा-सुग्घर राख्ने, टोल-टोलमा सफा सुग्घर राख्ने आदि सबै कार्य व्यक्ति-व्यक्तिमा जिम्मा लगाइएको हुन्छ । आफ्नो जिम्मामा रहेका कार्य नगरिन काम नगर्ने व्यक्तिको दोष हुन जान्छ । जिम्मा नै लगाउन नसक्नु सम्बन्धित व्यवस्थापकहरूको दोष हुन जानेछ । कर्त्तव्यहान व्यक्तिहरूले गरेर नै परिवार, समाज र देशमा नचाहिंदा कलह र झैझगडाहरू उत्पन्न भइरहेका हन्छन ।

त्यसैले बुद्धले गृहस्य जीवनमा एक आपसमा कर्त्तव्य पालन गरी स्वस्य र सुखमय जीवन जिउने त्रीकाहरू सिगालोवाद सूत्रमा उल्लेख गर्नुभएको पाइन्छ । बुद्धको यस शिक्षालाई सबैले पालन गर्नसकेको खण्डमा आजभोलिका यी असामान्य स्थितिहरू हटी हामीसामु अशान्ति होइन शान्तिले स्थान लिने थियो होला । चरित्र निर्माण कार्यको लागि बुद्धले सिकाउनु भएका यी शिक्षालाई हामीले पालन गर्न भने सिकरहेका छैनौ । यो एक खेदपूर्ण कुरा हो ।

बुद्ध जन्मभूमि नेपासँलाई शान्ति क्षेत्रको रूपमा व्यवहारमा लागु गर्नको लागि बुद्धले सिकाउनु भएका यी व्यवहारिक शिक्षालाई पालन गर्नका लागि पहिला हामीले धर्मको मूल तत्त्वलाई बुझ्ने चेष्टा गर्नु मनासिव देखिन्छ।

त्यो यसरी रहेको छ-

हामीले कसैलाई कुनै पनि काम र कुरा गर्नु अगाडि त्यही काम र कुरा कसैले आफ़ूलाई गरेमा वा भनेमा आफ़ूलाई मन पर्छ वा पर्देन, त्यसले आफ़ूलाई हीत गर्छ वा गर्देन, विचार गरेर हेर्ने। यदि आफ़ूलाई मन पर्छ र त्यसले आफ़ूलाई हीत गर्छ। यदि आफ़ूलाई मन पर्छ र त्यसले आफ़ूलाई हीत गर्छ। भने मात्र त्यों काम वा कुरा अरूलाई पनि नगर्ने। होइन भने त्यस काम वा कुरा अरूलाई पनि नगर्ने।

यसरी बुद्ध एक व्यवहारवादी व्यक्ति हुनुहुन्छ । त्यसैले उहाँले हामीलाई एक नैतिकवान् र असल मानिस बनाउनको लागि आ—आफ्नो आचरण शुद्धि र कर्तव्यपरायण बन्ने सल्लाह दिनुभएको छ । यदि हामी असल र इमान्दार व्यक्ति बन्न चाहन्छौ भने उहाँको यस सल्लाहलाई पालन गरी प्राकृतिक प्रस्कार पाउन सफल हनसक्खौ । ■

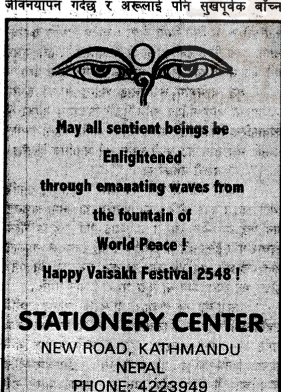
# गौतमबुद्धका पाँच उपदेश

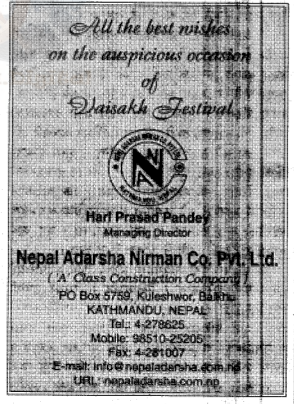
हरेक वर्ष बैशाख शुक्ल पूर्णिमाका दिन बुद्धजयन्तीको रूपमा मनाउँदै आएका छौं। यस वर्ष बैशाख २२ गतेका दिन बुद्धजयन्ती पर्दछ। यस बर्षको बुद्धपूर्णिमा २५४८ औं हो। नेपालको लुम्बिनीमा गौतमबुद्धको जन्म भएको थियो। बैशाख पूर्णिमा कै दिन बोधगयामा बोधज्ञान प्राप्त गर्नुभयो। कुशीनगरको शालवृक्षमुनि उहाँको महापरिनिर्वाण भएको पनि बैशाख पूर्णिमा कै दिन थियो। भगवान् बुद्धले प्राणी हितका लागि शिक्षा दिनुभएको छ। बुद्धले दिनुभएको शिक्षालाई आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग भनिन्छ। बुद्धको मार्गमा पहिलो पालना गर्नुपर्ने शिक्षा शील प्रमुख हुन्। शील जम्मा ५ वटा हुन्छन्। (पञ्चशील) ती यसप्रकार छन्:

प्राणीको हिंसा नगुर्नू, चोरी नगर्नू, व्यभिचार, प्रष्टाचार नगर्नू, असत्य नबोल्नू र मादक पदार्थ सेवन नगर्नु ।

शीलपालन गर्ने व्यक्ति सुख, शान्तिमय जीवनयापन गर्दछ र अरूलाई पनि सुखपूर्वक बाँचन क दीरज राजकर्णिकार, बूझनीवकण्ठ स्कुल मद्दत पुऱ्याउँछ । उसले कसैलाई दुःख विदेश । ऊ कल्याण चाहने हुन्छ ।

भगवान् बढले प्राणीलाई दृ:खबाद प्रूण मुक्तिको लागि सर्वप्रथम मनको राग, द्वेष, मोह र क्सेश हटाउन 'विपश्यना' ध्यान सिकाउनभएको 폃 🖟 बिपश्यना ध्यानको बाल शिविरमा स्वयमले २ पटक बस्ने मौका पाएको छ । मैले ध्यानबाट धेरै क्रा सिक्ने अवसर पाएँ। साथै जीवनका लागि फाइदा भएको महसूस भएको छ । बुद्ध वचनलाई हामीले हरेक क्षेत्रमा अध्यास गुर्दे लान सकेमा आफुलाई स्मार्गमा लान सबनेखी । विश्वका शान्तिका अग्रदूत बृद्धको जयन्ती एक दिन मात्र जयन्तीको रूपमा मनाउने हैन कि जीवनको हरेक पल-पल र पाइला-पाइलामा बद्ध शिक्षालाई पालना गर्दै जीवनयापन गर्न सिक्न्पर्दछ । बृद्धको ज्ञान्नले मानिस असल बन्दछ, परोपकारी बन्दछ । संसारका सबै प्राणीले नुद्रको उपदेश पालना गर्ने हो भने सर्वत्र शान्ति साउनेस । 🔳 त्सामार नेपाल स्थानारपञ





# नेपालय् धार्मिक संस्था व बौद्धिक्रियाकलाप

धर्म मन्या आस्थाया विषय जुगुलि ध्व तसक है संवेदनशील जु। धर्म धकाः खकः माने याये धुंकलिक उगु खँयात त्व तेगु हे पापथें खंकीग् । धर्मधयाग् ज्ञान चाःपिसं जक सीगुसिबे ज्ञान मदुपिगु लागी वास्तविक धर्म धैग्हें दैम्खू। परिवार व समाजे च्वना: मेपिसं कंग् व याःगु स्वस्व उज्वःगु खेय् विश्वास वनाःतिनि सामान्य मनुखं धर्मया खें धका: ध्वीकीगु । धर्मे दुरययेक ध्वीकेगु कृत: यानामच्वंपि बाय् समाजे ब्लामच्वंपिसं छ यानाग्या धर्म ब छ यानाग्या पाप धकाः तसकं म्होजक सीकाकाइगु । इकि धर्म पाप धेगु समाजे व्यलनीग् खें खः। मनुखं थःति माःकथं थम्हं यानाग् ज्या-खं फुक धर्म वा कर्तव्यर्थे तथिकीग्। समाजे सुनानं गुगुं खँ ठीक बाय बेठीक धका: बाइबले उग् खँयात थम्ह ठीक ख: बाय् मख् धकाः विः छीमफ्पिसं मेपिसं धाः गुलीहे खःथे तायेकाः थ्वीकाकाइग्। थ्गप्रकारं धर्मवा खँ विस्तृत जुजं धर्म व पापया खँय मनुतर्से वा:चायेकाहैग ख:। युज्व:ग खँय अनुभव बढेजूलिसे धर्म वा पापबात बिस्कं तया: छुते यानायंकींगु ख । सःस्यूपिं, चलाखपि दैवः लिसे थः थः गु अनुभवया लिघंसाय् धर्म व पाया खँ कनाः च्ययाः प्रचार याइग् ज्यावल । मनूया स्वभावयात कयाः च्वैतःग् व कंगु स्वयाः, स्यनाः श्वःत पत्याः जूकप्रया खँषात कः घनाः धर्म यानागु व पाप जूगु खँ क्व:छीगु जुयावल । समाजे गुनु खँबा बाहुल्य जुया: पालन जुयावन उकीयात हे धर्मधकाः भा पीग् ज्यावल । अले ग्ग् खँयात मत्यःग् धैयें भा:पिल जिकीयात पाप धकाः ताबैकेंग् नं ज्यावन । समाजे गुगुकर्यया वातावरण ब्वलनावल उगु हे कथया खँयात धर्म बाबू अधर्म धकाः नालेक्यं ज्यावल । धर्मया व्याख्या जुजुं उकीयात द्वालेग् जुबले उज्व:ग् तार्किक खँत दर्शन (Philosophy) युवाबिल । दर्शन फरक जूसिले धर्म है न फरकथे जुया: धर्मया नाम थीथी सिद्धान्त व्यवसा । सिद्धान्त पाःलिसे धर्महे पाःग् थेँ जुयावन । शुक्रेथं धर्मे विविधता वल । अले छग्लि मेगुयात आलो बना प्रत्यालोचेना व समर्थन-विरोध ज्वीग् नं ज्यावल । मनुखं मानवकल्याण ज्वीगु खँबात धर्म धकाः धयां बै थःगुजक व्यक्तिबत कल्याणे खंकाः

कल्याणया परिभाषा हे नं थीथीं कथं ब्बलं काहल । थुज्व: गु खं यानाः गनं दया, माया व स्नेहथे याः गु बस्तुयात हे बाहियात थें तायेकाः हिंसा, हत्या, खुँज्या व फय्गं आदि व्यवहारयात नं तिबः बियाः उज्व: गु खँयात हे आवश्यकगु थें खंकाहल । थुकियानाः गनं प्राणीयात मस्यायेगु धर्मसा गनं स्यायेगुयात धर्म धंकाः तायेकाहल । थये जुयावः लिसे धर्मया व्याख्या याद्वपि नं थीथीकथंयापि दैवल । गुलिसिनं धर्म धंकाः यानागुया प्रतिफल मिभंगु खंक नं उकीयात वास्ता मतलसा गुलिसिनं धर्म जिन्दगीभर मखंगु व खंकमफैंगु स्वर्ग व नरकथें याः गु खँयात नं विश्वास यानाः उकीयात हे ठीक तायेकल । थुकथं मनूया दुने धर्म धंकाः ब्बलनाः थःत कतिलाइगु यात हे धर्मधंकाः धैयन । थुगुहे झ्वले सिद्धार्थं गौतम बुद्ध नं छुम्ह धर्मया प्रतिपादक कथंया धलखय जायावल ।

खतु विशिष्टिपि व्यक्तिपिसं बाय् लौकिक अलौकिक न्ह्याकथयापि महान्पि व्यक्तिपिसं लोककल्याणया लागी धर्म हे धका: जक खँ कनीग ख:सां स् गुम्हसिनं अथे कंग् खः वैग् नामं हे धर्मया नां ञ्जनाहः गु खनेद् विषये बुद्धं कंग् धर्मया खँपात बुद्धधर्म धकाः धैविल । बृद्धधर्म धकाः नालीपित बौद्ध धाल । बौद्धः धायेसाथ कव:नीति खनेदत ताकि स बौद्ध ख: स बौद्ध मखु धैर्गु भाव ब्वलन । युज्य:गु भाव याना: बौद्धया सन्तानं स्वतः बौद्धधैये ज्यावल । उज्वःपि सन्तानतय्त बुद्धं कंगु उपदेश पालन या:सां मया:सां बौद्धहें धायेगु ज्यावल । मेखे बौद्ध मखया नं बद्धंकंग खँयात पालन यायेगु धकाः न्ह्यिचलाः यःत बौद्ध धायेक्पि नं दत । थुक्य बुद्धधर्मयात प्रचार यायेगु, बौद्ध जगत्यात संरक्षण याबेगु धकाः बौद्धकथंया संघ-संस्था नीस्वनेग् ज्यावल । उज्व:गु संस्थाया पार्खे बौद्ध ज्याखं धकाः कियाकलाप न्ह्याकाहल । नानारंगयाम् धर्म व नानारंगया समाजव्यवहारया दथ्इ थ्यां नं धर्म धाःगुलि थःग् मौलिकतायात ल्यंकातयेमफुगु वातावरण वैगु छग् स्वाभाविकग् जूथें बौद्धतय् दथुइ नं थुकथंया अपवादं मथीके मफ्त । बिडम्बनाकथं बौद्धसमाजे हे थुज्व:गु छता खँ व्यलनाच्यन ताकि बौद्धतसे थ:ग् तथाकथित

बौद्धर्म धाधां थम्हं कः घानामु विकृत स्वभावयात् हे बुद्धधर्म पालन यानाच्वनागु मखुथे जुलला थे धकाः तायेकेमफुत । अथे धयागु "धर्म धले कर्म कले" कथं थ:गु स्वार्थे सीमित जुजुं वनाच्वन । थथेजुजुं बौद्ध मुखुपिसं नं बौद्धसंस्था धकाः स्थापना यानाहल । अभ ग्यानापुगु खँला भन् बुद्धधर्मया सामान्यगु सारया खँतकं मथूपिसं बुद्धधर्मया दुहाइ कया: "शान्ति शान्ति" जक हाला: अशान्तिमा लँपुयात ज्ययेक कार्यक्रम न्ह्याका: बुद्धया समर्थक्ये यानाः क्यनाविल । थौ तप्यक खनेदैच्यगु दु कि अनित्य, दुःख व अनात्मया थासे नित्य, सुख व आत्माया बोलबाला जुयाच्वंगु दु । बौद्ध मखुपिंगु खं छाखेहे तये किन्तु पक्कापि बौद्ध खः धाइपिक तक नं उज्वःगु व्यवहार स्वये म्वाःकथं मजुराच्वन । बाध्यता व जीवनया मृगतृष्णायात कःघानाः बौद्धसमाजे बुद्धधर्मया हैं सललं मखु घिरिक्क घिरिक्क जुया; हे । युज्व:गु खँ धायेषु स्वीत, वल वल फिसक्वाः, वहे मुलु वहे सुका, अष्टलोक धर्मे दुनाच्वंगु बुद्धधर्म, आकासे च्वंगु तिमिला व मचाया चतांमरिथेया:गु निर्वाणया आशा ।

े बुद्धधर्मयात थकायेगु धैगु उद्देश्य न्ह्यथनाः थौ बौद्धसंस्थात म्हुकंचा बढेजूथें बढेजुयाच्वंगु दु धाःसाः मेखे बुद्ध्या उपदेशकथंया आचरण (बौद्धअनुशासन) न्हियान्हियं बुलुयाबनाच्वंगु दु । बुद्धधर्मयात मेगु धर्मया शाखा खः धकाः अले बुद्धयात् ईश्वरवादया नवम-अवतास्य तयाः सम्मान यानागु धाइपिसं बौद्धसंस्था चायेकाच्वंसु दु गुपिसं बुद्धधर्मप्रतिया श्र:गु अज्ञानतायात वा:चायेकाच्वंगु मदु । उकीसनं बिडम्बना ला ध्वहेकि यःत धार्थेयापि बौद्ध खः धाइपि नं उगुहे अज्ञानताया ल्यूल्यू बनाच्यनीगु खः मखु ज्यू मज्यूया विचा:मयासे बुद्धया नाजक कायेमाः न्ह्यायासं वनीगु, न्ह्यागुं याइगु जुयाच्वंगु बौद्धतय् दुने दनिगुः अज्ञानताया ध्व चरमसीमा खः । बुद्धधर्मया कार्यक्रमयात नं अनेक सामाजिक, व्यापारिक, सांस्कृतिक, धार्मिक उद्देश्य ज्वनाः न्ह्याकावैच्वंगु एन.जी.सो., आइं, एन.जी.ओ.थें माःगु प्रचारया साध्यमयात कः घाइगु बहुउद्देश्यकथं संचालन ज्वीगु कार्यक्रमथे सानाः बौद्धकार्यक्रम न्ह्याकेगुली बौद्धधाः प्रिसं उन्नति तायेकीगु । बौद्धजगतय् सामाजिकः,विकृतिः,वैगु ज्या

यानाः फाइता जुल धकाः धाइपि बीढत दुन बौद्धांस्था थौ आपालं खनेदैच्यंगु दु र देशे तःधंगु दुःख आपद वैच्यंगु इले नं छुँया वा मस्याःगु रमक्तमगु कार्यक्रम तयाः संस्थाया कियाकलाप बढे यानागु धक्काः न्हाय् म्वाकाच्यनेथे याःगु खँत बौद्धसंस्थाया उद्देश्य बाःलािक मलाः धकाः दुवालेगुली सुयां ध्यान वनाच्यंगु दुला धैथे खनेमद् । संस्था धैगु सामृहिक व सामुदायिक बिम्मदारी व कृतःया खँ जुयां न संस्थादुनेया व्यक्तिष्यं जि यानागु ज्या अले जिगु कृतलं जूगु ध्रायेगु त्यःत्गु खनेमद् गुगु खं एकताय किलनेगु खः।

्युक्यं स्वस्वं वनेवले बौद्धजगत्या दुवेया शिक्षा घल:मलकेयें जुदाबनाच्यंगु दु । कुंचा खुकुंबा बुद्धप्रमिया विषययात क्यूच्यानाः नौरंगीया शिक्षा व्याः थःत बुद्धधर्मय् शिक्षित व योग्यतां जाः म्ह धकाः अस्मिकेपाखे स्वयं त्यानीप्रिं बौद्धपितकं त्स्यचिलावनाम्बंगु थौंया समाजे खनेदु । शुद्ध बुद्धधर्मया परित्रामर्थे सा मु मूलगु ज्याह्व नं व्यवस्थित मजुसे नेवाःतय वः जात्राधे जक जुयाच्वनीगु खनीवले थुखेपाखेया खँय जिम्मेदारी संस्थाया कमजोरी मखु धकाः धायेमछि । धार्मिक प्रमृतिई दुनाच्वीपं यनक दशां नं धार्मिक पूजा व दानप्रदोनया तरिकाय् थौतकं सुधार ज्बीफुगु सदुनि धावेबने अस्युक्ति जुल धाये छिषे मच्ये । कार्यक्रमया नामे कार्यक्रम व धर्मया नामे ज्व धर्म धायेगु ख:सा बुद्धर्मया संस्था व संगठनत सेमेगुप्रकारया संघ संस्थालिने खुंहे प्रकार मपाः धैगु स्पष्ट ज्वी। हाकनं धर्मया खँ शुक्त धकाः शायेवं तःताजि संस्कारं जायाञ्चंगु जनसमाजयात शुहे हवी धैगु खँ नं मखु । उक्ति धर्म बांलाक शू धाइपिसं समाजेक्यानहार थुयाच्वंगु मद्येयो जज्बः पि धर्मविज्ञपिगु खेंबा पतिपाल नं मुबलें समाजे मह्बःकथं लाःवनेफु । यथे हे अनात्मभावयात् हाकुतिनाः ईश्वरत्वया भावयात् जागेगानाः भजन यानाः नं बौद्धभजन याना धकः गौरव तायेकाच्वनेगु खं नं छताजिया विकृतिथें हे असाच्वेंगु दु, गुगु खं धर्मे, सुधार हैच्वना धाइपिसं वा सार्वेकाच्वंगु खनेमदु । थुज्व: थुज्व: गु खँय् न्ह्याशेया: गु बीदसंस्या चाहे व बिहारदुनेयागु ज्वीमा चाहे बिहारपिने नानं व संवालन जुयाच्वंसु ज्वीमा बुद्धया उपदेशयात कः श्राना सम्बायानाः सु खँय निगू मत् ज्वी मखु ज्वी । नीति व उपदेश धैर्मु

न्वयवयेकातः ये ज्याय नं छयलेमाः गुन्तः । प्राःया लागी व नाया लागी बाय दांया लागी न्हेयानाच्येग संस्थायात कल्याणकारी बौद्धसंस्थाया तिग्ने त्येग् ब्द्धधर्मयात हिस्यायेग् थे मान्वीमख धैग धार्थेयापि बौद्धतसे चायेकीग् खँ ख:

थुज्व: ह बौद्धसंस्थातय कियाकलापया बारे बिचा: यानायां बले बद्ध जन्मभूमिये या:गुल्मिबनी विकासया लागीया त:धंग संस्था लिखनी विकास कोष हे नं बुँख्या: चारौ जक तायेके माःग अवस्था खनेदैग । धार्थेला लिम्बनीया विकास याना धकाः अन बौद्ध वातावरण मर्वसे भन्जक बौद्धसंस्कृति व बौद्धपने विकति वैग जानधाःसा बद्धयात उपहास याइग् उज्वःग् विकास बौद्धतयुग् लागी मा:ग् मद्। "लम्बिनी" लम्बिनी हे न्वी चाहे अन तथाकथित विकास ज्वीमा बाय मज्वीमा, व छुगू बुद्धजन्मभूमि हे जुयाच्वनी गथे २६०० दॅलिपा वया: नं व लम्बिनी हे ज्याच्वन । धार्थे हे नेपालय स्याचिपं बौद्धत दुग् बौद्धसंस्था दत्रधाःसा ल्म्बिनीला छु नेपा:दे हे बौद्धवातावरणं जाइ ग्ग वातावरणयात विश्वं शान्तिम्खी माने यानाच्वंग् द्। बुद्धधर्म मानवधर्म खः गुगु साम्प्रदायिक धर्म मख्, उकि बौद्धतयग् संख्याजक बढे यायेग् मख् कि आचरणशील बौद्धतयुग् सजना यानावनेमा:ग् खः । बौद्धसंघ संस्थातसे थखेपाखे ध्यान क्वस्वका: थ:ग क्रियाकलाप न्ह्याकी धैग धार्थेया बद्धान्यायीपिसं आशा याइग् खँ खः। 🖿

- क्षे जेन काम कुरागर्दा आफलाई र अस्टलाई पीन सुख शान्ति मिल्देष्ठ त्यस्ता काम कुरा नै पही अर्थमा धार्मिक कार्य हुन्छन PROBLEM STORY
- तिल क्रिनाको तील, ताती विनाको आगो. चामल विनाको धान, प्राण विनाको अरीर र धर्म विनाको जीवन उस्तै इन्हें 🌣 🧸

Light of Asia'

for the Peace & Prosperity

on the Earth



P.D. Box: 2210: Barbazaar KATHMANDU, NEPAL Tel.: 4220740, 4241327

mail: canary@ccsl.com.np



May all sentient beings be Enlightened

through emanating waves from the fountain of world peace! Happy Vaisakh Festival 2548!



Behind Phool Bagh Police Chowki Suraj Kund Road Meerut-250 001 (INDIA)

#### SPORTS PO

Ason, Nhaikantala, Kathmandu 🖚 ; 4250237 (S), 4701395, 425507 (F) e-mlail, tuladhar\_vinex@hotmail.com

Sports & Musical Goods Wholesaler & Retailer.

## म्वाः म्वाः हे नरके वम्ह मिसा

बुद्ध धर्मे कर्म विपाकया व्याख्या प्यथी दु। उकी छ्रथी खः भिगु व मभिगु ज्या यानाया थनया थन हे अर्थात म्वाना च्वनाबले हे भोग याय् मागु "दिह धम्म कम्मविपाक" मिखा खंक हे फल भोग याय् मालीगु। ध्व खं थुइका बीत बाखं छुपु थन न्ह्यथने।

न्हापाः न्हापाया खुँ खः । मिसा छम्हेस्या याकः काय् दु । व काय्मचा सिक्क हे ज्ञानिम्ह जुया च्वन । माँमह बुरि जुया वल । माँयात छुं हे दुःख मजुइमा धका माःगुतक पुरे याना सेवा याना च्वन । माँम्हेस्या साप लय्ता कायं माक्व पुरे याना सेवा याना च्वंगु खना । जि काय् छम्ह हेरा थें ज्याम्ह दुगुलि स्वर्गे थ्यं बरावर जुल धका मती तया च्वनीगु बुरिया ।

बुरिया काय् खना सिक्क माया वं। काय् याकचा जुया छैं ज्या नं पिनेया ज्या नं याना च्वंगु स्वे मफेया बुरि काय्यात ब्याहा याना बीग् मती तल।

छन्हु काय्म्ह सःता धाल- बाउ, छ याकचां छँया व पिनेया ज्या नं याना दुःख सिया च्यन । जिगु नं सेवा याना च्यन । जि नं बुरि जुया वल । उिकं छन्त भमचा छम्ह हया बी अले छन्त यक्व अःपुद्द । छंगु बच्छि ज्या छिमि कला नं याद्द । जिनं छ्यया छ्याः स्वया सिना वने दै । छन्त भमचा हया बी न्हैंला ?

काय्म्हेस्यां धाइ- माँ आम खँ ल्हाय्मते । जिं दु:खं मताया । जित ब्याहा याना बिलिक भी निम्हेस्या आ: गुलि माया स्नेह दुगु ख: उलि दै मखु । जिं आ: गुक्यं माया व ममता याना माँया सेवा याना च्वनागु ख: उलि याय् फैमखु । मन तापाना वने फु । उकि ब्याहा याना वीगु खँ ल्हाय्मते धका धायक धायक भमचा हया बिल ।

भगवानं मां ख्रम्ह जक दुम्ह वनं बुरिम्ह । बुरिम्ह माँया सेवा याना च्वंम्ह भमवा । युखे काब्नं बुरिम्ह माँया सेवा याना च्वंम्ह जुया निम्हं मिलेजू धका ब्याहा याना च्यूगु । भमवां नं धः मां नामं वय् दुसा जक वय्गु धका शर्त तया मां नामं वल ।

न्हू यु तुष्ठि बांलाक बँपू धाःथे भमचां ला बला माजुया सेवा यात भातयात धाय म्वाक सेवा याना खुसीयाना तल । छुँया ज्या न बांलाक याना भातया मन त्याका काल । ला बला लिपा माजु नाप व्यपहार पाका हल । थः माँया नं सेवा, माजुया नं सेवा । माँयात ति माजुया प्रति माया व ममता गन दै । मिसा मती तम ध्व बुरिम्ह माजु याकनं सीसा ज्यू, सिनं मसी ।

मिसा भातयात गाक्क मानेयाना था गु बसे तल। छन्हु चीजक भातम्हेसित घाल— जिला थ्य छूँ च्वने मखु। छिमि माँ नापं च्वने मफु। जस धयागु गुबलें मब्यू, नकुसा गुबलें साः मधाः। गुबलें चि मगाः, धाःसा गुबलें अपो धका अने तने धाइ। धात्थेंला जालपं हे मुबलें चि मगाक व अपो याना नय्गु जोरे याइगु। तौह जक माला च्वम्ह।

मिजया मिसा सिक्क हे यया व्यक्त । कला तोता बनी धका साप पीर । अले वं धाल – बा: कुयाय् माल लें ? छंत छुया:सा ज्यूले ?

छिमि माँयात स्याना छोय माल अले जक ध्व छेंय् च्वने फै मखुसा च्वने मखु धका मिसा धाल ।

थः मायात गथे स्याय्गु, लोकं खु धाई धका मिजं नं धाल ।

व मिसां सुफाव बिल थन लिक्कस गोंजुत दुगु खुसी न्ह्याना च्यंगुं दु। चान्हे बाचा इले खाता नापं ल्ह्यनाः खुसी वाय् यंकूसा सुनां नं सी मखु। गोंजुतसें नया बी अले फीत लोक खुधाइ।

मिसाया कुबुद्धि खना मिल्रं माने जुन । मीहले लाइबले मिं धइगु गन सीके फै ? ज्यू ज्यू खासागु उपाय लुइकल धाले।

मिसाया माँम्ह नं छुगू हे कोथाय नापं खाता तया धनीगु जुया च्वन । मिसां भातमेंसित धाल चान्हे ग्योग्यां खाता ल्ह्वनेवले जिमि माँ धना च्वंगु खाता लाइ । खाताय खिपतं चिना चिं त्या दी धका भातम्हेंसित बाजा विल । भातम्ह ला बाउचा हे जुल । उकि कला नं धाःथें याइगु । ज्यू सज्यू बिकाः यायगु बुद्धि यनं वहीं

खिउँ खिउँ धाः बले को थाय वहा खाताय चिं तः गुला थः माँ चना च्वंगुली मलासे ससः माँ चना च्वंगुली लात । बाचा फः पुलेवं सकलें चने धुंकल । सुनसान जुल । निम्हेस्यां काचा काचा वाय यंकुगु मिसाया गाँम्ह

धर्मकीर्ति विशेषाङ्ग, ब्र.सं. 🕁 ४८ 🗆

चना च्वंगु खाता लात । सुथे माजु दना वोगु खना काचा काचां कोथाय सोवंबले थः माँ मदु । भात याथाय वना ख्वख्वं धाःवन गथे छं चिं तया बयागु जिमि माँयागु खाताय ला ? मखु जिमि माँयागु खाताय् खः । हिलाबला याना चंगु सुना स्यू ? धका मिजंमेस्यां धाल ।

मिसां हानं भातमेसित कुबुद्धि बिल- आ: अथे मखु चान्हे मस्बने यंका खातां नाप मि तया बीगु का !

कलाया मोहले ला:बले ज्ञां मदया ध्वां जूम्ह मिजं नं कलातं धार्थे याय्त तयार दु। ज्यु? ज्यु, धया चान्हे चना च्वम्ह मम्हेस्या खातां नापं क्ट्वना यंकल । चपे सिपँचिना खाता चोने तय्धुंका मि तय् धका सोबले दियासलाइ महु। भातमेस्यां मिसायात घाल— छ छैं वना याकनं सलाई कया वा हुँ धावले— जि मिसा जाति थज्योगु चान्हे याक:चा वनेगु गथे ? भी निम्हं वनेगु धका मिसां धार्थे निम्हं छैं वन।

थुंखे वर्षे ध्यना तः मह माँम्ह ब्वाउँसे च्वना वोबले न्ह्यलं चाल । दना सोबले द्यपे लाना च्वन । कुलंगारिपसं जित थन मि तमा स्याय्त हलका धका काचा काचा दना लिक्कसं सीम्ह छम्ह मफु मफु ल्ह्यना खाताय तया फांगां फाय्का थः छथाय लिक्कसं च्या गफाय स्वन ।

व गुफा धाःसा खुँतसें खुया हःगु तिसा सुचुका तैगु व खुंत सुलीगु थाय ज्या च्या । खुंत व गुफाय दुहाँवंबलें सं फं फें तैच्याम्ह बुरि खनेसात लाखेनी (राक्षसनी) धका ग्याना व्युस्युवन । इपि फाकरी छम्हेसियाय बना माःगु तक पुरेयाना बी, ध्या नं बी गुफाय च्याम्ह लाखेनी छम्ह पितना व्यु धका धाःवन ।

भाकरि तुरन्त पितना बी । जिमिगु कुविद्या अज्योपि झ्याना छोय्तजा ख:नि धका सुरे जुया वन । तन्त्र मन्त्र ब्वना भाकरि फू फा याय्गु शुरु यात ।

अले बुरि धाल – जि लाखेनी मखु, मनू खः धाल नं पत्याः मजू । बुरि लिक्क वया धाल, सो जिगु म्बे ताहाक मजू । भी निम्हेस्या म्ये ल्वाका स्वय् वा । भाकरि ग्याग्यां म्ये पिकया ल्वाके त्यंबले बुरि भाकरियागु स्ये हे बाकु दथ्क वान्याना बिल ।

भाकरि ला धात्यें हें ग्यानापुम्ह लाखेनी खः धका चिच्याय् दंक हाला बिस्युं वन खुं तय्त धाल, जिगु मन्त्रं थी मफुम्ह ग्यानापुम्ह लाखेनी लात । स्व जिगु म्ये हे बाकु दयक बांन्याना बिल । छिपिं अन दुहाँ वने जी मखु । खुंतसें थ:पिसं खुया हया स्वथना त:गु तिसा नं माइमरियात । गुफाय् नं दहाँ मवन ।

कन्हेखुनु सुथे जूबले गुफाय् च्वंगु प्वःपी कया पयना सोबले तिसा लुं सिखः व लुंचुरि जुया च्वन । बुरि लुंचुरि न्ह्याना लुसिखः क्वखाया न्हूम्ह भमचा थें तिकि थःगु छुँय् वन ।

भौमचा माजुं लुंसिखः व लुंचुरि न्ह्याना वैच्वंगु खना अजू चाल । म्हिग मि तया स्थाना वयागु ध्व बुरि गथे जुया लिहाँ वल । तिसां नं तिया वल । मन मच्वना न्यन म्हिग जिमिस मि तया चपे तोता वयागु गथे ज्या म्वात ?

बुरि विचायात ध्वैत आ: पाठ वी जिंधका मती तया धाल-

खः म्वाः म्वाः द्यपे मि त्या स्यात कि द्यपे च्वंम्ह देवतां तिसां तीका छैं छोया हइगु खनि । जितला भन जिल का ।

भौमचाया तिसां तीगु लोभ जुल । वं न्यन- न्स्याम्हं म्वाः म्वाः द्यपे मि तया बीवं आमथे तिसा देगु ला ?

बुरिं धाल- खः नि । जि हे छंथाय् न्ह्योने दना च्यना । सो जिगु ल्हाती गोपु लुंचुरि दु, लुंसिखः गोपु दु । छं नं योसा छिमि भातयात धा चान्हे म्याः म्याः चपे यंका मि तया ब्यु ।

मिज मिसांजक धाल धा:सा न्ह्यागुं याय्त तयार दुम्ह । विवेक बुद्धि धैगु भ्याभचा मदुम्ह ध्वाम्ह जुया च्वन । कलामेसित चपे यंका म्वा: म्वा: मि तया छैं लिहाँ वन । कन्हेखुनु बान्हि फ:पुले धुंका तक कलाम्ह तिसां तिया म्वोगु खना माँम्हेसिक न्यन्न गथे छिमि भौ लिहाँ म्बो छाय् थें ?

माँम्हेस्यां धाल ध्वां ! छिमिकला लिहाँवै धका वाका नं तय् म्वाः । छन्त व मिसा ब्याहायाना बियागु छ कलाया पर्सितः ले दुहाँ वना छं माँयात स्याय्त मखुले ? मूर्ख छ, गथे ध्वां जूगु । जूगु खँ फुकं कन । काय्म्ह कपातिया नुगः मिछुंका सुंक च्वंच्वन ।

भीसं बाखँ न्यनेबले मखुगु ज्या यापि सी धुका नरके जन्म कावन धाइ । थुगु बाखने म्वाना च्वंबले नरके वन । पापकर्मया फल थनया थन हे फल बिल ।

## नेपाले भिक्षुणी संघ

🙉 डा. नरेशमान वैज्ञाचार्य विभागीय प्रमुख, बौद्ध अध्ययन विभाग, वि.वि.वि.वितिपुर

पूर्वक्यत मूख्य स्रोतया रूपे वंशावली व अभिनेख्यागु व: कयाग् द्।

बुद्ध धयाम्ह (बौद्ध) धर्मया संस्थापक खः । धर्म धाय्बले वसपोलयागु थःगु मौलिक देशना खःसा सघ धैगु बौद्ध संघ खः । संघे मिजिप दुःजिपन्त भिक्षु धाइमु खःसा मिसापि दुजःपिन्त भिक्षुणी धाइगु खः । थुकथ लिङ्गयागु आधारे बौद्ध संघ दुने भिक्षु संघ व भिक्षुणी संघ कथं निम् संघ दुगु खनेदु । साधारण उपासक उपासिकापिसं शीले च्वना बुद्ध, धर्म, संघ प्रति समर्पित बुया सकल प्राणीपिनीगु शान्ति व सुखयागु कामना याय्गु खः ।

बुद्धं बुद्धत्व लाय् धुंका छुं ई लिपा भिक्षुसंघ निस्व:गु ख:सा भिक्षुणी संघया स्थापना न्यादं लिपातिनि याना बिज्यागु ख:। निगूलि संघयात बुद्ध धर्मया अनुयायीपिसं बुद्धं व धर्मयात थे हे श्रद्धा तया वया च्वंगु द्।

बुद्धयागु जीवित अवस्थाय् वसपोलयागु संघं बुद्धधर्मयागु प्रचार प्रसार ज्या शुरूयाना वसपोलयागु महापरिनिर्वाण लिपा थौतक्क नं बुद्ध धर्मयात निरन्तरता बिइगु ज्या व संघं हे याना वयाच्वंगु दु। अथे जुगुलिं छगू पक्षे संघ स्वयं बुद्धधर्मयात अभ्यासयाना च्वनसा मेगु पक्षे बुद्धधर्मयागु विकास व प्रचार प्रसार यायगु ज्याय् संघं तःधंगु भूमिका म्हिताः वया च्वंगु दु।

कालान्तरय् बुद्धधर्मे यक्व निकाययागु विकास बुल् । थ्व निकाय दुने नं यि थि बौद्धसंघयागु बिकास नं बूगु जुल । थुकथं इसापूर्व तेश्रौ शताब्दि तक्कया दुने फिच्यागु निकाय तक्क विकास ज्वीध्कृगु खनेद् ।

बुद्ध साहित्य अनुसारं बुद्धया जीवित अवस्थाय् वसपौलया प्रमुख शिष्य भिक्षु आनन्दपाखें वा कपिलवस्तुयापिं शाक्यपिं पाखें वा श्रावस्तिया महाजनिपं पाखें नेपाले बुद्ध धर्मया प्रवेश किरात कालय् (इसापूर्व ४८० निसें १९० इसा तक्क) जूर्णु खनेदुं। मेगू छुगू सम्भाव्यता छुगू धर्मदूत मण्डली प्राचीनकाले नेपाले नं ध्यंक व:गु जुइफ् । छाय्धासाः छुथ्व धर्मदूतत हिमाली क्षेत्र वना बुद्धधर्म प्रचार याः व:गु प्रालि साहित्ये उल्लेख जुया च्वंगु दु। ध्व स्वयम् सिद्ध तथ्य खः गन बुद्धधर्म दै अन संध नंदै।

ध्व च्वसूयागु मू आज्जु खः नेपाले भिक्षुणी संघयागु इतिहास बारे प्रकाश याय्गु । ध्व आज्जु किराति राजा स्थूस्कोयागु शासनकाले चारुमित (सम्राट अशोकया म्ह्याय् धका मानेयाना तम्ह) देवपतने (थौकन्हे चाबहिल लागा:) बौद्ध विहार देख्डा थःगु ल्यंदुगु जीवन भिक्षुणीया रूपे बितेयाना अन्ते अन हे विहार दिवंगत जुल । चारूमित व वय्क्रमं देख्डा थः व विहार बाहेक नेपाले प्राचीनकाल वा किरातकाले बुद्ध धर्मया छु नं निकायया भिक्षु भिक्षुणी संघ्यागु बार छु तथ्य थौतकक लुया मवनि । अथे जुगुलि छुगु अनुमान याय्फ, उगु इले थन म्होल्याः जक जुसा भिक्षु व भिक्षुणी दुगु कमसेकम छुगूजक सां विहार दय्हेमाः बहे विहार च्विपं बौद्ध संघिपसं हे चारूमितयात प्रविज्ञितयागु ज्वीमाः ।

करात शासनकालं लिपा नेपाले लिख्डीं वंशं शासन यात। पाचौ लिख्डीं जुज भाष्कर पूर्मी खः। डानियल राइटयागु धापूकथं लिच्छीं जुज भाष्कर वर्मी गृहस्य बौद्ध आचार्य (वजाचार्य) पिन्त चार्यकार विहार नित्य पूजा याय्गु नापं अन याय्माःगु बौद्ध वितिधि ज्याङ्वः ज्याकेगु अधिकार बिल । नापं जुज बिहारयागु नियम व रितिरिवाजया बारे सिजःपौलि किया अन व्यपि भिक्षपिन्त बिल (राइट, १९९४:७६)। स्व वर्णाः छ सिइ दु धाय्बले न्हापा भिक्षणी संघ च्यनिगु चारूमित विहारे लिपा वना भिक्षपि च्यनिगु विहारया कुमे परिणत जुगु ज्वीइफु।

ध्व वर्णन कथं किरातकाल व भूविल खाविकाले भिक्षणी वा भिक्षणी संघयांगु यक्व लोकप्रियता उल्लेख जुया च्वंसा थौतकक ऐतिहासिक प्रमाणित जुड्डेगु अभिलेख लुया मवनि।

लिच्छविकालिन अभिलेखया अध्ययन याम्बले लिच्छविकाले नेपाले भिक्षणी संघ स्थापना जुया बुद्धधर्मया प्रचार प्रसार याय्गु ज्याय् भिक्षणी सं तं:धंगु भूमिका म्हितावंगु स्पष्ट जू । जुजुं अशुकर्मा यामु शासनकाले भिक्षणी संघयागु ख्यातियह वर्णम हुगु अशिलेखे स्पष्ट ज्या च्वंगु द् । ध्वहे अभिलेखे स्पष्टकर्ण सहयानी

धर्मकीर्ति विशेषाङ्ग, वृ.सं. २५४८-

निकाययागु त्रिक्षणी संघ धका उल्लेख याना त:गु दु । ध्व अभिलेख यल चिपः त्वाः इलाननी च्वंगु बुद्धमूर्तिया पादपीठय् किमा त:ग् ख: ।

अभिलेखया मूलपाठ थथे दः-

- २. देयधम्मीयम्बरमोपासिकायाः विशिष्ट धर्म्मपालभोगिन्या ं मुगिन्याः यदत्र
- ३. निइशेषदु:बिविनिवर्त्तये स्वात्मानइचाग्रप्रवरतरामृतकाय प्रतिलाभाय भूयात् गन्धकुटी प्रतिसंस्करणाय तदप्रयोजने च चात्विश
- ४. महायानप्रतिपन्नार्य्य भिक्षुणी सङ्घपरिभोगायाक्षयणीवी प्रतिपादिता पनप्फुनामपश्चिमप्रदेशे भूमिशत १०० पिण्डभान्या पञ्चाश ५०
- ५. भूय ग्रामदक्षिणप्रदे(शे) भूमि षष्टि ६० पिण्डमान्या षट्त्रिङ्शा 👯 गृहप्रस्थषठश्शताय ॥

विज्ञाचार्य, २०३०: ३८२)

ध्व अभिलेखे धर्मपालया मूख्यम्ह भित्रिनी मृगिनी नं गन्धकुटी मरम्मत याय्गु निर्ति व व ज्या याय् म्वाःसा चात्विश महायान निकायया भिक्षुणी संघयात भोजन याक्यत गुथिबाग् व्यवस्था याग् खँ उल्लेख ज्या च्वंगु दुः। लिच्छविकालिन अभिलेखें स्पष्टकथं महायानी भिक्षणी संघ जल्लेख ज्या च्यंगु ध्वहे न्हापांगु प्रमाणित स्रोत जुद्द्रफु ।

🚈 🕶 धये हि मेगु छग् तिथिमिति सिद्दमदुगु येया मुसुमबहालय् च्यंगु लिच्छविकालिन अभिलेखय् नं भिक्षुणी संघयाति उल्लेख जुया च्वंगु दु। ध्व अभिलेखया मुलपाठ थथे द ।

9. ..............सर्वसत्वहिताय .........

धर्मकीर्ति विशेषाङ्ग, गु.सं. २५४८ –

२. ..... तस्य संस्कारपूजार्थम् मिक्षुणीसंघमपितपणाः

पुराणसित्ता ..... प्रकलय तत्

(बजाचार्य, २०३०: ५०७) ध्व क्रिभेलेखया लिपि कथे लिच्छविजुजु

नरेन्द्रदेवया श्रासनकाल यागु अनुमान याना तःगु दु । अभिलेखया भागकथं द्यो स्थापना याना उकिया पुजायाय्त भिक्षुणीसंघयात छुं पुराण व पर्ण दान ब्युगु खनेदु ।

थथे है ख्वप नगरया पूर्वपाखे च्याम्हसिंह व बाम्हायणी पिकया लिक्क वाच्हिटी धाःगु थासे ह्याउँग् ल्वहँखय् कियातःगु लिच्छविकालिन अभिलेख छु दं न्ह्यो लुया व:गु ख:। व अभिलेखया मूल पाठ थथे दु। १. ॐ संवत १४४ फागुण शुक्ल दिवा त्रितीया यां

- २. देयधर्माय शाक्य भिक्षणया सोमनाथया
- ३. सर्वेसत्वना अनुत्तर ज्ञानावाप्तये
- ४. चक्र वाटरीभि (ति) भार्य (आर्य) भिक्षुणी सङ्घाय प्रतिपादित इति ॥

(शाक्य, २०५६:१७)

ध्व अभिलेखय् स्पष्टकथं सोमनाथ शाक्यभिक्षं (सम्भवत: ब्रह्मचर्य भिक्षु मखुसें, गृहस्य बौद्ध भिक्षु ज्वीइफ्) भिक्षणी संघयाग् हेरबिचारयायत् जग्गा दानयाना गुठि स्थापनायागु खँ उल्लेख याना त:ग् द्।

किरातकाल व लिच्छविकाले भिक्षणी संघयाग् अस्तित्व दुसा भिक्षणी चारूमती बाहेक सु मैम्ह भिक्षणी पिनीग् नां उल्लेख ज्याच्वंग् खनेमद्।

मध्यकालयागु अभिलेख अध्ययन याय्बले भिक्षुणी पिनिगु नां उल्लेखयाना तःगु खनेदु । गुइत त्वाः यलयाग् ने सं. ३६८ यागु छुगू अभिलेख्यू थथे उल्लेखयाना तःगु दु।

- २. ...परमोपासिकी भिक्षुणी श्रीमलय श्री रोनाम्ना यदत्रपुण्य तत् भवत्वाचार्योपा [ध्याय] मातापि [तृ] पूवगमकृत्वा....
- ३. फलप्राप्तेति ॥ श्रेयोस्तु ॥ सम्वत ३६८ माघकृष्ण नवम्यांतिथौ राजाधि [राज] पर (मेश्व) र परम भट्टारक श्री श्री [अभयमल्ल] ....

(शाक्य व बैद्य १९७०:५९)

ध्व अभिलेखे भिक्षुणी मलय् श्री पाखें थः गुरुया स्मृति मूर्ति दय्का अभिलेख तःगु खनेदु । थथे हे शान्तिघट नघ: यें च्वंगु ने.सं. ७६७ यागु छुगू अभिलेखय् नं भिक्षुणीयागु नां उल्लेख ज्या च्वंगु दु । अभिलेखया मूल पाठ थथे द्।

- १२. भिक्षु श्री देवसिंह, शाक्यभिक्षु श्री जयराज शाक्य, ् भिक्षु श्रीमणि शाक्य भिक्षु पद्मराज, भिक्षुणी जमुना
- १३. शाक्यभिक्ष श्रीसिंह, शाक्यभिक्ष श्रीरत्नसिंह शाक्यभिक्ष जिनदेव युति समुच्ययन श्री ३ शान्तिघट श्री व
- १४. जधातु जीर्णोद्धारणयाङा सम्वत ७६७ चैत्र मासे ः शुक्लपक्षे पूर्णमस्यां तिथौ स्वाधिनक्षत्रे वज्रयोगे यथाकर

(शाक्य व वैद्य, १९७०:११७)

ध्व अभिलेख जुजु प्रतापमल्लयागु शासनकालयागु ख: । भिक्षुपि मुना शान्तिघट चैत्य जिर्णोद्धार यागु ज्याय् जमुना नायाम्ह भिक्षुणी छम्हसिनं नं ग्वाहालियागु खँ उल्लेख याना त:गु ख:। मध्यकालयागु अभिलेख अध्ययन याय्वले भिक्षुणी पिनिगु नां उल्लेख जुया च्वंगु खनेदुःतर

भिक्षुणी संघयागु उल्लेख धाःसा खनेमदुः । शुक्यं मध्यकालया अभिलेखे शाक्यभिक्षु पिनिगु नां लिसे शाक्यभिक्षुणी पिनिगु नां उल्लेख जुया च्वंगुलिं, उपिं शाक्यभिक्षुणीपिं लिच्छवीकालयापिं भिक्षुणी संघया भिक्षुणीपिं थें ज्याःपिं ब्रह्मचर्य भिक्षुणीपिं मखुसें गृहस्थ शाक्यभिक्षु थें गृहस्थ शाक्य भिक्षुणीपिं जुयेफु ।

अवलोकितेश्वर (करुणामय) माने यायग परमपरायाग् लोकप्रियता इसाया पाचौ शताब्दिया मध्य निसें छैठों शताब्दि काले दयधंकग प्रमाणित नेपालमण्डल (उपत्यका) दुने च्वंगु लिच्छविकालिन अभिलेखं यक्व न्हापा हे पुष्टि ज्वीधुंकल । थ्व बाहेक नं नेपाली बौद्ध समाजे तसकं लोकह्वागु छगु बौद्ध स्तोस्त्रय नं अवलोकितेश्वरयाग् वर्णन ज्या च्वंग् द्। थुग् बौद्ध स्तोस्त्र भिक्षणी चन्द्रकान्तां रचमायागु ख: । भिक्षणी चन्द्रंकान्ता लिच्छविकाल याम्ह खः वा मध्यकालयाम्ह खः धैगु सिइमदु । छाय्धाःसा मध्यकालया अभिलेखे भिक्षणी पिनिग् ना उल्लेखयाना तःग् दुसां अध्ययनं सिइद्कथं लिच्छविकाले द्ग भिक्ष संघ व भिक्षणीसंघ मल्लकालया उत्तरार्द्धय वया नेपाले तना वने धंकग खनेद ।

अनंलि नेपाले आधुनिक कालया सन् १९८८ न्ह्यों भिक्षुणीसंघ स्थापना जुगु खनेमदु । वाः मचाय्क सन् १९८९ सालय् नेपाले हानं छक भिक्षुणी संघ खनेदत । महो जक ल्याखय् खनेद्रिपं भिक्षुणीपं थथे खः । भिक्षुणी धम्मविन्ना व भिक्षुणी धम्मविजया । न्ह्यपा वसपोलिपं अनगारिकापि खः; मात्र गृहस्थी जीवन त्यागयाना बिज्यापि खः । गृहस्थ जीवन त्यागयाय् मात्रं भिक्षु, भिक्षुणी जुइमखु । भिक्षु भिक्षुणी जुइत छग् विशेष पद्धति दु । वसपोलिपं थेरवादी परम्पराकथं अनगारीका जुया बिज्यापि खः । लिपा वसपोलिपं अमेरिकाया शिलाई टेम्पल लसएन्जेलसय् सन् १९८९ सं भिक्षुणी जुया बिज्यागु खः । थ्व विहार (महायानी) सर्वारितवाद परम्परा यागु खः ।

थथे हे अनगारीका पञ्जावती सन् १९९१ सालय् ताइवानया फो-कुन शान टेम्पल महायानी विहारे मिक्षुणी जुया बिज्यात । अनंलिपा सन् १९९६ सालय् अनगारीका इन्द्रावती व जयवती आदि ताइवानयागु वहे महायानी विहारे भिक्षुणी जुया बिज्यात । हानं अनगारीकापिं अनोजा, नाणवती, सुजाता, कुसुम व वीर्यवतीपिसं सन् १९९७ सालय् चीनया क्यान्टन शहर स्थित उचो आन भिक्षुणी विहारे भिक्षुणी जुया

बिज्यात । थुकथं हे ताइवानी महायानी भिन्न विश्वणी पाखें सन् १९९८, फेबुअरी १४-२३ तक्क भारतया बुद्धगया International full ordination ceremony खय् नेपाः पाखे अनगारीकापिं सुजाता, कुसुम, अनोजा, वीर्यवती, करुणावती, चन्द्रशीला सुनन्दी, खेमानन्दी, उत्तरा व चित्तावतीपिं भिक्षुणी जुया बिज्यात (थुगु उपसम्पदा ज्याझ्वले थाइलैण्ड, वमा, क्याम्बोडिया, लाओस, श्रीलंका आदि देशं बहुसंख्यक श्रिक्षुणितं उपस्थित जुयाविज्याः गु खः -सं.)। ध्वहे प्रव्रज्या ज्याझ्वले न्हापा सन् १९९७ सालय् चीनय् भिक्षुणी जुया बिज्याय् श्वकिपं भिक्षुणी अनोजा, सुजाता, कुसुम व वीर्यवती पिसं हाकनं छक भिक्षुणी जुया बिज्याग् खः।

(थुकथंहे मेमेपि गुरुमांपि नं भिक्षुणी जुगा, विजयाय् धुंकूगु दु। ध्व कम जारी जुयाहे च्वनीमु दु। सं.)

उत्पति व ब्यय अर्थात् दयावद्देशु व मदयाविनगु स्वाभाविक धर्म खः । दुगु मदया वनेवं अर्थेतुं मदये धुंकुगु हानं दया वल धाःसा ध्व आश्चर्यगु खँ मखु । सामान्यरूपं बाँलागु दुगु वस्तु मदया वसा दुःख वा खँ खः । अर्थेहे दुगु तर बाँमलागु वस्तु मदया वसा धाःसा व हर्षया खँ खः । बाँलागु वस्तु छुगू इलय् मदयायम् तर हानं दया वल धाःसा व नं हर्षया खँ खः ।

थन छगू वस्तुया खें मखु भिक्षणी संघया खें खः।
गुगु नेपाले न्हापा दुगु तर लिपा मदया वना नं हाकनं
दया वंगु ध्व अतिकं हे हर्षया खें खः। अथे जुगुलिं
बुद्धभूमि नेपाले नं भिक्षणी परम्परायात न्ह्याका
बिज्यापिं वसपोल भिक्षणी पिनिगु कृतः साहिसक धःसा
ऐतिहासिक महत्वं जाःगु नं खः। वसपोल भिक्षणीपिं
श्रद्धाया पात्र ला जूगु हे जुल। धन भिक्षणीपिं गुमु
यानयापिं धैगु विषयवस्तु जिल महत्वया खें मखु
तायेका। मूख्यगु खें ला बुद्धशासनया छुगु अभुख अङ्ग
भिक्षणी संघ खः जूगु नेपाले लोप जुई धुंकुगु यात हानं
पुनः जागृत जुया भिक्षणी संघया पुनःस्थापना जूगु
च्वछाय्बहःगु खें तायेका च्वना।

#### सन्दर्भ साम्रागी:

- वजानार्य, धनवज, लिच्छविकालका अभिलेख, किर्तिपुर; नेपाल इ एविश्वाची अनुसन्धन केन्द्र, बि.सं. २०३०
- २) शास्य, हेमराज वैच टि. बार. मेडियमल नेपाल, त्रिपुरेश्वर दि बार स्व, इ.स. १९७०
- रे) राहर, डानियन, होस्टोरी भाफ नेपान, डिल्सी: लो प्राइस पब्लिकेशर, इ.सं. १५९४ (सिप्रस्ट) ४) बजाचार्य, नरेशमान, बुढिन्म इन नेपान, दिल्ली: इस्ट्रन बुक किन्करस, इ.सं. १९९८
- शान्य, सुरेशज्योति, स्वपदेया बिहार बहीया जातः, स्वपः कृतः प्रकाक वै.सं. १११०
- ६) शिक्षुणी धम्मवती नापं प्रत्यक्ष खैल्हाबल्हायां लिंधसा कर्य ।
- v) Bodhgaya International full ordination 1998, (But etin)

आचार्य वसुबन्धुले त्रिशिकामा स्मृतिलाई यसरी परिभाषित गर्नु भएकोहरू : "स्मृति संस्तृतबस्तुम्यस-म्प्रमोषश्चेतसोङ्गीमलपनता" :- स्मृति भनेको पहिले अनुभव गरिएको बस्तुलाई नभूलन हो । यसको मतलब के हो भने स्मृति भनेको आतम्बन (पहिले अनुभव गरिएको वस्त) लाई समातिरहन् र यसलाई बारम्वार अघि बढाइरहेर यसलाई विर्सिन नदिन् हो । यो सम्भिन् (यादगार- memory) मा होइन । त्यो त स्मृतिको एउटा अर्थ मात्र हो यहाँ स्मृति भनेको त्यो हो जसले आनम्बनलाई बारम्बार बंगाडि ल्याइरहन्छ र विक्षिप्त हुन निर्देएर मनलाई बारम्बार त्यसमा राख्न लगाइरहन्छ । हासीले स्मति-सम्प्रजन्य भन्ने शब्दमा "स्मति' भन्दाखेरि यही अर्थ हुन्छ । समथ र विपश्यना दवैमा विकास गर्नुपर्ने मूल चैत्रिक यहि हो । यसको विकास नगरिकन न त समथलाभ गर्न सिकन्छ, न त विपश्यना । यसको कार्य नै चित्तलाई आफ्नो अभीष्ट आलम्बनलाई बाहिर विक्षिप्त हन नदिइकन त्यसमा राखिराख्न हो।

फेरि बुद धर्ममा स्मृति-सम्प्रजन्यमा स्मृति भन्ने शब्द प्रयोग गर्दा खेरि त्यसको अर्थ सधै कुशल-धर्मलाई सम्भिरहने भन्ने पनि हुन्छ । अकुशल आलम्बनलाई सम्भिराङ्ने स्मृतिलाई मिथ्या स्मृति या मुषित स्मृति पनि भनिन्छ । त्यसकारण केवल होश राख्दैमा हँदैन ।

पालि अभिधम्मत्य संगहोमा पनि यसरी परिभाषा दिइएको छ, "अपिलापलक्खणा असमोसरसा सति"- जसको अर्थ पनि माथिको वस्वन्धको भनाई संग मिल्छ ।

अब संप्रजन्यको कुरा आयो। वसुवन्धु त्रिशिकाले असंम्प्रजन्यको परिभाषा यसरी दिएको छ कि त्यसको आधार मा हामी सम्प्रजन्यको परिभाषा दिन सन्छौं - "सम्प्रजन्य क्लेशिकाले रहित भएको प्रज्ञा हो। "प्रज्ञा धर्माणां प्रविचयः" प्रज्ञा भनेको धर्महरूलाई केलाउनु हो। त्यसकारण सम्प्रजन्यको अर्थ हुन्छ क्लेशहरूबाट प्रभावित नभैकन धर्महरूको यथार्थ स्वरूपलाई जस्ताको तस्तै बुक्नु, होश राख्नु, जान्नु, केलाउनु। वास्तवमा सम्प्रजन्य भनेको एक प्रकारको 'प्रज्ञा' नै हो। सम्प्रजन्य चार प्रकारका हुन्छन्

9) गोचर सम्प्रजन्यः यो आसम्बन के हो भन्ने कुरा थाहा पाइरहनु हो । जस्तैः वेदनालाई वेदनाकै रूपमा थाहा पाउनु, संज्ञालाई संज्ञाकै रूपमा थाहा पाउनु संज्ञालाई संज्ञाकै रूपमा थाहा पाउनु गोचर सम्प्रजन्य हो । समधमा आफ्नो किसन (आलम्बन) लाई स्पष्ट थाहा पाइरहनु गोचर सम्प्रजन्य हो । यो एक प्रकारको प्रज्ञा त हो परन्तु यही प्रज्ञा मात्रैले विपश्यना हुँदैन । त्यही भएर शमथले मात्र

पूर्ण मुक्ति दिलाउन सक्दैन । यसले केवल चेतोविमुक्ति मात्र दिलाउँछ ।

- २) असम्मोह सम्प्रजन्यः असम्मोह सम्प्रजन्य भनेको त्यो प्रज्ञा हो जसले सम्पूर्ण धर्महरूको सामान्यलक्षण र स्वलक्षणलाई जान्दछ । विशेष गरेर विपश्यनामा प्रयोग हुने प्रज्ञा यही प्रकारको हो यद्यपि त्यहाँ गोचर सम्प्रजन्य पनि नचाहिने त होइन । यो सम्प्रजन्य भनेको अनित्य, दुःख, अनातमा, शून्य इत्यादि स्वभाव थाहा पाइरहनु हो । कुशल अकुशल आदि थाहा पाइरहनु पनि यही हो ।
- ३) सार्यक सम्प्रजन्यः यो आफूले काय-वाक्-चित्तबाट क्षण क्षणमा जे जे गरिदैछ, त्यो आफ्नो लक्ष प्रति सार्थक छ कि छैन भन्ने कुराको होश भई रहनु हो । यसले आफ्नो काय, वाक र चित्तबाट हुने कृयाकलापहरू सार्थक छन् कि छैनन् भन्ने कुरा छुट्याउन महत गर्छ ।

४) सप्राय सम्प्रजन्यः यो आफ्ना त्रिद्वार (काय-वाक् चित्त)बाट हुने कृयाकलापहरू देश-काल-परिस्थितसम अनुकूल र सुहाउँदा छन् कि छैनन् भन्ने होश राख्नु हो। प्रत्येक परिस्थितिमा 'अहिले यहाँ' रहनु नै यही हो जसबाट तपाईलाई थाहा हुन्छ कि त्यो परिस्थितिमा के कार्य उचित हुन्छ या अनुचित हुन्छ, त्यो क्षणमा कस्तो शब्द राम्रो हुन्छ या नराम्रो हुन्छ, त्यो परिस्थितिमा कस्तो विचार या धारणा उचित हुन्छ, कस्तो हुदैन । उदाहरणको लागिः यदि मानिसहरूले आगराको कुरा गरिराखेका छन् भने तपाई गाग्राको कुरा गर्नुहोला, त्यो सप्राय सम्प्रजन्य नभएको हो।

पालि अभिधम्मत्थ संगहोमा सम्प्रजन्यलाई यसरी परिभाषित गरिएको छ, "सम्पजानातीति सम्पज्ञ्ञ" "सम्पत्तां पकारेहि जानातीति अत्यो"। अर्थात जसले राम्रो संग पूर्णरूपमा जान्दछ त्यही सम्प्रजन्य हो, विभिन्न प्रकारले जान्नु भन्ने अर्थ हो। सरल नेपाली भाषामा भन्ने हो भने स्मृति भनेको आफ्नो अभीष्ट आलम्बनमा बारम्बार मन लैजान सम्भिरहनु हो भने सम्प्रजन्य भनेको पूरा बुभेर रहनु हो, होश सहित हुनु हो। अर्को शब्दमा भन्ने हो भने, यहाँ सम्प्रजन्य भन्नाले सूभ बुभ सहित हुनु हो। 'awareness' जस्ता अंग्रेजी शब्दहरू बढी अस्पष्ट छन्, त्यसैले स्मृति सम्प्रजन्यको पूरा अर्थ दिदैनन्।? ■

'त्रिरत्न शरणम्'

अनुवादः नारायण प्रसाद रिजाल; संकलकः विजय सर्ग महजन

## How to find real happiness

🛎 Ven. K. Sri Dhammananda Nayaka Thera

"Happiness", said Life, "is wayward prize,
"To be won by men with patient striving,
"Half the race you have run, now please
arise,

"And push on, the goal is at the turning."

There are very few things on which it is possible to get men to agree. Perhaps there is only one thing which all men agree that they want. That is happiness. Wisdom may be above rubies in value. but happiness is al ways worth while - it is the 'pearl of great price,' for in the word "happiness" is summed up all the desires, all the needs of mankind, yes, even of angles, or the gods themselves.

The demand for happiness has been so constant, the need for it is pressing and universally felt that, had it been at all easily attained, surely by now weshould have understood how to secure it. Yet in this Atomic Age, 7,500 years or more since the emergence of the firsts definite forms of civilisation, we do not seem to be getting any closer to happiness - quite the reverse. Evidently then, happiness is not something which simply happens.

"Happy he ever rests, the brahman set free, Whom lusts defile not, who is cooled and loosed from bonds,

Who have all barriers burst, by taming his heart's pain,

Happy the calm one rests, reaching the Peace of Mind."

-(Buddha)

The method that people should adopt to gain happiness must be a harmless one. There is no meaning in enjoying happiness by causing suffering to another person or any other living being. Buddha says: "Blessed are they who earn their living without harming others."

Knowledge and compassion are the two wings by which man can soar to regions of bliss supernal, by which lasting peace and happiness on earth can prevail.

"Happiness is a perfume you cannot pour on others without getting a few drops on yourself.

Youmay not be able to change the world according to your wishes but you may be able to change your heart to find happiness.

It is not true that happiness is invatiably the reward of virtue. For, a man of unfortunate disposition and character, may maintain a life long and most virtuous strife against evil tendencies and faults of character without attaining happiness. But to the man of fortunate disposition and wisely-moulded character, both virtue and happiness come easily. And that organisation of character which makes also for stength makes also for happiness; for both strength and happiness are the products of harmonious organisation.

#### LASTING HAPPINESS

"When you see a pleasant, charming or beautiful person, you like him or her, you are attracted, you enjoy seeing that person again and again, you desire pleasure and satisfaction from that person. This is enjoyment. It is a fact of experience. But this enjoyment is not permanent, just as that person and all his or her attractions are not permanent. When the situation changes, when you cannot see that person, you become sad, perhaps unreasonable and may even behave foolishly. This is the unsatisfactory side of the picture. This too is a fact of experience. If, however, you have no attachment to that person, if you are completely detached, that is freedom, liberation. This too, is a fact of experience.

From this, it will appear that we must take account of the pleasures of life, as well as its pains and sorrows, and also objectively. Only then is true liberation possible. There is no denying that sense pleasure is pleasure but the Buddha also takes a realistic view as to the nature of such pleasure. They are evanescent and pass away, giving no lasting happiness.

It is only when you have suffered through doing good that you can achieve a greater happiness than others.

-धर्मकीर्ति विश्लेषाङ्ग, वृ.सं. २५४८-

"If we want to find happiness, let us stop thinking about gratitude or ingratitude and give for the inner joy ofgiving. Ingratitude is natural-like weeds. Gratitude is like a rose. It has to be fed, watered and cultivated and loved and protected." (D. Carnegie)

The seeking of pleasure must not be confused with the seeking of happiness. Pleasure is elusive, temporary, and can leave a bitter taste; also, it can be costly, yet unsatisfactory. Not so happiness, which does not have to be purchased; it comes from an inner source-the Mind.

The ingredients of happiness are so simple that they can be counted by the fingers of one hand. Happiness comes from within, and rests most securely on simple goodness and clear conscience. Beliefin a Supreme being, worship of gods and saints and offering of flowers and food to images, acts which the multitude call religion, may not be essential to it, but no one is known to have gained the without a philosophy resting one ethical principles. Selfishness is its enemy; to make another happy is to be happy one's self. Ouit is, seldom found in crowds, most easily won in moments of solitude and reflection. It cannot be bought; indeed money has very little to do with it. No one is happy unless, he is reasonable well satisfied with himself, so that the quest for mental tranquillity must of necessity begin with selfexamination. We shall not often be conten with what we discover in this securely. There is so much to do, and so little done. Upon this searching self-analysis, however, depends the discovery of those qualities that make each man unique, and whose development alone can bring satisfaction.

"If you want to live in this world peacefully and happily, allow others also to live peacefully and happily, so that you can make this world a something which is worthy of life."

Unless and until you adjust yourself to live according to these noble principles you cannot expect happiness and peace in this world. You can not expect this happiness and peace from heaven simply by praying. If you act accordingly to moral principles you can create your own heaven right

here in this world. If not you also can see the hellfire on this earth itself. Not knowing how to live according to this natural and cosmic law, we always grumble when troubles confront us. If each man tries to adjust himself without grumbling and criticising others we can enjoy real heavenly bliss better than the one that some people dream of existing far beyond above. There is no need to create a heaven elsewhere to reward virtue, or a hell to punish vice; virtue and evil have inevitable reactions in this world itself. Your faith is immaterial in this respect. This is the highest way that you can help for the welfare of your society and your country. Today, human society has developed up to this level because of this understanding and harmony of some people who have sympathy and tolerance towards the happiness and progress of others. Now you can realise why we should practice morality. On the other hand, you must understand that by helping others morally, you help yourself and that by helping yourself morally you help others also.

A man with great financial resources will always be bulked in the employment of them, the reason being that, in the present structure of society, he cannot genuinely want as much as he has the means to buy, or, if he genuinely does want so much, his conscience and the conscience of mankind will not allow him to keep it in mental peace. The things that people genuinely want are not, in the millionaire sense, dear. hence the man with great financial resources cannot have full recourse to those resources. There must always be a large ineffective margin. Hence his great financial resources do not effectively make him a rich man.

To be rich is to possess the world, and nobody can do this without knowledge and experience and sympathy. You may be the owner of a great picture, but you will not really possess it until you can appreciate it, and you will not appreciate it until you have acquired knowledge and critical taste. As with pictures, so with everything else be it in the realm of art of in the realm of nature, Toown without possessing is to be a mere figure of ridicule.

Money may buy the husk of many things without the kernal. It brings you food but not

appetite, medicine but not health, acpquintances but not friends, service without loyalty, days of excitement but no peace or happiness. Wealth is not all. It cannot buy the best things. The most desirable possessions, peace of mind and happiness of heart, are beyond its grasp.

One sees, therefore that all this struggle of modern life for monetary reward, additional comfort, more and more luxury, is intensified in its anxieties and stresses, if happiness is the purpose which spurs us on. At least it is true to say that there are moments in life when those material things are of no value whatsoever, compared with the mental or spiritual joy which may be felt without them in a hut or hovel. Obviously, then, we are mistaken in attaching so much importance to material prosperity - although, no doubt, we must postulate a decent minimum.

One cannot ignore economics, and pretend that human nature can be happy in squalid conditions. Our "Coolie line" and slum areas could stifle human happiness. No method of life will create the chance of happiness if a large family has to live, eat, sleep and procreate in one miserable room, a breeding place of vice and bitterness - unless it is a community of saints. Wealth and proverty, and happiness and misery, are relative terms. In a city one daily passes hundreds in the streets. Happiness as often appear in the eyes of street scavengers as on the faces of those who ride in saloon cars. The owner of the saloon car, draped in a thousanddollar dress, may wear a face like a gloomy rian cloud because her orchids did not win a prize at the orchid circle show. The street scavenger, clad in a dirty tattered loin cloth, may be elated and beaming with happiness because he has found a fifty cent coin in the litter on the pavement.

Part of the tragedy of the poor consists in their usual belief that happiness is to be found in material welfare which, not having, they pass their lives in craving to obtain, or in vain resentment. The tragedy of the rich, on the other hand, consists in their not rising above their wealth, but clinging to it, and in being imprisoned and stifled by it. Hence, happiness is not found in either case.

A man encounters suffering and complains,

but this is the result of his mental inharmony. Another experiences blessedness, and it is the result of his own mental harmony. Blessedness, not material possessions, is the measure of right thought; wretchedness, not lack of material possessions, is the measure of wrong though. Aman may be rich but unhappy; he may be poor but contented. Blessedness and riches are only joined together when the riches are righty and wisely used, and the poor man only descends into wretchedness when he begins to whine and revile his lot.

Some people think that a partner, a good congenial partner, may be the source of happiness. It may be to some extent but not to the fullestextent. Some people think that children might be the source of happiness but when they find their children disgrace the good name of their family or when they are separated for some reason or other they feel unhappy. Some people think horse and dog racings might be the sources of happiness. So they bet. Even when they are winners, they are happy only for a short while.

The outside sources are not he real sources of happiness. But the main things is in the mind. The mind which is controlled, and cultured, is the real source of happiness.

It is assumed by many people, as a matter of course, that if material prosperity is on a high scale, the sum of human happiness is thereby increased; and that if the wealth of a nation is reduced, unhappiness is the result, carrying out this argument to its logical conclusion, it would appear to follow that the richer one is the happier one; and yet that is acknowledged as a faisity by all who have come in contact with rich people or have laid their own hands on considerable wealth. Many of them are extremely unhappy. This wealth of theirs does not seem to satisfy their lives though they 'Enjoy', as it is called, every comfort and most luxuries.

What, then, is the use of making everybody rich if the rich themselves are miserable?

I might, therefore, be well to consider what are the essential needs of the human mind and body to attain something like happiness.

Continued...

## **DUTA-JATAKA**

once upon a time, when Brahmadatta was reigning in Benares, the Bodhisatta was born as his son. He grew up and finished his education at Takkasila. After his father's death, he became the ling himself.

The king was very particular in his manner of eating. On one plate alone he spent a hundred thousand pieces of gold. He made a pavilion adorned with jewels at the door. When it was time to eat, he had the pavilion decorated, and there he sat upon a royal seat made of gold, under a white parasol with princesses around him and ate the food from the dish which had cost a hundred thousand pieces of gold.

Now a greedy man saw the king's manner of eating and desired to have a taste. Being unable to master his desire, he ran to the king, calling out loudly - "Messenger!" messenger! O king" - with his hand held up. (At that time and in that nation, if a men called out "Messenger!" no one would stop him). The crowd divided and let him pass.

The man ran up quickly, and catching a piece of rice from the king's dish, he put it in his mouth. The swordsman drew his sword to cut his head. But the king stopped him and said to the

greedy man, "Fear nothing, eat on!" He washed his hands and sat down.

After the meal, the king gave his own drinking water and betel nut to the man. and then said, "Now man, you said that you had news; what is the news?

"O king, I am a messenger from desire. Desire said to me 'Go!' and sent me here as her messenger O Lord! Do not be angry. For Hunger's sake men will go very far even to ask enemy for mercy. All men upon the earth must be obedient to it both day and night."

When the king heard this, he said, "That is true. All men are Hunger's messengers. Desire makes the uncontrolable. How well this man has spoken."

The king was pleased with greedy man at said to him, "Brahmin, all of us are Hunger's messenger so I give you a thousand cows together with a bull as messenger should give to another messenger."

At last he added, "I have heard something I never heard or thought of before, said by this great man." He was so pleased that he gave him many things of honour.



२५४८ औं बैशाख पूर्णिमाको उपलक्ष्यमा सम्पूर्ण मानवमात्रको कल्याण कामना शर्वछौं।

## श्री सिद्धि विमायक क्यादरिङ्ग सर्भिस्

चारखाल डिल्लीबजार, काठमाडौँ। फोन: ४४२२९६०

ृपेजरः ९६८१-१६४३४

विवाह, इत्तवन्य, पारनी, पिकनिक र सीमनारहसामा लञ्च, डिनर, टिपिन, ब्रेकफास्ट, हाफ-फुल क्याटरिङ्का साथै पाल, मेच, भाँडाकुँडाहरू र कुक, बेटर, मसलची मात्र पनि उपलब्ध गरिन्छ ।

–धर्मकीर्ति विशेषाङ्ग, बु.सं. २५४८

## Mahapingala-Jataka

nce upon a time. there reigned at Benares a king named Maha-pingala, the Great Yellow King. He was wicked and unjust. He was cruel towards all the people.

Now the Bodhisatta was a son of King Maha-pingala. After this king had reigned for a long time, He died. When he died all the citizens of Berares were overjoyed and laughed a great laugh. They burnt his body with a great fire of logs and put out the fire with thousands of jars of water. Then they made the Bodhisatta their king. To express their joy. They beat rums throughout the streets and made all kinds of meerriment. The Bodhisatta himself sat upon his fine seat under a white parasol. The citizens of Benares stood around their king.

But one doorkeeper, standing not far from the King, was weeping. "Good porter," said the Bodhisatta, all the people are making merry for joy that my father is dead, but you stand weeping. Was my father good and kind to you?"

The man heard and answered, "I am not weeping for sorrow that Pingla is dead. My head would be glad enough. For King Pingala, every time he came down ...on the palace, or went up into it, would give me eight blows over the head

with his fist. Those blows were like the blows of a blacksmith's hammer. So when he goes down to the other world, he will give eight blows on the head of Yama and gatekeepers of Hell. Then the people there will cry, 'He is too cruel for us!' and send him up again. I fear he will come and give blows on my head again and that is why I weep And he uttered this verse:

"The Yellow King was anything but dear: It is his coming again I fear.

What if he beat the King of Death, and then

The King of Death should send him back again?"

The Bodhisatta said to him, "That king was burnt with a great fire of logs, the place of his burning is still wet with water from thousands of jars, and the ground has been dug all around. He has gone to the other world and will not come again. Don't be afraid!"

After that, the porter took comfort. The Bodhisatta was a very good king. After giving gifts and performing other good acts, he passed away to fare according to his deserts.



## Supreme Happiness

Extract from 'What the Buddha Taught'
By Walpole Rabula

In almost all religions the summum bonum can be attained only after death. But Nirvana can be realized in this very life; it is not necessary to wait till you die to 'attain' it.

He who has realized the Truth, Nirvana, is the happiest being in the world. He is free from all 'complexes' and obsessions, the worries and troubles that torment others. His mental health is perfect. He does not repent the past, nor does he brood over the future. He lives fully in the present. Therefore he appreciates and enjoys things in the purest sense without self-projections. He is joyful, exultant, enjoying the pure life, his faculties pleased, free from anxiety, screne and peaceful. As he is free from selfish desire, hatred, ignorance, conceit, pride, and all such 'defilements', he is pure and gentle, full of universal love, compassion, kindness, sympathy, understanding

and tolerance, His service to others is of the purest, for he has no thought of self. He gains nothing, accumulates nothing, not even anything spiritual, because he is free from the illusion of Self, and the 'thirst' for becoming.

Nirvana is beyond all terms of duality and relativity. It is therefore beyond our conceptions of good and evil, right and wrong, existence and non-existence. Even the word'happiness] (sukha) which is used to describe Nirvana has an entirely different sense here. Sariputta once said; 'O friend, Nirvana is happiness! Nirvana is happiness!' then Udayi asked; 'But, friend Sariputta, what happiness can it be if there is no sensation?' Sariputta's reply was highly philosophical and beyond ordinary compreshension: That there is no sensation itself is happiness'.

Best Wishes!

RED SUN

MEERUT

Sports oint

Sports and Musical Goods Wholeseller and Retailer Kanlipath, Jyatha, Kathmandu, Nepal

#### Also Remember us for:

Manufacturing of School Belts,
Badges, Medals, Name Plates, Shields, Trophy,
Electroplating, Etching and

all types of screen prints as per your desired order

4267069, 4248856 Res.: 4259870 Fax: 977: 1-4269284

sportspoint@mail.com.np

May our retreat into the Triple Gem produce humanity

&

Loving Kindness
Our heartiest felicitation to all
on the auspicious
Baishak Celebration
2548 B.E.



DIGITAL

#### SYSTEM TRADING HOUSE

Computer parts and peripherals

Post Box No. 13876 New Road, Kathmandu, Nepal Tel.: 423-1676, 423-0587

Fax: 977-01-423-0452

## Buddha's advice on daily life

By Richard Jones

The modern-day world, at least in Western Europe, is one of unparalleled material prosperity. The economic systems of these countries are churning out more and more material goods, enabling people to live at higher material standard than ever before. People devote enormous amounts of time, energy and resources to the production and distribution of goods, and entire lives are given over to the pursuit of riches and luxury.

What do the personal experiences of the Buddha have to tell us about how to handle such

wealth in a skillful fashion? As Prince Siddhattha, the Buddha was no stranger to material wealth. "I used no sandal-wood that was not of Kasi. My turban, tunic, dress and cloak were all from Kasi. Night and day a white parasol was held over me so that I might not be touched by heat or cold, dust, leaves or dew. There were three palaces built for me-one for the cold season, one for the hot season, and one for the rainy season" (Anguttara Nikaya 1, 3, 4)

Shielded from the harsh realities of the outside world and brought

up in a world of sensual comfort and ease, nevertheless Prince Siddhattha come to question their true value and importance. "Why do I, being subject to birth, decay, disease, death, sorrow and impurities, thus search after things of like nature? How if I, who am subject to things of such nature, realise their disadvantages and seek after the unattained, unsurpassed, perfect security which is Nibbana." (Majjhima Nikaya I, 26). Hence he decided to renounce the world of sensual pleasure and follow a path of strict asceticism. This was not the renunciation of a

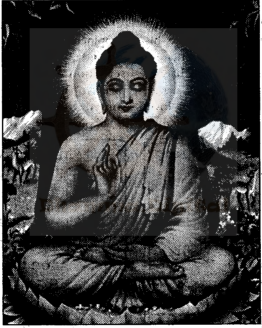
poor man or an old man, but that of a young man living at the height of luxury and prosperity. He then undertook six years of extreme ascetic practices, but at the end of this period he became convinced of the futility of self-mortification, just as he had already rejected the extreme of self-indulgence. "Indulgence in sensual pleasures this is base, vulgar, worldly, ignoble and profitless; and addiction to self-mortification - this is painful, ignoble and profitless." (Dhammacakkapaayattana Sutta). Hence one should follow the Middle Path (Majjhima Patipada), leading to tranquillity,

realisation, enlightenment and Nibbana; this was elaborated into the Noble 8-Fold Path, which can be subdivided into sila, samadhi and panna.

Buddha The recognised that for the majority of lay people, a life of strict renunciation was neither practicable nor desirable. He therefore addressed the question of economic welfare and the well-being of the laity; what he said is as true for the modern-day world as it was for this contemporaries. The Buddha recognised that a certian level of economic prosperity is vital

that a certain level of economic prosperity is vital for a happy, peaceful society and as a base on which people could build their apiritual development. In the cakkavattisihanada Sutta, he said that proverty (daliddiya) is the cause of immorality and crimes such as their, falsehood, violence, hatred and cruelty. Although the Buddha considered economic welfare as a requisite for human happiness, he did not recognise progress as real and true if it were only material, devoid of a spriritual and moral foundation. While encouraging material progress, the Buddha stressed

the improtance of moral and spiritual development



–धर्मकीर्ति विशेषाङ्ख्यास्, २५४८-

for a happy, peaceful and contented society. In the Sigalovada Sutta he lays down both economic and social responsibilities, such as a husband giving presents to his wife, a master paying adequate wages to his servant, as well as how to live a balanced life in relation to one's earnings, i.e. one quater for savings. In the Vyagghapajja Sutta, the Buddha lays down four conditions as conducive to one's happiness and peace in this worldly existence, i.e. utthana-sampada (\*persistent, skillful effort); arakkha-sampada (watchfulness in the protection of income which has been righteously earned); kalyana-mitta (having good friends); and samajivikata (a balanced livelihood, living within one's means).

For the layman there are said to be found kinds of happiness or bliss:- Atthi-sukha-wealth and economic security acquired by just and righteous means. Bhoga-sukha-the enjoyment of such possessions and spending this wealth liberally on family, friends, relatives and meritorious deeds. Anana-sukal-freedom from debt. Anavajja-sukhabeing blameless in body, speech and mind. The first three give not one sixteenth of the happiness given by the fourth kind. "Contentment is the best wealth." (Dhammapada v 204)

To the average man the Buddha at first spoke of genorosity, discipline and heavenly bliss. To the more advanced he speke of the evils of material pleasures and on the blessings or renunciation. To the highly advanced he expounded the four Noble Truths. It was in this way that he converted Yasa, the son of the wealthy merchant. Neither wealth (nor proverty). if rightly viewed, need be an obstacle towards being an ideal Buddhist. Anathapaindika a very rich and generous man, become a Sotapanna even whilst remaining as a layman. "Even though a man be richly adorned, if he walks in peace, if he be quiet, subdued, certain and pure, and if he refrains from injuring any living being, that man is a Brahmin, that man is a hermit, that man is a monk." (Dłammapada v. 142) True renunciation does not mean running away physically from the world. Sariputta said that one man might be living in a forest, but with his mind full of impure thoughts and defilements. Another man might be living in a valage or a town, but with his mind free from defilements. Of these two men, Sariputta

said the one living a pure life in the town is far greater than the one living in the forest.

Our problem with today's affluent society is that it is built up fundamentally on a system of artificially -created craving. More and more people are encouraged to crave more and more things and, in their ignorance, they believe this greed can lead them to happiness. But the intensification and multiplication of aritifical wants and the increasing satisfaction of these wants (beyond the fundamental needs of food, shelter, clothing and medicine) leads not to peace and stillness of mind, but only to chronic discontent, restlessness, dissatisfaction and conflict. There is nothing wrong in seeking pleasure, provided one does not become attached. to it. But here is a difference between the relative, limited happiness of the mundane world. and the ultimate happiness of Nibbana. Sensual pleasures are temporary and impermanent; whatever is subject to origination is also subject to cessation. Sensual desire is like fire, or the ocean; it is insatiable, and this craving (tanha), caused by ignorance (avijja), leads to suffering (dukkha).

In order to eliminate craving the Buddha stressed the importance of generosity (dana). He told Anathapaindika that alms given to the order of monks together with the Buddha is very meritorious; more meritorious is the building of a monastery for the use of the Sangha; even more meritorious is seeking refuge in the Buddha, Dhamma and Sangha; still more meritorious is the observance of the five precepts, followed by the meditation on loving kindness (metta) for a moment. Most meritorious is the development of insight into the fleeting nature of things. (Gradual Sayings, IV)

"Even as rain penetrates an ill-thatched house, so does lust penetrate an undeveloped mind.

Even as rain does not penetrate a well-thatched house, so does lust not penetrate a well-developed mind." (Dhammapada v.13-14)



## Monk's life and Health Care

E Prof. Nhuchhe R. Tuladbar Head, Department of Clinical Microbiology, T.U. Teaching Hospital, Kushmandu

he calm and quite nature of Buddhist monks and nuns are known to everybody. Buddhist scriptures mention how Emperor Ashoka had a change of heart while he was observing at the calm and quiet composure of a seven year old novice named Nigrodha at a time when thousands of people were dying during the war at Kalinga. Emperor Ashoka's mind was changed upon hearing the teaching of the Buddha from Sramanera Nigrodha to the effect that self-conquest is a greater triumph than the victory in the battle by killing thousands of people. Thereafter Emperor Ashoka abandoned weapons and took to non-violence. The path of Buddhism is for the benefit and welface of the majority of people.

The people approach to monks and nuns

whenever they want to know more about the Buddha's view of life. The people predominantly believe that monks and nuns can communicate them, the messsage of the Buddha for happiness, peace, safety and the protection of life from the different

types of human sufferings. The monks and nuns know how to speak in a kind and pleasant manner. They have the power of convincing people. For all these characteristics the maintenance of good health of monk and nun is very essential. Health care for the monk or nun is clearly mentioned in the Tripitaka as of the first priority in the view of the Buddha. It includes the prevention of illness and development of the individuals potential apositive sents of physical, mental and social well being. Health begans with the development of peaceful monastery environment. It depends on a healthy living

condition, the environment of the monastery and the availability of basic essentials such as safe food, water, housing and protection from pollution. Lord Buddha had a very clear conception of cleanliness. He always said to his followers that cleanliness of the surroundings including personal hygiene that is an important for good health. He knew that personal hygiene such as regular bath maintained good health. He used to say that cleanliness of the sleeping and living rooms in the house was not enough, there must be cleanliness outside the house and in the courtvard. Without cleanliness the life of monk or nun was considered a burden to oneself because one cannot effectively communicate the Buddha's message of peace, security and the protection of life from different forms of mental

and physical sickness including communicable diseases.

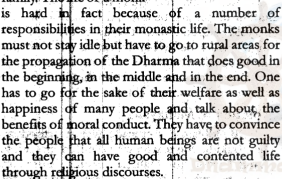
One mportant concern of all monks and nuns is the welfare and happiness of the maximum number of people of all classes. The individual's wellbeing is a primary concern of the

family; and with this object in mind everybody collects many things in their day to day life and keep as their possessions, but still they are apt to be disappointed. They do not have peace of mind in their day to day life. One of the reasons for this discontentment is their wealth and the accumulation of property. How to have peace of mind is a very difficult question. Monks and nins can give people peace of mind through discourses on the teachings of the Buddha. They can also tell stories to ordinary people that give them mental and spiritual peace and help to improve their lives. The teachings of the Buddha call for leading a



blameless and selfless life, and that give people their peace of mind. It is not true that all men and women become good and contented and make spiritual progress by hearing the teachings of the Buddha; but most of people do really benefit from those teachings. Those who listen to the teaching of the Buddha try to live accordingly with no quarrels about patrimony or other things. One may have to make some sacrifice for the sake of peace at home and in the family. In other

words if one cannot be free from defilements one cannot be peaceful. Those who believe in the savings of the Buddha can live peacefully with their brothers even after separation of the joint family. The life of a monk



One must not forget that health is of the first concern for the monks and nuns. Without health one cannot be impressive, convincing and capable of conveying the messages of the Buddha among the people. There are so many factors that bring ill health such as the environment of the monastery, the sanitary system, personal hygiene, drinking water and food habits etc. Unsuitable food, and improper diet cause the discomfort of the body and the mind. A kind of gruel called yagu was a basic food for monks at the time of the Buddha. It was mentioned that yagu was easily digested and it gave strength and made one look good and bright. It had also the property of cleaning the stomach and increasing the thinking power. Yagu had all the essential characteristics of the health food.

During the six year period after leaving the palace to search for truth there were several incidences of mental and physical ill health in Prince Siddharth's life. Once he suffered from dysentery, a communicable disease caused by various kinds of microorganisms. Another time some people abandoned him as he was in bad health. Some said there was no chance of hearing words of wisdom from him; he was unable to give sermons. At one time a women served him a nutritious food when he was ill. Since then there were some changes in the way of his living.

speaking, eating and wearing clothes and shelter depending on the climatic and seasonal changes in his journeys.

After attaining the supreme enlightenment at Bodhgaya, Gautam Buddha gave a sermon to

the five monks, Assajita, Wappa, Bhaddiiya, Kaudanya and Mahanama staving at Sarnath at that time. He made them monks and formed the Buddhist Sangh. That was the beginning of the monkhood. There were yet no rules among the monks. However four things were then essential for a monk. One was the chivara robe to protect the naked body. They were told to wear the yellow robe with one hand exposed. The next was the begging bowl for alms required for filling the stomach to protect the bodyfrom disease caused by hunger and to help in the journey. The third one was the bed for keeping life solitary and safe from the cold and hot temperature. The fourth was medicine to ward off diseases and to pay attention to personal hygience to maintain health. They were told to say with both hands held together Buddham Sharanam Gachchami, Dhammam Sharanam Gachcami and Sangham Sharanam Gachhami. Nowadays the monks need other essentials in life such as shoes, umbrella, pen and book.

It was the Buddha's instruction to the monks to travel from place to place to teach the people how to improve their lives through peaceful means. The Buddha himself practiced these rules. When he went to Raigriha wearing the vellow robe, everyone in the city thought of him as a very different man. Some called him a superman and some called him God. This

showed that the monk's life must be very impressive in order to conquer the minds of the followers and to guide them on the track of peace. The monk must be seen as a most respectable person through whom one expected to know ways to eliminate suffering in life. The Buddha told them to shave their moustache, beard and head. They must keep their body clean without a blemish in the skin and crack in the heels. They must be modest, gentle, humble and noble. They must be modest, gentle, humble and noble. They must not be proud. Although rules for a disciplined monkhood was not clear at that time, some basic responsibilities were introduced as follows:

The monks should not stay idle in the monastery; everybody had to go out for the propagation of the dharma that did good in the beginning, the middle and in the end.

They should go and look for the welfare as

well as happiness of many people

They should tell the people about the benefits of moral conduct

They should make the people see that all the people in the world are not guilty nor foolish.

One can have a happy time after correction in their mistakes through the teachings of the Buddha. Only with the help of a monk or nun can people find for themselves a comfortable and happy life. After a death in the family, the people invited monks to their home for the ceremony of Paritrana recitation. It helped people to get some solace at the time of bereavement.

The aim of monkhood is not simply to save the individual from suffering but also to seek the welfare for all in general the life of a monk is not leasy. It his day to day life he should demonstrate to the people in general by his personal example.

The monk is very humble and noble.

— He is not proud

**47** 

He does not sit with legs stretched

- He maintains the cleanliness in his body. Crack can not be seen in hishand and feet.
- He does not cultivate the land
- He does not practice witchcraft
- He does not spit or cough everywhere
- He does not act as a practitioner of medicine simply for earning money
- + He does not ignore the sick and the handicapped
- He has the compassion for all the living beings.

The monks get-together was usually during the rainy season once a year as a rule Most people would be busy in their field at that time but some laymen and women would come and offer dana to the Bikshu Sangh. During this period they held discussion about the people's opinion about the monks and nuns themselves. This gathering was known as Rainy Season Retreat and through discussions some changes in the rules for the monk's conduct could be made. It was at this time that the rituals like navapravajits (ordination of novices), Pravajya (ordination) and Upasampada (a status after 20 years of monk's life) were conducted, Pavarna (self criticism) confession of mistakes made consciously or unconsciously and Kathin Chivara (offering chivara robes to monks and nuns) were also made. The Buddha had said that the rules of monkhood could be charged with the changes of places and circumstances. This flexibility reflected the dynamism of Buddhism. It must be noted that the Buddha had also told Sariputra Mahasthavira that sules should not be make beforehand. Just as no medicine should be taken or applied without a diagnosis of the disease or ulcer, no rule should the made without any cause or incident.

#### **Evolution of Mahayana**

Buddhism is a crusade against orthodoxy. This could be the reason why the Buddin said to Ananda prior to Mahaparinirvana, after my departure, minor rules may be made if the Bhikshu Sangha agrees. Fortunately or perhaps unfortunately, the Arhant Bhikshus, during a meeting could not identify rules among monks required to spread the Buddha's view of life. The meeting decided not to make changes in the existing rules. Those in favor of changes became separated from the Bhikkskhu Sangha and they formed a separate school called Mahasanghika that came to be called Mahayana. The followers of Mahayana made changes in the rules one after another until they lost their identify because of the lack of uniformity in rules. Although the rules of Theravada Buddhism also became loose, there is uniformity in the life of the monks in Theravada countries such as Myanmar, Thailand, Sri Lanka, Kampuchea, Laos etc. except in the manner of wearing the robe and the life style, such as in Thalland monks drink milk in the afternoon whereas in Myanmar the monds do not drink even tea with milk.

# PROPOSED NEW BUILDING ESTIMATION (GROUND FLOOR)

## अनुमानित खर्च

## मैत्री केन्द्र-ध्यामकुटी विहारको भवम निर्माण खर्च विवरण

| पहि | लो राल्लाको लागि                         |             | e e e e e e e e e e e e e e e e e e e | eka disebagai<br>Tabuntuk disebagai |
|-----|------------------------------------------|-------------|---------------------------------------|-------------------------------------|
| 1)  | ईहा (Brick) Rs. 18,000 (1000 x Rs. 3000) | =           | Rs.                                   | 54,000                              |
| 2)  | सिमेन्ट् (Cement) 225 x Rs. 400          | =           | Rs.                                   | 90.000                              |
| 3)  | डन्डी (Iron rode) 1500 kg. x 42          |             |                                       | 1,05000                             |
| 4)  | रोडा (Gravel Stone) 3 टीप x 10,000 =     |             |                                       | 30,000                              |
| 5)  | बालुवा (Sand) 7 टीप x 2,000              | 1 =         | Rs.                                   | 14,000                              |
| 6)  | र <b>क</b> (Paint) 50 <b>स्यू</b> फिट्   | =           | Rs.                                   | 40,000                              |
| 7)  | चौकोश (Windows, door, frame)             | =           | Rs.                                   | 70,000                              |
| -8) | ह्याल, ढोका, खापा 190sq. x 33            | · =         | Rs.                                   | 62,700                              |
| 9)  | नाथरूम् (Sanitary) 2                     | =           | Rs.                                   | 1,00000                             |
| 10) | बिजुलि (Electric-Underground)            | =           | Rs.                                   | 30,000                              |
| 11) | ज्याला (Civil Cost)                      | "<br>:=     | Rs.                                   | 60,000                              |
|     | एक कोठाको सर्च                           |             | Rs.                                   | 1, 63,925                           |
|     | चार कोठाको (एक तल्ला) सर्च               | =           | Rs.                                   | 6,55,790                            |
|     |                                          | <del></del> | Do.                                   | 26.22.800                           |

धर्मकीर्ति विशेषात्रं, वि.सं. २५४८-

### धर्मकीर्ति बाँद्ध अध्ययन गोष्ठीको शनीवारिय कार्यक्रम

#### लेखन प्रतिभा प्रतियोगिता

धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठीको आयोजनामा धर्मकीर्ति विहारमा वि.सं. २०६० साल एक वर्ष भरी हरेक महिनाको अन्तिम शनिबार "लेखन कला प्रतिभा तालिम" सञ्चालन गरिएको थियो । रीना तुलाधर र लोचनतारा तुलाधरको संयोजकत्त्वमा सञ्चालित उक्त प्रतिभा तालिममा सन्ध्या टाइम्स दैनिकका सम्पादक तुरेश किरण मानन्धरले प्रशिक्षण दिनुभएको थियो ।

२०६० फाल्गुण ३० गते भिक्षु अश्वधीष महास्थिवरले "धर्मप्रचार र बहुजन हिताय" विषयमा कक्षा लिनुभएको थियो । यही विषयमा लेखन प्रतिभा प्रतियोगिता कार्यक्रम सञ्चालन गरिएकोमा लेखन प्रतिभा तालिममा सहभागी हुनुभएका प्रशिक्षार्थीहरूले उक्त प्रतियोगितामा भाग लिन् भएका थिए ।

२०६० चैत्र २९ गतेका दिन भिक्षु अश्वघोष महास्थविरको अध्यक्षतामा उक्त प्रतियोगिताको परिणाम घोषणा कार्यक्रम सम्पन्न गरिएको थियो ।

श्यामलाल चित्रकारले सञ्चालन गर्नुभएको उक्त कार्यक्रममा भिक्षु अश्वघोष महास्थविरले प्रतियोगिताको बरिणाम घोषणा गर्नुभई आफ्नो मन्तव्य पनि व्यक्त गर्नुभएको थियो ।

प्रतियोगिताको परिणाम यसरी रहेको थियो-प्रथम : विजयलक्ष्मी शाक्य; द्वितीय : श्यामलाल चित्रकार; कृतीय : व. आ. राजा वजाचार्य ।

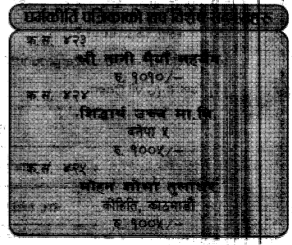
प्रतियोगितामा विजयी सहभागीहरूलाई भिक्षु अश्वघोष महास्थविरले पुरस्कार र प्रमाण पत्र प्रदान गर्नुभएको थियो। यसरी नै लेखन प्रतिभा तालिममा आफ्नो अमूल्य समय र मेहनत प्रदान गरी सेवा पुऱ्याउनु भएका प्रशिक्षक सुरेश किरण मानन्धरलाई वीर्यवती गुरुमाँले उपहार र अभिनन्दन पत्र प्रदान गर्नुभएको थियो। यसको साथै यस प्रशिक्षण कार्यक्रममा अप्रत्यक्ष रूपले सहयोग पुऱ्याउनु हुने नविन चित्रकारलाई पनि उहाँले उपहार प्रदान गर्नुभएको थियो। कार्यक्रममा प्रशिक्षक सुरेश किरण मानन्धरले पनि आफ्नो मन्तव्य व्यक्त गर्नुभएका थिए। यस प्रतियागिताका संयोजक रीना तुलाधर र लोचनतारा तुलाधर रहनुभएको थियो भने कार्यक्रमको अन्त्यमा लोचनतारा तुलाधरले बन्यवाद ज्ञापन गर्नुभएको थियो।

## मनुष्य जीवनबाट लाभ हानी

रिपोर्टर - श्यामलाल चित्रकार

मिति २०६० सास फाल्गण ९ गते शनिश्चरवार का दिन श्री मदन रत्न मानन्धरले उपरोक्त विषयमा प्रवचन दिन् अएको थियो। मानिस र पश्पकी बीचमा के भिन्नता छ भन्ने सरल प्रश्न श्रोताहरूको माभामा राखी श्री मानन्धरले कक्षा शुरू गर्न भएको थियो । मानिस चेतना, श्रुजनशीलता, विवेक लज्जा शरम इत्यादी गुणहरूभएको सर्वश्रेष्ठ प्राणी भनिन्छ । असन्तोष हने, आफूले आफैलाई निचन्ने, अस्पष्ट चरित्र भएको पश्भन्दा निकुष्ट र सबभन्दा डरलाग्दो प्राणी पनि मानिसै हन् । मानिसहरूले जानेमा आफ्मा भएको अवगुणहरू जस्तै लोभ, अहंकार, रीस, हिंसा, हटाइ चित्तलाई विश्रद्धीकरण गर्दे मैत्री, कर्रणा, क्षमा, सहनशीलता, इमान्दारिता लगनशीलता, इत्यादी गणहरू अभिवृद्धी गर्दै लगेमा यहि जीवनमा आर्थिकलाभ, स्वास्थ्य लाभ र मानसिक सुखको लाभ हुन्छ । जनम मारणको चक्रबाट मक्त भई परम निर्वाण सख भोग गर्न सिकिन बृद्धत्व लाभ पनि मानिसले मात्र गर्न सक्छ । अरु प्राणी बुद्ध हुन सक्दैन रियसैले भगवान बुद्धले मन्ष्य जीवनलाई प्रशंसा गर्नु हुन्थ्यो ।

यस प्रकारको महत्वपूर्ण मनुष्यको जीवन कालमा बुद्धी नपुऱ्याइ विवेकहीन र चरित्रहीन कार्य गरेमा हरेक प्रकारको हानी नोक्सानी भई दु:ख भोग मर्नुषर्ने हुन्छ र मरी सकेपछि पनि दुर्गति प्राप्त हुन्छ ।



### ्धर्मकीर्ति बेद्धि अध्ययन गोष्ठीया वार्षिक कार्यक्रम

बुद्ध सम्वत् २४४८, नेपाल सम्वत् १९२४-२५, बिक्रम सम्वत् २०६१

#### वैशाख महिना

- वैशाख १९ गते, शनिबार 'रक्तदान'
  - संयोजक व्ययम्भुरत्न तुलाधर
- वैशाख २२ गते, मङ्गलबार बृद्ध जयन्ती 'ध्यान कार्यक्रम'
  - संयोजकः कीर्ति त्लाधर, फोनः ४२७३७१९
  - संयोजकः मीना तुलाधर, फोनः ४२५५५६९

#### ज्येष्ठ महिना

- ज्येष्ठ २ गते, शनिबार 'बाल चित्रकला' शुरू
- ज्येष्ठ ९ र १६ गते, शनिबार 'प्रशिक्षण'
- ज्येष्ठ. २३ गते, शनिबार 'वक्तुस्वकला' प्रतियोगिता
- ज्येष्ठ ३० गति, शनिबार 'भिक्षु अश्वघोष महास्यविर' को जन्मदिन मनाउने
  - संयोजवः इन्द्रक्मार

#### असार महिना

- असार ५, १२ र १९ गते, शनिवार 'प्रशिक्षण'
- असार १२ गते, शनिवार 'प्रवर्णा दिवस'
  - संयोजकः अरूण शिद्धि तुलाधर, फोन: ४२६३९८९
- असार १८ गते, शुक्रबार 'गुरु पूजा'
  - संयोजवः लोचनतारा तुलाधर फोनः ४२२३६२९
- असार २६ गते, शनिबार 'बाल चित्रकला' प्रतियोगिता र समापन समारोह
  - संयोजक कान्ति तुलाधर, फोन: ४२६२९६

#### आवण महिना

- श्रावण १६ गते, शनिबार 'प्रौढ हाजिरी जवाफ'
  - संयोजकः प्रफुल्लकमल ताम्राकार, फोन: ४२७५६४९
- श्रावण २३ गते, शनिबार 'अन्तर निम्न माध्यमिक बौद्ध हाजिसी जवाफ' प्रतियोगिता
  - संयोजकः

#### पौष महिना

- अल्पकालिन प्रव्रज्या कार्यक्रम
  - संयोजकः इन्द्रावती गुरुमां, फौनः ४२५९४६६
  - संक्रीजकः मीना तुलाधर, फोनः ४२४४४६९

#### फाल्मुण महिना

- 'मिठाई प्रशिक्षण'
  - संयोजक: राम कुमारी, फोन: ४२५८९८६

#### चैत्र महिना

- चैत्र २० गते, शनिबार 'वार्षिक भेला'
  - संयोजक: मीना शोभा शाक्य, फोन: ४२६३४६४ 'Pre Induction Class'
  - हनेग्: क्मार भन्ते । 🌬

## 

- १. श्यामलाल चित्रकार, फोन: ४४१५१६२
- २. गुरुमां इन्दावती, फोन: ४२५९४६६
- ३. रामकुमारी, फोन: ४२५८९८६
- ४. मिनरवती

#### लाइब्रेरी सञ्चालक कमिटी:-

सल्लाहकार - सवर्ण केशरी वजाचार्य

सञ्चालक - शभवति गुरुमां, फोन: ४२५९४६६

- रीना तुलाधर, फोन: ४४३४६६३

सहयोगीहरू - मीन शोभा शाक्य, फोन: ४२६३४६५

अनिल कृष्ण जोशी, समेश्वरी श्रेष्ठ,
 नीता केशरी, लोचनतारा तुलाधर,
 प्रसन्न काजि तामाकार

#### अडियो/मिडियो उप-कमिटी:-

- १. सुमनकमल तुलाधर, फोन: ४४२५२२७
- २. रमाशोभा कंसाकार, फोन: ४४३६६०९
- ३. रोशनकाजी तुलाधर, फोन: ४२२७०३७
- ४. प्रकाशरत्न तुलाधर, फोन: ४२२७४५९

#### प्रवज्या उप-कमिटी:-

- १. मीना तुलाधर, फोन: ४२५५५६९
- २. रमाशोभा कंसाकार, फोनः ४४३४६०९
- ३. प्रफुल्लकमल ताम्राकार, फोन: ४२७५६४९
- ४. मीनशोभा शाक्य, ४२६३४६५

-धर्मकीर्ति विश्वेषाडु, व सं. २५४८



# बुद्ध सम्बत् २५४८ या उपलक्षस सकल नेपामी पिन्त भिन्तुना !

न्यू जेम्स रेय् ट्रेडर्स
 न्इ् सतक, १६२ यै
 फोनः ४२४४-७४१
 न्इ
 नु
 नु

🗘 जीत अनीमेन्टर्स्

वनबहाः, गावहाः वास फोनः ४४४**०-७४७** 

If jewellery is your pleasure, your trust in our treasure

Best Wishes to all on the auspicious occasion of the 2548 Vaisakh Purnima



P.O. Box: 881, Dhumbarahi-4 Kathmandu, Nepal Tel: 00977-1-4431512, 4438276

Fax: 00977-1-4438275

e-mail: mdsherpa@mos.com,np website: www.lastfrontiers-nepal.com

#### भिक्षाटन

भिक्षु अश्वघोष महास्थविर प्रव्रजित हनुभएको ६० वर्ष पूरा भएको उपलक्षमा युवा बौद्ध समृहले भिक्षाटन कार्यक्रमको बायोजना गरिएको बियो । उक्त भिक्षाटन कार्यक्रम बाग्बजारबाट शुरू भई इच्छमती, खसी बजार, शंकरदेव स्वाम्पस, पुतली सडक भई उपासक माणिकरत्न तानाधरको घरमा विसर्जन गरिएको थियो ।

२२ जना भिक्ष एवं श्रामणेरहरू सहभागी रहेको उक्त भिक्षाटन कार्यक्रममा भिक्षु कुमार काश्यप महास्थिवरले दानको महत्त्व विषयमा प्रवचन दिनुभई यस प्रकारको कार्यक्रमले देशमा व्याप्त रहेको अशान्ति हटाउन केही मात्रामा भएपनि सहयोग प्ऱ्याउने विश्वास व्यक्त गर्नभएको थियो ।

भिक्षु अश्वघोष महास्थविर अभिनन्दन समारोह समितिको तत्वावधानमा सम्पन्त उक्त कार्यक्रम कोषाध्यक्ष तेज नारायण मानन्धरले संचालन गर्नभएको थियो । उक्त वर्षियंक्रममा विरत्न मानन्धर, विरत्न शाक्य र जुजुभाई तुलाधर आदिले आ-आफ्ना मन्तव्य व्यक्त गर्नभएका थिए।

सुमङ्गल स्मृति अभिनन्दन पुरस्कार प्रदान २०६० चैत्र २६, बुद्ध विहार भुक्टीमण्डल काठमाडौं।

नेपालको बुद्ध शासनिक क्षेत्रमा विविध रूपले योगदान पुराउनु हुने व्यक्तित्त्वलाई दिदै आइरहेको "सुमंगल स्मृति अभिनन्दन पुरस्कार-२०६०" (बुद्ध विहार भक्टी मण्डपका श्रद्धेय संस्थापक दिवंगत भिक्षु सुमंगल महास्थिवरको स्मृतिमा स्थापित) यसपाली सुजाता गुरूमांलाई अधिल नेपाल भिक्षु महासंघको श्रद्धेय अध्यक्ष आचार्य भिक्ष क्मार काश्यप महास्थविरले प्रदान गर्नभएको समिचार छ।

उक्त कार्यत्रममा बुद्ध विहारको धम्मागार ध्यानागार जीर्गोद्धार कार्यमा सश्रद्धा आर्थिक सहयोग गर्नेह्ने सहयोगी दाताहरूलाई पनि साध्वाद पत्र प्रदान गरिएको थियो

मैत्रेय युवा संघको ७ औं वार्षिकोत्सव २०६० चैत्र ५ बौद्ध समकृत विहार कथ्वही भक्तप्र।

मैत्रेय युवा संघ भक्तपुरको ७ औं वार्षिक उत्सव संघका अध्यक्ष तीर्थराज वजाचार्यको सभापतित्त्वमा सम्पन्न भएको समाचार छ।

समारोहका प्रमुख अतिथी श्रद्धेय भिक्ष ज्ञानपर्णिक महास्थविरले उद्घाटन गर्न्भएको सो समारोहमा रत्नसुन्दर शाक्यले अनुवाद गर्नुभएको संघबाट प्रकाशित प्रतक "सिंह सेनापतिया छगू अध्याय बुद्धया अनुयायी" पनि विमोचन गरिएको थियो ।

उक्त समारोहमा श्रद्धेय भिक्ष धम्मसोभन महास्थविर ले संघलाई मासिक रूपमा आर्थिक सहयोग दिन हने महान्भावहरू लगायत संघलाई एकम्ष्ट रू. २४,०००।- आर्थिक सहयोग प्रदान गर्नुहुने स्व. ज्ञानेन्द्र शाक्यको परिवारलाई धन्यवाद स्वरूप उपहार प्रदान गर्नुभएको थियो।

भिक्ष ज्ञानपूर्णिक महास्थिवर र भिक्ष धम्मशोभन महास्थविरले धर्मदेशना गर्नुभएको उक्त समारोहमा आ-आफ्ना मन्तव्य व्यक्त गर्नुहुने महानुभावहरू यसरी रहन भएको थियो।

- रत्नस्न्दर शाक्य, श्रजना वजाचार्य, रजिना शाक्य, संगीता कोजू तथा निरोज वजाचार्य।

यसरी नै कृष्ण चन्द्र वजाचार्य, रूद्र चित्रकार, राज्मान वजाचार्य, लक्ष्मी चन्द्र वजाचार्य आदिबाट क्रमश: स्वागतमन्तव्य, आर्थिक प्रतिवेदन, वार्षिक प्रतिवेदन, आदि पेश गरिएको थियों भने लक्ष्मी चन्द्र वजाचार्यले धन्यवाद ज्ञापन गरी सभापतीको मन्तव्य संगै सभा विसर्जन गरिएको थियो ।

यस संघले यवा वर्गलाई बद्ध धर्म सम्बन्धी जन चेतना जागरण गर्ने उद्देश्यले मासिक रूपमा बौद्ध कक्षा, स्वास्थ्य, सामुहिक छलफल आदि गर्दै आएको कुरा बुिक-एको छ । कार्यक्रमको तालिम यसरी प्रस्तुत गरिएको छ।

प्रवचकहरू विषय भिक्ष स्शील मानव जीवनया महत्त्व डा. मित्र सुशोभन आषाढ पुन्हीया महत्त्व भिक्ष निग्रोध भिक्ष धम्म शोभन परियत्ति शिक्षाया महत्त्व रत्न सुन्दर शाक्य अस्थिधात परिचय भिक्ष कौण्डञ्ज

शील सदाचारया महत्त्व

बुद्ध धर्म बिकासया लागि जनचेतना सुजाता गुरुमां भाग ज्या याय्गुली अलछी मचायग् मंगल

धर्मकीर्ति विशेषाङ्क 🛊 सं. २५४८

#### एकदिने परिचयात्मक ध्यान कार्यक्रम

२०६० चैत्र १४ गते, शनीवार।

स्थान - जितवन विहार, थानकोट।

भिक्षु अश्वघोष महास्थिवर प्रव्रजित हुनुभएको ६० वर्ष पूरा भएको उपलक्षमा युवा बौद्ध समूहको आयोजनामा एक वर्षसम्म सञ्चालन गरिने विभिन्न कार्यक्रमहरू मध्ये एकदिने परिचयात्मक ध्यान कार्यक्रम सम्पन्न गरिएको छ । भिक्षु सुगतमुनिले पञ्चशील प्रार्थना गराउनुभई त्रिरत्न वन्दना गरिएको उक्त कार्यक्रममा सहायक आचार्य ज्ञानीराजा वज्राचार्यले ध्यान विषयमा परिचय दिनुभएको थियो ।

७७ जना उपासकोपासिकाहरू सहभागी भएको उक्त कार्यक्रममा भिक्षु अश्वघोष महास्थविरले प्रवचन दिनुहुँदै भन्नुभयो-

"हामी जनप्रिय बन्नका लागि शील सदाचारले युक्त भई विवेक विचार र आचरण शुद्ध पारी बुद्धि पुऱ्याई काम गर्न जान्नु पर्दछ ।

भिक्षु बोधिज्ञानले ध्यान निर्देशन गर्नु भएको उक्त कार्यक्रममा शान्तरत्न शाक्य, जुजुभाई तुलाधर, देशरत्न कसाः र त्रिरत्न मानन्धर आदि वक्ताहरूले आ-आफ्ना मन्तव्य व्यक्त गर्नुभएका थिए।

#### आँखा प्रत्यारोपण

नगदेश बुद्ध विहारका उपासक तुलसी बहादुर धजुको ५८ वर्षको उमेरमा २०६१ बैशाख १ गते देहावसान भएको समाचार छ । मृत्यु पश्चात् उहाँको दुवै आँखाहरू सिलगङ्गा आँखा केन्द्रको आँखा बैङ्कलाई दान दिनुका साथै उक्त आँखाहरू मध्ये एउटा बैशाख ३–२०६१ मा धादिङ्ग जिल्लाका एक अधवैशे महिलालाई र अर्को एउटा मनाङ्ग जिल्लाका एक युवकलाई प्रत्यारोपण गरिएको कुरा बुझिएको छ । अतः यस पूण्य पारमिताको प्रभावबाट उहाँको सद्गति कामना गरी यस दुःखद् परिस्थितिको सामना उहाँका परिवारले धैर्यतामा साथ गर्न सकोस् भनी कामना पनि गरिएको छ ।

डा. भीमराव अम्बेडकरको गुणानुस्मरण २०६१ बैशाख १ गते, मङ्गलबार ।

उक्तदिन नगदेश बुद्ध विहारमा बुद्ध पूजा गरी श्रद्धेय बाबासाहेब डा. भीमराव अम्बेडकरको गुणानुस्मरण गरिएको समाचार छ। नगदेश बौद्ध समूहका संचिव कृष्ण कुमार प्रजापतिले डा. भीमराव अम्बेडकर को जीवन र व्यक्तित्त्व बारे विश्लेषण गर्नुहुँदै भान्नुभयो"उहाँ बोधिसत्त्वको गुण भएको व्यक्तित्त्व हुनुहुन्छ । अछूत जातमा जिन्मनु भएर पिन थुप्रै ठक्कर, बाधा र अहुचनलाई सहँदै संघर्षपूर्ण जीवन बिताउनु भएका उहाँले धार्मिक र सामाजिक रूपान्तरण गर्नुहुँदै आफ्नो जीवन सार्थक बनाउन सफल हुनुहुने उहाँ एक तपश्वी, मुनी एवं साधक हुनुहुन्छ । उहाँले भारतको महाराष्ट्र प्रान्तमा त्यहाँका उपक्षित र अपहेलित दलित जातीहरूलाई सामाजिक र धार्मिक चेतना उत्थान गर्नुहुँदै थुप्रै व्यक्तिहरूलाई बुद्ध शिक्षा बोध गराउनु भएको थियो ।

यसरी नै श्रद्धेय श्रामणेर शीलरत्न देहावसान हुनु भएको ५ वर्ष भएको उपलक्ष्यमा २०६० चैत्र २३ गते बुद्ध पूजा कार्यक्रम सञ्चालन गरिएको थियो । श्रद्धेय भिक्षु वरसम्बोधिले शील प्रार्थना गराउनु भएको उक्त कार्यक्रममा उहाँको सद्गति क्रमना पनि गरिएको थियो ।

#### ऋषिणी प्रव्रज्या सम्पन्न

धरान । धरान नगरपालिका वडा नं द स्थित बुद्ध विहारको आयोजनामा बान्ह दिने ऋषिणी प्रबज्या दिने कार्यक्रम सम्पन्न भएको छ ।

पञ्चशील, बुद्धशिक्षा, नैतिक शिक्षा, ध्यानभावना, सदाचार तथा बुद्धपूजा इत्यादि कुरा अभ्यासं सहित सिकाइएको उक्त कार्यक्रमको प्रमुख प्रशिक्षकमा बिहार प्रमुख भिक्षणी सुमेधावती तथा अन्य प्रशिक्षकहरूमा अनगारिका सुशीलवती मिना शाक्य र ललितपुरकी मणितारा शाक्यले ऋषिणी हुने बालिकाहरूलाई प्रशिक्षण दिनुभएको थियो।

२०६० चैत्र १६ गतेदेखि २७ गतेसम्म सञ्चलित उक्त प्रव्रज्या कार्यक्रममा १४ जना बालिकाहरूको सहभागिता थियो भने कार्यक्रमको संयोजन उपासिका श्रीमती निल कुमारी स्थापितले गर्नुभएको थियो । ऋषिणी हुने बालिकाहरूको नामावली

- १. तिसा शाक्य
- २. हिसिला शाक्य
- ३. ममता शाक्य
- ४. स्वस्तिका स्थापित
- ५. सुस्मिता स्थापित
- ६. साइन लामा ७. उरूषा मोक्तान

- **द.** दामन मोक्तान
- ९. उल्फत मोत्तान
- १०. सविना ताम्राकार
- ११. दीक्षा ताम्राकार
- १२. एनी ताम्राकार
- १३. रीया लाम्राकार
- १४. रेविका ताम्राकार

धर्मकीर्ति विशेषाङ्ग, चुःसं. २५४८ –

मानव मात्रमा सुख, श्रान्तिका साथै समुन्तत समाजका निस्ति समर्पित **धर्मकीति विहार**को सफलताको कामना गर्दै सबैमा श्र8८ औं बुद्ध पूर्णिमाको मेगलमय शुमकामना !



## एक्सप्रेस सेभिङ्ग एण्ड ज्रोडिट को-अपरेटिभ लिमिटेड

पोष्ट बक्सः १२४४०, दरवार मार्ग, काठमाडौं, नेपाल । फोनः ४२२६३४३, ४२३२४४४, फ्याक्सः २२२६३४३

शान्तिको अनुभूति गराउने महान मार्गदर्शक गौतम बुद्धको जिसंयोगको दिन १५८८ औ बैशाख पूर्णिमा शान्तिकामी जन-जनले प्रेरणा प्राप्त गरून्।



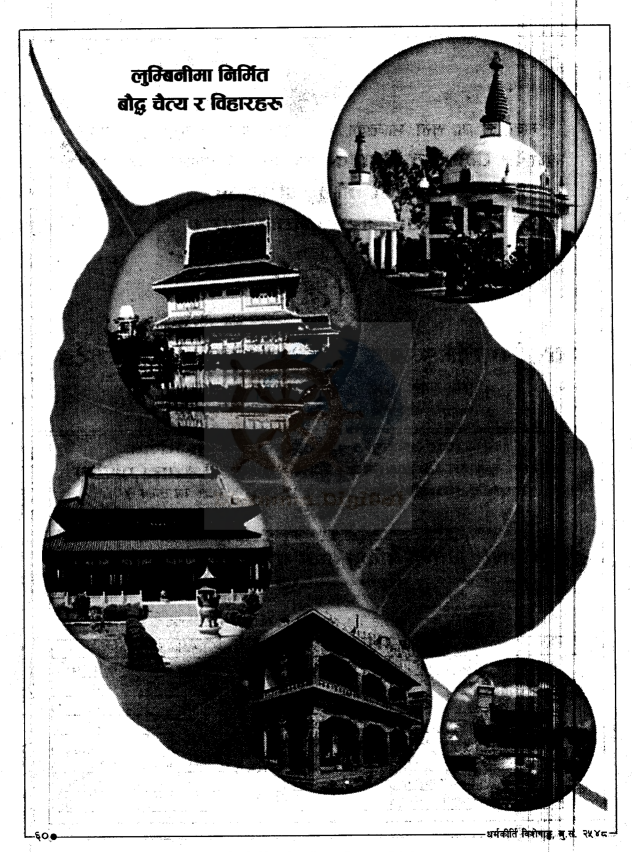
ब्राहक क्रीहरूलाई शुलाभ उवं रत्त्रीय वित्तय शहयोगको लागि हामीलाई शम्झनुहोस् ।

## रायल मर्चेण्ट बैकिङ्ग एण्ड पठाइमान्स लिमिटेड

रवार मार्ग, काठमाडौँ, नेपाल । ● फोन : ४२४२९००, फ्याक्स : ४२३१३४७, पोष्ट बॅक्स नं. १२२३७ e-mail: rmbank@mos.com.np; website: www.royalmerchant.com

२०६१ बैशाख १ गते देखि लागू हुने निक्षेप तथा कर्जा ब्याजदर

|          | निक्षेपमा विने ब्याव | बर 🐃 👵            | कर्जामा सित् स्थानवर |                 |  |
|----------|----------------------|-------------------|----------------------|-----------------|--|
| 4.61     | निसंप सर्वाध         | ् वार्थिक आजपर    | ःकर्जा               | वार्षिक ब्याजदर |  |
| १. महत   | नक्षेप               | 4.99              | हायस्पर्वत कर्जा     | 98-158          |  |
| ी वर्षे  |                      | 75,000.28         | व्यापारिक कर्जा      | 94-98%          |  |
| अस्य व   | निधको                | सुलफलबाट तय गरिने | उद्योग कर्जा         | 98-95%          |  |
|          | म्यूनतमः रक्तम       | , बार्षिक स्थानदर | आवास कर्जा           | 98-94%          |  |
| २, विमत  |                      | £ dog             | सुरक्षण पत्रमा कर्जा | 90-94%          |  |
| ३. विशेष |                      | 1,00%             | अन्य                 | 9२-9७%          |  |
| ४. कमिक  | स्पत प्रोजना निक्षेप |                   |                      |                 |  |





हाओं जीवनको आकाक्षा थियों - अवकाशपछि बस्ते एउटा आरामरायी घरको निर्माण । अतिखेर जीवनभरीको कमाई निर्माती गर्ने बेना आयो त्यतिक्षेर वर्षो वर्षको लागि भरपरी निर्मायमा पुग्तौ - हिमान स्टीन क्तेर। जसले सुन्दर, शान्त र मुर्गक्षत घर बनाइरिएर हाम्रो आकाक्षा पूरा गरिदिएको छ ।

NS-Quality Award 2001



जालन युर्धित पर बनारिया

े हिमान आसारन एपड स्टीन (पा) नि. ्रमीन पत्र, क्रीनपत् गवन पा, काठपाडी क्रिस पत्र, स्टास्ट स्टब्स, प्यांका स्टास्ट्र, स्टब्स



## नेपालका भीर्ष श्रान्ति नायक गीतम बुद्धको जन्म, सम्बोधि लाभ तथा महापरिनिर्वाणको १५४८ औं उत्सवमा सबैको सम्बुद्धि

तथा

शान्तिको कामना गर्दछौं।





लक्ष्मी ज्योति ट्रेडर्स

## Laxmi Jyoti Traders

( छापावाल शुन, चाँदीको थोक तथा खुदा बित्रेग्ता ) मखन (स्रज आर्केड अगाडि), काठमाडौं

फोन नं. (पसल) : ४२६५१३१, ४२६३९२२; (निवास) : ४२६४०५७

999.9 Hallmark Gold & Silver Dealer