

सम्पादकीय ■

# बहुजन हिताय बहुजन सुखाय

गौतम बुद्धले बुद्धत्त्व प्राप्ति पछि सर्वप्रथम धर्मचक्रप्रवर्तन गर्नहँदा मध्यम मार्गको विषयमा बताउनभएको थियो अर्थात विलापि जीवन र शारीरलाई दुःख कष्ट दिने कार्यबाट टाढा रहने सल्लाह दिनभएको थियो । त्यसपछि उहाँले भिक्षसंघ गठन गर्नभयो। तीन महिनासम्म भिक्षहरूलाई असल शिक्षा दिन भई असल मानिस बनाउन भयो। त्यसपछि उहाँले भिक्षसंघलाई यसरी निर्देशन दिनभयो- "भिक्षहरू ! तिमीहरू पञ्चकाम बन्धनबाट मक्त भएका छौ । अब तिमीहरू बहजन हित र बहजन सुखको लागि नगर, नगर, गाउँ, गाउँमा चारिका गर । जन मानसहरू अशिक्षित छन्, स्वार्थी छन्, उनीहरूमा सदाचारको विषयमा ज्ञान छैन, सफा सग्घरसंग बस्न जानेका छैनन् । त्यतिमात्र होइन उनीहरूमा परस्पर सेवा भाव राखी कर्त्तव्यपालन गर्नुपर्ने ज्ञानको अभाव छ । त्यसैले तिमीहरू गई समाजमा असल मानिस बन्न सक्ने शिक्षा र धर्मप्रचार गर । पहिले शीलको महत्त्व बारे सम्भाइदिन् । सदाचार सम्पन्न बन्ने शिक्षा दिन् । त्यसपछि समाधि अर्थात् चित्त एकाग्रता गर्नपर्ने शिक्षा दिन र प्रज्ञाको परिचय दिन । अर्थात् राम्रो र नराम्रो, ठीक, बेठीक छटाउन सक्ने बद्धिको आवश्यकता बारे जानकारी दिन्।

स्वयं बुद्धपनि धर्म प्रचारार्थ चारिका गर्न जानुभयो । यहाँ स्मरणिय कुरा के छ भने- बुद्धले दिनुभएको बहुजन हिताय बहुजन सुखाय शिक्षा भनेको नै मानिसलाई असल मानिस बनाउनु हो । चित्त शुद्ध गर्नु हो । जनमानस असल नबनीकन शान्तिको आशा गर्नु औचित्य देखिदैन ।

गौतम बुद्धले सिगालपुत्रलाई दिनुभएको शिक्षा स्मरणिय छ । एकाबिहानै सिगालपुत्र नदीमा नुहाई चारै दिशातिर नमस्कार गर्दै थिए। बुद्धले सोध्नुभयो– "ए सिगालपुत्र ! तिमी यो के गरिरहेको ?"

उसले उत्तर दिन्छ- "बुबाको अन्तिम वचन पालन गर्देछु । मेरो बुबाले उहाँ मर्नु अगाडि मलाई यसरी नमस्कार गर्ने शिक्षा सिकाएर जानुभएको थियो ।"

अनि बुद्धले भन्नुभयो— "सिगालपुत्र ! तिम्रो बुबाले सिकाउनु भएको वास्तविक शिक्षालाई तिमीले बुझ्न सकेनौ । त्यसैले तिमीले गरिरहेको यस कार्य सही सँस्कृति होइन । पूर्व दिशा भनेको त आमा बुबा हो । पूर्व दिशामा नमस्कार गर्नु भनेको त आमा बुबाको अमूल्य गुण स्मरण गरी उहाँहरूको सेवा गर्नु भएको नि । पश्चिम दिशालाई नमस्कार गर्नु भएको त आफ्ना पति, पत्नी र बालबच्चाहरूको समानुपातिक रूपले

25

सेवा गर्नु भनेको हो। यसरी सबैले आफूले गर्नुपर्ने कर्त्तव्यहरू पालन गर्दे गएमा घरघरमा शान्ति छाउने छ।" बुद्धको उपर्युक्त शिक्षा सुनी सिगालपुत्र असल मान्छे बन्यो। पहिला उ आमा बुबाको कुरा नटेर्ने अट्टेरी खालको र जिद्दी स्वभावका बालक थिए।

आजकल जमाना बदलिसक्यो । बहुजन हितायको अर्थलाई राम्ररी नबभी बिर्सी ज्ञानमार्गतर्फ नलागी भक्तिमार्गतर्फ मोडिएर जाँदेछन धेरैजसो मानिसहरू । धेरै जसो धर्मप्रचारकहरू पनि मानिसलाई असल बनाउने शिक्षा दिने कार्यमा भन्दा पनि उनीहरूलाई भौतिक सविधाहरू उपलब्ध हने कार्यमा लागी स्कूल खोल्ने, वृद्धाश्रम र बाल आश्रम स्थापना गर्ने रक्तदान गर्ने, बुद्धपूजा र महापरिवाण पाठ गराउने कार्यमा व्यस्त रहेका देखिन्छन् । हनत बुढपूजा र महापरित्राण पाठ कार्यक्रममा बद्ध शिक्षा विषय धर्मदेशना गरी नैतिकशिक्षा दिने कार्यहरू प्रशस्त हँदैछन् । यस कार्यलाई सराहनीय नै मान्न पर्दछ । तैपनि बद्धपूजा गर्नु र दान दिन प्राथमिक धार्मिक प्रकृया एवं शिक्षा हो । तर चरित्र सुधार र चित्त शुद्ध पारी सेवक बन्नु, परिवारमा परस्पर सम्मान र आदर गौरब राखी व्यवहार गर्ने, आआफ्नो कर्तब्य पालन गर्ने कार्यलाई बद्धको शिक्षाको रूपमा लिन सकिन्छ । यस प्रकारको कार्यमा निस्वार्थ पूर्वक लाग्न सकेमा स्वतः नै आध्यात्मिक सुखानुभूति हुनेछ ।

राजा अशोक पहिले आफू असल मानिस बनिसकेपछि मात्र उहाँले आफ्ना जनतालाई पनि उपयोगी कार्बहरू गर्न थाल्नुभयो । त्यसपछि हजारौ चैत्यहरू, विहारहरू र धार्मिक शिक्षाकेन्द्रहरूको निर्माण गर्नुभयो । धर्म शिक्षा प्रचारार्थ अस्पताल आदि बनाउनु भयो । पहिला आफू मैतिकवान र असल मानिस बनिसकेपछि, असल कार्यहरूको थालनी गर्नुभयो । त्यसपछि आफ्ना छिमेकी देशका राजाहरूलाई पनि बुद्ध सन्देशहरू पठाई धर्मप्रचार गर्नुभयो ।

यसरी बुद्धशिक्षा अनुसार धर्मप्रचार गर्नु अगाडि पहिला आफू असल र नैतिकवान् बन्न अत्यावश्यक छ । त्यसपछि उक्त धर्मप्रचारकले सफलतापूर्वक धर्मप्रचार गर्न सक्नेछ । धर्मप्रचारक व्यक्ति घमण्डी बनी विद्वता देखाउनु राम्री होइन । विद्वान बन्ने अर्के कुरा, असल मानिस बन्ने अर्के कुरा हो । बहुजनहिताय काम गर्नु भनेको नै असल मानिस बनाउने कार्यलाई भनिन्छ ।

## भगवान बुद्धको सम्पर्कमा आएर आफ्नो कल्याण मरेका केही उदाहरणीय म्यक्तित्वहरू

राजा भदिदय

- स.ना.गोयन्का

सम्यक सम्बोधि प्राप्त गर्नु भएपछि भगवान बुद्ध कपिलवस्तु जानु भई धर्म देशना गर्नु भयो जसबाट महाराजा शुद्धोधन, महारानी प्रजापती, कुमार राहुल, राहुल-माता यशोधरा, राजा देडपाणि सहित शाक्य तथा कोलिय परिवारका धेरै सर्वस्यहरूको कल्याण भयो । धेरै जना प्रव्रजित भए । भगवान बुद्धका काकाका छोरा अनुरुद्ध पनि प्रव्रजित हनको लागि आतुर थिए। तर ज्यादै कलिलो उमेर भएको कारण उनको आमाले रोकी राखे । तर उनले जिद्दीगरिरहे, उनको जिद्दी टाल्न नसकिए पछि एक शर्त राखेर आमाले अनुमति दिए । अनुरुद्धका अत्यन्त मिल्ने साथी शाक्य राजा भद्दिय प्रव्रजित भयो भने अनुरुद्ध पनि हुनसक्ने भयो । शाक्यहरूको जनतंत्रीय शासन थियो । जनतंत्रीय संसदका सबै सदस्यलाई राजा भनिन्थ्यो । प्रत्येक राजाका जिम्मामा कुनै न कुनै शासन विभागको दायित्व हुन्थ्यो । भद्दिय त्यस समय जनतन्त्रको जिम्मेदार राजा थिए । भद्दिय यस जिम्मालाई छोईर प्रव्रजित हुन सक्वैन भन्ने अनुरुद्धको आमाले सोचेकी थिइन् तर अनुरुद्धले भट्टियलाई वचन बद्ध गरेर प्रव्रजित हुनमो लागि बाध्य तुल्याए । राजा भद्दियका साथमा अनुरुद्ध, आनन्द, भुगु, किम्मिल र देवदत्त भगवान बुद्धको सामू प्रव्रजित भए । भगवान बुद्धको निर्देशनमा साधनाको अभ्यास गरीरहे, राजा भद्दियले सबभन्दा पहिला अरहंत अवस्था प्राप्त गरे । त्यस परम सुखको अवस्था अनुभव गरेपछि उनको मुखबाट सुखद् उद्गार निस्कियो अहो सुखं, अहो सुखं।

अन्य भिक्षुहरूले सोचे कि भदिय बचन बद्ध भएको कारणले मात्र प्रव्रणित भएका थिए आफ्नो इच्छाले भएको थिएन । अत: आफ्नो जीवनको राजसी सुखलाई सम्भेर यस्तो उद्गार ब्यक्त गरिरहेको होला । भगवान बुद्धले अन्य भिक्षुहरूको भ्रम हटाउनको लागि भद्दियलाई बोलाए र उनको उद्गारको कारण सोधे । भद्दियलो स्त्र न्य क्र कोहि ब्यक्ति राजाको पदमा हुन्छ तब उनको सुरक्षाको लागि कडा प्रबन्ध हुन्छ । महलको भित्र र बाहिर, नगरको भित्र-बाहिर, जनपदको सित्र बाहिर सुरक्षाको ब्यवस्था हुन्छ । यी सबै ब्यवस्था भएता पनि राजाको ज्यानको खतरा भई नै रहन्छ । यस्को उल्लेख गर्दै भद्दियले भने यी पहरेहरूका बीच सदैब रहेर पनि म संधै आफूलाई असुरक्षित, भयभीत थान्थे । अब म एक्लै जगलमा (अरण्यमा) रहन्छ, रुखको मुनी बसेर साधना गर्छ, शून्यागारमा रहन्छु तर पनि म निर्भिक छु, अशंक र अशंत्रस्त छु र अरुले दिएको दानमा सन्तुष्ट रहेर विहार गर्दछु। यसलाई देखेर नै मेरो मुखबाट यस उदानको वाक्य निस्क्यो अहो सुखं, अहो सुखं। (उदान २०, भट्टियसुत्र) राजा भट्टिय भगवान बुद्धको शरणमा, आएर

अत्यन्त फलदायी भए । देवदत्त बाहेक अन्य सबैले आफ्नो कल्याण साधे ।

## बोधि राजकुमार

कौशाम्बीका बोधि राजकुमार भगवानको प्रति अत्यंत श्रद्धालु थिए। उनले एउटा नयाँ घर बनाएका थिए। गृह प्रवेशको अवसरमा उनले संघ सहित भगवान बुद्धलाई भोजनको लागि आमन्त्रित गरे। भगवान बुद्ध समयमा नै संघ सहित त्यहाँ आइपुग्नु भयो। बोधि राजकुमार भगवान बुद्धलाई स्वागत गर्न घरको बाहिर उभिरहेका थिए। भगवान बुद्ध त्यहाँ आईपुगे पछि महलको भन्याङ्ग चढ्नकोलागि निवेदन गरे। भगवान बुद्धको सम्मानमा उनले सेतो बस्त्र बिच्छाएको थियो। भगवान बुद्धले त्यस बस्त्रमा टेक्नु भएन । आनन्दले बोधि राजकुमारलाई भने कि यी बस्त्र उठाउनु, भगवान बुद्ध यी बस्त्रमा टेक्नु हुन्न । भावी जनता प्रति भगवान बुद्ध अनुकम्पा गरिरहनु भएको छ।

भगवान बुद्ध यस्तो कुनै गलत परम्परा स्थापित गर्न चाहनु हुन्न थियो । जसबाट पछिका आचार्यहरू बस्त्रमा चल्ने परिपाटी हुनजान्छ र भक्तजनहरूले यस्तो अशोभनीय बोभ उठाउन नपरोस् ।

भोजन पछि भगवान बुद्धले धर्मदेशना गर्नु भयो। भगवान बुद्धले बोधि राजकुमारको प्रश्नको उत्तर दिदै भन्नुभयो, यदि कोही योग्य पात्र छ भने भगवान बुद्धले बताए अनुसार ठीक तरीकाले अभ्यास गऱ्यो भने बिहान साधना सिकेको ब्यक्ति साँफ सम्ममा र साँफ साधना सिक्नेले भोलि पल्ट बिहान सम्ममा मुक्त अवस्था प्राप्त गर्न सक्छ । यस्तो सुनेर बोधि राजकुमारले हर्ष पूर्वक भन्यो– अहो बुद्धो, अहो धन्मो, अहो धर्ममस्स स्वाक्खातता ! - अहो बुद्ध, अहो धर्म, अहो धर्मको सुआख्यान ।

बोधि राजकुमारले बताउँदै गए कि "जब म गर्भमा थिएँ तब मेरी आमाले भगवान बुद्धलाई नमस्कार गर्दै भनेकी थिइन कि मेरो कोखमा जुन शिशु पलिरहेको छ ऊ भगवान बुद्धको शरणमा जान्छ । उसलाई पनि भगवान बुद्धको शरणागत उपासक स्वीकार गर्नुहोस् । एक पटक

---- धर्मकीर्ति मासिक, बु.स्. २४४० ---

3 —

->1=121(21-

फेरि मेरो जन्म पछि धाई आमाले मलाई लिएर भगवान बुद्ध समक्ष नमस्कार गर्दै भगवान बुद्ध समक्ष भनेछ– भन्ते यो बोधि कुमार भगवान बुद्धको, धर्मको र संघको शरण जान्छ, यसलाई कृपया शरणागत उपासक स्वीकार गर्नुहोस्। भगवान बुद्ध, आज म तेस्रो पटक भगवान बुद्धको, धर्मको र संघको शरण जान्छु। आज देखि मलाई जीवन-पर्यंत शरणागत उपासक स्वीकार गर्नुहोस्।"

#### सिंह सेमापति

अन्य गणराज्यहरूको भैं लिच्छवीहरूको गणराज्यमा पनि राज्य संसदका सदस्य शासनको जिम्मा निभाउँदथ्यो र उनीहरूलाई त्यही अनुसार अधिकार प्राप्त थियो । प्रत्येक सदस्यलाई कुनै न कुनै जिम्मा दिएको हुन्थ्यो । ती मध्ये सबभन्दा ठूलो जिम्मा सेनापतिको हुन्थ्यो, सेनापति नै राज्यको प्रधानमन्त्री पनि हुन्थे र उस्को जिम्मा अनुसारको उसको अधिकार पनि हुन्थ्यो ।

त्यस समयको लिच्छविहरूको सेनापति र प्रधानमन्त्री पदमा सिंह नामको ब्यक्ति थियो । राज्य र जनता उनी प्रति खुब प्रभावित थिए । पटक-पटक लिच्छवी सरदारहरू भगवान बुद्धको धर्मबाट प्रभावित भएर धर्म सिक्न आएका थिए । ती मध्ये प्रमुख ब्यक्तिहरूमा महालि, महानाम, भद्दिय, साल्ह, अभय, पंडित कुमार, दुर्मुख, महामात्य नंदक आदि थिए ।

यी बाहेक अनेक लिच्छवी पुरुष तथा नारीहरू भगवान बुद्धको सम्पर्कमा आएर प्रव्रजित भए।

सेनापति सिंहको भगवान बुद्धसंग भिन्दै प्रकारले सम्पर्क भएको थियो । सिंहको पूर्व आचार्यलाई संधै भय थियो कि सिंहजस्तो महत्वपूर्ण ब्यक्तित्व कहीं अन्यको लैलैमा लागेर आफुबाट अलग नहोसु । त्यस समय विरोधीहरूले भगवान बुद्धको निन्दा गरेर खुब प्रचार गरिरहेका थिए कि भगवान मायाबी छ, मन्त्रणा गरेर मानिसहरूलाई आफुतिर आकर्षित गरिरहेका छन्, आदि-आदि । अर्को तर्फ भगवान बुद्धको प्रसिद्धि पनि फैलिएको थियो कि भगवान बुद्ध परम परिशुद्ध धर्मको शिक्षा दिनुहुन्छ, उनलाई साम्प्रदायिक समूह बनाउने कुनै शौक छैन. लोक कल्याण नै उनको शिक्षाको एक मात्र उद्देश्य हो । सिंह सेनापतिले अन्य लिच्छवी सरदारहरूको मार्फत तथा भिक्षु भिक्षुणीहरू द्वारा भगवान बुद्धको शिक्षाको बारेमा सुनेका थिए । त्यसैले सिंह सेनापति भगवान बुद्धसंग भेट्न इच्छक थिए । परन्तु उनको पूर्व आचार्यले पटक पटक उनलाई रोकिराखेका थिए कि गौतम कुनै धार्मिक कियालाई मान्दैन अत्रियाबादी छ त्यसको विरोधी छ तिमी भने कर्मलाई मान्ने, त्यस्को सिद्धान्तलाई मान्मे आस्तिक ब्यक्ति, तिमी नास्तिक गुरुकहाँ कदापी जानु उचित हुँदैन ।

यसै कारण सेनापतिले आफ्नो इच्छालाई रोकिराखे। तर एक पटक असह्य भयो र भगवान बुद्धलाई भेट्न गए। भगवान बुद्धलाई भेटेर नमस्कार गरे र यही प्रश्न गरे कि के भगवान अकियावादी हुनुहुन्छ ? भगवान बद्धले उत्तर दिनभयो-- हो. म अकियावादी छाँ।

सिंह, यस्तो उत्तर सुनेर आश्चर्य भए। भगवान बुद्धले स्पष्ट पार्नु भयो कि कायिक, वाचिक तथा मानसिक दुष्कर्मको प्रति अक्रियावादी छुँ अर्थात त्यसलाई पालन नगर्ने उपदेश दिन्छु। भगवान बुद्धले भन्नुभयो म क्रियावादी पनि हुँ। कायिक, वाचिक तथा मानसिक सत्कर्मको प्रति कियावादी हँ। त्यसलाई पालन गर्ने उपदेश दिन्छ।

भगवान बुद्धले गर्नु हुने योग्य काम र गर्नु नहुने कामको बारेमा बताउनु भयो। सिंह सेनापति भगवान बुद्धको आदेश सुनेर पूर्ण आश्वस्त भए। भगवान बुद्ध प्रतिको संदेह हृदयो। उनको प्रति श्रद्धा जाग्यो र भन्न थाल्यो–

धन्य छ भगवान बुद्धको वचन, धन्य छ भगवान बुद्धको कथन । आजदेखि मलाई जीवन-पर्यन्त शरणागत उपासक स्वीकार गर्नुहोस् ।

भगवान बुद्धलाई कुनै सम्प्रदाय खडा गर्मु थिएन । कसैलाई साम्प्रदायिक घेरामा बन्द गरेर राख्नु उहाँको शिक्षाको उद्देश्य थिएन । जब समाजका कोही विशिष्ट व्यक्तिले शरण ग्रहण गऱ्यो भने उसलाई सतर्क भएर पून: विचार गर्ने परामर्श दिनुहुन्थ्यो जस्तो भगवान बुद्धले उपालिलाई दिएका थिए । भगवान बुद्धले सिंह सेमापतिलाई पनि त्यस्तै भन्नुभयो कि, "तिमी जस्तो प्रसिद्ध व्यक्तिले धेरै सोचेर-बुभेर मात्रै यस्तो निर्णय लिनु पर्छ । भगवान बुद्धले स्वच्छ हृदय देखेर सिंह सेनापति चकित भए । अन्य कुनै साम्प्रदायिक आचार्यहरू भएको भए लिच्छविहरूका सरदार आफ्नो शरणमा आएको देखेर गदगद् हुन्थे । सास शहरमा विजयको भण्डा फैलाउँथे । परन्तु यो शुद्ध धर्मकी आचार्य यस्तो असंग, अनासक्त । भगवान बुद्धप्रति सेनापतिको श्रद्धा दुई गुणा बढ्यो, र शरणागत हने पनः घोषणा गरे ।

भगवान बुद्धले पुन: भन्नुभयों कि तिम्रा पूर्व आचार्य र त्यस सम्प्रदायका साधुहरूका निमित्त लामो समयसम्मका लागि तिमी खानाको भाँडोको रुपमा थियौ कही यस्तो नहोस् कि तिनीहरूलाई दिने दक्षिणामा कमी नहोस् ।

भगवान बुद्धको यस कथनले सिंहको मनमा भन धेरै श्रद्धा जाग्यो । उसले भगवान बुद्धको बारेमा गलत सुनिरहेको थियो कि उहाँ त केवल आफ्ना भिक्षुहरूलाई मात्र दान दिने उपदेश दिनु हुन्छ । अरुलाई वान नदिन भन्नु हुन्छ । भगवान बुद्धको प्रति फैलाएको यस मिथ्या आरोपको पनि स्पष्टिकरण भयो । सा साभार- विपश्यना

# धम्मपद- १९७

' **इ रीना तुलाधर** 'परियत्ति सद्धम्म कोविद'

न तेन थेरो होति - येनस्स पलितं सिरो परिपक्को वयो तस्स - मोघजिण्णोति बुच्चति अर्थ-- शीरमा फुलेको केश आउँदैमा स्थविर भनिन्दैन । बरु त्यसलाई व्यर्थमा आयु बितेर गएका बूढो भनिन्छ ।

> यम्हि सच्चकेच धम्मो च - अहिंसा सञ्जमो बमो स वे वन्तमानो धीरो - थेरो इति पवुच्चति

अर्थ- जोसँग सत्य र धर्म, अहिंसा, संयम, दम इत्यादि गुण हुन्छ, उनी निर्मल भईसकेका धीर पुरुषलाई नै स्थविर भनिन्छ ।

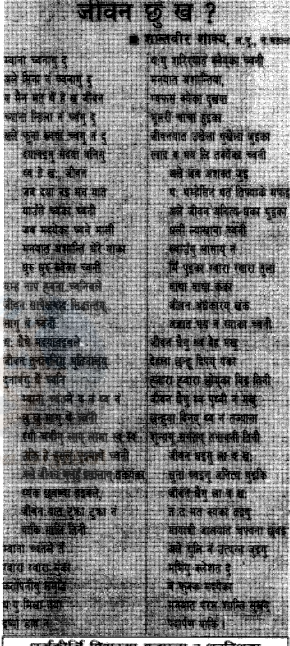
घटना- उपरोक्त गाथाहरू भगवान बुद्धले जेतवन विहारमा बस्नु हुँदा लकुण्टक (भद्दिय) स्थविरको कारणमा भन्नु भएको थियो । भद्दिय स्थविरलाई लकुण्टक पनि भनिन्थ्यो किनकि जनी ज्यादै पुड्को थियो ।

एकदिन भदिय लकुण्टक स्थविर तथागतकहाँ सेवा गरी आफ्नो ठाउँबिर फर्कीरहेका थिए । जनी हिँडेकै बाटोमा जंगलतिरबट आएका तीस जना भिक्षुहरूको पनि भेट भएको थियो । ती तीसजना भिक्षुहरू जेतवनतिर तथागतको दर्शन गर्न गईरहेका थिए । जेतवनमा पुगेपछि भिक्षुहरू तथागतलाई वन्दना गरी सही ठाउँमा आसन लिई बसे । भगवान बुद्धले ती तीसजना भिक्षुहरू अरहन्त हुन सक्ने लक्षण देख्नु भई तिनीहरूसँग प्रश्न गर्नु भयो– "के तिमीहरूले यहाँबाट गएका एक स्थविरलाई देख्यौ ?" भिक्षुहरूले भने– "हामीले त देखेनौ ।" बुद्धले फेरि सोघ्नु भयो– "भिक्षुहरू । तिमीहरूले देखेनौ ?" भिक्षुहरूले भने– "हामीले कोही स्थविरलाई देखेनौ । बरु एकजना श्रामणेर लाई देखेका थियौ ।" बुद्धले भन्नुभयो– "ऊनी श्रामणेर होइन, स्थविर हो ।"

"भन्ते ! जनी त धेरै सानो छ ।" भिक्षुहरूले भने । भगवान बुद्धले भन्नु भयो– "भिक्षुहरू ! स्थविरको आसनमा बस्दैमा, वृद्ध हुँदैमा म कसैलाई स्थविर भन्दिन । जसले बत्यको अववोध गरी लिई, अहिंसक भावमा स्थीर भई अरुमाथि करुणा राख्दछ, त्यसैलाई म स्थविर भन्दछु ।" यसरी आज्ञा हुनु भई भगवान बुद्धले उपरोक्त गाथाहरू भन्नुभयो ।

धर्म देशनाको अन्तमा तीसजना भिक्षुहरू अरहत भावमा प्रतिष्ठित भए ।

— धर्मकीर्ति मासिक, बु.स. २५५०



धर्मकीर्ति विद्वारमा बुद्धपुता र धर्मदेशमा

| 神待           | नुदर्भा          | धर्मदेशना       |
|--------------|------------------|-----------------|
| २०६३ माघ १२  | वीर्यवती गुरुमां | धम्मबती गुरुमां |
| २०६३ माघ १९  | अनोजा गुरुमा     | धम्मवती गुरुमां |
| २०६३ माघ २७  | कुसुम गुरुमा     | कुसुम गुरुमां   |
| २०६३ फागुण १ | चमेली गुरुमां    | चमेली गुरुमा    |
| २०६३ फागुग ४ | जयवती गुरुमां    | जयवती गुरुमां   |

¥–



# क्षान्ति र मैत्री - १५

लेखक: भिक्षु अश्वघोष, अनुवादक: वीर्यवती मार्नका लागि आइरहेको व्यक्ति । तर तपाईँकै कुरा सुनी मेरा मनका सबै पाप नष्ट भए ।

वसिष्ठले विश्वामित्रलाई अंगाल्दै भने- विश्वामित्रजी मैले धेरै कल्पना र विचार पुऱ्याई अहिले तपाईलाई ब्रह्मर्षी भनेको हुँ। आज तपाईको मनमा उद्वोध उत्पन्न भयो। प्रज्ञाचक्षु उत्पन्न भयो। तपाईको अनुहारमा पवित्र तेज देखियो। तपाईलाई देख्ने वित्तिकै मैले थाहा पाएँ, तपाई शुद्ध हृदय लिएर मेरो समक्ष आउँदै हुनुहुन्छ । अव तपाईको मनमा कुनै प्रकारका द्वेषभाव छैन । मन शुद्ध भयो। त्यसैले मैले तपाईलाई ब्रह्मर्षीको रुपमा स्वागत गर्दैछु। विश्वामित्रको तपस्या सफल भयो। यो हो मैत्रीको चमत्कार । (अमरकथाएँ)

विश्वामित्र वसिष्ठको पुरानो शत्रु भए जस्तै देवदत्त पनि बुद्धको पुरानो शत्रु हो । उसलाई बुद्ध पदवी दिएन भनेर देवदत्तले बुद्धको हत्या गर्न खोज्यो । बालागिरी हात्तीलाई रक्सी खुवाई छोडिदियो । पहाडको टुप्पाबाट ढुङ्गाले हानेर मार्न खोज्यो । तर बुद्धलाई आधात गर्न सकेन । त्यसो गरेपनि बुद्धले देवदत्तप्रति द्वेषभाव राख्नु भएन । मैत्री चित्तले नै व्यवहार गर्नुभयो ।

## विरोध गरेर पनि राम्रो नतिजा निक्स्यो

यहाँ मैत्रीको सिलसिलामा सहनुपर्ने र कित्त दुख्ने तरिकाले भन्न नहुने कुरा बढि निस्कियो । यसको अर्थ आफ्ना साथी र छोराछोरीहरूको चाल चलन नराम्रो भएपनि चित्त दुख्ने गरी भन्नु हुन्न भनेको चाहि होइन । यसरी बुझ्नु ठीक छैन । आमा बुबाले आफ्ना छोरा छोरीहरूको कुवानी सुधार गर्नको लागि कडा शब्द प्रयोग गर्नु पर्ने हुन्छ, गाली गर्नु पर्ने हुन्छ । यी सबै मैत्री चित्त प्रयोग गरेर नै गाली गरिने हुन् । उनीहरूलाई विगार्ने नियतले गाली गरेको त अवश्य पनि होइन । यो अर्थमा विरोध गरेर पनि अरुहरुको हीत र कल्याण नै हुन्छ भन्ने बुभिन्छ । विरोध गऱ्यो भन्दैमा द्वेष भाव राख्यो वा शत्रु बन्यो भनी मनमा सोच्नु ठीक छैन । हुनत विगार्ने नियतले छलकपट गर्ने व्यक्तिहरू पनि छन् ।

अब यहाँ विरोध गरेर पनि सुधार भएको विषयमा केही करा गरौँ ।

एउटा देशमा नाम चलेको कवि एकजना थियो । उसको कवितालाई देशभरी मान्यता दिइन्थ्यो । सबै जसोले त्यस कविताको प्रशंसा र सम्मान गरे । यसले गरेर उसको अभिमान चढघो । भन भन ठूलो वनेर कुरा गर्नुपर्ने स्वभाव उत्पन्न हुन थाल्यो उसको । उ जस्तो जान्ने सुन्ने

धर्मकीर्ति मासिक, बु.सं. २४४०—

वसिष्ठले उत्तर दियो– यसमा एक कारण छ । तपस्वी भएर पनि विश्वामित्रले आज सम्म पनि आफ्नो मनबाट द्वेषभाव फाल्न सकेका छैनन् । उसमा हिंसा बुद्धि, इर्ष्या र अहङ्कार थुप्रै बाँकी छन् । यी दोषहरूबाट उ मुक्त हुन सकेको छैन । धर्म शास्त्रको नियमानुसार जसको हृदय पूर्ण रुपले शुद्ध हुन्छ, त्यसले नै ब्रह्म्मर्थीको पदवी प्राप्त गर्नेछ । मैले यस नियमलाई बिगार्दिन । जुन दिन विश्वामित्रको मन सफा हुनेछ । अन्त:करण शुद्ध हुनेछ) तब मैले सत्य हृदयबाट सहर्षपूर्वक उसलाई ब्रह्मर्थी भनी स्वीकार गर्नेछु । त्यस्ता ऋषी रत्नलाई सत्कार गर्न पाएको खण्डमा मलाई अति आनन्द र सुख प्राप्त हुनेछ ।

आश्रम पछाडि लुकेर यी सबै कराकानी सुनिरहेको विश्वामित्रको शरीर संकोच र पश्चातापले पोल्न थाल्यो । वसिष्ठले उप्रति यस्तो मैत्री र सदभाव राख्ला भनेर उसले कल्पना पनि गरेको थिएन । आफुले जुन व्यक्तिलाई नाश गर्नको लागि रातदिन प्रयास गरिरहेको थियो, त्यही व्यक्ति आफ्नो साँच्चैको शुभचिन्तक र प्रशंसक बन्नप्रयो । आफुले आफैलाई धिक्कार्दै उसले यस्तो सोच्न थाल्यो - कहाँको महात्मा वसिष्ठ र कहाँको म जस्तो व्यक्ति (विश्वामित्र) । हामी दुईजना त आकाश र पाताल जस्तै फरक रहेछौं। मैले त्यस्तो महापुरुषलाई गर्न नहुने अत्याचार गर्न पुगें । तैपनि उहाँले में प्रति मैत्री चित्तले नै हेर्नभयो । उहाँले कति पनि मन विगार्न भएन । मेरा सबै अपराधहरू विर्सेर मेरो नै कल्याणको कुराहरु गरिराख्न् भयो । यस्तो सहनशीलता र मैत्री गुणले युक्त भएका साधु पुरुष देवताहरु विच पनि खोज्न गाँऱ्हो हनेछ । म कत्तिको पापी र नीच रहेछु । यस्तो महात्मासंग वैरी र द्वेषी हने व्यक्तिलाई त अवश्य पनि महापापी ठान्न पर्छ ।

विश्वामित्रको सबै द्वेषभावहरु विस्तारै नष्ट हुँदै गए। फलाम जस्तो कठोर मन त घ्यू जस्तै पग्लिएर नरम बन्न पुग्यो। उ त्यहाँ त्यसै चुप लागेर बस्न सकेन। त्यसैले आफ्नो हातमा रहेको शस्त्र अस्त्र सबै फालेर दुवै हात जोडी नमस्कार गर्दै वसिष्ठको सामुन्ने उभिरह्यो। उसलाई देख्ने वित्तिकै वसिष्ठ महात्मा उभिदै भन्नुभयो– आउनुहोस्, ब्रह्मर्षी विश्वामित्र ! तपाईलाई स्वागत छ। विश्वामित्रले वसिष्ठको पाऊ ढोक्दै भने– महाराज ! मलाई तपाईले पहिला कहिल्यै पनि ब्रह्मर्षी भन्नु भएको थिएन। आज कसरी ब्रह्मर्षी भनेर मान्नुभयो तपाईले ? म यस पदका लागि अयोग्य छ। म त तपाईलाई

~દ્

मैत्री भावना गर्दा पहिला आफूलाई मैत्री राखिन्छ । उदाहरणको लागि - पहिला आफू वैरी (शत्रु) नभएको, शत्रु बनाउने काम नगर्ने व्यक्ति बन्न सकोस्, द्वेष भाव नभएको व्यक्ति बन्न सकोस्, निरोगी हुन सकोस्, सुखी बन्न सकोस् आदि भनी भित्री हृदय देखि कामना गरिन्छ । त्यस पछि आफूजस्तै अरु पनि शत्रु नभएको, शत्रु

बन्ने द्वेषपूर्ण कार्य नगर्ने व्यक्ति बनोस्, निरोगी होस्, सुखी होस् आदि भन्दै भित्री हृदय देखि कामना गरिन्छ । यसरी मुखले जप गरे जस्तै मैत्री पूर्वक काम पनि गर्नु पर्दछ ।

मैत्री भावना गर्ने व्यक्तिहरूले थाहा पाइ राख्नु पर्ने तत्त्वहरू यसरी छन्।

9) मैत्री भावना गर्दा आफूलाई मन नपर्ने व्यक्तिहरू, शत्रुहरू, आफुलाई असाध्य मन पर्ने व्यक्तिहरू र मध्यस्थ व्यक्तिहरू आदि गरी जम्मा ४ वर्गका व्यक्तिहरूलाई सबभन्दा पहिला सम्भन हुँदैन अर्थात यिनीहरूलाई मैत्री राख्नु हुँदैन ।

२) श्रीमान भए आफ्नी श्रीमती प्रति र श्रीमती भए आफ्ना श्रीमान् प्रति पहिला मैत्री राख्न हुँदैन । मरिसकेका व्यक्तिलाई मैत्री राख्दा पनि कुनै फाइदा हुँदैन ।

 आफु भन्दा माथिल्लो तहका गुरु वा आफु समानका व्यक्तिलाई छानेर सर्वप्रथम उहाँहरूलाई मैत्री भावना गर्न पर्दछ ।

४) त्यसपछि आफुलाई मनपर्ने व्यक्तिहरू छानी उनीहरूलाई मैत्री भावना राख्न सक्नुपर्छ । अनि पछि मध्यस्थ व्यक्तिहरूलाई र त्यसपछि मात्र विरोधीहरूलाई मैत्री भावना गर्न सक्नू पर्छ ।

यो बौद्ध साहित्यमा देखाइएको मैत्री भावनाको विधि भयो । यहाँ सुनसान जंगलमा गई मैत्री भावना गर्नु पर्ने कुरो होइन । मानिसहरूसंग भएका इर्ष्या, अभिमान, कंजूसपन आदि दुर्गुणहरू हटाउनका लागि जहाँ बसेर भावना गरे पनि हुन्छ । रीसलाई सखाप पार्न सक्नु नै मैत्री भावना हो ।

सधैं मैत्री भावना अभ्यास गरियो भने मैत्री चित्त बलियो हुँदै आउँछ । अनि गरिब व्यक्तिहरु देख्ने वित्तिकै माया जाग्नेछ । उनीहरूलाई उपकार गर्ने विचार जाग्नेछ । उनीहरूको दु:ख हटाउने कोशिस गर्नेछ । सुखी व्यक्तिहरू देखेर खुशी हुने बानी पर्नेछ ।

यसरी अभ्यास गर्दे लग्यो भने सानो सानो कुरामा पनि रिसाउने, भार्किने, अरुको राम्रो र सफल भएको देखी चित्त थाम्न नसक्ने बानी (ईर्ष्या), बदला लिने द्वेषभाव, आफुले गलत काम गरी पश्चाताप गर्ने स्वभाव आदि सबै दुर्गुणहरू हटेर जानेछ । त्यति मात्र होइन नचाहिंदा निन्दा चर्चा गर्ने बानीहरू पनि हटेर जानेछन् । क्रमश:

कोही नभएको जरते भान पर्न थाल्यो उसलाई । तैपनि उसलाई एउटा दुखले सतायो । सारा देशले प्रशंसा गरेतापनि उसको आफ्नै बुबाले भने उसको कविताको निन्दा गरी विरोध गर्दो रहेछ । उसको कवितालाई र उ आफैलाई पनि आफ्नै बुबाले प्रशंसा नगरेको कारणले उसलाई उसको बुबा देखेर खूव रीस उठेको रहेछ । रीस मात्र उठेको लोइन उसले आफ्नो बुबालाई मार्ने समेत विचार गरेको रहेछ । उसले आफ्नो आमालाई पनि भन्यो– "शारा देशले मलाई प्रशंसा गर्छ। तर बुबाले मात्रै मलाई विरोध गरिराखेको छ ।"

यो कुरा सुनी आमाचाहिलाई पनि चित्त दुख्यो । एकदिन आफ्ना श्रीमान्लाई श्रीमतीले सोधिहालिन्– "छोराको कवितालाई किन विरोध गर्नुहुन्छ ? सबैले प्रशंसा गरिरहेका छन् । तपाईले मात्रै विरोध गर्नुभयो ।"

कविको बुबाले भने- "के कुरा गर्देछौ ? तिम्रो मात्र छोरा हो र ? मेरो पनि छोरो हो नि । तिमीलाई जति माया लाग्छ मलाई पनि छोरो प्रति त्यति नै माया लाग्छ । मैले पनि छोरालाई अरुने जस्तै प्रशंसा गरी हिंडयो भने उसको अभिमान र अहंकर बढेर उ पागल बन्न वेर लाग्दैन । अहिले त छोराको खुटाले भुईमा टेबन छोडि सक्यो । यस्तो पनि ताल हो ? उसले आफैलाई ठूलो मान्छे ठानीसक्यो । मैले त उ यस्तै बेहोशीले विग्रिन्छ भनेर उसको विरोध गरिराखेको छु । उसलाई मन नपरेर विरोध गरिराखेको हो र ।"

आफ्नो बुबालाई चक्कु प्रहार गरी हत्या गर्ने विचारले आइरहेको छोराले आमा बुबाको कुराकानी सुनिरह्यो । बुबाले उसलाई भित्री हृदयदेखि माया गरेको, मायाको वसमा परिर नै विरोध गरिरहेको कुरा सुनेपछि कविको मन पग्लियो । होश जाग्यो । सत्य कुरो बुझ्यो । आफ्नो हातको चक्कु फालेर बुबा समक्ष क्षमा माग्दै भने -"बुबा ! म भन्दै बाल्डोमा खरन लागेको । मानिस नबनी राक्षस बन्न लागेको । अव म मानिस नै बनें । बुबाले मलाई बचाइ दिनमयो ।"

यो घटनाने भनिरहेको छ, मैत्री चित्तले विरोध गरेर पनि कल्याण र हित नै हुँदो रहेछ । -(बौद्ध प्रतिपदा)

मैत्री भावना

बौद्ध साहित्यमा चित्त बलियो पार्नको लागि भावनाक्रम भन्ने थुप्रै विधिहरू उल्लेख गरिएका छन् । ती भावनाक्रमहरू सध्ये मैत्री भावना पनि एक हो । बाँदर जस्तो चञ्चल त्वाम्रो चित्तलाई वसमा राख्ने अभ्यास कमलाई नै भावना भनिन्छ । हाम्रो मनमा लुकिराखेका द्वेष भावलाई नाश पार्नि उपायलाई मैत्री भावना भनिन्छ । मैत्री भनेको सबैलाई मित्र थान्ने तालिम हो ।

— धर्मकीर्ति मासिक, ब.सं. २४४० —

कोदालीको लोभै गजब

पहिला पहिला एकजना सान्है गरीब किसान थियो । उसँग खानलाई, लाउनलाई, बस्नलाई कुनै पनि कुराको सुविधा थिएन । धनसम्पत्तिको नाममा उसँग कोदालि एउटामात्र थियो । त्यसैबाट खेतमा काम गरी जसो तसो आफ्नो जीविका गरिराखेको थियो ।

Hallen

बिहान खायो, दिउँसो के खाउँ भन्ने पीर । दिउँसो खायो, राती खान पाउने हो कि होइन भन्ने चिन्ता । फेरि राती खान पाइहालेमा पनि भोलि हातमुख जोर्न पाइने हो कि होइन भन्ने पीर । यस्तो दरिद्र र गरीब जिन्दगी बाँच्न

बाध्य भयो- उसलाई । आखिर गरीब नै त पऱ्यो ।

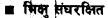
यस्तो जीवनदेखि दु:खित त्यो किसानले एक दिन विचार गऱ्यो, 'अभावै अभावको गरीबीमा दु:ख र कष्ट सहेर के बाँचिराख्नु ? पेट एउटा पाल्न पनि दिनभरि पसिना बगाएर भ्याईनभ्याई छ । एक जोर राम्रो लुगा कहिल्यै लाउन पाउँदिन । बस्ने छाप्रोको त के कुरा । यस्तो जिन्दगी पनि जिन्दगी हो र ?'

निराश भएको किसानले अफ सोच्न थाल्यो, 'पेट एउटा पाल्न अनि एक निन्द्रा सुत्न पनि यति धेरै गाऱ्हो । बरु यो भन्दा राम्रो त सन्यासी बन्नुमा नै छ । अरूको घर

-दैलोमा मागी-मागी भए पनि पेट भर्न त सकिहालिन्छ नि ।'

विचार गर्दागर्दे उसले सन्यासी बन्ने नै निर्णय गऱ्यों । उसको सम्पत्तिको नाममा भएको कोदाली एउटालाई एक ठाउँमा सुटुक्क

Downloaded from http://www.dhamma.digital



लुकायो । अनि ऊ सरासर हिमालयतिर लाग्यो - ऋषी बन्न भनेर ।

ऊ ऋषी पनि बन्यो । ऋषी भएर गर्नुपर्ने आचरण र व्यवहार गरेर बस्न थाल्यो । खानको लाबि अरूको घरमा भिक्षा मागेर वा जंगलमा भएका फलफूल कन्दमूलबाट पेट भर्न थाल्यो ।

समय बित्दै गयो । जब बर्षात्काल श्रुरू भयो, खेतमा काम गर्ने समय भयों, तब त्यो ऋषीलाई घरमा हुँदाको कोदाली याद आयो । आफूले लुकाएर ल्याएको कोदालीमात्र सम्भेर उसले विचार गऱ्यो, 'आ..., ऋषी भएर अरूको घरदैलोमा भिक्षा मागेर खानु पनि सजिलो रहेनछ । कहिले कस्तो कहिले कस्तो । फेरि खुशीले दिए पनि कोहीले गालि पनि गर्छन् । बरु.....'

उसले मनलाई परिवर्तन गर्दै विचार गर्न थाल्यो, '.....बरु म गृहस्थीमा फर्कनु नै राम्रो होला । मेरो कोदाली छँदैछ । त्यसैबाट काम गरेर बाँच्न त सकिहाल्छ नि । हो, म घरमै फर्कन्छु ।'

्रोड्राऊ ऋषीभाव छोडेर घरमा फर्क्यो । आफूले लुकाएर राखेको कोदाली भिक्यो । अनि त्यसले अरूको खेतमा काम गर्दै जीविका गर्नथाल्यो ।

केही दिन राम्रे लागे पनि उसलाई आफ्नो जिन्दगीदेखि नरमाइलो लाग्यो । आफ्नो कडा परिश्रमबाट पनि एउटा पेटको नोकर बन्नुसिवाए केही भएन । बरु ऋषी भएर जानुमा नै ठिक लाग्यो । ऊ फोरि आफ्नो कोदालीलाई लुकाएर ऋषी बन्न गयो ।

त्राषी भएर पनि धेरै समयसम्म क बाशी हुन सकेन । फोरे आफूले लुकाएर आएको कोदाली फस्फस् सम्फन थाल्यो । त्यही कोदालीको मायामा क फोरे घरमा फर्क्यो । अनि अरूको खेतमा काम गरेर खान थाल्यो । घरमा पनि क धेरै समय मनलाई आनन्द पारेर बस्न सकेन । घरको जिन्दगी दुखद् र फन्फटले भरिएको

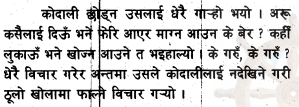
जस्तो लाग्यो । ऊ फेरि ऋषी भएर नै गयो । छ पटकसम्म त ऊ यसरी नै ऋषी बन्ने र फर्कने

धर्मकीर्ति मासिक, बु.बुं. २४४०—



कम चलिरह्यो । सातौँ पटकमा पनि उसलाई घरमा बस्न मन लागेन । जतिसुकै काम गरे पनि खानमा मात्र ठिक्क हुने र फेरि अर्कोपल्ट के खाउँ, के लाउँ हुने । ऊ अब पनि ऋषी भएर नै जाने विचार गऱ्यो ।

यसपल्ट ऊं नफकिंने गरी ऋषी बन्ने बिचार गऱ्यो । उसले आफू बारबार ऋषी भएर पनि गृहस्थीमा फर्कन परेको कारणलाई विचार गऱ्यो । उसले आफूसँग भएको कोदाली सम्भेर नै घर फर्कनु परेको कारण जान्यो । अनि त्यो कोदालीलाई नै पहिला पूरै छोड्ने विचार गऱ्यो ।



Dhe

कोदाली लिएर ऊ खोलामा पुग्यो । त्यहाँ पनि फालेको ठाउँ देखेमा फेरि खोज्न आउने संभावना देख्यो । तसर्थ उसले कोदानीलाई बेस्सरी डोरीले बाँढ्यो । अनि आँखा चिम्नेलर फर्फन्ति घुमाउँदै ठूलो खोलाको घुम्तिमा फालिदियो । केही समयपछिमात्र उसले आँखा खोल्यो । उसले अब त्यहाँ खीलाको हलचलसमेत देखेन ।

कोदालीलाई त्याग्न सकेकोमा ऊ धेरै खुशी भयो । मनभित्रको लोभलाई जित्न सकेकोमा ऊ सान्है रमायो । अनि हर्षले ठूलो स्वरमा कराउन थाल्यो- "मैले जितें, मैले जितें ।"

त्यही समयमा त्यस देशको राजा त्यसै बाटोबाट जाँदै थिए । उनी आफ्ना शत्रुलाई लडाईमा जितेर राजदरबारतिर फर्कदै थिए । अचानक कोही जोडले 'मैले जितें...' भनेर चिच्याएको आवाज सुनेर ंउनी त तर्सिए । हत्तपत्त आफ्ना मन्त्रिहरूलाई. सेना तथा गुप्तचरहरूलाई यथाहाल बुझ्न



ठाउँ-ठाउँमा खटाइदिए । राजा स्वयं त्यो मान्छेकहाँ गए । त्यो मान्छेको नजिक पुगेर राजाले सोधे- "हे पुरुष, मैले त शत्रुलाई जितेर आएं तर तिमी यहाँ "मैले जितें...' भनेर चिच्याउँदै छौ । तिमीले कसलाई जित्यौ ? के जित्यौ ?" त्यो मान्छेले जवाफ दियो- "भो महाराज, सयौं लडाई लडेर जित्नु पनि वास्तविक- जित्नु त होइन रहेछ । बरु मान्छेभित्र लुकेर रहेको लोभलाई जित्न गाऱ्हो छ । आज मैले आपनो लोभलाई जितेको छु । त्यसैले म त्यसरी 'मैले जितें.....' भनी चिच्याएको छुँ ।"

उसको कुरा सुनेर राजाले सन्तोषको श्रवास फेरे। ऊ ढुक्क भयो। अनि उसको कुरामा प्रसन्न पनि भयो। पछि राजा पनि त्यही मान्छेको शिष्य बनेर हिँड्यो।

यता त्यो मान्छेले कोदालीलाई छोडेर ऋषी हुन गयो । यसपाली ऊ कोदालीलाई सम्भेर फर्केन । बरु ऋषीचर्या तथा तपस्या गरेर पछि ठूलो ध्यान-ज्ञान पनि प्राप्त गऱ्यो । ऊ आनन्दले आफ्नो जीवन बिताई आफ्नो कर्मअनुसार परलोक भएर गयो । ■

# मानव स्वभाव-३

## लेखक- निद्युणी धम्मवती शासनधज धम्माचरिद, अग्यमेस गन्यनाचक पण्डित अनुवादक- मदबरतन मानन्धर

#### प्राणीहरूको ६ वटा मति

(विभिन्न मानिसको विभिन्न स्वभाव हामीले देख्खौँ । ती स्वभाव हुनुमा उसको पूर्वजन्मको पनि कारण हुने गरेको कुरा धर्मशास्त्रहरूमा उल्लेख भएका छन् । ती मध्ये विभिन्न गतिबाट आउने मानिसको विभिन्न स्वभावबारे सञ्चित वर्णन तल दिइएको छ ।– बनुः)

## प्रेत योनिबाट आउनेको स्वभाव

नवीदिन

प्रेत योनिबाट आउने व्यक्तिमा संकूचितपना र इर्ष्यांनु स्वभाव देखिन्छ । धर्म कथा श्रवणले यस्ता स्वभावलाई सुधार्न सकिन्छ । त्यस्तै यस्तो स्वभाव देखेमा आलोचना गर्ने असल साथीहरूबाट पनि मद्दत मिल्दछ । स्वयं आफूले पनि आफूसँग भएका संकूचितपना र इर्ष्यांनु स्वभावलाई जानेर हटाउन सकिएन भने पुन: प्रेतयोनि मै जान सकिन्छ । त्यसकारण यस्ता स्वभावलाई निर्मूल पार्न केवल पूजा आजा मात्र गरेर हुँदैन । धर्म कर्म र धर्म श्रवणले यस्ता स्वभावमा सुधार गर्नु पर्छ भन्ने मात्र सिकाउँछ, गर्न त आफैले पर्छ । यहाँनिर एउटा कथा उल्लेख गर्नु प्रासङ्गिक देखिन्छ ।

गौतम बुद्धको समयमा अनाथपिण्डिक भन्ने एकजना साहू महाजन थिए । बुद्धलाई आवश्यक पर्ने सारा वस्तु पुऱ्याउने हुनाले उनीलाई बुद्धका मुख्य दाता पनि भनिन्थ्यो । असर्फि ओछ्उचाएर जग्गा किनी त्यसमा भव्य विहार 'जेतवन विहार' बनाई दान दिने पनि उनै थिए । बुद्ध र भिक्षुहरूको मात्र उनी सेवक थिएनन् अपितु श्रावस्ती निवासी अनाथजन सबैलाई दैनिक रूपमा खाना खुवाउँथे । अनाथहरूलाई खुवाउने हुनाले उनको नाम अनाथपिण्डिक रहन गएको थियो ।

नगरभरिका अनाथहरूलाई खवाउन खाना पर्ने भएकोले उनले चार पांचजना समर्थवान भान्छेहरू पालिराखेका थिए । तिनीहरूमध्ये एकजना प्रेतलोकबाट आएका रहेछन् । उसले कामगर्दा कहिल्यै पनि जस लिन सक्दैनथ्यों र मन कहिल्यै आनन्दित हुँदैनथ्यो । अरूहरूचाहिं मनुष्ययोनिबाटै आएका हुनाले जुनसुकै काम पनि मन लगाई गर्दथे । उनीहरूको सोचाई थियो-हामीसँग धन छैन । साहूसँग प्रशस्त धन भए जस्तै हामीलाई काममा पनि लगाए र अनाथहरूलाई खाना पनि खुवाएर राम्रो काम गर्दैछन् । हामी आफूसंग धन नै नभए पनि खाना पकाउने काममा मन लगाएर लागिरह्यौँ र ती अनाथहरूले तुप्त हुने गरी खान पाइरहेछन् भनी प्रशन्न भइरहन्थे । यस्तो प्रशन्न अवस्थालाई मुदिता चित्त भन्दछन् । तर त्यो एकजना, जो प्रेतलोकबाट आएको थियो, ऊ भने कत्ति पनि प्रसन्न थिएन । उसको सोचाई थियो- यति ठुलो भाँडोमा सकिनसकि भात पकाएपछि

-90 0-

मात्र मैले एक छाक खान पाउँछु। तर यी मग्रन्तेहरूचाहिं खुरूखुरू आउँछन्, भात माग्छन् र खान्छन्, वेही काम गर्नु पर्दैन। यस्तो सोचेर ऊ आफ्नो मन भारी पार्दथ्यो र संकूचित भई ईर्ष्यालु भई रहन्थ्यो। मात पकाउने आफ्नो पालीमा साहूसाहूनी अगाडि नहुँदा माग्नेहरूलाई हप्काएर पठाउँथ्यो, ताकि तिनीहरू फेरि नआउन र भात पकाउन नपरोस् भन्ने उसको विचार थियो।

अनाथपिण्डक साहू भने अशक्त, गरीब, बनाथहरू भोकै नपरून् भन्ने बिचारले भान्छेहरू राखेर भोजनदान दिन्थे । तर त्यो प्रेतलोकबाट आउने व्यक्ति भने तिनीहरूलाई भोजन नदिइकन हप्काएर मठाउने हनाले धेरै अनाथ माग्नेहरू भोकै पर्दथे । भान्छे भड़कन असल साहको सङ्गत गरे पनि र बुद्धको दर्शन गर्न पाए पनि त्यो व्यक्तिले आफ्नो खराब बानी सुधार्न सकेन । असल बानी आफूमा ल्याउन नसक्दा ऊ मृत्युपछि पुनः प्रेतलोक मै स्चिम्ख (एकदम सानो मुख भएको) प्रेत हन पग्यो । यस्तो प्रेतको मुख एकदमै सानो हुने तर पेट भने घ्याम्पो जत्रै ठूलो हुने गर्छ । सानो मुख भएको कारण धेरै खान नसकने र ठूलो पेट भएको कारण कहिल्यै तुप्त नहने हुँदा ती प्रेतहरू जहिले पनि क्षुधाग्निले पिडीत भइरहन्थे । तसर्थ धर्मकथा श्रवण गर्दैमा, धर्मकार्य गर्दैमा, असल मित्रको सङ्गत हुँदैमा हाम्रो गति सप्रिने होइन । असल करा सुनै भौं आफ्नो नराम्रो र खराब स्वभावलाई हटाइ राम्रो र असल स्वभाव अपनाएपछि मात्र गति सप्रिन्छ । मृत्यु उपरान्त सुगति मिल्दछ । यी कराहरूलाई राम्ररी मनन गर्नु पर्दछ ।

# पशु योनिबाट आउनेको स्वभाव

तिर्यक योनि अथवा पशु योनिबाट आउनेहरूमा आहार, निद्रा र मैथुन यी तीन किसिमको स्वभाव देखिन्छ । तिनीहरू मीठो मीठो खान, नृत्य हेर्नमा मज्जा मान्दछन्, प्रेम गीतहरू सुन्न रूचाउँछन् । आफ्नो अधिनमा नरहेको र अनित्य स्वभावको शरीरलाई पनि त्यसको स्वभाव नदेखि शरीर श्रृङ्गारतर्फ मोहित भएर बिलासी जीवन रूचाउने हुन्छन् । धर्म कार्य गर्म वा धर्मातमा बन्ने तर्फ बिल्कुलै लाग्दैनन् । यस्तै चरित्रलाई अङ्गिकार गर्दै रहेमा फेरि पशु योनि मै जान्दछ । तसर्थ पशुपातिबाट बच्ने इच्छा गर्नेहरूले पहिले आफ्नो खराब स्वभावलाई

- धर्मकीर्ति मासिक, जु.सं २५५० —

आफैले असल स्वभावमा परिणत गर्नुपर्दछ । आफैले नगरी कदापि हुन्म स्वयं बुद्धले पनि बचाउन सक्नु हुन्न । उहाँले सुगतिको मार्ग मात्रै देखाउन सक्नु हुन्छ, हिंड्न त आफै पर्दछ । तर कथा अलि लामै भएकोले चाहिने जतिमात्र प्रस्तुत गरिछु ।

धेरै अगाडिको कुरा हो, मचल भन्ने ठूलो गाउँमा मघ भन्ने एक धर्मात्मा थिए । युवावस्या भएपछि उसको आमाबाबुले राम्री बुवतीसित उसको विवाह गरिदिए । पछि अरू तीनवटा स्वान्नी पनि ल्याए । ऋमशः ऊ बुढो हुँदै गयो । आफ्नो शारीरको परिवर्तन स्वभाव आफैले चाल पाएर त्यो परिवर्तन स्वभाव आफ्नो बशभन्दा बाहिरको कुरा हो भन्ने पनि जाने । तत्पश्चात ऊ एकजना ऋषिकहाँ गई धर्म श्रवण गई हिंडे ।

त्यतिबेला त्यो ऋषिले मनुष्य देह त्यागिकसेपछि इन्द्र बन्न जाने नियम र उपदेश बताउनु हुन्थ्यो । त्यहि उपदेश सुमेर उक्त मघले पञ्चशील पालन गरी आफ्नो गाउँको पटि पौवा जिर्णोद्धार गरे; पर्ती जमीनमा बगैँचा, पोखरी बनाए; बृक्षारोपण आदि गरेर धर्मकार्य गर्दै रहे । उसका चारवटी स्वास्नी मध्ये सुधम्मा, सुचिता र सुनन्दा भन्नै स्वास्नीहरूले लोग्नेको धर्मकार्यमा सक्दो सहयोग गरी आफूहरू पनि धर्मात्मा बने । तर कान्छी सुजाता चाहि अर्के स्वभावकी थिई । तिनी पशुजातिबाट मनुष्य हुन आएको हुँदा जहिले पनि तरूणी स्वभाव देखाएर शारीरको अनित्य स्वभावकी थिई । तिनी पशुजातिबाट मनुष्य हुन आएको हुँदा जहिले पनि तरूणी स्वभाव देखाएर शारीरको अनित्य स्वभावलाई वास्ता नगर्ने मात्र होइन सधै नृत्य हेर्ने, मोजमज्जमा रमाउने, गीत सङ्गीत मै मात्र भुल्ने र लोग्नेलाई आफू कहाँ मात्रै राख्न मनपराउँथी । मृत्युपश्चात तिनी पछाडि इलाकामा बकुल्लो भएर जपन पुगेको कुरा यस कथामा हामी पाउँछौँ ।

धर्मकार्यबाट आ-आफ्ना नराम्रा र खराब स्वभाव हटाउनु पर्दछ । निकलङ्क र निर्विवाद रूपमा जीवन जिउनु नै धार्मिक जीवन कहलाइन्छ । धर्म श्रवणबाट संकूचित भावना हटाई असल मानिस बन्न सघाउँछ । देउता ढोग्दैमा, पूजाआजा गर्दैमा, देव नाम स्मरण गर्दैमा गति सप्रिदैन, दु:ख मेटिदैन । काम र कुरा असल भएमा मात्र जीवन सफल हुन्छ र गति पनि सप्रिन्छ भन्ने यथार्थ बुझ्नु जरूरी छ ।

#### मनुष्य योनिबाट आउनेको स्वभाव

मनुष्य योगिबाट पुन: मनुष्य भई जन्मन ब्यक्तिसँग दयामाया र धार्मिक स्वभावको लक्षण देखिन्छ । स्वार्थीभाव तुलनात्मक रूपमा कम मात्र देखिन्छ । समय समयमा नृत्य आदिमा रमाए तामनि, श्रृङ्गार गर्नमा व्यस्त भए तापनि, मोजमज्जामा द्वे तापनि पर उपकार धर्ममा पनि

त्यत्तिकै लागेका हुन्छन् । धार्मिक जीवन जिउनु नै दु:ख मुक्तिको लागि हो । मनुष्य गतिबाट पुन: मनुष्य नै हुनको लागि हो । बुद्धको शिक्षा अनुसार मानिसलाई मानिस बनाउनु नै धर्मको नियम हो, नामले मात्र बौद्ध हुनको लागि होइन ।

मानिस स्वभावैले अति व्यस्त प्राणी हुन्; कमाउनमा, मोजमज्जा गर्नमा, पञ्चकाम सुखमा तल्लीन हुनमा उसको मन अति नै द्रुतगतिमा लाग्छ । त्यसकारण उसमा धर्म चित्त उत्पन्न गराउन अष्टमी, 'र्गमा, औसी, संक्रान्ति आदि जस्ता अनेक तिथी पर्व बनाएर धर्म गर्ने दिनको रूपमा छुट्याई राखेको हो । धर्मकर्ममा, मन जाने र स्वभाव असल हुने व्यक्ति मोजमज्जामा लागे तापनि त्यसमा आसक्त हुँदैनन्, धार्मिक जीवन जिउँछन्, स्वभावैले धर्मात्मा देखिन्छन् ।

स्पष्टिकरणको लागि हामी बर्मामा रहँदा घटेको एक घटना प्रस्तुत छ ।

बर्मामा अध्ययन गर्न जाँदा सयौँ अनगारिकाहरू ( भिक्षुणीहरू) भएको विहारमा हामी बसेका थियौँ । तिनीहरू मध्ये एकजना हाम्रो साथी थिई । तिनी पढाईमा अलि कमजोर थिई । तर मनचाहिं असाध्ये असल थियो । पढ्नलाई चाहिने खर्च जुटाउन नसक्नेहरूलाई तिनीले दाता खोजि दिने आदि सहयोग गर्थी । एकदिन तिनीले आफ्नो पूर्वजन्मको बारे हामीलाई सुनाइन- "पूर्वजन्ममा म एक घनाढच साहको एक्लो छोरो थिएँ, तर म भिक्षु बन्न गएँ । त्यतिबेला म साहको छोरो हँ भन्ने घमण्डले पढ्नमा, धर्म सिक्नमा पटक्कै ध्यान दिन्नथें । विपस्सना ध्यान भावना पनि नगरी बस्यें । त्यसैको फलस्वरूप यो जन्ममा मैले जतिसुकै मिहेनत गरेपनि तिनीहरूले जस्तो पढ्न र सिक्न नसक्ने भइरहेकी छ ।" त्यसकारण पढ्ने, सिक्ने भनेको बुढेसकालमै भए पनि गर्नुपर्छ । यस जन्ममा सिक्न सकेमा अरू जन्ममा पनि त्यसको संस्कार बन्नेछ. शीघ सिक्न र जान्न सफल होइने छ। यस घटनाले प्रष्ट पार्छ मनुष्य योनिबाट पुन: मनुष्य भएको व्यक्तिसँग दयामायाको भाव रहन्छ र अरूको अहित देखन नसकने हन्छ । 🖉

## वेव योनिबाट आउनेको स्वभाव

देवलोकबाट आउने व्यक्ति मनुष्यलोकको पञ्चकाम गुण सुख र मोजमज्जासँग त्यत्ति रमाउँदैनन् । किनकि ती सुख देवलोकको भन्दा अत्यन्तै कम स्तरको हुन्छ । त्यसकारण ती सुखमा उसको मन आसक्त हुँदैन । धर्म कार्यमा रमाउने र धर्मात्मा भइ बस्ने उसको स्वभाव हुन्छ । यस्तो गुणले गर्दा ऊ मृत्युपश्चात पुनः देवलोक वा मनुष्लोक मै जान्छ ।

— धर्मकीर्ति मासिक, बु.सं. २५५० -

99-

सत्सङ्गतले गर्दा पनि मानिस असल वा खराब हन जान्छ । नराम्रो सङ्गतले असल स्वभाव भएकोलाई पनि खराब पार्न सक्छ र राम्रो सङ्गतले खराब गतिबाट आउनेलाई पनि असल बनाउन सक्छ । आनन्दमय जीवन बिताउने इच्छा छ भने खराब व्यक्तिको सङ्गत नगर्न. बुद्धिमान असल व्यक्तिको सङ्गत गर्न भन्ने बुद्धको उपदेश यहाँनेर स्मरणीय हन आउँछ । एउटा उदाहरण-मालाभारि भन्ने एक देवपत्र थियो । उनको चाकडि गर्ने र सेवा टहल गर्ने थप्रै अप्सराहरू थिए । एकदिन आफ्ना मुख्य रानी सहित ती अप्सराहरूसँग उद्यानमा रसरङ्गका लागि गए। तर त्यहाँ आफूलाई वास्तै नगरी अरू अप्सराहरूसँग मात्र उनी व्यस्त भएको देखी मुख्य रानी चाहि अत्यन्तै कोधित भइन् । देव काम अति नै सूक्ष्म हुने हुँदा कोध गर्ना साथ मृत्य हुन्थ्यो । त्यो रानीको पनि मृत्यु भए र अनुष्यलोकमा जन्म लिए । देवलोकबाट आएको हुनाले तिनी मनुष्यलोकको पञ्चकाम सुखमा त्यत्तिको डुबेन । विवाहपछि तीन सन्तान भए तापनि पुण्यकर्म गरेको कारण मृत्युपश्चात पुनः देवलोक मै उत्पन्न भए।

ય ગુસારા

ब्रह्मलोकबाट आउनेको स्वभाव

ब्रह्मलोकबाट आउने व्यक्तिसँग फन विशेष स्वभाव देखिन्छ । उक्त व्यक्ति सदा हँसिलो हुन्छ । सबैसँग मैत्रीपूर्ण व्यवहार गर्ने उसको बानी हुन्छ । जसँग तृष्णायुक्त अन्धप्रेम हुँदैन । वास्तवमा जुनसुकै करा पनि सिकाएपछि मात्र सिकिने मानव स्वभाव हुन्छ । तर कामतृष्णामा भुल्न कसैले सिकाउन् पर्दैन आफै सिकिन्छ । ब्रह्मलोकबाट आउने व्यक्ति यसक्रामा अपवाद रहन्छ, याने कि कामतृष्णामा भूल्ने करा जति कसैले सिकाइ दिए मात्र उसले सिक्छ, नत्र त्यो काम उसले जान्दैन अर्थात त्यसमा रमाउने उसको स्वभाव हुँदैन । एउटा घटना-भद्र र पिपिलायनीको विवाह हुन्छ । तर दुबैजना ब्रह्मलोकबाट आएको हनाले उनीहरूमा सम्भोगको इच्छा मात्र होइन काम वासना पनि रत्तिभर थिएन । त्यसको कारण हो-ब्रह्मलोकमा स्त्री पुरुष भन्ने विभेद हुँदैन, तसर्थ कामतृष्णा पनि हँदैन । केवल कल्याणमित्र साथीहरूको जस्तो मात्र प्रेम हुन्छ । त्यस्तो ठाउँबाट मनुष्यलोकमा आउँदा त्यही पुरानै संस्कार बाकि रहने हुनाले स्त्री पुरुषले एक आपसलाई मित्रको रूपमा मात्र हेर्ने गर्दछ । त्यसंकारण भद्र र पिपिलायनी विवाह पश्चात पनि एक आपसलाई मित्रको रूपमा मात्र व्यवहार गरी आमाबाबुको देहावसानपछि गहत्याग गरी भिक्ष-भिक्षणी हुन गए । यस्ता घटना त्रिपिटकमा धेरै पाइन्छ ।

माथिका सबै घटनाहरूबाट हामीले के थाहा पाउँछौं भने– हाम्रो चित्त अथवा मन विचित्रको छ । त्यो

٩२

एउटा चित्तलाई नियन्त्रणमा राख्त सकेमा यो संसारमा गर्न नसकिने कुनै कार्य हुँदैन । यस कुरालाई स्पन्ट गर्न अभिधर्म अनसार चित्तको संक्षिप्त व्याख्या प्रस्तुत गईछ ।

अभिधर्म अनुसार यस संसारमा संक्षिप्त हिसाबले ५९ र विस्तृत हिसाबले १२१ प्रकारका चित्त हुन्छन् । यहि ५९ अथवा १२१ प्रकारको चित्तको कारणले बनेको कर्म अनुसार प्राणीले ३१ वटा विभिन्न भुवनसा जन्म लिने हुन्छन् । यी ३१ वटा भुवन मध्ये कुनै सुखपूर्ण छन् भने कुनै दु:खपूर्ण पनि छन् । मति राम्रो भएमा गति पनि राम्रो हुन्छ भन्ने भनाई त्यसैले प्रख्यात भएको हो ।

दुःखपूर्ण भुवन चारवटा छन्- नर्क, प्रेत, तिर्यक र असुर । त्यहाँ सुख भनेको प्राय: शून्य हुन्झ र हुःख मात्रै व्याप्त हुन्छ । काय (शरीर), वाक (बचन) र चित्त (मन) अशुद्धि हुनु नै ती गतिमा जन्मनुको प्रमुख कारण हुन् । ती गतिभन्दा माथि मनुष्य गति आउँछ, जहाँ सुखको अलिकति आभास पाउन सकिन्छ ।

मनुष्य गतिभन्दा माथि ६ वटा देवलोक छन्-चतुर्महाराजिक, त्रायत्रिंश, यामा, तुसिता, निम्माणरति र परनिम्मित वशवर्ति । यी लोकहरूमा सुख धेरै हुन्छन् तर दु:ख पनि केही मात्रामा बाकि हुन्छ ।

यसरी ११ वटा लोक (भुवन) हरूमा स्त्री पुरुष भन्ने विभेद हुन्छ, कामतृष्णाले युक्त हुन्छ ।

त्यसभन्दा माथि २० वटा ब्रह्मलोक छन्। यी २० वटा मध्ये कुनै कुनैमा नाम (मन=जान्न सक्ने स्वभाव) र रूप (चतुर्महाभूतबाट निर्मित) दुबै बाकि रहेको हुन्छ । तर स्वी र पुरुष भन्ने विभेद हुँदैन, तसर्थ त्यस्तो व्यवहार पनि हुँदैन । यिनै २० वटा ब्रह्मलोक मध्ये सबैभन्दा माथि चार वटा अरूप (रूपै नहुने) ब्रह्मलोक छन् । त्यहाँ केवल मनुष्य वा देवलोकमा प्राप्त गरेको पञ्चम ध्यानको बल रहुञ्जेल मनले आनन्दको अनुभव गरिरहन्छ । नाम र रूपलाई पञ्चस्कन्धमा विभक्त गर्दा रूप, वेदबा, संज्ञा, संस्कार र विज्ञान हुन आउँछ । यी पाँचवटै स्कन्ब (समूह) ३१ वटै भुवनमा बराबरको हिसाबले हुँदैनन् । कहिं एकमात्र स्कन्ध हुने भुवन पनि छ, जसलाई एक ओकार भुवन भनिन्छ र यसको नाउँ असञ्जासत्त ब्रह्म भुवन हो, जहाँ रूप स्कन्ध एउटा मात्र हुन्छ ।

त्यस्तै अरूप ब्रह्मलोक चारवटालाई चतु ओकार भुवन भनिन्छ । त्यहाँ वेदना, संज्ञा, संस्कार र विज्ञान गरी चारवटा नाम स्कन्ध मात्र हुन्छन्, रूप स्कन्ध हुँदैन । त्यसपछि २० वटा ब्रह्मलोक मध्ये रूपमात्र हुने असञ्जासत्त ब्रह्मलोक एक र नाम स्कन्धमात्र भएको चार वटा अरूप ब्रह्मलोक छोडि १४ वटा रूपावचर ब्रह्मलोक सहित २६ वटा भुवनमा नाम र रूपका

— धर्मकीर्ति मासिक, बु.स. २५५० —

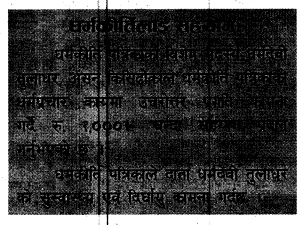
पाँचवटा स्कन्ध हुन आउने ती भुवनहरूलाई पञ्च ओकार भुवन भनिन्छ ।

प्राणीहरूले पञ्चस्कन्धको शरीर धारण गरेका हुन्छन भने तापनि सबै भुवनमा पाँचवटै स्कन्ध हुँदैनन्, भुवन अनुसार एक स्कन्ध, चार स्कन्ध र पाँच स्कन्ध धारण गरेका सत्वहरू हुन्छन्।

त्यस्तै हामीमा ६ वटा द्वार (ढोका) हुन्छन् । चक्खुद्वार (आँखा), सोतद्वार (कान), घाणद्वार (नाक), जिव्हाद्वार (जिभ्रो), कायद्वार (शरीर), र मनोद्वार (मन) यी ६ वटा द्वारबाट ६ वटै आरम्मण (निमित्त) भित्रिएपछि हामीमा त्यही अनुरूपका चित्त उत्पन्न हुन्छन् ।

आँखाबाट रूप, कानबाट शब्द, नाकबाट गन्ध, जिभ्रोबाट स्वाद, भारीरबाट स्पर्श र मनबाट बिचार भित्रिए पछि मात्र हामीले देखेको, सुनेको, गन्ध आएको, स्वाद आएको, स्पर्श भएको र मनले देखेको भन्ने चित्त उत्पन्न हुन्छन्, अन्यथा चित्त आफै उत्पन्न हुँदैनन् । संसारमा जतिपनि सजिव प्राणी र निर्जिव वस्तुहरू छन्, ती सबै अनुकूल कारणले गर्दा मात्र उत्पन्न भएका हुन्, बिना हेतु वा कारण केही पनि उत्पन्न हुँदैन ।

शुद्ध धर्म भन्नु नै आफ्ना इन्द्रिय दमन गर्न सकन् हो । इन्द्रिय दमन बिना दु:खबाट मुक्त हुन सकिन्न, निर्वाण प्राप्त गर्न सकिन्न । इन्दि य वशमा राख्न स्मृति प्रज्ञा मजबूत पार्नु पर्दछ । स्मृति प्रज्ञा मजबूत पार्नलाई सर्वप्रथम अध्ययन गर्नु पर्दछ । स्मृति प्रज्ञा मजबूत पार्नलाई सर्वप्रथम अध्ययन गर्नु पर्दछ । त्यसपछि चिन्तनमय प्रज्ञालाई वृद्धि गरी सम्यक दृष्टि बनाउने तर्फ प्रयत्न गर्नु पर्दछ । अनि अन्तमा भावनामय प्रज्ञाद्वारा सम्यक्ज्ञानलाई व्यवहारमा उतार्नु पर्दछ । तबमात्र सच्चा सुख शान्तियुक्त निर्वाणसुख प्राप्त हुन्छ र अनेक प्रकारका खराब स्वभाव र अनेक गतिबाट मुक्त होइन्छ । ■



— धर्मकीर्ति मासिक, बु.सं २५५०

The Dharmakirti A Buddhist Monthly-

. A THE REPART OF THE REPART

CUUL

आह्य सेप्य व्यवन कु प्रावसी बनावीरिजन

विस्तर्भे कर प्रायमा का भेजामेल कर

दरका अपी जेनवन विहास अस विष्यम जनावना ।

सित्व करवाना पीवर पुना कष्य पात्र ज्वत्रा विक्षाटनमा

लेखी सामसी पत्री लगा हत ज्या सेप्ट साम भगत

मतया परिवाजक रवेग्याहेर स्वयु आश्रमम् व्यमा/दृश्व

स्वय जेना पहर क्षेत्र क्या जन व्येष सिंह

सितार साथ लेल्यांचि मिन् पिते छगु न्ह्यरः तःष् न्यांच्यते, प्रयाधित भिक्षपि । गौराम बद्ध क्रना विज्याद्वम्

करेंग का वासना खतेरता आहे त्मग् होत्तर स्वय

मिषव् वासकुः त्यारं मायुसाः वया दिइस् विमिसं में सा व्यहे

द इना लगा ज्यनागु हैं। विधिनाप बुद्धधा धर्म देशना अनुसार हे विगेशाल फरक जुलेखे ? देका न्स्यय: त:वले

सित्ति साम हितः दिई स्पत्ने सिक्षटनया सनी का

रान्यप्रित्वसं अप् स्पत्तवा विषय विलियतः । तुद्धं प्रथा विजयतः दिवसितं गुल्पं सम्बन्धित्र वीर्वान्वव्यः तु अमिर

ध्य पञ्च केंद्रपूर्ण विषय कुआया वासना त्याग याग्माः रेग कें स्वसा जीवना जारण छ छ: में सेंगु विषय परिया छ:

व्य अमेम क्षेत्रप्र में भव । पुलिक्सा बद्धान पहन सन्द्रप्रया

निषय् या दोसंद प्राप्त् पुक्त धुने देवना याना निज्यात,

विकार स्टब्स कुला की के देन कुलियता रहित्य में कमतः

ल् मन्द्र मन्द्र स व साम वार्त अतुनयत्त तुष्ट्र प्राप्त वाम

कर बीक्यात के सामग्र के मा विषय बस्तया विकाई बक

छः । ध्व हे निषय लुख्या लागी हे छन्द जुनु मेम्ह जुनुताम. हार्म्ह क्षेत्री मेम्ह क्षेत्री नाम, खुम्ह वैश्य मेम्ह वैश्यनाप, तथा

काय म्हयायत मा जो तर वस मा वी सत्ताततार किवा ततातार तमा विज्ञानम्ब वीसा पासा ताप स्वाह प्रहे

विषय यात दिस्ता के ती के लिया यह कई काटवार

बुद्दक खायग् पालेगु द्रम्पी भाव अनयग् ज्यायानां अशान्ति

फेलर यावन, स्वदे विवय भोग यायह मन तपस प्रस्ट

चारी, चूस खोरी, स्वीप् डॉवर मारय यायमु, लेथ् वैपिल्के लुतेयायमु, चुसोग् मोग शिकार वाइपि व्यक्तिगरी तयुत सर कार पासे सनेक किसिमयासु इण्ड सवास विद्रमु याई, वर्षे

जुगुलि जान वान विवेवाली मनतेस मुधीम् सिहका युद्धका

सः अग्रेष्ठित्रात्ताः स्टब्स् भूतः भूतः स्वयुक्तः सन्दः

रिवाटन सिल्बक सिवीर अखगमा रेम. र

दिवंगत धर्मरत्न शाक्य "त्रिशूली" को स्मृतिमा

# बौद्ध अतासक करता दुन्छन् ?

भिक्षु, भिक्षुणी, उपासक, उपासिका-यी बुद्ध शासन चलाउने रथका चार पांग्रा हुन् । वास्तवमै उपासक कोलाई भन्ने ? बुद्ध, धर्म, संघमा आस्था राख्ने, अटूट रुपमा पंचशील पालना गर्ने, बुद्ध धर्म चिर स्थायी गर्न सदैव योगदान दिने व्यक्तिलाई उपासक भन्न सकिन्छ । एउटा सच्चा बौद्ध उपासकको नमूना दिनु छ भने हामीले अस्ति २०६३ पुष २५ गते निधन हुनु भएका बौद्ध विद्वान धर्मरत्न शाक्य 'त्रिश्ली' लाई देखाउन सक्छौं ।

naft ar

नेपाल सम्बत १०५१ (वि.सं. १९८७) मा पाटनमा जन्मनु भएका धर्मरत्न शाक्यजुले वास्तवमै एउटा कर्मठ बौद्ध उपासकको जीवन व्यतीत गरेर जानुभयो । गृहस्थ भावमै बसेर प्रक्रजित जीवन सरहको जीविका गर्दै बुद्ध शासनलाई योगदान दिनु भएका उहाँ नेपालमा थेरवाद बुद्ध धर्मको क्षेत्रमा एउटा आधारशीला खम्बा सरह भएर जानु भयो ।

धर्मरत्न शाक्यको बह आयामिक व्यक्तित्त्व तर्फ नियालेर हेऱ्यौं भने उहाँलाई हामी साहित्यकार, गीतकार, संगीतकार, कुशल वक्ताको रुपमा चिन्न सक्छौँ । अंगुलिमाल, सिद्धार्थया गृहत्याग, प्रायश्चित, विश्वन्तर, महिशासर वध, हरिशचन्द आदि उहाँले लेख्नु भएको लोकप्रिय नाटक हन् । उपत्यकामा च्यारिटी शोका रुपमा 'चाण्डालिका'. चलीरहेको 'अंगुलिमाल' नामक चलचित्रहरूका लेखक पनि उहाँ नै हुनुहुन्छ । गीतकारका रुपमा उहाँ प्रख्यात हुनुहुन्छ, उहाँले, रच्न् भएका अनेकौं ज्ञानमाला भजन गीतले पृष्टि गर्दछ । पाटन क्षेत्रतिर ज्ञानमाला भजनको क्षेत्रमा उहाँ अति लोकप्रिय भएर जानुभयो । उहाँ एक वाद्यगुरु हुन् । नेपालको परम्परागत वाजाको ज्ञाता भएर नेवार समुदायमा विद्यमान दाफा भजन गीत, त्यसको पाण्डलिपि अव्यवस्थित भएकोमा चिन्ता लिई त्यसको छुट्टै पुस्तक प्रकाशन गरी यस क्षेत्रतिर योगदान दिनु भएका धर्मरत्न शाक्य संगीतकार पनि हुन्। हामी सानै अवस्थामा धर्मकीर्ति विहारमा हामीलाई उहाँले

---98



सिकाउनु भएका अति राम्रौ राम्रो बौद्ध गीतहरू अभै सम्म याद छ । उहाँले सिकाएर हामीले गाउने गीतहरू कतिपय धर्मकीर्ति प्रकाशनमा प्रकाशित हुने पुस्तक पुस्तिकाहरूमा अन्तिम पृष्टतिर छापिएका छन् ।

रीबा तुलाधर

औपचारिक शिक्षाको अवसरबाट वञ्चित भएर पनि उहाँले घरमै स्व-अध्ययन गरी चाणक्म नीति, अमरकोष, हितोषदेश, गौरखाभाषा साहित्यको अध्ययन गर्नुभयो पछिबाट

मात्र पाटन स्कूलमा अँग्रेजी पढ्नु भयो। पालि भाषा उहाँले गहन रुपमा सिक्नु भयो। अभिधर्म र बौद्ध परियत्ति शिक्षा अध्ययन गर्नु भयो। उहाँले पालि भाषा तिक्नु भएरै हामीमाथि गुण लगाउनु भएको छ जो उहाँसे चरियापिटक, खुद्दक पाठ, उदान, सुत्तनिपात, विमान बत्स, अंगुत्तर निकाय जस्ता त्रिपिटक अन्तर्गतका अमूल्य ग्रन्थहरू हामीले बुझ्ने भाषामा अनुवाद गरेर जानु चयो। बेफुर्सतकै कारण हामी आफूसँग भएको एउटा किताब पढ्न भ्याउन्नौँ। ७७ वर्षको उमेरमा निधन हुनु भएका धर्मरत्न शाक्यज्यूले प्रकाशित अप्रकाशित गरेर भण्डै १४० वटा पुस्तक लेखेर जानुभयो। यो उहाँको श्रदाबल नै त होला जो त्यतिका पुस्तक लेख्न उहाँलाई फूर्सत मिल्यो।

जन्मथलो पाटन भएपनि कर्मधलोको रुपमा अधिकांश समय त्रिशूलीमा रहनु भएका उहाँले त्रिशुलीस्थित सुगतपुर विहारको निर्माण तथा स्थापनामा अगुवाइ भूमिका निर्वाह गर्नुभयो। आज त्रिभुली क्षेत्रमा बुद्ध धर्म प्रचारको केन्द्रबिन्दुको रुपमा रहेको सुगतपुर विहार धर्मरत्न शाक्यकै देन भन्नुमा अत्युक्ति नहोला। यो हो उहाँको सच्चा बौद्ध उपासकत्वको नमुना।

विपस्सना ध्यानका गम्भीर साधककी रुपमा ध्यान अभ्यास गर्दै ध्यान केन्द्रका गतिविधिहरूबा पनि सकिय भएर काम गर्नुभयो। आफ्नो जीवनकालमा तीन पटकसम्म प्रब्रजित भएर पवित्र प्रब्रजित जीवन पनि व्यतीत गर्न

- धर्मकीर्ति मासिक, बुसि. २४४० —

calal yasu deny yasa भावत बद्धात बन्दर्स । अने शुक्लारे, जावके, द Peter Contract Price Cont े । स्वयान 🕹 गरेबार तोग छे न गर्म्स पिढां स्वनति । त्यक तक हैं तोत सामने किन्न मध तम सोमा रेका व सम् त्यनां क्या सैतमो मिद्यमि विदारे व्यवसे को साप अलग की मंदी ज्यान तर जेती. यूनिपी स्था, यूनि स्व अमाद जेला। हे सक हे लमसे मनः । लुस्पन्तु तक मगवान बद बत्म वर्षे पहित्र कालगु लुम्बिकी बनस् जनन बुद्ध गुवा राजावन पनि मेरे बार्टने व अनान जेन क्यान प्राय पांच महत्रक ( में रंगमा बार्ग व साथे मेनके नाव स्थान आग का अंदेन अपूर्व एक्स दिवेणचे पर देगनवा से उपर व सकत्ता वी वर्षे ताल कि बादक स्वायक इक जनाय व्यवन श्ला: प्रीतिक सिफा स्वय: स्वयं क्या प्रथलें को की का का नगम् राष्ट्र वे जाने केंद्र घड़ा तेंक एक खतेसता प्रत रेथे सीहलय प्रवल पुलय नहें मन्यू देन से पुल । असे त्याग andara a se **tra**r असले न्द्रापा ध्वान व्यानमाने स्थानुष व न्द्रापा मुगुलि व्य खत्तको स्वयोगेन्यमु । उने सतवता ने प्रयस्थ तये सफून सन उमे ्रे नोर सेंद पर ला. पासर तें। यहां कर्न कुनु लिने भन्ना यतं वालपु तदे क्या। लिंग जुनु यतं प्रेमा वाससू कर । स्टेनी स्थान सर्व नियम प्रतेस स्वत मुक बहे. स्वाने रा सल हत्। जयसि आयेला वा र ने लियम प्रांतन or eg stal sie an territ se tange. च्यम गुवर्ग न गुने गुने नियम प्रतमा घत्वन प्रमय ब राज के के रहे रहे साम जान कि जान के बात के यत वह 1 जाफ स्वार्ट्स्टर के सीमी तम साम है भाषत पुरुष । शंघाक सील मालस मार्थमा, मति विसा जब पति श्वेषती गोमगु छ मतन् तवने तथे मन्द् । कपिंत नुपलन् स्थानक छ नगये मन्द् । गुम्सेस्वा मिगु ज्या याई, उम्हेसित जक भिगु पाने हैं । उसि नेनू होतः अन्य का को बनू कुणानु सार्ग बेकेन भिनु ज्या पाना वर्क कल्जूहैया । वित्त बांवाके माः । जिल गढ सुवार बन सिंह लेक लग रहे ही संस्था पुरुष लिए को स्वीण सेन क्लोस्ट स्वसन स्वयं अम मधाने धमेणी प्रतिता संभार नियम पुबक कते. स्टेतर र बेल्कासास मध्यास देखेल. के वि कोग, स्वयेक्षी प्रक कातेन नियम पालना समिजगदी जन्मता वेस दुई झरू। कन विया दीसा अगर बाताई में व्या कियमें व्यावले अप यथ यथे देखें मेल, यहरे जियन गांस्टर्श के जुई सता. कुछ यहे दसा ज्यू । तने तविकारि व मस्तयुषु पुतः निष्ठी यात जनग ann chraiten Anna a ti ा ासन्त व सारगर र शरिए प्रज्या स्वयंत्रम संसलत याना बिट्या, दि व यातादेवपित किंग दनगंभ सिंह a de la company de la comp 

भएको थियो । संसारमा उत्पन्न भएको संस्कार जति अनित्य नश्वर हुन्छ भनीकन प्रमाणित गर्दै उहाँले बुद्धजन्मभूमि लुम्बिनी क्षेत्रमै गएर जीवन त्याग्नु भयो । सम्पूर्ण जीवन एक सच्चा बौद्ध उपासकको रुपमा

जिउनु भएका धर्मरत्न शाक्यज्यूले धार्मिक क्षेत्रको अलावा सामाजिक क्षेत्रमा पनि योगदान पुऱ्याउनु भएको छ । त्रिशूलीमा २००७ बालमा त्रिशूली हाईस्कूलको स्थापना गरी उक्त स्कूलमा संस्थापक सचिवदेखि लिएर विभिन्न व्यवस्थापन समितिमा रही २४ वर्षसम्म सेवा गरी योगदान दिनु भयो । स्वास्थ्य संस्थाहरू संचालनमा पनि योगदान पुऱ्याउनु भएको छ । जीवनको अन्तिम अवस्थासम्म पनि लुम्बिनी क्षेत्रमा बौद्धको संर्ख्या थोरै र गैर बौद्धको अधिक बाहुल्यता भएकोमा गम्भीर चिन्तन गरी अनुसन्धान गरी राख्नु भएको थियो ।

विभिन्न दृष्टिकोणबाट उहाँको व्यक्तित्वमाथि विचार गर्दा उहाँलाई हामी एक कुशल वक्ताको रुपमा पनि पाउँछौँ । वक्तव्य दिनुमा पनि एउटा कला हुन्छ । लामो छोटो होइन ठिक्कको, उपमा सँग सँगै, स्पष्ट शब्द, भाषा र स्वरमा, श्रोताको मन जित्न सक्ने पाराले बोल्न जान्नु भनेको एउटा वक्त्वकला हो जुन कला धर्मरत्न शाक्यज्यूसँग थियो धर्मरत्न शाक्यज्यूको प्रवचन सुन्नु भएका धेरैलाई यो थाहा नै होला ।

जीवनको हरेक मोडमा बुद्ध धर्म चिरस्थायी गर्नमै लागी पर्नुभएका भान्त, शीलवान्, बौद्ध विद्वान धर्मरत्न शाक्यज्युको सबभन्दा ठूलो अतुलनीय देन बौद्ध परियत्ति शिक्षा स्थापनामा रहेको छ जुन कुरा हामीले कदापि बिर्सनु हुन्न । पूज्यनीय बुद्धघोष महास्थवीर भन्तेज्यूले २०१ म सालतिर नेपालमा परियत्ति शासन स्थापना गर्ने महान अभियान चलाउनु भयो । पूज्य गुरुसँगै काँधमाथि काँध मिलाएर नेपाल बौद्ध परियत्ति शिक्षा स्थापनामा मद्दत गर्ने व्यक्ति धर्मरत्न शाक्यज्यू नै हुनुहुन्थ्यो ।

एउटा गृहस्य तीन सन्तानका पिता, एक व्यवसायी बाबुका छोरा भएर गृही कर्तव्य निभाउँदा निभाउँदै पनि मानव कल्याणार्थ बुद्ध शासनमाथि यतिका योगदान पुऱ्याएर जानु भएका धर्मरत्न शाक्य 'त्रिशूली' ज्यूको जीवन शैलीबाट हानीले पनि एक सच्चा बौद्ध उपासक, उपासिका बन्न सिन्नु जाति होला । नाउँमात्रको होइन कामैबाट उपासक, उपासिका बन्न धर्मरत्न शाक्य 'दाई' ले हामीलाई सन्देश छोडेर जानु भएको छ । ■

— धर्मकीर्ति मासिक, ब.स. २४४०

# बहाना गर, मर्म नपार

मनले, वचनले र शरीरले तीन किसिमका हिंसा हुन्छन् । हिंसाको अर्थ शारीरिक रूपमा अरूलाई मार्नुमात्र होइन आफ्नो शरीरलाई मार्नु पनि हिंसा हो । यत्तिमै हिंसा सकिन्न । मनले मार्नु र मर्नु, वचनले मार्नु र मर्नु मात्रमा पनि हिंसा सीमित छैन । मनले वचनले, कायले अर्कालाई र आफूलाई समेत दुःख दिनु, पीडा दिनु, गाली गर्नु, अपमान गर्नु पनि सबै नै हिंसा हुन् ।

कनै एउटा गाउँको ओहोरदोहोर गर्ने ठाउँको कुनै प्वालभित्र एउटा विषालु र दष्ट मति भएको सर्प बस्दोरहेछ । त्यसको दुलो नजिकबाट पनि हिँडडल गर्न सबैले छोडिसकेका थिए । एकदिन एकजना महात्मा त्यसै बाटोबाट गाउँ जान लाग्न् हँदा सर्पले वहाँलाई डस्न अघि बढयो । तर महात्माको प्रभावले त्यो शक्तिहीन भएर खडाको खडै भयो ! त्यो देख्दा महात्माले भन्नुभयो, "हे सर्प ! तिमी किन विना कारण मानिसलाई डसेर मार्ने जस्तो कुकृत्य गर्छौ ? यस्तो गर्न छोड, बाँच र बाँच्न देऊ" भनी त्यहाँबाट महात्मा बाटो लाग्नुभयो । एक दुई वर्षपछि त्यही बाटोबाट फर्कन लाग्न हँदा त्यस्तो अजंगको देख्दै डरलाग्दो सर्प दीनहीनभएर बडो तकलीफले अलि अलि गरेर घिस्रिरहेको देखेर महात्माले सोध्नभयो "होइन बाब् ! तिमीलाई के भयो ? किन यसरी दुब्लाएको ?" सर्पले भन्यो. "हजरले दिएको उपदेश पालन गरेकोले मेरो यो गति भयो ।" कसरी ? भनी महात्माले सोधन् हँदा, सर्पले भन्यो, "हजरले उपदेश



🖬 नरेन्द्रनाथ भट्टराई

दिएको दिनदेखि मैले मानिसलाई आक्रमण गर्न छोडें । बिस्तार बिस्तार केही दिनपछि मानिसहरू मेरो नजिक नजिक आउन थाले । मैले केही गरिनँ । हुँदा हुँदा त मलाई जिस्क्याउने, ढुंगाले हान्ने, लष्ठीले बिसानें गर्दा गर्दै मेरो यो अवस्था भयो ।" महात्माले हाँस्दै भन्नुभयो– "हे सर्प । मैले त तिमीलाई मान्छेलाई नडस, नमार पो भनेको थिएँ, मनमानी जे गरे पनि चुप लागिराख त भनेको थिइनँ । बेकाइदा गर्नेलाई समय र परिस्थिति अनुसार टोक्न आँटेको जस्तो अभिनय गरेर तह लगाउनु पनि पर्छ ।"

अर्कालाई नमार्नु, दुख पीडा नदिनुको साथै आफूलाई पनि नमार्नु र दु:ख पीडा नदिनु नै अहिसा हो । अहिंसक हुनको लागि कहिले काहीँ हिंसकजस्तो बहाना पनि बर्नुपर्दछ । अहिंसक बनेर, हिंसाबाट बच्न र बचाउनको लागि गरिएका अभिनय हिंसा जस्तो देखिन आए तामनि हिंसा हुँदैन, अहिंसा नै हुन्छ ।

#### संचना

धर्मकीतिं पर्किकालं २५ वर्ष प्रवेश गरेको उपलक्ष्यमा आउंदो वैशाख पूर्णिमाको दिन "धर्मकीर्लि रत्तत अड़" प्रकाशन हुने करा सरफ जानकारी गराउँदछौं। यस अड़का लागि उपयुक्त लेख, विज्ञापन, शुभ्लकाभना आदि उपलब्ध गराउन् भई सहयोग गरि दिनहुन् इच्छुक महानुभाष्ठह लाई हार्दिक अनुरोध गर्दछौं।

> ्रवस्थाण्यः धर्मकीति पत्रिका

धर्मकीर्ति मासिक, बु.सं. २४४० —

★ समाचार ★

भिक्षु अमृतानन्द स्मृति दिवस एवं करुणा वार्षिकोत्सव सम्पन्न

धर्म प्रचार

स्व. भिक्षु अमृतानन्द महास्थविरको १६ औं स्मृति दिवस एवं करुणा बौद्ध संघको १० औं वार्षिकोत्सव समारोह बुद्ध विहार होलाङ्गदी तानसेन पाल्पामा सम्पन्न भएको समाचोर प्राप्त भएको छ । ज्ञानमाला भजन, पञ्चशील प्रार्थना र बुद्धपूजा पछि शुरु भएको उक्त कार्यक्रममा प्रमुख अतिथा भिक्षु धर्म ज्योतीले धर्मदेशना गर्नुभएको थियो । अध्यक्ष छत्रराज शाक्यले भिक्षु अमृतानन्दको योगदान विषयमा चर्चा गर्नुभएको थियो भने सचिव मदनलाल वजाचार्यबाट वॉर्षिक प्रतिवेदन. कोषाध्यक्ष वीरेन्द्र काजी शाक्यबाट आयव्यय प्रतिवेदन प्रस्तुत गरिएको थियो । उक्तकार्यक्रममा श्रीनगर इन्टिग्रेटेड कलेजका छात्र संजोग काकीलाई करुणा बौद्ध छात्रवृत्तिको रुपमा रु. १०००।- छात्रा संसिता लिगललाई मुदिता स्मृति छात्रवृत्तिको रूपमा रु. १०००।-, ज्ञानमाला संघ आनन्द विहारलाई रु. ४,०००।- र बौद्ध परियत्ति शिक्षा अक्षय कोषलाई रु. ४,०००।-आर्थिक सहयोग अध्यक्ष छत्रराज शाकयबाट प्रदान गरिएको क्रा समाचारमा उल्लेख गरिएको छ ।

धर्मोदय सभाका अध्यक्ष चिनियालाल वजाचार्य, ज्ञानमाला संघका अध्यक्ष सर्जुलाल वजाचार्य, बौद्ध महिलाका सुश्री सुमना शाक्य, श्रीनगर इन्टिग्रेटेड कलेजका पाचार्य धीरेन्द्र प्रसाद श्रेष्ठ आदिले शुभकामना मन्तव्य व्यक्त गर्नुभएका थिए।

# म्यानमार सरकारले नेपालका दुई नागरिकहरूलाई उपाधि प्रदान गरिएको छ

०६३ फागुण १८, रंगुन, म्यानमार ।

म्यानमार सरकारले यसपाली नेपालको तर्फबाट भिक्षुणी सुजाता र उपासक द्रव्यमान सिंह तुलाधरलाई सद्धम्म जोतिक धज उपाधि प्रदान गरी सम्मान गरिएको समाचार छ ।

बुद्ध शिक्षा चिरस्थायी एवं प्रचार कार्यमा आफ्नो अमूल्य योगदान पुऱ्याउनु भएको बापट उहाँहरूलाई उक्त उपाधि प्रदान गरिएको कुरा बुफिएको छ । म्यानमारको रंगुण स्थित Kaba-Aye Hillock को महापासाण गुफामा म्यानमार सरकारबाट आयोजित Grand Buddhist Religious Title Presentation Ceremony मा उक्त पदवी प्रदान गरिएको थियो ।

| 🗧 🔳 आतन्द 1                                                                                                      | तांब तुलाधर                                                                                                     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| श्रीघः विहारया वर्षे समाजवा नायःया                                                                               |                                                                                                                 |
| ममेगु बाहाः कहे, देगलय् च्वेपि बखुतः                                                                             | Line .                                                                                                          |
|                                                                                                                  | ુલ પ્ર                                                                                                          |
| मनय थये से वारीका च्वन                                                                                           |                                                                                                                 |
| थिमि जिमिगु समाजय च्यॉपि                                                                                         |                                                                                                                 |
| बख्तयेथे नये बेंद्रा मखेला                                                                                       |                                                                                                                 |
| - जिमितचे निहन्डि नकःवपि वुला मदला                                                                               | 1993 - 1994 - 1994 - 1994 - 1994 - 1994 - 1994 - 1994 - 1994 - 1994 - 1994 - 1994 - 1994 - 1994 - 1994 - 1994 - |
| जिमि जक लुधार पुषक नयेदया                                                                                        |                                                                                                                 |
|                                                                                                                  |                                                                                                                 |
| मेथाय ज्यंपि जिनममु जातिया बखुतये                                                                                |                                                                                                                 |
| नुधंक जुधक नेयमखंसा                                                                                              |                                                                                                                 |
| ि जिपि जक ल्ह्येन नयाः म्वानाच्वनागुग्र                                                                          |                                                                                                                 |
| व म गद                                                                                                           | 513 m.                                                                                                          |
| पर २ .<br>पर्य मनय जक में बायेका च्वना                                                                           |                                                                                                                 |
|                                                                                                                  |                                                                                                                 |
| नुगः जक मधिक च्बना                                                                                               |                                                                                                                 |
| जिमितचे यिमिव नकः ब्रह्मी मनूत मदुसा                                                                             |                                                                                                                 |
| विमि गये लुखनी कुछनी                                                                                             |                                                                                                                 |
| अन्तय् नायः कर्त्न                                                                                               |                                                                                                                 |
| भेषाय बाहाः बहीलय च्वपि बखुतयुगु नि                                                                              | è:                                                                                                              |
| and the second | 111 A.                                                                                                          |
| ं सु यायेगु कवः विष                                                                                              |                                                                                                                 |
| यिमित आह्वाने यानाः                                                                                              |                                                                                                                 |
| अयु वक्तव्य युक्तयं तयारु बात ।                                                                                  |                                                                                                                 |
| "झिपिनं प्रिपि तप ज्ववःसां ज्यू                                                                                  |                                                                                                                 |
| च्चनेग् धाय गांव ल्यदनि                                                                                          |                                                                                                                 |
| छिपि जिसियाय व्यवयाः                                                                                             |                                                                                                                 |
|                                                                                                                  |                                                                                                                 |
| जिमित तथेगु बगाइ धकाः                                                                                            |                                                                                                                 |
| खिमिसं खति है बन्दा कार्यम्बाः                                                                                   | 100 C                                                                                                           |
| द्वायधासां 👘 👘 👘                                                                                                 |                                                                                                                 |
| जिपिं ज्वनागु प्राप् तसकं सान्तम् थाय्                                                                           | Ø.                                                                                                              |
| यन बाहा: बही बिहार, गुम्बा व चैत्यय                                                                              |                                                                                                                 |
| अति हे सौम्य, हासीन व विशिष्ट हुएँ ।                                                                             |                                                                                                                 |
| MAR & MAR, MARINE PHATE ST                                                                                       | Editary 3.3                                                                                                     |
| बुद्ध-शन्देसया विचल खयाच्वंगु बाय बु<br>धनया लंबेस में वा ब करूणा तरगीत जु                                       | 14.3                                                                                                            |
| ्यनया लकस नवा व करणा तरगीत जु                                                                                    | गञ्बसु हु                                                                                                       |
| ्यन जिपि मतिहुतः जुयाः                                                                                           |                                                                                                                 |
| थः धः गवले मन्त्राता                                                                                             | 10 S                                                                                                            |
| सकसित गाका, हमाः नयेगु याना च्वना                                                                                |                                                                                                                 |
| मिलय्चलय् जुपा सुखय् जीवन हनाच्य                                                                                 | £                                                                                                               |
| थन बहपि मन्त तसक मि                                                                                              | 1.11                                                                                                            |
|                                                                                                                  |                                                                                                                 |
| मैत्री व करणां जाः गु नुगः ज्वनावद्वपि र                                                                         |                                                                                                                 |
| जिमित लघक तुधक नकेंदयाः लयुलयुत                                                                                  | इस्य खः                                                                                                         |
| खिपि न जिपि तथ च्यवयाः                                                                                           | 2.4.2                                                                                                           |
| भविष्ययागु तव चिन्ता मदयेक                                                                                       | ALL STREET                                                                                                      |
| सन्तान-इरसन्तान सुखपूर्वक जीवन हने।                                                                              | 15                                                                                                              |
| उकि लिपि सकलसित थन च्ववयेत                                                                                       |                                                                                                                 |
| ठाक छात्र त्रप्रायत पण ज्यवस्त                                                                                   |                                                                                                                 |

K?##

– धर्मकीर्ति मासिक, बु.सं. २४४०

वेत्रीपूर्ण आस्वत याता ।

99—

-ध्रम्बीरा-

योगाभ्यास विधि – २४

रेकी, योगा शिक्षक एवं प्रा.चि. डा. गोपाल प्रधान रेकी वैकल्पिक उपचार केन्द्र, भोटाहिटी, काठमाडौ - ४२२४०८५४

1

# कब्जियत एक परिचय

सामान्य व्यक्तिहरूलाई दिनमा दुई पटक विहान र बेलुका पेट सफा हुने गरी दिसा हुनुपर्दछ । यसो नभई एक दिन, दुई दिन या धेरै दिन विराएर दिसा हुनुलाई कब्ज अर्थात् कब्जियत भनिन्छ । यो आफैमा कुनै रोग जस्तो नलागे पनि मानव शरीरमा लाग्ने सम्पूर्ण रोगको कारण हो, योगशास्त्रमा कब्जियतलाई रोगको जननी भनिन्छ ।

नियमित पानी वा फोल आहार प्रशस्त नलिनाले यो रोगबाट संक्रमित हुन्छ, त्यस्तै भोजनमा मसालेदार चिल्लो बढि भएको र गरिष्ठ भोजनद्वारा पनि यो रोग लाग्दछ । यसैकारण हाम्रो भोजनमा तेल, मसला, नून आदि कम गर्नु उत्तम हुन्छ । त्यस्तै नियमित प्रयोग गर्ने भोजन साकाहारी हुन उत्तम हुन्छ किनकि मांसाहारी भोजनबाट पनि विभिन्न रोग लाग्नुका साथै कब्जियत हुन सक्दछ । त्यस्तै हामीले नियमित प्रयोग गर्ने भोजनमा रेशायक्त खाद्य सामग्री बढि प्रयोग गर्न् पर्दछ । जस्तैः ढिकीमा वा पालिस नगरेको चामल, आँटा, भटमास, जौ आदि र साग पात बढि खान् पर्दछ एवं काँचो खान् हुने तरकारी मुला, गाजर, काँको, चुकन्दर, बन्दा आदि सलादको रुपमा बढि खान् पर्दछ । त्यस्तै टुसा आएको गेडागुडीलाई चटपट बनाई नियमित खाने गर्न पर्दछ । त्यस्तै चाउचाउ. विस्केट. पाउरोटी, केक, पेस्ट्रिज, समोसा, चाट, पकौडा, तारेको खाद्य पदार्थ सकेसम्म प्रयोग नगर्दा बेश हुन्छ किनकि यसबाट कब्जियत रोग लाग्नमा सहयोग मिल्छ. त्यसकारण उपरोक्त खाद्य सामग्री प्रयोग नगरे कब्जियत निर्मुल हुन्छ । त्यस्तै बढि चिन्ताग्रस्त व्यक्तिलाई पनि

-የፍ

कब्जियतको समस्या हुन्छ र बढि मेहनति वक्तिलाई र बढि आराम गर्ने व्यक्तिलाई पनि कब्जियतको समस्या हुन्छ । त्यस्तै समय-समयमा पेटको रोगबाट ग्रसित भईरहने व्यक्तिलाई पनि कब्जियत रोग लाग्न सक्दछ । त्यस्तै दिसाले च्यापेको अवस्थामा बारम्बार दिसा रोकेर बस्ने व्यक्तिलाई पनि कब्जियत रोग लाग्दछ । प्रायः लामो सफरमा महिलाहरुले शोचादि कमलाई रोकेर बस्ने कारण उनीहरूमा बढि कब्जियतको समस्या देखिन्छ । कब्जियत रोग ग्रामीण क्षेत्रमा भन्दा शहरी क्षेत्रमा बढि देखिन्छ । यसको मुख्य कारण हाम्रो दिनचर्या हो । सौही अनुरुप केही कब्जियत रोगका लक्षणहरू र निदानका बारेमा जानकारी प्रस्तुत गरेका छौँ ।

कन्जियत रोगका प्रमुख लक्षणहरूः

- दैनिक दिसा नहुनु, भई हाले पनि धेरै बज गर्दा पनि थोरै मात्र हुनु ।
- २. समय-समयमा दिसा गोटा पर्नु र समय-समयमा तपलो हुनु पनि कब्जियतको कारण हो ।
- दिन-दिन दिसा नभई पेट फुले जस्तो हुनु, अमिलो पानी मुखमा आइरहनु, मुख गनाउनु, रिंगटा लाग्नु, भोक नलाग्ने आदि हन सक्दछ।

प्राकृतिक चिकित्सा एवं गोगाभ्यासबाट निदान

- 9. चिसो कटिस्नान, रीढ व्यायाम र एनिमा आदि।
- २. पेटमा मोटा पट्टि वा कटि पट्टि ।
- ३. नियमित सम्पूर्ण शरीरमा तेल मालिस ।
- ४. नियमित योगाभ्यास, प्रणायाम, ध्यान सार्वना आदि ।

थाइलैण्डया धम्मिक महाराजा भूमिवल अतुल्यतेज ८० ई क्यगु जन्मोत्सवया उपलक्षे बौद्ध एमकृत विहार बाइलैण्डया धम्मिक महाराजा भूमिवल अतुल्यतेज ८० ई क्यगु जन्मोत्सवया उपलक्षे बौद्ध एमकृत विहार क्षपया प्रमुख भिक्षु धम्मसोभण महास्थविर यात राजकीय सम्मानया रुपय भिक्षपिन्त बीगु फ्राख (धन प्रवारक युरु) प्रमाण पत्र सहित उपाधि पदविं "फ्राखु विशाल धर्म सोभण" प्रथम दर्जाया पद २०६३ पौष ७ गते अयोध्य बञ्चलया फणांघड विहारे विभूषित या:गु समाचार दु। अथेहे भिक्षु धम्मपाल महास्थविरयात नं "फ्राखु सोभण धम्मपालया उपाधि पद विभूषित या:गु समाचार दु।

धर्मकीर्ति मासिक, बु.स. २४४० —

दकलय् भिम्ह मनू सु १

🔳 कृष्णमान स्यस्यः

वल जुयाच्वन । तर जित: स्याये न्ह्य: जिगु सल्हा छगू न्यनाबिउ, थुकि जिगु आत्मायात शान्ति दइ।'

'गज्या:गु सल्लाह ? दाखुँतय् सरदारं न्यन ।

'लूटपाट व हत्या यायेगु ज्या थ्वयां लिपा छिकपिंसं त्व:ता छ्वयादिसँ । थुलि हे मेहनत छुं छगू भिंगु ज्याय् यायेगु ख:सा भगवानं छिकपिंत दक्व कथंया सुख सुविधा व शान्ति बिइ । जिं स्वये, आतक छिकपिंसं लूटपाट व हत्या यानाः धार्थेया सुख थ:पिनि जीवनय् गबलें नं काये खंगु मखुनि अले न धार्थेया शान्ति हे छिकपिंसं काये खन खइ । जिं धायेमा:गु धायेधुन । यायेकाये छिकपिंसं स्वया: । भासँ, आ: जि थ:गु ज्यान बिइत एकदम तयार दु ।' थुलि धया: जिं मिखा तिस्सिना अले मनं मनं थ्व दाखुँतय्के सद्बुद्धि वयेमा धका: प्रार्थना याना ।

उघरिमय् हे दाखुँया सरदारं जिगु तुति भ्वपूवल, अले धाल, 'छिं जिमिगु मिखा चायेकाबिल । जिं आ: छिगु ज्यान कायेमखुत । छिगु भिंगु सल्हा जित: स्वीकार दु । धार्थे ख:, लूटपाट व हत्या हिंसां जिमित आतले समस्या व अशान्ति हे चूलानाच्वन । याउँक धका: गब्लें छक्व: हे च्वनेखंगु मदु । आ: जिपिं सकसिनं छिं धयादी थें हे भिंगु ज्या याना: जीवन हने, मभिंगु ज्या दक्वं त्व:ताछूवये ।' दरवारीयां जुजुयात कन ।

दरवारियां पलख सुम्क च्वनेधुंका: वं हानं धाल, 'अले धार्थे हे इमिसं उकुन्हुं निसें लूटपाट यायेगु त्व:तल । जिगु जीवनय् ध्व हे छगू जक लुमंकेबह:गु घटना दु। थुकी छिं छुं भिंगु खैं खंकादियासा धयादिसँ ।'

धःगु खँ धाये क्वचायेकाः दरवारियां जुजुया ख्वाः स्वल । जुजुं पलख सुम्क च्वने धुकाः धाल, 'गुम्ह मनुखं धःत भिम्ह व मेपिंत मभिंम्ह धकाः धाइ, धायें ला व भिंम्ह मनू ख हे मखु। भिंम्ह मनू व हे खः, गुम्हेसिनं धःगु भिंगु खं मभिंम्ह मनूयात थज्याःगु प्रभाव लाकाक्यनी कि व नं भिंम्ह मनू जुयावइ। मभिंगु लँय् वनाच्चंपिं दाखुँतय्त भिंगु लँय् हयेत छिं कुतः यानादिल, थुकिं हे छि धायें भिंम्ह मनू खः धयागु सिद्ध जुइ। थुकियात छिं अप्वः खँ धकाः तायेकादी मते।'

भिम मनूया सम्बन्धय् जुजुं गुगु बिचा: व्यक्त यात, उकिं याना: थ:त थम्हं भिम्ह मनू सिद्ध यायेत स्व:पिं अन दुपिं दक्वं दरवारियातय् भ्रम चिलावन ।

(साभार- सन्ध्या टाइम्स; दै- १२; ल्या: ३२; ने.सं. ११२७)



न्हापा न्हापाया खँखः । छम्ह जुजुं थः दरवारियातय् न्ह्यःने छगू न्ह्यसः तल, भिम्ह मनू सु ?'

'सुनां भिंगु ज्या याइ।' छम्ह दरवारियां नवानाहल । 'गथे कि ?'

'जिं देग: छग: दनागु दु, गन सलस: मनूत निहं निहं द्य: पुज्यायेत वइ । जनहितया निंतिं जिं छगू बांला:गु ज्या यानागु दु । उकिं जि भिमनू धायेकेबह: जू ।

'अले मेपिं सुनां सुनां भिंगु ज्या याःगु दु।'

जुजुं मेमेपि दरवारियातय्के न्यन ।

'जिं छगू पुखू दयेकेबियागु दु, अन सर्वसाधारणं म्व:ल्हू वईगु ख: १ मेम्ह दरवारियां धाल ।

हानं मेम्ह छम्ह दरवारियां नं काचाकाचां नवानाहल, 'जिं यात्रीतय्त बाय् च्वनेजिइक सतः दयेकेबियागु दु। ध्व नं भिंगु ज्या खः अथे जुयाः जि नं भिंमनूया धलखय् हे लायेमाः ।'

वयां लिपा ला छम्ह छम्ह यायां पालंपाः दक्व हे धयार्थे दरबारियातयसं थःपिसं यानागु छुं कि छुं भिंगु ज्याया बारे बयान यानाहल, अले थुकथं इमिसं थम्हं थःत भिंमनू सिद्ध यायेगु कुतः यात । तर छम्ह दरवारिया चाहिं नमवासे सुम्क च्वनाच्वन । जुजुया मिखा वयाथाय् जूवसेंलि जुजुं वयाके न्यन, 'छि छाय् सुम्क ले ?'

'छक्व: जि पहाडी जंगलं वनाच्वनाबलय् आकाफाकां जित: छथ्व: दाखुँतय्सं भुंबल । जिपाखें छुं कायेमखंसेलि तं पिकया: इमिसं जित: स्यायेत्यन । जिं इमित धया, 'छिमित बिइत जिके छुं मदुगुलिं जित: दु:ख ता: । अँ, जिगु ज्यान कया: छिकपिं सकलें सुखी जुइफइगु ख:सा जि थ:गु ज्यान लय्लय्ताया, हे बियाबिइत तयार दू।' जिं थथे हे बिचा: याये कि जिगु जीवन सुयातं ला ज्या

— धर्मकीर्ति मासिक, बु.सं. २५५० –

# धर्मकीर्ति विहार

**HZR** 

२०६३ पौष २२ गते । प्रवचिका- अनुपमा गुरुमां । रिपोर्टर- मथुरा शाक्य विषय – कट् विय सत्त

यस दिन श्रद्धेय अनुपमा गुरुमाँले कटुविय सुत्त "दुस्सी परेको सूत्र" बारेमा प्रवचन दिनु हुँदै भन्नुभयो "भगवान बुद्धले वाराणसीमा गोयोग पिलक्षे भन्ने ठाउँमा भिक्षाटन जानु भएको बेलामा एकजना भिक्षुलाई उनी भिक्षु भएर पनि सु:खबाट बञ्चित, स्मृति नभएको, सम्प्रजन्य नभएको, एकाग्रचित्त नभएको, इन्द्रिय संवर नभएको कार णले बताउन् भएको थियो।

लोभ भनेको ढुस्सीपरेको चित्त हो र ढुस्सी परेपछि त्यसमा अनेक प्रकारको फिंगा तथा अन्य फोहरी किराहरू उत्पन्न हुन्छ र त्यहां दुर्गन्ध फैलिन्छ र दुर्गन्धित भनेको नै कोध हो। त्याग भावना भएन भने लोभ चित्त उत्पन्न हुन्छ र लोभी मान्छेले गर्न नसक्ने कुनै अपराध हुँदैन र एउटा अपराध लुकाउनलाई अरु धेरै अपराध गर्दछ। यसरी आज्ञा हुनु भइ त्यो भिक्षुलाई गालि गर्नु भएको थियो। उपरोक्त गालिद्वारा त्यो भिक्षुलाई संवेग उत्पन्न भएर मार्गफलमा प्रतिष्ठित भएको थियो।

# २०६३ माघ ७ गते । रिपोर्टर- मथुरा शाक्य विषय- 'मैत्री'

यस दिन श्रद्धेय कुसुम गुरुमाँले मैत्रीको बारेमा प्रवचन दिनु भएको थियो । मैत्री शब्द सुन्ने बेलामा नै मनलाई शितल आनन्द हुन्छ । बुद्धले प्रत्येक पाइला पाइलामानै मैत्री राख्नुहुन्छ । तर मानिसहरूमा त्यस्तो मैत्री पाउन सक्टित । आमा बाबुहरूमा आफ्नो छोरा-छोरीहरूपति असिमिति मैत्री, करुणा, मुद्दिता, उपेक्षा हुन्छ, तर तुलनात्मक हिसाबमा अरूहरूप्रति त्यतिकै मैत्री, करुणा, मुद्दिता, उपेक्षा हुन सक्दैन । यदि आफ्नो मनपर्ने एक दुइजनालाई मात्रै मैत्री राखेर अरूलाई मैत्री राखेन भने त्यो मान्छे प्रजाबाट विमूख भएर अन्ध दुर्गतीमा परेको हुन्छ । अब मैत्रीभाव कसरी गर्न सक्निन्छ भने मैत्रीभावबाट हुने लाभहरूलाई सम्भने र मैत्रीभाव छोडेर द्वेषभावबाट हुने दुष्परिणाम, दुर्गतीहरूलाई पनि सम्झ्यो भने हामीले मैत्रीभाव गर्न सकिन्छ ।

मैत्रीभावबाट विभिन्न लाभहरू हुन्छन् जस्तो मैत्रीमाव भएका मान्छेहरू सु:खपुर्वक निदाउन सक्छन्, सुख:पुर्वक जागरुक हुन सक्छन् । उनिहरू मनुष्य अमनूष्य देवताहरू सबैको प्रिय हुन्छन्, तसर्थ जस्तोसुकै कार्यपनि धैर्यपुर्वक गर्न सक्छन् समाधि शान्त हुन्छन्, असाध्य

-- 20

रोगबाट पीडित हुँदैन, शस्त्र अस्त्रबाट ख्रुँदैन, मरण हुने बेलामा धेरै कष्ट हुदैन र मरणपछि दुर्गति पतन हुँदैन। यी त भए मैत्रीभावको आनिशंश।

गतिविधि

यसको उल्टा मैत्रीभाव हटनासाथ द्वेषमाव हुन्छ, जसबाट पहिला आफुलाइनै हानिगर्छ, रगतपनि कालो भएर जान्छ, द्वेषभाव उत्पन्न भएपछि त्यो मान्छेले गर्न नसक्ने पाप भनेको कुनैपनि हुँदैन, जघन्य अपराध हनजान्छ । जसबाट पापको दलदलमा फर्स्न जान्छ ।

अर्को हामीले मैत्रीभाव बढाउनको सागि मैत्रीध्यान पनि गर्न सकिन्छ । द्वेष चरित्र भएको मानिसलाई मैत्रीध्यान भनेको औषधी जस्तै हुन्छ । मैत्रीध्यान पनि प्रज्ञा बिना गऱ्योभने उल्टा पनि हुन सक्छ । जस्तो एकदम मनपर्ने मानिसप्रति मैत्रीध्यान गऱ्योभने राग उत्पन्न हुन सक्छ, बैरीहरूप्रति गऱ्योभने द्वेष अकुशल उत्पन्न हुन सक्छ र मध्यस्थ व्यक्तिहरूप्रति गऱ्योभने अनेक कल्पना वितर्क उत्पन्न हुन सक्छन, त्यसैले मैत्रीको साथमा प्रज्ञा पनि हुनुपर्छ । त्यसैले पहिले आफुलाई सुखी, अवैरी, भय, उपद्रब रहित होस् भन्ने कामना सहित मैत्री भावना गर्नुपर्छ, अनि मात्र आफुलाई साक्षीराखेर समग्र प्राणिप्रति मैत्री भावना राख्नुपर्छ, यसरी गऱ्योभने हामीले सजिलेसग मैत्री भावना गर्न सकिन्छ ।

#### २०६३ माघ १३ गते

अनु विषय - धर्म नै जीवनको मार्ग हो । स्थान- धर्मकीर्ति विहार, श्रीघ:न:घ प्रस्तोता - विजय लक्ष्मी शाक्य

यसदिन श्रद्धेय धर्म गुप्त श्रन्तेले यस विषयमा प्रवचन दिंदै भन्नु भयो कि धर्मले मानिसलाई आनन्द र शान्ति दिन्छ । धर्मको पूजा गर्नु नै सेवा गर्नु हो । निस्वार्थ सेवामा निस्वार्थ धर्म रहेको हुन्छ । जस्तो धारणा गरिन्छ त्यही नै धर्म हो । त्यो कुशल अकुशल जे पनि हन सक्छ ।

कुशल धर्मको लागि उदारता चाहिन्छ । चित्तको उदारताले गरेको सेवाले आफ्नै उद्धार हुन्छ । आफ्नो सहायकको रूपमा काम गर्दछ । हरेक समयमा त्यसैले मद्दत गरिरहेको हुन्छ ।

यसमा धर्मबाट आफूलाई के फाइया भयो भनि निरिक्षण आफैले गर्नुपर्दछ । आफूलाई दुःख पर्वी आफैले हेर्न जानेमा त्यसको कारण थाहा हुन्छ, कारण थाहा भएमा निराकरण पनि सजिलैसंग आफैले गर्न सक्मे हुन्छ ।

सर्वप्रथम आफूलाई दु:ख नहोस् भन्नेले आफ्नो (काय) शरीरबाट नराम्रो काम गर्नु हुँदैन; राम्रो वचन बोल्नुपर्दछ र मनपनि सफा पार्नु पर्दछ ।

यहाँ मानिसहरूलाई चार किसिमका बादलको रुपमा हेर्न सकिने हुन्छ भनी उहाँले भन्नुभयो कि-

भेघ गर्जने तर पानी नपार्ने बादल

- अथवा बोल्ने मात्रै काम नगर्ने स्वभावको मानिस २) नगर्जने तर पानी पार्ने बादल
- अर्थात् नवोल्ने तर काम गर्ने मानिस ३) नगर्जने र पानी नपार्ने बादल अर्थात् नबोल्ने र काम पनि नगर्ने मानिस

४) गर्जने र पानी पार्ने बादल

अर्थात् बोल्ने पनि काम पनि गर्ने स्वभावको मानिस ।

यिनीहरू मध्यमा आफू चाहिं कुनमा पऱ्यो भनी स्मृतिपूर्वक विचार गरी धार्मिक जीवन विताउने कला जानेमा यही नै जीवनको मार्ग हुनेछ । यसैले नै सुख र शान्ति दिन्छ ।

#### संप्तरत्न धन

यसदिन श्रद्धिय चमेली गुरुमांले "सप्तरत्न धन" विषयमा प्रवचन दिनहुँदै भन्नुभयो-

धन दुई प्रकारका छन्-

(१) भौतिक धन (२) आध्यात्मिक धन

सुन चाँदी, हिरा, मोती, घर खेत आदि सबै भौतिक धन हुन्। भौतिक धन हाम्रो जीवन रहुञ्जेल नभई पनि हुन्न। बाँच्नक लागि, खानपिन, घरखेत त चाहिन्छ नै। तर यही भौतिक सम्पत्तिको लोभमा फसी बढि संचय गर्ने लत लाग्यो भगे यसले हामीलाई पतन गराउँदछ। किनभने भौतिक धन नाशवान् हो। यसलाई चोरले चोरेर लान सक्छ, आगोले भष्म गर्न पनि सक्छ, पानीले बगाएर लान सक्छ, राज्यले हरण गर्न पनि सक्छ।

तर यसको ठीक विपरित आगो पानी, राज्य र चोरले छुन नै नसको धन सप्तरत्न धन हो । यो सप्तरत्न धन सातवटा छन् ।

(१) श्रद्धा धन (२) शील धन (३) हिरी धन (४) ओतप्प धन (४) बहुश्रुत धन (६) त्याग धन (७) प्रज्ञा धन

(१) श्रद्धाधन-

श्रद्धा भनेको राम्ररी बुभी ठीक बेठीक खुट्टाई भक्तिपूर्वक गरिने कार्यलाई भनिन्छ । श्रद्धा पनि ३ प्रकारका छन्- १) मानीमा लेख्ने अक्षर जस्तो श्रद्धा- केही वेरको लागि उत्पन्न हुने श्रद्धा--

२) बालुवामा लेख्ने अक्षर जस्तो श्रदा- अलिबढि टिक्ने श्रदा ३) ढुंगामा लेख्ने अक्षर जस्तो श्रद्धा- नमेटिने अटल श्रद्धा यी ३ प्रकारका श्रद्धाहरू मध्ये नं १ को श्रद्धा क्षणिक मात्र उत्पन्न भएकोले यसको कर्मफल पनि क्षणिक मात्र हुनेछ । नं. ३ को श्रद्धा अटल हुने भएकोले यसको कर्मफल पनि अटल नै हुनेछ ।

अर्को दृष्टिकोणले हेर्ने हो भने श्रदा २ किसिमका छन् (१) गन्हाउने श्रदा (३) बासना आउने श्रदा

जो व्यक्तिको मनमा लोभ, द्वेष, मोह आदि क्लेशहरूले भरिएका हुन्छन्, तिनीहरूको चित्त बुसिपरिहेका हुन्छन् । बुसिपरेको चित्तमा स्वार्थ लुकिरहेका हुन्छन् । उदाहरणको कुनै कुनै स्वार्थी नेताहरूले जनताहरूलाई अनेक लोभ देखाई भूठा आश्वासन देखाई सत्ता हातमा लिने गर्छन् । जब आफ्नो हात माथि परिसक्छ, तब आफ्नो स्वार्थ पूर्तितर्फ मात्र लागी जनतालाई ठग्दै हिंडूने गर्छन् । यस्तो श्रद्धालाई गन्हाउने श्रद्धा भनिन्छ । तर सबै नेताहरू यस्ता नै हुने गर्छन् भनेको छैन । कुनै नेताहरू लोभ, द्वेष मोह रहित बनी जनताहरूको हीत सुख कामना गर्दै शुद्ध भावना बोकी सेवा गर्दै हिंडेको हुन्छ, यस्ता नेताहरूको श्रद्धालाई बासना आउने श्रद्धा भन्न सकिन्छ ।

#### शोकसभा

०६३ माघ १२, धर्मकीर्ति विहार, श्रीघःनःघः ।

बौद्ध विद्वान धर्मरत्न शाक्य मिति २०६३ पौष २४ गतेका दिन दिवंगत हुनुभएकोले उहाँले बुद्ध शिक्षा प्रचार कार्यमा पुऱ्याउनु भएको अमूल्य योगदानलाई कदर गर्दै उहाँको गुणानुस्मरण गरी धर्मकीर्ति संरक्षण समितिले एक शोकसभा कार्यक्रम आयोजना गरिएको थियो।

रीना तुलाधरले संचालन गर्नुभएको उक्त कार्यक्रमको प्रारम्भमा उहाँले धर्मरत्न शाक्यको संक्षिप्त जीवनी प्रकाश पार्नुभएको थियो ।

त्यसपछि दिवंगत धर्मरत्न शाक्यको तस्विरमा धर्मकीर्ति संरक्षण समितिका पदाधिकारीहरू एवं उहाँका परिवारहरूको तर्फबाट खादा र फूल चढाउनुभई श्रद्धाञ्जली अर्पण गरिएको थियो।

दिवंगत धर्मरत्न शाक्यको योगदानको कदर गर्दै उहाँको गुणानुसमरण गरी लखिएको श्रद्धाञ्जली पत्र धर्मकीर्ति संरक्षण समितिका अध्यक्ष भिक्षुणी धम्मवतीले उहाँका (स्व. धर्मरत्न शाक्यका) छोरालाई प्रदान गर्नुभएको थियो। उक्त पत्र धर्मकीर्ति संरक्षण समितिका सचीव कीर्ति तुलाधरले पढेर सुनाउनु भएको थियो।

कार्यक्रमको अन्त्यमा शाक्य सुरेनले दिवंगत धर्मरत्न शाक्यको अमूल्य योगदान प्रकाश पार्नुहुँदै आफ्नो मन्तव्य व्यक्त गर्नुभएको थियो।

— धर्मकीर्ति मासिक, बु.सं. २५५०

#### 

विषय : परियत्ति र प्रतिपत्ति प्रवचक- पूज्यनीय भिक्षु अश्वघोष महास्थवीर रिपोर्टर- राम कुमारी मानन्धर

पूज्यनीय भिक्षु अश्वघोष महास्थवीरले "परियत्ति र प्रतिपत्ति" विषयमा धर्म देशना दिनु भयो । उक्त धर्म देशनामा उहाँले भन्नुभयो कि बुद्धको शिक्षामा सबभन्दा पहिले अध्ययन गर्ने त्यसपछि अभ्यास गरेर चित्त शुद्ध गर्ने र व्यवहार राम्रो गर्ने हो । बुद्ध एक व्यावहारिक भएकोले उहाँले बुद्धत्व प्राप्त गरिसके पछि अरुहरूलाई पनि बोध गराउनु भयो ।

परियत्ति भनेको बुद्ध शिक्षा अध्ययन गर्नु हो भने अध्ययन भनेको सिक्ने र सिकाउने हो । राम्रोसंग सुनेर मनमा धारणा गर्ने र बुझ्ने कोशिश गर्नु हो । यो बौद्धहरूको प्राथमिक शिक्षा भने पनि हुन्छ ।

प्रतिपत्ति भनेको बुद्ध शिक्षा अध्ययन गरेर ज्ञानी भई व्यवहार, आचरण, चरित्र राम्रो गर्ने, सफा सुग्घर गर्ने आफ्नो गल्ति महसूस गर्ने, ढंम पुऱ्याएर काम गर्ने, चित्त शुद्ध गर्ने, आफ्नो कर्तव्य पालन गरी परिवारमा राम्रो व्यवहार गर्नु हो । प्रतिवेध भनेको बोध हुनु, प्रतिफल हो । धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठीको स्थापना भएको हो । यसको मूख्य उद्देश्य बुद्ध शिक्षा अध्ययन गर्नु, गराउनु र सिक्नु, सिकाउनु हो । यो बौद्धहरूको एक प्राथमिक पाठशाला भने पनि हुन्छ ।

बुद्ध भगवान प्रसिद्ध हुनु भएको उहाँको व्यवहार, आचरण राम्रो भएकोले हो । उहाँको शिक्षा अध्ययन गर्न आउने उपासक उपासिकाहरूको व्यवहार, चरित्र, स्वभाव राम्रो भएकोले यो अध्ययन गोष्ठीको नाम प्रचार भयो ।

श्रद्धेय भन्तेले बुद्ध शिक्षाको अध्ययनले व्यवहार राम्रो भएको चूल सुभद्रा र धनंजानी ब्राह्मानीको कथा प्रस्तुत गर्नु भयो । चूल सुभद्राले अबौद्ध परिवारको मन परिबर्तन गऱ्यो । त्यस्तै धनंजानीले रिसालु र आक्रोश स्वभावको पतिलाई परिवर्तन गऱ्यो । यसरी श्रद्धेय भन्तेले बुद्धको समयको घटनाहरू मात्र होइन आजकलको वास्तविक कुरालाई स्थान दिइ व्यवहारमा सुधार गर्न प्रवचनको माध्यमबाट त्यस कक्षामा उपस्थित उपासक उपासिकाहरूलाई बोध गराउनु भयो।

लुम्बिनीमा गुरुमां प्रव्रज्या सम्पन्न २०६३ फागुण ३ गते, लुम्बिनी शान्तिवन ।

भिक्षुणी धम्मवतीको आचार्यत्त्वमा ५ जना कुलपुत्रीहरूलाई लुम्बिनी स्थित शान्तिबनमा गुरुमां प्रव्रज्या गरिएको छ । उहाँहरूलाई बर्माका ध्यानगुरु सयादो उ पण्डिताभिवंशवाट शील प्रार्थना गराइएको थियो । ५ जना प्रव्रजित गुरुमांहरूलाई पाटन गावहालका उपासक विजय, राजेश वजाचार्य प्रमुख सपरिवार चतुप्रत्यय दाता बन्नुभएको कुरा थाहा हुन आएको छ । उहाँहरू ५ जना लुम्बिनी स्थित शान्ति बनमा नै रहनु हुने कुरा बुफिएको छ ।

# प्रव्रजित व्यक्तिहरूको संक्षिप्त विवरण

| क.सं. | गृहस्थ नाम, थर  | ठेगाना             | प्रव्रजित नाम |
|-------|-----------------|--------------------|---------------|
| 9.    | सानुनानी महर्जन | बलम्बु             | शुभ थेरी      |
| २.    | विमला महर्जन    | थानकोट             | रम्मा थेरी    |
| 3.    | विशाखा महर्जन   | थानकोट             | सुरम्मा थेरी  |
| ۲.    | दिपा प्रजापती   | भक्तपुर थिमि चपाचो | जिन थेरी      |
| X.    | निशा प्रजापति   | भक्तपुर थिमि चपाचो | वजीरा थेरी    |

# मैत्री केन्द्र बाल आश्रम ध्यानकुटी विहार. बनेपालाई सहयोग



धर्मकीर्ति मासिक, बु.सं. २४४०—

-२२: 🔹

समाचार

# धर्म प्रचार-

२०६३ पौष २९, मुनिविहार भक्तपुर । युवा बौद्ध पुचः भक्तपुरको २० औँ वार्षिकोत्सव

युवा बौद्ध पुच: भक्तपूरको २० औं वार्षिकोत्सव तथा साधारण सभा श्रद्धेय भिक्षु अश्वघोष महास्थविरबाट उद्घाटन गर्नुभई शुरु गरिएको समाचार छ । पुचःको अध्यक्ष शाक्यान शाक्यज्यूको सभापतित्त्वमा संचालित उक्त कार्यक्रममा पुर्चःका सचिव प्रताप मानन्धरले वार्षिक प्रतिवेदन सुनाउनु भएको थियो भने कोषाध्यक्ष रत्ना वजाचार्यले आर्थिक प्रतिवेदन सुनाउनु भएको थियो । यसरी नै उक्त कार्यक्रममा आ आफ्ना मन्तव्य व्यक्त गर्नुहुने महानुभावहरू यसरी हुनुहुन्थे मजदूर दैनिक पत्रिकाका सम्पादक विष्णु गोपाल कुसी, सन्ध्या टाइम्स दैनिक भक्तपुरका सम्बाददाता कृष्ण प्रजापती, धम्मवाणी पत्रिका सम्पादक मण्डलका सदस्य प्रदिप रत्न शाक्य, म्निविहार दायकका अध्यक्ष रामकृष्ण वैद्य, र भिक्ष् अश्वघोष महास्थविर शाक्यान शाक्य आदि । कार्यक्रममा पुच:का सह सचिव मुरुषोत्तम शिल्पकारले धन्यवाद ज्ञापन गर्नुभएको थियो ।

# २४४१ औँ आधु सँस्कार परित्याग दिवस मनाएको

तथागत बुद्धले ८० वर्षको उमेरमा आजभन्दा २५५० वर्ष अधिको माघ पूर्णिमा (सिपुन्ही) को दिनमा आयु सँस्कार परित्याग गर्ने घोषणा गर्नुभएको, सोही पूर्णिमाकै दिनमा बुद्ध शासनिक कार्यमा सारिपुत्र र मौद्गल्यायन महास्थविरद्धयलाई "अग्रश्रावक" -"महाश्रावक" पदवि दिई सम्मान गरेको तथा सोही दिनमा "चतुरंगी सन्निपात ' को सांयोगिक घटना भएको पावन दिनमा २५५१ औं भगवान् बुद्धको आयु सँस्कार परित्याग दिवस मनाउने हेतुले मध्यपुर थिमि नगर-४, ५ र ६ स्थितको नगदेशको टोल टोलमा प्रभातफेरी कार्य विभिन्न साँस्कृतिक बाजागाजा सहित ज्ञानमाला भजन गाई सम्पन्न गरे पश्चात भव्य बुद्ध पूजाको आयोजना गरी प्रथम चरणको कार्य सम्पन्न गरीयो । सोही दिन दिउंसो १:३०

अतिथि, श्रद्धेय बजेतिर अखिल प्रमुख नेपाल भिक्षु महासंघका अध्यक्ष, अग्ग महासधम्म जोतिक धज, त्रिपिटकाचार्य भिक्षु कुमार काशयप महास्थविरज्यूको करकमलबाट श्रद्धेय डा. सानुभाइ डंगोलज्यूद्वारा "बौद्ध इतिहासका केही पृष्ठहरू : बुद्ध धर्ममा देखा परेका विकृति र विचलनहरू सम्बन्धमा एक अध्ययन" नामक ग्रन्थ विमोचन कार्य सम्पन्न भयो । उक्त कार्यक्रममा प्रमुख अतिथि भन्तेबाट पञ्चशील प्रार्थना गराइएको थियो भने उल्लेखित ग्रन्थ विमोचन अगावै भगवान् बुद्धको शीलामूर्ति अगाडि ब्यवस्थित प्रज्ञाको प्रतीक दीप प्रज्ज्वलन श्रद्धेय भिक्षु कुमार काश्यप महास्थविरज्यूबाट गर्नुभयो । सो समारोहमा थेरवाद बौद्ध दायक केन्द्रीय परिषदका सल्लाहकार बौद्ध विद्वान लोक बहादुर शाक्य, परिषदका अध्यक्ष बखत बहादुर चित्रकार र परिषदका सचिव बौद्ध कवि विष्णु रत्न शाक्यले शुभेच्छा मन्तब्य दिन् भयो भने कृतिका रचनाकार बौद्ध विद्वान डा. सानुभाई डंगोलज्यूले विमोचित कृतिमाथि प्रकाश पार्नुभयो।

सो समारोहमा स्वागत मन्तब्य नगदेश बौद्ध समूहका कोषाध्यक्ष राम भक्त हाँय्जुले गर्नु भयो भने सधन्यवाद ल्याय्म्ह पुच: नगदेशका अध्यक्ष शिवभक्त मेजुले गर्नु भयो। समारोहको अध्यक्षता समूहका अध्यक्ष उपासक न्हुद्धे कुमार सिंकेमनले गर्नु भएको थियो। बौद्ध जगतमा माघ पूर्णिमाको महत्व र आयुसँस्कार परि त्यागको सन्दर्भमा समूहका सचिव उपासक कृष्ण कुमार प्रजापतिले गहन चर्चा गर्नु भयो। सो समारोहमा थाई भिक्षु र केशावति खेमावति गुरुमाँहरूको पनि समुपस्थिति थियो। अन्तमा सामूहिक पूण्यानुमोदन गरी सभाविसर्जन गरीयो।

# अहोरात्र महापरित्राण

२०६३ माघ १९, २० र २१ गते स्थान- त्रिरत्न कीर्ति विहार, गुतपौ त्वा: कीर्तिपुर-४

नेपाल अधिराज्यमा व्याप्त अशान्ति र अव्यवस्थित अवस्था हटी सिघ शान्ति र सुव्यवस्थाको कामना एवं

23-

#### -अगवधीरा

विश्व मानव कल्याणको कामना गरी त्रिरत्न कीर्ति विहार गुतपौ कीर्तिपूरले माघ १९, २० र २१ गतेका दिन विहानदेखि वेलुकी सम्म ३ दिने विभिन्न कार्यक्रमहरू भव्य रुपमा सुसम्पन्न गरिएको समाचार छ । उक्त कार्यक्रममा बुद्ध पूजा, ज्ञानमाला भजन, २४४१ औं आयु संस्कार परित्याग दिवस, अहोरात्र महापरित्राण पाठ र अभिनन्दन, सम्मान पत्र र कृतज्ञता ज्ञापन पत्र प्रदान गर्ने कार्यक्रम पनि समावेश गरिएको क्रा बुभिएको छ ।

## महापरित्राण पाठ सम्पन्न

२०६३ माघ १३, ज्याठा, काठमाडौँ ।

उपासक माणिकरत्न कंसाकार स्वर्गारोहण हुनुभएको एक वर्षिय पूण्य तिथीको उपलक्ष्यमा उहाँका परिवारहरूको तर्फबाट एकदिने महापरित्राण पाठ कार्यक्रमको आयोजना गरिएको थियो । उक्त कार्यक्रममा धम्मवती गुरुमां प्रमुख अन्य गुरुमांहरूको तर्फबाट महापरित्राण पाठ गरिएको थियो ।

#### भिक्षाटन

२०६३ पौष १४, तानसेन ।

युवक बौद्ध मण्डल, पाल्पा शाखा र विश्व शान्ति पुस्तकालय, ललितपुरको संयुक्त आयोजनामा ज्ञानमाला सभा र बौद्ध महिला आजीवन दायक समितिको सहयोगमा ३७ जना श्रद्धेय भिक्षु, श्रामणेर एवं गुरुमांहरूको तर्फबाट तानसेनको विभिन्न स्थानहरूमा भिक्षाटन गरिएको समाचार छ ।

उक्त दिन महाचैत्य विहार, टक्सार टोलमा युवक बौद्ध मण्डल, पाल्पा शाखाका अध्यक्ष त्रिरत्न लाल शाक्यको अध्यक्षतामा विश्व शान्ति पुस्तकालयका अतिथीहरू विच परिचयात्मक स्वागत तथा विदाई कार्यक्रम संम्पन्न भएको थियो । प्रमुख अतिथी भिक्षु बोधिज्ञान एवं विशेष अतिथी भिक्षु उदय भद्र रहनु भएको उक्त कार्यक्रममा दिलबहादुर शाक्यले मन्तव्य एवं मदनलाल वज्राचार्यले स्वागत मन्तव्य व्यक्त गर्नु भएका थिए ।

भिक्षाटन कार्यक्रम सफल पार्नका लागि सहयोग गर्ने सम्पूर्ण संघ संस्था, तानसेन नगरपालिका र रेडकसलाई सुश्री शौदयवती शाक्यले धन्यवाद ज्ञापन गर्नु

\_\_\_૨૪

भएको थियो । सुरेश बुद्धाचार्यले कार्यक्रम संचालन गर्नभएको थियो ।

#### भारतय् नं गुलपाः दान

नेपाःया थीथी विहारय् गुलपाः दान याना दीम्ह दाता जीवरत्न स्थापित पाखें पौष महिनाय् भारतया थीथी बौद्ध विहारय् वनाः गुलपाः दान यानादीगु समाचार दु। वंगु पौष २३ गते निसें माघ ३ गते तक्या दुने भारतया कुशिनगर, सारनाथ व बुद्धगयाय् वनाः स्वर्गः गुलपाः दान यानादीगु खः ।

करिब भिर्गनिदं न्ह्यवनिसें नेपाःया थीथी विहार व भारतया स्वंगू थासय् यानाः गुलपाः दाता स्थापितं न्येय्गुंगः गुलपाः दान याय् धुंकूगु समाचारय् उल्लेख जयाच्वंग् द ।

# प्यक्वःगु बौद्ध शिक्षा व ज्ञानमाला भजन मुंज्या

२०६३ माघ २७ गते, शनिवार स्थान- सिद्धिमंगल, बुद्ध विहार, थसि ।

ज्ञानमाला समितिया ग्वसालय् सिद्धिमंगल बुद्ध विहार ज्ञानमाला भजन खलःया व्यवस्थापनय् प्यक्वःगु बौद्ध शिक्षा व ज्ञानमाला भजन ज्याझ्वः क्वचाःगु समाचार दु बुद्धिबहादुर महर्जनं लसकुस यानादीगु उगु ज्याझ्वले यशोधर महाविहार ज्ञानमाला भजन संघ बुबाहाः पाखें भजन प्रस्तुत जुलसा बुद्धिजीवि शाक्य सुरेन पाखें ज्ञानमालाया अर्थ ध्वीकाः थःगु आचरण बाँलाकेमाःगु विचाः प्वंका विज्यात । जगु सभाय् सहभागिपिनि पाखें रु. ९,०९९।- तका दा ऐच्छिक दानया रुपय् प्राप्त जूगु खँ कोषाध्यक्ष पद्मबहादुर शाक्यं न्यंका बिज्यात ।

श्रद्धेय भिक्षु भद्दिय स्थविरं धर्मदेशना यानाबिज्याःगु उगु ज्याझ्वले मुंज्याय् सहभागी भजन खलं:त धापाखेलया भजन खलः, मयुर वर्ण महाविहार ज्ञानमाला भजन खलःहःखा भजनसंघ, हरिसिद्धि ज्ञानमाला भजन खलः आदि खः । मुंज्याया मूल्यांकन भाजु पुष्पराज शाक्य यानादीगु उगु ज्याझ्वले सिद्धिमंगल बुद्ध विहारया नायो बुद्धि बहादुर महर्जनं न्याक्व:गु पा: न्ह्यांका बिज्याइपिं यशोधर ज्ञानमाला भजन संघया प्रतिनिधि इन्द्रानन्द

- धर्मकीर्ति मासिक, बु.सं. २४४० —

वजाचार्ययात पाःब्व, बुद्ध प्रतिमा लःल्हाना बिज्यात । अन्त्ये भाजु केशव चित्रकारं सुभाय् देछानादिसे सभा क्वचायकूगु खः ।

# हनेज्या जुल

२०६३ माघ २७, शनिवार ।

युवक बौद्ध मण्डलया सभाय् भिक्षु आनन्दयात हनेगु ज्या क्वचायकूगु बुखँ दु । भिक्षु आनन्द सँसदय् बिज्यानाः साँसद तय्गु नुगले बुद्ध शिक्षा खय्के फय्मा धयागु आशिका यासे न्ह्याकूगु उगु ज्याझ्वले सुरेन्द्र शाक्यं लसकुस यानादिलसा राजेश शाक्यं भन्तेयागु परिचय कनादिल । अथेहे सानुराजा शाक्यं स्वाँ व खाडा देछानाः हनादीगु उगु सभाय् थःथःगु मन्तव्य व्यक्त यानादीपिं व्यक्तिपिं थुकथं उल्लेख जुयाच्वंगु दु ।

चन्द्रमान शाक्य, शाकय सुरेन, वेखारत्न शाक्य, तिर्थमान शाक्य, भिक्षु आनन्द आदि ।

मिसा जागरण धर्मदेशना २०६३ फागुण १

युवक बौद्ध मण्डलया महिला उपसमिति न्हेक्व:गु मिसा जागरण धर्मदेशना यलया बुबहा या यशोधर मिसा पुच:या गुहालिं बुबहालय् सम्पन्न जूगु समाचार दु । उगु ज्याझ्व:लय् सुजाता गुरुमां नं समाज विकासया निति "न्हेग् अपरिहानिय धर्म" या व्याख्या याना बिज्यात । १३ म्ह मिसा पुच:या नकिं मय्जु शोभा वज्राचार्यं लसकुस यानादीगु उगु ज्याझ्वले यु.बौ.म.या महिला उपसमितिया संयोजक शोभा शाक्यं सकसितं सुभाय् देछासे च्याक्व:गु धर्मदेशना यलया सातदुवातय् जुइगु सूचं न्यंका दिल ।

# बहुश्रुत जुलकि प्रज्ञा व सभ्यता बद्धि ज्वीगु देशना

यल सिल्लागा, ११

विश्वमैत्री विहारय् पञ्चशील प्रार्थना व बुद्ध पूजां लिपा न्ह्याःगु छग् बौद्ध सभाय् सुजाता गुरुमां नं बहुश्रुत जुलकि प्रज्ञा तथा सभ्यता बृद्धि ज्वीगु विषयले धर्मदेशना याना बिज्यासे वसपोलं **"कुशल ज्या याःपिन्त आदर** सम्मान व अकुशन ज्यायाःपिन्त दण्ड वीमाःगु खं कना बिज्यात ।" दिलशोभा व शान्तरत्नं थःथःगु मन्तव्य प्वंकादीगु उगु ज्याझ्वले न्हापाया संल्हूया धर्मदेशना लुमंकाः कनादीपिं नानीबेति महर्जन व बोधिरत्न शाक्यपिन्त सुजाता गुरुमांन सिरपाः लःल्हाना बिज्याःगु खः । प्रेमबहादुरं लसकुस यानादीगु उगु ज्याझ्वले धर्म निभान सुभाय् देछाना दीगु खः ।

# निर्वाण लंगुङ धर्मरत्न 🕿 अभूतमान शाल्य भिल्तु (इत्यास ये) REPUBLICATION ikiilistiilist असमेत, तराम्सा असेतो ereirserenkeren REFERENCE गुरु जुमा सिक्षा दिझां पारंगत जुम्ह बो बोज्याया कुसानीज्यां तिवःविया च्यम्त । धर्मसामे शमाजक ज्यास् तस्यता डतेन्द्र प्रथम प्राप्त मंग्रह रत्या वस्तु अप्र अवेक स्वयाः HIGHIERT HURBERT PLECT Hiculzad akar seriaranyı; यगाः मन्त्र वित्त खेतः स्वाप्तः न्हापाहे न्हण्येषु स्वचायका जुइन्ह । ar e le que cui ute Lillo de la Cu अत्य आत्य अध्य देवाएँ

– धर्मकीर्ति मासिक, बुसि. २४४० -

2083 साल मात्र १२ धर्मकीति विद्यारण धर्मरत्न माक्र्यम् श्रद्राष्ट्राली स धर्मकीते विहार संरक्षण कोषपाले होज-पिल लाल्हां म महाव्यकी में राज्ये संखारा अभिच्याति । रया दाख फुस्व (संस्कार) अभिन्य खः ।

बौद्ध विद्रान, विपस्सना धेणनया गम्भीर साधक, परियत्ति सिक्षाया ज्वयलया, बांड विरुक्तिकाः म्ह भाज धर्मरत्न शाक्य 'विशली' आकाफाका मद्गुया दुःखयु दोहलपिया

दिवंगत भाज धर्मरत्न शास्त्र 'विशेली' जया सपरिवार वर्गपि. वद जन्मभीम नेपालम चेरवाद वद शासनया कमठ बौद्ध उपासकया जीवन व्यतील वाजी केवया म बसपोल बौद्ध विद्वान्, शान्त, सौम्य, सुबच वा सात्विक प्रकृति जान्मर, क्रशस वक्ता, पाली बौद्ध वाहिस्वीक साधल प्रन्थया अननादक, स्तास्य क्षेत्र, शिक्षा क्षेत्र आदि यी यी समाज सेवाया ज्याय कियाशील ज्या वि न्हयूदेया वैशय् वगु २०६३ साल पुत्र २४ वते, मंगलवार कुन्हु मगवान बुद्धया प्रवित्र जनस्थाल कविवनिद् क्षेकाफाका दिवंगत जुया बिज्या:गु वर्ख न्यना थुग धर्मकीति निहारया जिपि सकल दव,पि स्तुका दयावक्व फूक्व संस्कार मदया हे वनीगु धुव सत्ययात प्रमाणित यासे यागु अनुन्त कावाय विजयाम्ह वसपोल धर्मरत्न 'दाई' पाखे 'नेपाल बौढ परियत्ति शिक्षा' या शुरुवातया ज्याय बिया बिज्यात्व अदेतीय योगदानयात स न बोद्ध गवले हे न्वमके फल्मच

वि.सं: १९९७ साल किण्डोल विहारय अदेव संघमहानायक दिवंगत प्रज्ञानन्द महास्यवीर प्राय प्रज्ञान ग्रहण यासे घेरवाद बुद्ध शासनय् यःत दुतिना विज्याम्ह वसपोल पाखे त्रिगुलिइ 'सुगतपुर वित्वर्य स्पूर्वप्त साल सापना यायेगलिइ त.धंग ग्वहालि थाना बिज्यात । उलि जक मस् बसपोल पासे थी थी संघसस्याय केंधी पदय् ब्बनाः अनबरत सेवा याना विज्याः ए खेवा दस् कथं वसपोलया सार्वजनिक अभिनन्दन वि.सं. २०४३ सेवि प्रगलि 

जिमि थेग विहारमें बहुपजा पतिक अलान्त अद्वापनंक हाला वयाव्यनाग बौद्ध आशिकस्मि विहित्वयाक शरण बना भी, निर्वाण पदवी लायेमा याकन' या च्वमि न जुएा बिज्यां मह बसपील पासे धार्मिक साहित्यया लिसे सिसे मांभाय साहित्यया धकतिइ ने याना: प्रकाशन जुग व मजुग समेत ध्यमध्य १४० गु सफ रचना साता. धक era cara esarit

बसपोल सुम्ह पाया सेवक, साहित्यकार, नाटककार, वाधगर, सल्लाहकार, शिक्षाप्रेमी, कॉर्म वार्थाकृत्व समाजसेवी, स्वास्थ्य सेवी आदि कथ थी थी समाज म्हस्य, अयेभन बहमखी प्रतिभां संसम्पन्नोंह वॉल्क्रिल थरों डाकामाका अनित्यम् विलीन जुयावगुलि युपि मुक्के खालग् सुग् पुमवनीन् खलि जयन् संकर्त्ता महिता वा ग दयमाः । भी भुगु भद्राव्यती सभाग् वसपोल धर्मरत्न 'दाई' यात जाति, जराः व्याधि, मरण दुः के केवरण कुमाव्यगु विवीण सम्पत्ति ननानं प्राप्तं जयमा धकाः पृष्यानमोदन यासे दःखं कःपि सकल परिवार लगावस योगवान प्रति जतमालक सकल महानुसाय पिनि प्रति ते दूतगलनित्ते दिवाः हावकाः प्रमुख्यालिकी पौ बुलपोलपिन्त वोहलमा च्यनाः ।

detter ter 14. ब से २४४०, नेस. १९२७ ई.स. २००७ वि.स. २०६३ साल माध १२ गते शक्तमा

> Downloaded from http://www.dhamma.digital

वजाचार्ययात पाःब्व, बुद्ध प्रतिमा लःल्हाना बिज्यात । अन्त्ये भाजु केशव चित्रकारं सुभाय् देछानादिसे सभा क्वचायकूगु खः ।

हनेज्या जुल

२०६३ माघ २७, शनिवार ।

युवक बौद्ध मण्डलया सभाय् भिक्षु आनन्दयात हनेगु ज्या क्वचायकूगु बुखँ दु । भिक्षु आनन्द सँसदय् बिज्यानाः साँसद तवगु नुगले बुद्ध शिक्षा खय्के फय्मा धयागु आशिका यासे न्ह्याकूगु उगु ज्याझ्बले सुरेन्द्र शाक्यं लसकुस यानादिलसा राजेशा शाक्यं भन्तेयागु परिचय कनादिल । अथेहे सानुराजा शाक्यं स्वाँ व खाडा देछानाः हनादीगु उगु सभाय थःथःगु मन्तव्य व्यक्त यानादीपिं व्यक्तिपिं थुकथं उल्लेख जुयाच्वंगु दु ।

चन्द्रमान शास्य, शाकय सुरेन, वेखारत्न शाक्य, तिर्थमान शाक्य, भिष्ठु आनन्द आदि ।

मिसा जागरण धर्मदेशना २०६३ फागुण १

युवक बौद्ध मण्डलया महिला उपसमितिं न्हेक्वःगु मिसा जागरण धर्मदेशना यलया बुबहाःया यशोधर मिसा पुचःया गुहालिं बुबहालय् सम्पन्न जूगु समाचार दु। उगु ज्याझ्वःलय् सुजाता गुरुमां नं समाज विकासया निति "न्हेगू अपरिहानिय धर्म" या व्याख्या याना बिज्यात। १३ म्ह मिसा पुचःया नकिं मय्जु शोभा वज्राचार्यं लसकुस यानादीगु उगु ज्याझ्वले यु.बौ.म.या महिला उपसमितिया संयोजक शोभा शाक्यं सकसितं सुभाय् देखासे च्याक्वःगु धर्मदेशना यलया सातदुवातय् जुइगु सूचं न्यंका दिल ।

> बहुश्रुत जुलकि प्रज्ञा व संभ्यता बृद्धि ज्वीगु देशना

यल सिल्लागा, ११

विश्वमैत्री बिहारय् पञ्चशील प्रार्थना व बुद्ध पूजां लिपा न्ह्याःगु छगू बौद्ध सभाय् सुजाता गुरुमां नं बहुश्रुत जुलकि प्रज्ञा तथा सभ्यता बृद्धि ज्वीगु विषयले धर्मदेशना याना बिज्यासे वसपोलं **"कुशल ज्या याःपिन्त आदर** सम्मान व अकुशल ज्यायाःपिन्त दण्ड वीमाःगु खं कना बिज्यात ।"

– धर्मकीर्ति मासिक, बु.स. १९४० -

दिलशोभा व शान्तरत्नं थःथःगु मन्तव्य प्वंकादीगु उगु ज्याझ्वले न्हापाया संल्हूया धर्मदेशना लुमंकाः कनादीपिं नानीबेति महर्जन व बोधिरत्न शाक्यपिन्त सुजाता गुरुमांनं सिरपाः लःल्हाना बिज्याःगु खः । प्रेमबहादुरं लसकुस यानादीगु उगु ज्याझ्वले धर्म निभानं सुभाय् देछाना दीगु खः ।

dan ayştaxa • अप्लमान शान्य भिन्न्, (इनुवाहा ये) **Christen** ( कतमेल, रजफरा वर्षितीः यग यावन्ह ध्यस्तवी उत्स्वने । YCHERTEINE THE FUCE FILT गुरु जया भिक्षा दिस्त पारंगत जुन्ह वी बाज्याया कलागीच्या तिवःविया च्वस्त । वस्थनामे साप्तविक प्र्याप् तक्षता ADERICULUL IN THE र्धमया रत्न प्रम्न अनेक च्ययाः मानवसास्य भगलकामना याम्हे । Kinenjesenkere i sa ar urat. ा थागर मद्रा चित्र चन स्थान्ड न्हामहि न्हुमाग् स्वचायुका जुइस्ह । lectron et ver eler Kiertrentkein. 

बा ब का द नं - 90/070/89

२०१८ सल माथ १२ अस्ट्रीने विद्यापर धनरक बाक्यय अहाउजली स ग्यबीते विहार संरक्षण खेषपाले होंज फिल लाल्डा न बहुठजली से सब्बे संखारा अनिच्चाति । दया वनव फनव (संस्कार) वर्मित्यं घा ह बौद्ध विद्वान, विषस्तना धयानया यम्भीर साधक, परियति शिक्षाया स्ट्यलवाः, वाद्यांगरु, विवदास्त भाज धर्मरत्न शास्य त्रिशली' आकाफाका मद्दगया दःखय दोहलपियसि

i di pi

ब्रियन सब ध्याल सार्व्य विवर्त उसारपतिक वर्षिः

बद्ध जन्मभूमि नेपालय घेरवाद बढ शासनया कमंठ बीद्ध उपासक्या चीवन व्यतीत प्रार्थ विश्वया नह वसपोल बोढ विद्वान, शान्त, तीम्य, सुबच वा साल्विक प्रकृति चाःम्ह, कुशल वक्ता, पाली बोद्धसाहित्या आपाल गन्थया अनवादक, स्वास्थ्य क्षेत्र, शिक्षा क्षेत्र बाहि यी घी समाज सेवाया ज्याय कियाशील हुवा है न्हयदेया बैशव वंग २०६३ साल पत्र २४ गते. भगलबार कन्ह भगवान बद्ध्या पवित्र जन्मस्वास्त्र निर्व आकामाको दिवगत जया विजयाना वर्षे न्यना थन धर्मकीति विहारया विपि सकल दजनीय लिखा की रयावस्त्र फुस्त संस्कार मदया हे बनीयु धूव सत्ययाल प्रमाणित यासे वःगु जनन्त यात्रा विक्या स्ट वसपोल धर्मरत्न 'दाई' पासे 'नेपाल बोढ परियत्ति शिक्षा' या शुरुवातया ज्याय विया विष्यार्थ होद्रतीय योगवानयात से ने बीट गवलें हे ल्यमंके फडमच ।

वि.स. १९९७ साल किंग्डोल विहारय अद्रेय संघमहानायक देवगत प्रज्ञानन्द महास्यवृत प्रदास के स्वरील ग्रहण यासे वेरवाद युद्ध शासनय व:त दुतिना विक्यास्ट नसपोल पाखे विश्वलिइ 'सुगतपुर विहार' मिकू साल स्वापना यायेगलिइ तःधग रवहालि याना विज्यात । उलि जरू मद्य वसपोल पासे थी यी संघर व्यनाः अनवरत सेवा यामा विजयान खेया दस क्षयं वसपोलयां सार्वजीनक अभिनन्दन दि.स. १०४१ वि 

जिमि थग विहास बहुएजा परिक अत्यन्त अद्वापूर्वक हाला वेया जनाग बौद आगिक मह रारण बना की, निवाण इदेवी सामेमा सकते या खामे न जुया विज्या म्ह वसपोल पासे धार्मिक लोक सिसे माभाय साहित्यया झकतिह न याना. प्रकाशन जन् व मजुगे समेत ध्यमध्य १४० ग सफ रचन जाता. एक 

वसपोल सुन्ह भाषा सेवक, सहित्यकार, नाटककार, वाचगई, सल्साहकार, शिक्षाप्रभी, प्रासिर्ध केलित्य अमाजसेनी, स्वास्थ्य सेवी आदि कय थी थी समाद स्तस्य, अवेभन बहमखी प्रतिभा सतम्प्रसम्स जाकामाका अनित्यम् दिलीन ज्यावगुलि यूपि फुक्क ध्यलय छन् प्मवनीग् खति ज्वन् मकताग इर्यमाः यो धगु श्रद्धाव्जली समाय बसपोल धर्मद्वेत्व दाईः यात जाति, जरा, व्यक्ति, मरेम दः सियोंग सम्पति ननान प्राप्त जुवमा क्रमा: प्रम्वानुमोदन यासे दुख करि सकल परिवार सेवाली योगदान पति जनमनार गणन स्वान स्वानी योगदान प्रतिः नतमलकं सकल महानमान प्रति ग्रतः व दर्गमानेषुः विचाः हायकाः । la na contra de la c

SICEPERICICICA PUBLICATION म स २११० नेस ११२७ ई.सं. २००४ वि.सं. २०६३ साल माघ ९३ गते भ 

Downloaded from http://www.dhamma.digital