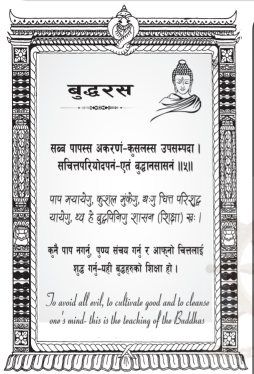
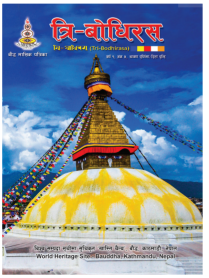


ৰি-বাধিৰ্ম (Tri-Bodhirash) बौद्ध मासिक पत्रिका

वर्ष १, अंक ५, भाद्र पूर्णिमा दिला पुन्हि बु.सं. २५६२, ने.सं. १९३८, वि.सं. २०७५, 2018 A. D. July/August





गत अंक

| ाब <b>ायसूचा</b>                           |     |
|--------------------------------------------|-----|
| महान धर्मचक्र सूत्रोपदेश                   |     |
| 🗷 महाशी सयादो महास्थिविर                   | 3   |
| विपश्यना भावना सम्बन्धी व्यवहारिक निर्देशन |     |
| 🗷 संयादो ऊ. पण्डिताभिवंश                   | દ્  |
| सुख र शान्तिको अचूकपथ                      |     |
| 🗷 डा. भिक्षु ज्ञानपूर्णिक महास्थिविर       | 2   |
| अड्गुत्तरनिकाय                             |     |
| 🕢 🎤 भिक्षु बोधिसेन महास्थिविर              | 92  |
| मिलिन्द प्रश्न                             |     |
| 🗷 भिक्षु शोभन                              | १६  |
| काली यक्षनीया खँ                           |     |
| 🗷 भिक्षु धर्मगुप्त महास्थिवर               | 92  |
| जातक बाखँ                                  |     |
| 🗷 दुण्डबहादुर बज्राचार्य                   | 90  |
| Health and Buddhism                        |     |
| Bhikkhu Amato                              | 21  |
| कला–साहित्य/प्रेरक प्रसंग                  |     |
| सत्मार्ग (कविता)                           |     |
|                                            |     |
| 🗷 प्रदीप रत्न शाक्य                        | ๆยู |
| सही पहिचान (प्रेरक प्रसंग)                 |     |
| 🗷 भिक्षु विमलो स्थविर                      | 53  |
| शासनिक गतिविधि विशेष                       | 210 |
| सायाक्षक मातावाव विशेष                     | રૃહ |



# त्रि-बोधिरस बि-वाधिन्य बौद मासिक पविका

धम्मानुशासक उपसंघनायक भिक्षु ज्ञानपूर्णिक महास्थिवर 'अग्गमहापण्डित, अग्गमहासद्धम्मजोतिकधज'

> सल्लाहकार भिक्षु धर्मगुप्त महास्थविर भिक्षु भिद्दय महास्थविर भिक्षु बोधिज्ञान महास्थविर

> > सम्पादक भिक्षु विमलो स्थविर

> > > मो. ९८४१५९८३८३

विशेष सहयोगीहरू भिक्षु चन्दिमो भिक्षु रेवतो

आर्थिक व्यवस्थापक/प्रायोजक कपिल शाक्य प्रविता शाक्य

> सितापाइला, काठमाडौं मो. ९८५१०६१९७५

विज्ञापन व्यवस्थापक कृष्ण गोविन्द महर्जन

मो. ९८५११७२३९५

वितरण व्यवस्थापक रामकृष्ण महर्जन

मो. ९८४१९३४४९४

वितरकहरू गौतम तुलाधर कृष्ण प्रताप महर्जन जमुना महर्जन सनम महर्जन

सेटिङ्ग/मुद्रण आइडियल प्रिन्टिङ्ग प्रेस

ग्वार्को, ललितपुर, फोनः ५५३०५२२

मूल व्यवस्थापन श्री सिद्धिमंगल बुद्ध विहार सिद्धिपुर, महालक्ष्मी नगरपालिका-६

प्रकाशक/सम्पर्क कार्यालयः त्रि-बोधि विपश्यना ध्यान केन्द्र

सिद्धिपुर, ललितपुर, फोनः ५५८१४९५ E-mail: pashavimalo@gmail. com tribodhirasa@gmail. com

# सम्पादकीय



थेरवाद परम्परा अनुसार अहिलको समय भिक्षुहरुको वर्षावासको समय, अभ त्यस भित्र पिन गुँला महिनाको समापन भएको समय। बुद्ध धर्मको प्रचार-प्रसार, बहुजन हित-सुखको लागि बौद्ध विहार, बहा-बिह, टोल-टोल, नगर-नगर, शहर-शहरहरूमा गुँलाको उपलक्ष्यमा धर्मदेशना गर्ने परम्परा प्रशंसायोग्य धार्मिक कदम हो। जुन कदमले मानव जगतमा सकारात्मक सोच वृद्धि, मैत्री करुणाको अभ्यास, सद्भाव, सदाचार तथा दान शील भावनाको क्षेत्रमा पिन क्शल पुण्य संचित गर्ने अवसर जुरेको हुन्छ।

भगवान बृद्धले लोक कल्याणको लागि ४ असंख्य १ लाख कल्पसम्म १० पारमिता १० अपारमिता १० परमत्थ पारमिता पुर्ण गरि कठोर तपश्या-त्याग-बलिदान पश्चात प्राप्त ज्ञानलाई बहजनिहत बहजनसंखको लागि आधार भरोसा हेत् होस् भन्ने उद्देश्यले गुँला महिनामा देशित धर्म उपदेशलाई हामीले श्रद्धाभावले श्रवण गरिसकेका छौं। सुन्न मात्र पनि मंगल कार्य हो भगवान बृद्ध भन्न्हुन्छ "कालेन धम्म सवनं एत्तं मंगल मृत्तमं" "बेलाबखत धर्म श्रवण गर्न उत्तम मंगल कार्य हो" यसै बुद्धवचनको आधारमा पनि गुँला महिनामा हामीले उत्तम मंगल कार्य गरिसकेका छौं। त्यस मंगल कार्यबाट जीवनमा मंगल प्रतिफल प्राप्तिको लागि हामीले जसरी श्रद्धाभावले धर्म उपदेशहरुलाई श्रवण गऱ्यों त्यसरी नै त्यस सत्य धर्मलाई हृदयमा धारण गर्न सक्नु पर्छकी हो यो जिवनोपयोगी शिक्षा, लोकहित अनुशासन, जीवन मुक्तिको मार्ग, सम्पूर्ण द्:खबाट छुटकारा पाउने सही निर्देशन थानी हृदय भित्र भित्र सम्म जसरी शिलामा कुँडिएको अक्षर सरी कहिल्यैं नमेटिने गरी धारणा गर्नपर्छ । सुनाथ -श्रवण गर्नु । त्यसपछि धारेथ - धारण गर्नु । अनि पछि जसरी श्रद्धाभावले श्रवण गरियो । त्यसरी नै धारेथ त्यसलाई सहीमानेमा धारण गरि धारण गरिएको धर्मलाई सिंहमानेमा भावना अभ्यास, धारणा पालना गर्ने हो भने पक्कै त्यस पुण्यकर्मले हितसुख सिवाह अहित कहिल्यै हुँदैन।

जजले हित सुख चाहन्छ, दुःख मुक्त हुन चाहन्छ त्यहीत्यही व्यक्तिले साँचै नै कल्याणकारी बुद्ध शिक्षा, बुद्ध आदेश अवश्यमयव श्रद्धाभावले श्रवण गर्नु आवश्यक छ अनि हृदयमा धारण गर्नु अनि जीवनमा पालना गर्नु यही तीन अंगले युक्त कार्यले गर्दा जसरी सम्यकसम्बुद्ध सम्पूर्ण दुःखबाट मुक्त भए, प्रत्येक बुद्धहरु सम्पूर्ण दुःखबाट मुक्त भए त्यसै गरि श्रावक बुद्धहरु सम्पूर्ण दुःख मुक्त भई निर्वाण साक्षात्कार गरेर गए त्यसै गरी हामी सुखकामीहरुले पनि त्यस सद्धर्मलाई श्रवण गरी, धारण गरि पालना गर्न सके हामीले पनि निश्चित रुपमा सम्पूर्ण दुःखमुक्त गरि परिशुद्ध निर्वाण साक्षात्कार गर्न सक्छौं।

त्यसैले आजैदेखि अहिले देखि बुद्ध शिक्षालाई श्रद्धाभावले श्रवण गरौं, हृदयमा धारण गरौं जीवनमा पालना गरौं। लोभ द्वेष मोह रुपी क्लेशलाई दान शील भावनाले हटाएर जीवन शुद्ध विशुद्ध पारी परम शान्ति परम सुख निर्वाण साक्षात्कार गरौं, गराऔं। साधु।



# अग्गमहापिण्डत महोपकारक महाशी सयादो महास्थविरज्यूले देशना गर्नुभएको

# महान धर्मचक्र सूत्रोपदेश



### उरुवेल वनमा दुष्करचर्या आचरण

त्यहाँबाट निस्केर जानुभए पछि अनुत्तर शान्तिवरपद भनिएको अमत धर्मलाई आफनो स्वज्ञानद्वारा खोज्दै मगघ राष्ट्रमा घुम्दै हिँड्न् भयो । त्यसरी घुम्न् हँदै सेना निगम नजिकै उरुवेलवनमा प्ग्न भयो । त्यस वन-प्रदेशमा नेरञ्जरा नदी निर्मल पानी सहित बगिरहेको देख्नभयो। हिजो आज देखिने नेरञ्जना नदी हेरी भन्नु हो भने त माघ महिनातिर राम्ररी पानी बगिरहेको पनि देखिन छोडी सकेको छ । बालवाको फाँट बगर मात्र देखिने भइसक्यो । वर्षाको याममा अनि हिउँदोको मध्य भागतिर मात्र पानी केही बग्ने लक्षण देखिन्छ । तैपनि दई हजार भन्दा बढी पहिलेको त्यो समयमा सायद वर्षभरी नै पानी बगिरहने गरेको हनसक्तछ। तसर्थ त्यस नदीमा निर्मल स्वच्छ पानी बगिरेहेको थियो भनिएको देखिन्छ । त्यस प्रकारको राम्रो भूमि, सुन्दर वन, निर्मल जल भएको हुँदा र भिक्षाटनको निम्ति गाउँ पनि देखिएकोले "यो स्थान ध्यान भावना उद्योग र अभ्यास गर्न चाहनेका लागि अनुकूल छ" भनी विचार गरिकन त्यो उरुवेल वनमा नै बस्न भयो।

त्यसबेलासम्म बोधिसत्वसित ध्यान भावना उद्योग र अभ्यास गर्नका निम्ति सुनिश्चित सही विधि थिएन । शरीरलाई कष्ट दिएर उद्योग र अभ्यास गर्ने आचरण चाहिँ तिनताक भारत भूमिमा सर्वत्र लोकप्रिय रुपमा प्रकट भइरहेकै थियो । त्यसैले त्यही आचरण पद्दतिको आधार लिइ तीनवटा उपमाहरु बोधिसत्वको अन्तरमा उब्जिए (विचार प्रकट भए) ।

### तीन उपमाहरु

पहिलो उपमा - उदुम्बर भन्ने रुखको बोट भर्खरै काटेर ढालेको मूढा भिजिएकै हुँदछ र पानीमा पनि डुबाइराखेको भएमा त्यस्तो भिजेको काठलाई (दाउरालाई) परस्परमा अथवा अर्को दाउरासित जित नै रगडे पनि आगो निस्कँदैन। आगो बलेर आउन सिकंदैन। उसैगरी पत्नी, पुत्र-पुत्री आदि कामगुण आलम्बन अस्तुहरु पनि

साथमा छन्, प्रिय-भाव, प्यारो-रमाइलो लाग्ने क्लेश कामेच्छाहरु पनि उत्पन्न भई नै रहेकाछन् भने शरीरलाई कष्ट-सास्ति पुऱ्याइ जितकै उद्योग र अभ्यास गरे तापिन लोकुत्तर ज्ञानदृष्टि विशिष्ट धर्म लाभ हुन सक्तैन भनिएको हो। यो भयो पहिलो उपमा।

दोश्रो उपमा - उद्म्बर बोटको मुढा पानीले त भिजिरहेको छैन तर रुखबाट भर्खर काटेको हँदा भिजिएकै भएमा त्यो भिजेको दाउरा एकअर्कासित रगडेर आगो निकाल्न वा बाल्न हने हँदैन, आगो बल्दै आउन सक्तैन । उसैगरी भने भीं पत्नी, पुत्र-पुत्री आदि कामगुण आलम्बन वस्तुहरु पनि नजिकै समेटेर संगालिराखेको नभए पनि कल्पना गरी प्रिय-प्यारो भावसहित रमाइलो लाग्ने क्लेश कामेच्छाहरु उत्पन्न भइरहेका भए शरीरलाई कष्ट पऱ्याइ सास्ति हने गरी जितकै उद्योग गरी हिँडे पनि लोकत्तर ज्ञानदिष्ट विशेष धर्म लाभ गर्न सिकंदैन" भनिएको हो । यो भयो दोश्रो उपमा । यो उपमा चाहिं ब्राह्मणम्मिकहरुको ऋषि हुनेलाई उद्देसित गरिएको कथन अर्थ-कथामा दर्शाइएको छ। ती ब्राह्मणधम्मिक भनाउँदा ब्राह्मणहरु बाल्यावस्थादेखि ४८ वर्षको उमेरसम्म ब्रह्मचर्य आचरणलाई आचरण गर्थे । त्यसपछि कलवंश लोप नहोस (नमेटियोस) भन्ने उद्देश्य लिइ आचरणबाट बाहिरिएर विवाह गर्ने गर्थे रे भनिन्छ । यसो भन्नको अर्थ भयो ब्रह्मचर्य आचरण गरिरहेको बेलामा पनि तिनीहरुसित कामराग उत्पन्न भइरहेकै थियो ।

तेश्रो उपमा - उदुम्बरको रुख सुकेको पिन र पानीसित सम्पर्कमा नआएको पिन भएमा त्यो सुकेको दाउरालाई रगिडन थाले सिजलै हल्कै ढंगले जसरी अग्नि बल्दछ । उसरी नै काम-आलम्बन वस्तुहरु पिन त्यागी राखेका र कल्पनाद्वारा प्रिय र रमाइलो लाग्ने क्लेशकामहरु पिन आलय (आशा) फुकाली राम्ररी पन्छाइसकेका भए शरीरलाई कष्ट र सास्ति दिइकन उद्योग र अभ्यास गरेमा पिन लोक्त्तर ज्ञानद्ष्टि विशेष धर्म लाभ हनसक्तछ । शरीरलाई कष्ट र सास्ति निदइकन सुखपूर्वक सरल ढंगले हल्का शान्तिकर आचरणद्वारा पिन लोकुत्तर ज्ञानदृष्टि विशेष धर्म प्राप्त गरिलिन सिकन्छ भिनएको हो । यो भयो तेश्रो उपमा ।

# चित्तले चित्तलाई दमन गर्ने दुष्करचर्या

तीन उपमा त्यसरी फुरिएर आए पछि तेश्रो उपमामा दुई विधि हुनाले पहिलो विधिद्वारा अति तीब्ररुपले उद्योग र अभ्यास गर्न मन लागेर यस्तो विचार उत्पन्न भयो भनिन्छ ।

अहं = मैले, दन्तिभि = तल्लो दाँतको लहरले; दन्तं = माथिल्लो दाँतको लहरलाई; आधाय = उठाएर (उचालेर) धारण गर्दै; वा = दाह्रा किटेर<sup>9</sup>; १ जिह्वाय = जिब्रोले; तालुं आहच्च = जिब्रो मास्तिर तालुस्थानलाई ठेलेर; चेतसा = चित्तले; चित्तं = आफूखुशी उत्पन्न हुँदै आइरहेको चित्तलाई; अभिनिग्गण्हेय्यं अभिनिप्पीलेय्यं अभिसन्तापेय्यं = दबाउनु -दमन गर्नु) पाए, सन्तापित गर्न पाए, बटार्न पाए; यं नून = राम्रो होला भन्ने लाग्दछ; यस्तो चिन्तन उत्पन्न भयो भिनन्छ।

यस ठाउँमा दर्शाइएको पालिगति र वितक्कसण्ठान सत्तम दर्शाइएको पालिगति एकै प्रकारको नै रहेको छ । तर वितक्कसण्ठान स्तमा दर्शाइएको चित्तले चित्तलाई परस्पर दमन गर्ने पद्दतिलाई भने बृद्ध भइसक्न भएर मात्र बताउनु भएको आचरण पद्दति ह्नाले आफ्ख्शी आफैआफ उत्पन्न भएको क्लेश चित्तलाई स्मतिप्रस्थान पालि आदिमा दर्शाइएको विधि अनुसार भावना-चित्तले भाविता गरी ब्भदै हटाउनको निम्ति रहेछ। यहाँ देखाइएको चित्तलाई दमन गर्ने पद्दित चाहिं मध्यम प्रतिपदा (बीचको बाटो) आचरणलाई जानिएको नहँदासम्म पहिले आचरण गरिआएको विधि हुनाले त्यो स्मृतिप्रस्थान सही विधि मार्ग त होइन नै । त्यसो भए पनि अर्थकथामा वर्णित ढंग अनुसार भने अक्शल चित्तलाई क्शल चित्तले दमन गरिरहेको छ भनी भनिएको छ । त्यसरी नै हो भने स्मतिप्रस्थान आदिमा भएको सही विधि नै हने भो। त्यस अवस्थामा सही विधिद्वारा चित्तलाइ दमन गरी पठाएको <sup>9</sup> अर्थकथा र टीको कथनान्सार-दन्ते=तल्लो दन्त-पंक्ति माथि;

अथकथा र टाका कथनानुसार-दन्त=तल्ला दन्त-पाक्त माथः, अभिदन्तः माथिल्लो दन्त-पाक्ति, आधाय=राखेर भनी भाषा रूपान्तर गर्नुपर्छ । तर माथिल्लो दाँत निष्क्रिय भइरहने हुनाले त्यसलाई सच्याइराख्नु भन्ने हुन सक्तैन । सिक्रय रहेको तल्लो दाँतले मात्रउचालेर राख्नसक्ने हुन्छ । दाह्रा किटेर भनिएको मुख्य मतलब हो । गम्भीर रूपले विचार गर्न योग्य छ ।

हो नैं भने त्यो सही विधिद्वारा नै बुद्धत्वमा पुग्नुपर्ने जस्तो लाग्छ । तर त्यो विधिद्वारा बुद्धत्वमा नपुगेको मात्र होइन केवल सास्ति (कष्ट) पाइने मात्र फल दिने भन्ने देखाइएको छ । त्यस पिछ पिन गलत विधिहरू आचरण गरिरहेको तरीकाहरू यहाँ त्यसैसँग जोडदै देखाइएका छन ।

तसर्थ बद्ध-शासनानयायी नामधारी कतिपय गणमा आचरण गरिरहेको चित्तलाई लोप गरिपठाउने जस्ता विधि पो हन कि भनी सम्भन परेको छ। हामी जापानमा धर्मद्त मण्डलमा गएको बेला एउटा ठुलो विहारमा कर्मस्थानमा बसिरहेको हेरेर आयौं । उनीहरुका विधि अनसार चाहिँ उत्पन्न हने जित पन चित्त सबै नै लोप गरिपठाउन (मेटिपठाउन) पर्छ भनी भनियो। त्यसरी लोप गरी पठाउँदै क्नै चित्त उत्पन्न नहने अवस्थामा शुन्य (केही नभएको स्वभाव) भनिने धर्म मार्गको अन्तमा पिगने हो भनिएको छ। उनीहरुको उद्योग र अभ्यास गर्ने पद्धतिको क्रम कसो हो भने ध्यन भावना गर्ने महायानी नवय्वक भिक्षहरु लहरै पलेटिकसेर बसिरहेका थिए। (६ जना जित थिए) गुरु भिक्षु एकजनाले बसिरहेका भिक्षहरुलाइ कट्ने छुडी देखाउँदै लगे । केही समय पछि कर्मस्थानाचार्य भिक्षले बसिरहेका व्यक्तिहरुका पिठिउँमा (ढाँड पछाडि) छडीले एक एक चोटि पिटेर गए। त्यसरी पिट्न दिइरहेको क्षणमा चित्तहरु जम्मै लोप भएर (हराएर) शून्यमा प्गिने पनि हन सक्तछन । त्यसैले पिटदै गर्नपर्ने हो भनी भने । अनौठो ध्यान हो । उत्पन्न भइ आएका जित जम्मै चित्त दमन गरेर लोप गरि पठाउने ध्यान भावना उद्योग विधि नै हो यो । त्यसबेला बोधिसत्त्वले चित्तले चित्तलाई परस्पर लखेटदै दमन गर्दे लैजाने ढंगले उद्योग गर्दे लगेको पद्धति त्यो उद्योग र अभ्यास पद्धतिसित सायद मिलेको छ भनी सम्भन सिकने देखिन्छ । बोधिसत्वले त्यसबेला दाह्रा किटेर चित्तले चित्तलाई परस्पर जबर्जस्ति लखेटदै दमन गर्दै रहन् अति नै कष्टकर थियो भनेका थिए रे। कष्ट भएको कारणले काखीबाट पिसना समेत बहँदै आयो भनिएको छ । तर त्यस प्रकारले कष्ट हुने गरी उद्योग गरेका भए पनि ज्ञान विशेष धर्म विशेष चाहिँ लाभ गरेका थिएनन्।

### श्वास प्रश्वास रोकेर अप्राणक ध्यान प्रवेश

चित्तले चित्तलाई दमन गर्ने विधिद्वारा ज्ञान विशेष धर्म विशेष अभ्न पिन लाभ नहुँदा बोधिसत्वले "श्वास प्रश्वासलाई रोकिकन श्वास प्रश्वास बिनाको अप्राणक ध्यानमा प्रवेश गनृ पाए कित असल हुने" भनी विचार

गर्नभो। त्यसरी सोचेर मखबाट अनि नाकबाट पनि श्वास-प्रश्वास बाहिर निस्कन नसिकने गरी दबाएर राख्नभो । त्यतिबेला कानका प्वालबाट जबर्जस्ति अटस-मटस गरी निस्केको वायको आवाज यस्तै थियो भनिन्छ जस्तो आगो फक्दा भाँटी (खँलासी) बाट हावा निस्केको आवाज हँदैछ । त्यसबाट शरीरमा पोलेको भौं कष्ट भइरह्यो भनिन्छ । तैपनि बोधिसत्वले छोडन भएन, सिथिल गर्न भएन । मखबाट र नाकका प्वालबाट अनि कानका प्वालबाट समे त हावा निस्कन नसिकने गरी बन्द गरेर रोकी राख्नुभो । तब त्यसबेला अत्यन्तै तीब्र वाय् ब्रह्मरन्धमा चढेर माथि ठेलिरहन थाल्यो । त्यसो हुँदा एकजना शक्तिशाली मानिसले मुडकीले घुस्सा दिई हिर्काए जस्तै दुख्ने गथ्यो र रे । त्यसपछि शक्तिशाली मानिसले छालाको डोरीले टाउको बाँधेर जोडतोडले बेरिदिए जस्तै दख्यो भनिन्छ । फोर वायले भित्र पेटमा पनि जबर्जस्ति घोंचेर मास् काट्ने च्पिले मास् काटेर लगे भीं साह्रै नै द्ख्न थाल्यो; अनि फोर जिउभरि नै घोच्दै ठेलिरहेकोले अग्नि-कण्डमा परेर वा अग्नि-शिखामा पोलिएर बस्न परे भौं जिउभिर नै अतितीब्र रूपले पोलिरहेको थियो भनिएको छ । त्यसरी पोल्ने हनाले कष्टले गर्दा बोधिसत्व भुँइमा लड्न गई चलमलाउन नसक्ने भएर बसे। त्यसो भइरहेको अवस्था देख्ने कतिपय देवताहरूले "श्रमण गौतमको मरण भयो" भन्न थाले । कनै कनै देवताहरूले चाहिँ "मरण भएको त छैन. मरण होला जस्तो भइसकेका छन्" भने रे। कतिपय देवताहरूले "मरण भएको पनि होइन, मरण हन आँटेको पनि होइन, त्यसरी चलमल गर्न र हेर्न नसक्ने भइरहेको उत्तम अरहन्त पुदुगलहरु रहने (विहार) गर्ने नै हुन् ।" भनी भने रे। तर त्यस प्रकारले दु:ख-कष्ट यातना सहित उद्योग र अभ्यास गर्दैमा ज्ञान विशेष अनि धर्म विशेष लाभ भएको चाहिँ थिएन।

# खाद्य-पदार्थ सेवन नगरी दष्करचर्या

बोधिसत्वले तब "खानपान बिल्कुलै छोडेर आचरण गर्न पाए कित राम्रो" भनी विचार गरिहाल्नु भो । त्यो विचार थाहा पाएका देवताहरुले, "आयुष्मान गौतम, खाने-पिउने पूरापुरी नै त्याग्नु त हुन्न, त्याग गर्नुभो भने हामीले आयुष्मानको शरीरमा रोमकूपबाट दिव्य ओ ज भरिदिन पर्ला, त्यो दिव्यओजद्वारा आयुष्मान गौतमले यापन गरिरहनु पर्नेछ" भने । त्यसबेला बोधिसत्वले यसरी विमर्शन गर्नुभो- "म बिल्कुलै खाने-पिउने सेवन गर्ने छैन भनेर पनि स्वीकार गरिरहनेछ; देवताहरूले रोमकूपबाट भरिदिएको दिव्य ओजले जीवन निर्वाह गरिबस्नपऱ्यो भने खाद्य-पदार्थ सेवन गर्ने छैन भनी मैंले स्वीकार गरे को ढाँटेको भीं हनेछ" भनी विमर्श गर्दे "दिव्य ओज भरिदिन मलाई आवश्यक छैन" भन्दै ती देवताहरुलाई निषेध गरिदिनभो । त्यसरी निषेध गरेपछि बोधिसत्वले कम माात्रामा खाने-पिउने सेवन गर्न थाल्नुभो। कहाँसम्म कति कम्ती गरे भने एक हत्केलाको पसर जित मात्र गडागडीको रस सेवन गर्ने गरी कम्ती गर्दै लानभो । अर्थात चार पाँच चमचा भरि जित मात्र हने त होला। प्रतिदिनका लागि त्यसरी एकहत्केलाको परभरि जित मात्र अन्न-रसले जीवन निर्वाह गर्नभो । त्यस प्रकारले जीवन निर्वाह गर्दै रहन्हुँदा बोधिसत्वको रूपकाय शरीर रगत-मास् घट्दै गएर दब्लाउन थाल्नुभो । छाला, नसाहरु र हाडमात्र बाँकी रह्यो । डँडाल्नो (मेरुदण्ड) का जोडनीहरु माथि-तल सरेर कतै अग्लो कतै होचो देखिएर डल्ला-डल्ला परे भौं भान हन्थ्यो । करङे हाडहरु पनि चुच्चिएर बाहिर उठेका भीं भएर सम्म नदेखिने भइरहेथ्यो। दष्कर-चर्याको मुर्ति र तस्वीरहरु हेरेकै होला । त्यस्ता मुर्ति र चित्र भौं भइरहेका थिए । आँखा पनि भित्र पसेर गहिरो प्वाल जस्ता भएका थिए। एक प्रकारले कवा भित्र पानी देखिने भीं भइरहेका थिए । शिरको छाला पनि कलिलो लौका टिपेर घाममा सुकाइ राखेकोले खुम्चिएर कक्रक परे जस्तो भइरहेथ्यो । शरीर कति द्ब्लाएको थियो भने पेटमा हातले छोएर हेर्दा पछाडिको डँडाल्नोको हाड भे टिने. अनि डँडाल्नोको हाड छोइहेर्दा पेटको छालासम्म नै भेट्न सिकने भएको थियो । त्यसरी अत्यन्तै दब्लाउँदै जान भएको खानपान कम्तीहँदै गएको हनाले नै थियो । दिसा-पिसाब गर्न थाल्दा पनि साह्रै पनि सास्ति-कष्ट पाइकन घोप्टो पर्ने गरी लडन जान्थे।

उनको रूप अत्यन्तै दुब्लाएर गएकोले कितपय मानिसहरुले, "आयुष्मान गौतमको रूप-रंग कालो छ" भन्ने गर्थे। कसै कसैले, "रूपरंग केही पहेंलो-पहेंलो दे खिन्छ" भन्थे। फेरि कसैले "सुकेको (पिल्सिएको) माछाको रंग भीं नीलो र अलि कालो-कालो रहेछ" पनि भन्थे। खानु-पिउनु एकदमै कम हुँदै गएको कारणले पहेंलो-चि कलो अति विशुद्ध प्राकृतिक रूप-रंग समेत विकृत भएर गएको भन्न पऱ्यो।

बाँकी अर्को अंगमा....



# सयादो ऊ. पण्डिताभिवंशद्वारा उपदेशित सतिपट्ठान विपश्यना ध्यान भावना निर्देशन

पण्डितारामा विपश्यना ध्यान केन्द्र म्यानमार, येंगन

गतांशबाट क्रमशः....

# अक्षर कण्ठ गरे जस्तो (घोकण्टे विद्या) गर्नुहन्न :-

भिक्ष्हरु भए विहारका सम्पूर्ण कामकाज छाडेर आइरहेका, परियत्ति प्रतिपत्ति कामकाज सम्पूर्ण छाडेर

भिक्ष-बिद्याथी आइरहेका. श्रामणेरहरु पनि आफ्नो अध्ययन अध्यापन सम्पर्ण रोकेर आइरहेका. पुरुष योगीहरु पनि बेस्तताको बाबजत पनि समय मिलाएर आफ्नो व्यावसायिक कामकाज सम्पूर्ण छाडेर परिवारहरु संग पनि टाढिएर आइरहेका हुन । यसरी छाडेर टाढिएर आउन् परेको बेला

मन्ष्य स्खतर्फ घाटा भईसकेको छ, हानी भईसकेको भन्नुपर्ला । बिशेष रुपले पञ्चकामग्ण स्ख छुटिसकेको छ । यहाँ केन्द्रमा बसिरहेको बेलामा छेपारो योगी जस्तो भइकन ध्यान भावना अभ्यास गरिरह्यो भने भावना बद्धि नभएको. प्रगति नभएको कारणले गर्दा समय बित्दै जाँदा दिक्क भएर, मन नलागेर आउन सक्छ, अल्छीपना बृद्धि भएर आउन सक्छ । ध्यान छाडेर जान मन लाग्ने स्वभाव पनि उत्पन्न भएर आउन सक्छ । मानसिक बलशक्ति बिना ध्यान अभ्यास गरिरह्यो भने ध्यान विस्तार विस्तारै टाढिएर जान सक्छ । अटट रुपमा ध्यान अभ्यास गरेन भनेतापनि ध्यानले गतिलिन नसकेको कारण स्वभावधर्म पनि प्रष्ट रुपमा देख्न सिकदैन । उत्पन्न भएका सम्पूर्ण आरम्मणहरुलाई निरन्तर रुपमा भाविता गर्न सिकएन भने स्वभाव धर्म जानिदैन । त्यस्तो अज्ञान्ता ऋमिक रुपमा एक पछि अर्को बृद्धि भइरहन्छ । एक दुई पल्ट भाविता गर्ने बेला भने जानिरहेको जस्तो त हुन्छ । तर छुटिरहने बढिमात्रामा नै हुन्छन । भाविता गरेतापनि

आरम्मणमा टाँसिएको छैन । सतह सतही रुपमा मात्र भइरहेको हुन्छ । कण्ठष्ट गरिराखेको पाठ पढ्ने बेला जस्तै भइरहन्छ । कण्ठ भइसकेको पाठ फररर पढे जस्तो ध्यान अभ्यास गर्न हँदैन । दढ रुपमा टाँसिएको हनपर्छ ।

ध्यान अभ्यास गर्ने बेलामा नजिकै टाँसिएको हुन्पर्छ । आरम्मण भित्रै छिर्योकी जस्तो हुने गरी अटट रुपमा भाविता गरिरहने स्मृति हुन् पर्छ । वेगले जाने स्मृति हन्पर्छ । उत्पन्न भएर आएका आरम्मणहरुलाई माथिबाट छोपिराखेको जस्तै गरी ढाकिने गरी,

आगोको राप र ताप रहेन :-



पनि रहेन । चित्तमा रहेका सम्पूर्ण फोहर बन्धनबाट मुक्त भएकोले शान्त, शीतल अवस्था प्राप्त हुन्छ । नजिक बसेर सास्ती दिइरहने क्लेशहरु नरहेकाले मन थाक्ने स्वभाव पनि रहेन । मनलाई पोलीरहने क्लेशहरु नरहेकाले शरीरमा राप र ताप रहेन । अत्ति नै शीतल शान्त अवस्था प्राप्त हन्छ ।

### जोरा नभएको (अद्वितीय) सुख :-

क्लेशधर्मबाट अलग्ग नभएका व्यक्तिहरूलाई क्लेशले सँगै बसी सास्ती गर्छ भन्ने भनाई छ । सास्ती खाइरहन् पऱ्यो भने त्यो व्यक्ति थाक्ने नै भयो। बन्धनमा पर्ने नै भयो । आगोले पोलाइरहन् पर्ने व्यक्तिलाई पोल्ने नै भयो। सास्ती गर्ने क्लेश नहने बित्तिकै शरीर आनन्दित हुन्छ । पोलिरहने क्लेश नहुने बित्तिकै शरीरमा शीतल छाउँछ । अत्ति नै उत्तम बिषय हो । त्यसरी अभ्यास गरेर नामरूप धर्म छटाई छटाई थाहा पाएर आउँने देखि लिएर क्रमिक रुपमा ज्ञान बृद्धि भएर आउँछ । उत्पत्ति विनाश चाँडै चाँडै देखिने ज्ञानमा प्रयो भने राम्रो, असल चित्तहरु पनि अधिक मात्रमा बद्धि भएर आउँछ। एकसंग अर्को गर्दे अधिक मात्रमा सम्बन्ध पनि गाँसिएर आउँछ । यथाभृत ज्ञान पनि बृद्धि भएर आउँछ । नयाँ नयाँ उत्पत्तित आरम्मणहरुलाई पनि शरुदेखि अन्तसम्म स-साना आरम्मणहरु सम्म पनि भाविता गर्न सक्छन् । आफुले गरेको काममा दक्ष भई दृढ रुपमा भाविता गर्दै लान सक्यो भने चित्त अति नै प्रसन्न प्रफ्ल्ल हुन्छ । चित्त शुद्ध र स्वच्छ भइरहने अवस्थामा शरीरबाट तेज निस्कने हुन्छ। सन्तुष्ट हुने प्रीति पनि उत्पन्न हुन्छ। क्लेशरुपी अग्नी नभएकोले शीतल, आनन्द स्वभाव त्यहाँ पाइन्छ । मनमा पनि आनन्द, शरीरमा पनि आनन्द हुन्छ । मन पनि शरीर पनि हल्का र नरम भइरहन्छ । सजिलैसँग भाविता गर्न सक्ते हुन्छ । हल्का, सिक्रय भएर विशेषरुपले नै दक्ष हुने स्वभाव पनि बृद्धि हुन्छ । त्यस्तो अवस्था सम्मको सन्तृष्टि प्राप्त हुन्छ । सन्तृष्टिताको कारण प्रकाश, तेज उत्पन्न भई पीति पस्सद्धि पनि उत्पन्न हुन्छ । मन र शरीरमा अत्ति नै शीतल र आनन्द हुन्छ । "अमानुसी रित होति" भनेको यही भयो । अमान्सी-पञ्चकामग्ण बाक्लिएका मन्ष्यदेवहरु रमाइलो स्वभावको आनन्दसंग समान नभएको, रति-आनन्द, रति-क्शल चित्त र ज्ञान

अभिबृद्धिबाट छुत्कारा नै पाउँन नसिकने असमान (अतुलनीय) आनन्द, होति - बृद्धि हुन्छ ।

### वितर्क भनेको ताक्ने स्वभाव :-

ताक्ने, निशाना लगाउने स्वभाव, लक्षित गर्ने स्वभावलाई "वितर्क" भनिन्छ । वितर्क लौकिक ध्यानमा पिन एक ध्यानाङ्गको रुपमा समाबेश भइरहेकोले र ध्यानमा शक्ति समाबेश गर्नको लागि गम्भिर रुपमा ताक्ने, निशाना लगाउने भन्ने अर्थलाई लिनुपर्छ । व्यावहारिक रुपले अभ्यास गर्ने क्रममा फुलेर आउने अवस्थामा यो फुलेर आइरहेको नै हो भनी विचार गर्ने त ? सुक्ने आवस्थामा पिन यो सुकिरहेको ने हो भनी विचार गर्ने त? मनमा लिइरहने त ? चंकमण गर्ने बेलामा पिन खुट्टामा मन दृढ रुपमा राखी उठाइरहेको त ? सारिरहेको त ? बसाउँदै त भनी यसरी विचार गरी मनमा लिइरहने त? यसरी मनमा विचार उत्पन्न गरीरहने होइन । गहिराई सम्म ताकिरहने, निशाना लगाइरहने लिक्षत गरिरहनुलाई भिनएको हो ।

### खुलस्त, छर्लङ्ग फराकिलो बनाइ दिने स्वभाव :-

ताकिरहेको कारणले चित्त स्वच्छ हुन्छ । चित्त फैलिने गरी खलस्त, छर्लङ्ग फराकिलो भइरहने हन्छ। ग्रन्थमा वितक्कलाई "विप्फारवा" भनिराखेको पाइन्छ । चित्तस्स विप्फारवा । चित्तस्स-आफ्संग सम्प्रयुक्त भइराखेको चित्तलाई, विष्फरवा- खुलस्त, छर्लङ्ग फराकिलो बनाई, हलचल गरिदिने स्वभाव पाइन्छ । खुलस्त, छर्लङ्ग हने गरी, हलचल हुने गरी, फाराकिलो बनाइदिन सक्छ भिनएको भयो । यो त्यो विचार गरी, यो त्यो सोचेर, यस्तो कल्पना गरिरहने व्यक्तिको चित्त स्वच्छ भइरहेको. छर्लङ्ग भइरहेको कारणले अबेरसम्म पनि निदाउन नसकेकोलाई हेरौं । केही पनि विचार गर्ने, कल्पना गर्ने स्वभाव नभएका व्यक्तिहरुमा अलिकता निन्द्रा आए जस्तो भयो भने सिरानमा टाउको बिसाउने बित्तिकै सजिलैसंग निन्द्रा लाग्दछ। मन यता उता दौडिरह्यो, उडिरह्यो आदि इत्यादि भएर मन नियन्त्रण नभएका व्यक्तिहरुमा, कल्पना धेरै भएका कारण अबेर सम्म पनि निन्दा लाग्दैन ।

बाँकी अर्को अंकमा....



# सुख र शान्तिको अचूकपथ

**डा. भिक्षु ज्ञानपूर्णिक महास्थिवर** अग्गमहापण्डित, अग्गमहासद्धम्मजोतिकधज, धम्माचरिय



यो संसार अनौठो छ, गजबको छ विचित्र छ। यहाँ दिनहुँ सबै प्रकारका सयौं घटनाहरु घटिरहेका हुन्छन्, अनकौं रूपाकृति लिएर। तर तिनीहरूलाई खास तौरमा विभेद गर्ने हो भने स्पष्ट अनुभूतिको आधारमा त्रिविध प्रकारले विभेद गर्न सिकन्छ, दु:खद, सुखद एवं मध्यस्थ रूपमा।

दुःखद घटनाहरू कसैलाई मनपर्देनन् । सुन्न पिन चाहन्नन् । तै पिन तिनीहरूबाट बिल्कुल मुक्त पिन त हुन सक्तैनन् । त्यसैमा प्राणीहरू रूमिल्लरहेका हुन्छन्, अल्भिरहेका हुन्छन् बेरिरहेका हुन्छन् । छुटकारा पाउन चाहेर पिन छुट्न सक्तैनन् । सुखद घटनाहरू सबैलाई प्रिय मनाप हुन्छन्, तर तिनीहरू क्षणिक मात्रको लागि हुन्छन् । मध्यस्थ घटना सामान्यतः अनुभवमा उतार्न सिजलो देखिंदैन । तसर्थ जीवनको प्रत्येक घडीमा घटीरहने घटनाहरू त दुःखद घटनाहरू नै हुन्छन् चाहेर पिन न चाहेर पिन । त्यसबाट कोही पिन सांसारिक प्राणी बच्न सक्तैनन्, श्रमण ब्राह्मण, राजरंक, धनी गरीब, उँचनीच, विज्ञ मूर्ख जस्तोस्कै किन नहोस् ।

किन होला ! के हामीले आजसम्म यस विषयमा गम्भीर सोचाई र गहन अध्ययन गर्न सकेका छौं र ? यसको सकारात्मक उत्तर पाउनु भन्दा नकारात्मक उत्तर नै अघि सर्ला जस्तो हामीलाई लाग्छ । किन भने हाम्रो सम्पूर्ण जीवन नै त्यस दिशातिर उन्मुख भइराखेको छ, जहाँ कुनै किसिमको वातावरण नै छैन, जसबाट हामीमा त्यो जिज्ञासा जागोस् जसले गर्दा कि हामीलाई त्यस विषयमा अध्ययन गर्ने उत्सुकता सजिलैसित उम्रेर आओस ।

आजको संसार प्रायसः भौतिकवादमा आधारित

छ। पंच इन्द्रियद्वारा जे जित अन्भवजन्य क्रा हो त्यसैमा आज सुखको खोजीनीति भइराखेको छ । दर्शनजन्य स्ख, श्रवण, घ्रायण, आश्वादन एवं स्पर्श जन्य स्ख पाउनको लागि मानिस लगायत साराका सारा प्राणीहरु तँछाड् मछाड् डग्दैंछन्, धावन गर्देछन्, संसरण गर्दैछन । त्यसैको निमित्त उनीहरुले पसिना बगाउँदैछन । म्ट् ध्क्ध्क्याउँदैछन् । लडीब्डी खेल्दैछन् । पाएँ पाएँ, पाउन आँटें पाउन आँटे जस्तो भान त उनीहरुमा आउँदा रहेछन्, तर पूर्ण उपलब्धि चाहिं अभौ निकै टाढा नै परिराखेका देखिंदा रहेछन् । मृगतृष्णालाई पानी सम्भी तिरिमरे घाममा पानीको प्यासले मरुभुमिमा डग्रिरहेका मृगहरु जस्तै । ती मृगहरुले पानी कहाँ पाउन् र, त्यहाँ त खालि बगिरहेको पानीको भालक मात्र छ, सूर्यको तापले निस्किराखेको बाल्वाको राप मात्र छ, खास पानी कहाँ छ र ! त्यसैले ती डगरिरहेका मगहरु एकातिर पानीको तिर्खाले दःख पाइराखेका हुन्छन् भने अर्कोतिर स्वाँ स्वाँ पवाँ पवाँ डग्दैं डकावटले चुरभइकन दःख भोलिराखेका हुन्छन् । विवेकको ज्योति न जगाई त्यसै रूपमा डग्रिरहने उनीहरुको आखिरी स्थिति के होला त्यो सहजै स्पष्ट देखिन्छ।

त्यस्तै यस संसारमा प्राणीहरु पिन पञ्चकाम विषयहरुको कि र प्यासले छट्पिटरहेका छन् । त्यसैमा आशक्त र मूर्छित भई त्यसको रसास्वादन र त्यसबाट पाउने सुखको तृष्णाले रातोदिन गुट्मुिटरहेका छन् । तै पिन कुनै सन्तोषको आभास रित्तभर पिन उनीहरुले आफ् नो अनुभूतिमा उतार्नसकेका छैनन् । मरीमेटी त्यसको निमित्त उनीहरुले विभिन्न क्षेत्रमा विभिन्न तरीकाले सुख अपनाउन खोजिरहेकाछन् । सुख त केही मात्रामा छन् त

छ होला । तै पिन त्यो कुष्ठरोगीको आगो ताप्ने खालको सुख देखिन्छ ।

प्राणीहरुमा कामसुखको भोक र प्यास तृष्णाले गर्दा उनीहरुको आँखा रमाइला रमाइला रूपमा रमाउँछन. रूपलाई हेरिरहन चाहन्छन्, त्यसैमा उनीहरु आशक्त छन्, अन्रक्त छन् । उनीहरुको कान कर्णप्रिय शब्दहरुमा रमाउँछन्, शब्द सुनिरहन चाहन्छन्, त्यसैमा आशक्त छन्, अन्रक्त छन् । नाकलाई पनि स्वासित गन्धहरु मन पर्छन्, वास लिइरहन चाहन्छन्, त्यसैमा आशक्त छन्, अनुरक्त छन् । जिभ्रो पनि स्वादिलो स्वादिलो रसमा रमाउँछन्, स्वाद लिइरहन चाहन्छन्, त्यसैमा आशक्त छन्, अनुरक्त छन् । सुखस्पर्श लिन शरीर तम्सिरहेका हुन्छन्, त्यसमा रमाउँछन्, सुखस्पर्श लिइरहन चाहुन्छन्, त्यसैमा आशक्त छन्, अन्रक्त छन् । यी क्राहरु जम्मै प्राणीमात्रको प्रत्यक्षीकृत अनुभवजन्य क्रा हुन्। यी आँखा, कान, नाक, जिभ्रो र काय भन्ने शरीर रूप, शब्द, गन्ध, रस र स्पर्श भन्ने काम विषयमा अतिक्ष्य अतिल्ब्य भई हरहमेशा रमाइरहन्छन्, कुष्ठरोगीको आगो ताप्ने प्रक्रिया जस्तो ।

आफ्नो न राम्रो व्यसन बानि व्यहोरा कियाकलापको कारणले आफ्नो असंयमता र खराब लट्ले गर्दा मानिसमा कुष्ठरोगजस्तो घृणास्प्रद रोग लागेको हुन्छ । जित जित रोग बढ्दै चढ्दै जान्छ, त्यित त्यित नै शरीरका अंगप्रत्यंगहरु खुजल्याउन कन्याउन थाल्छन् । किन कि भित्रि तवरबाट रोगका कीटाणुहरु उठेर आउँछन् । भित्र कीटाणुहरु गितशील भएर आउँदा अतिशय रूपमा कन्याउँछन्, कन्याए पिछ हातले कोर्न थाल्छ । त्यित मात्र सन्तोष हुँदैन, निको हुँदैन । अनि दन्केको आगोको छेउमा गई आगो ताप्न जान्छ । त्यसले कीटाणुहरु हटेर केही छिन साम्य भएजस्तो हुन्छ । कन्याउँदैन । केही क्षणको लागि शान्त मात्र हुन्छ । पटककै रोग निको हने त होइन ।

त्यस्तै प्राणीहरुको भित्री मनमा तृष्णाको वासना छुपिरहेको घुसिरहेको हुन्छ । जो मानसिक कृष्ठरोग नै हो । त्यसैले आँखाले रूप हेर्दा वा देख्दा हेरिरहन मन लाग्छ, क्ष्ठरोग उठेर आएजस्तो । शब्द सुन्दा सुनिरहन मन लाग्छ । यो पिन रोग उठेर आएको जस्तै हो । गन्ध, रस, स्पर्शहरुलाइ पिन यस्तै यस्तै अनुभव गिररहन मन लाग्छ । ती पिन तृष्णारुपी कीटाणुहरु उठेर आएका नै हुन् । ती कीटाणुहरु उठेर आएपछि रूप हेर्छ, शब्द सुन्छ, गन्ध सुँघ्छ, स्वादिलो रस चाख्छ, सुखस्पर्शको अनुभव गर्छ । त्यो कन्याएको कुष्ठरोगलाई शान्त पार्न आगो तापेको जस्तो होइन र ! एकछिन एकाछाक यसरी भोक प्यासलाई तारिसकेपछि भयो आज त केही गिर्दिन भने भन्दै सन्तोष भएको जस्तो भान लिन्छ । सुत्न जान्छ । आगो तापेर कुष्ठरोग शान्त पारेकोजस्तो । एकछिनको लागि तृष्णा शमन हुनगयो । तृष्णा खतम भयो त ? कहाँ हुने नि ! भन् त बढेर आउँछ । जित कोर्यो कन्यो आगो ताप्यो, त्यित त्यित नै कोर्नु कन्याउनु आगो ताप्नुपर्ने भएर आउँछ । त्यसैले यसको आदि अन्त छैन, हुँदैन । होइन त !

त्यसैले होला भगवान् बुद्धले कामविषय सम्बन्धी सुखलाई स्पष्ट भाल्काउन उपरोक्त उदाहरण दिइ यथार्थता बोध गराउन खोज्न् भएको ।

तसर्थ भौतिकवादमा आधारित भौतिक सुख वास्तविक एवं यथार्थ सुख होइन । विपर्यास धर्मस्वभावको कारणले मात्र प्राणीहरुले यसलाई स्वादिलो र रसिलो थानिराखेका रहेछन ।

सुखद् घटनाहरु प्राणी मात्रले रुचाउँछन् । त्यसमा उनीहरुको चित्त रमाएका हुन्छन् । भुिलएका भुिकएका हुन्छन् । बुद्धको उपदेशको आधारमा खास सुख पाउन मानिसमा आध्यात्मिक तत्वमा आधारित शुद्ध स्वच्छ र निर्मलता हुनु अत्यावश्यक देखिन्छ । ती विना वास्तविक एवं यथार्थ सुख पाउन गाह्रो मात्रै होइन सम्भाव्य पनि देखापर्दछ ।

त्यो निर्मलता प्राप्तिको लागि र अनन्तकाल देखिको तृष्णारूपी कुष्ठरोगलाई सँधैंको निमित्त निको पार्न त्यसैले तथागतले मध्यम प्रतिपदाको प्रतिपादन आचरणार्थ भावनार्थ वृद्धि वैपुल्यार्थ गर्नुभएको स्वभाव सिद्ध छ । अन्तर्चक्षु उत्पादनको लागि, ज्ञान उत्पादनको लागि, मानसिक विकार क्लेशशमनको लागि, विशिष्टज्ञान

लाभको लागि सम्बोधिको लागि र निर्वाणको लागि।

ती मध्यम प्रतिपदा आठ प्रकारका छन्; जस्तै : सम्यग्दृष्टि, सम्यक्संकल्प, सम्यग्वचन, सम्यक्कर्मान्त, सम्यग्+आजीविका, सम्यग्व्यायाम, सम्यक्स्मृति र सम्यक्समाधि ।

"सम्यग्दृष्टि" भनेको सहीदृष्टि, यथार्थज्ञान हो । केमा सहीदृष्टि हुनु त नि ? सर्व प्रथम कर्म, कर्मफललाई जान्ने कर्मस्वकत्वज्ञान, दोश्रो विपश्यना ज्ञान, तेश्रो मार्ग र फलज्ञान, यी ज्ञानहरूमा क्रमशः सही रूपमा ज्ञान हुनु सम्यग्दृष्टि हो । यो दृष्टि लाभ हुनाले रोग अन्त हुन्छ, द्वेष शान्त हुन्छ, मोह निर्मूल हुन्छ ।

"सम्यक्संकल्प" ले काम, व्यापाद र विहिंसा जस्ता कृण्ठित कृत्सित मिथ्यासंकत्पहरू चिन्तन मनन नगरी विषय वासना सम्बन्धी सबै संकल्प त्यागी नैष्क्रम्य, मैत्रीपूर्ण अव्यापाद करुणापूर्ण अविहिंसा जस्ता उच्च प्रतिष्ठित प्रशंसनीय चिन्तन मनन गर्छ।

यसरी यस मार्गले राम्ररी सही रूपमा विचार गर्छ, चिन्तन गर्छ। यो जीवन नाम र रूपको जीवन हो। यो बिलाएर जान्छ। त्यसैले अनित्य हो। बिस्तारै बिस्तारै जीर्ण हुन्छ, यदि त्यसो न भए यो स्थिर रहन्थ्यो; तर अब जीर्ण भएर आएको छ। यसमा स्थिर छैन। सँधै विनाशशील भएकोले अवश्यमेव दुःख हो। केही सारत्व नभई स्थिरत्व नभएकोले अनात्म रहेछ भन्ने सहीविचार सम्यकसंकल्पद्वारा उब्जेर आउँछ।

"सम्यग्वचन" भूठ बोल्नु, चुगली गर्नु, कडा बोलिवचन प्रयोग गर्नु र व्यर्थको कुरा गर्नु जस्ता मिथ्या-वचन वचीदृश्चिरत्र त्यागी सत्यनिष्ठ, कर्णप्रिय मैत्रीवर्द्धक लाभप्रदत्त कुरा गर्नु हो । यो धर्म वा मार्ग अपनाउँदा कहिल्यै पनि नराम्रो बोलिवचन बोल्दैन । बोल्न मन नपरे चुप लागेर एकचित्त गरी बस्ने छ, तर नराम्रो वचन भने प्रयोग गर्दैन । कुरै गरे अनित्य, दु:ख, शील, समाधि र प्रज्ञा सम्बन्धी क्रा गर्ने हन्छ ।

"सम्यक्कर्मान्त" हिंसा, चोरी मिथ्याचार र व्यभिचार जस्ता मिथ्याकर्म कायदुश्चरित्र त्यागी अन्य प्राणीहरुको दीर्घायु हुने, निरोगी हुने, औषधोपचार गर्ने अस्पताल आदि खोल्ने, अरूहरूको सम्पत्ति सुरक्षा गरिदिने दान दिने, सरसफाइ गर्ने, बाटो घाटो बनाउने मरम्मत गर्ने विहार मन्दिरहरुको रेखदेख सफासुघर राख्ने आदि काम गर्ने हुन्छ। यसले नराम्रो काम कहिल्यै गर्देन। विरत भएर बस्छ। कामै गर्नुपरे उपदेश दिने, ध्यान भावना गर्ने, धर्माचरण गर्ने धर्मको चिन्तन मनन गर्ने काम गर्ने हुन्छ।

"सम्यगआजीविका" यसले अधर्म अन्याय र अत्याचारपुर्ण जीवन बिताउँदैन । पंचशील भंगहुने गरी क्नै काम गर्देन । भिक्ष् श्रमण साध्सन्त भए भिक्षाटनद्वारा जीविका गर्ने हुन्छ । धार्मिकपूर्वक भिक्षाटन गर्छ । फुल फल्याउने पल पल्याउने गर्दैन । दिए जय जयकार नदिए सराप पनि दिंदैन । छल कपट माया देखाइ भिक्षाटन गर्दैन । स्वाँग ध्याँग गरी भिक्षा लिंदैन । गृहस्थ भए भने 'अहँ, हामीले अन्याय अत्याचार गरी जीविका चलाउँदैनौं, जे जित सम्पत्ति हुन्छन्, ती जम्मै छाडेर जाने छौं। अधार्मिक रूपले कमाएको सम्पत्तिले लालन पालन गरें भने पनि यो शरीर सँधैं टिक्ने होइन: यस्तो शरीरलाई बचाउन अधार्मिक रूपमा सम्पत्ति स्याहारेर अधार्मिक रूपमा मरेर अत्याचारपूर्ण जीवनमा पुगने बेला भोग्नुपर्ने दःख कसले भोग्लान् र ! यसै नाम र रू नै होइन र ! त्यसैले अधार्मिक जीवन बिताउने छैनौं भनी सम्यग् जीवन बिताउँछ ।

"सम्यग्व्यायाम" को आफूमा नभएको नराम्रो कियाकलाप कुनै हातलमा पिन नहुन दिने, भएको नराम्रो काम फेरि नहुन दिने, नभएको राम्रो कियाकलाप उत्पादन गराई भएकोलाई पिन पूर्ण सिद्धित्वम पुऱ्याउन अविरल रूपमा गितशील भई प्रयत्न गर्ने स्वभाव हो । यसले उद्योग गर्दै लान्छ; बारबार प्रयास गर्दै जान्छ; जीवनमा सततः भाविता गर्दै लानु, बहुलीकृत गर्दै लानु, दोहऱ्याइ तेहोऱ्याइ उदचोग गर्दै लानु यसको प्रकृति हो । नाम रू धर्म माथि अनित्य, दु:ख, अनात्म प्रकट हुनेगरी यसले फेरि फेरि उदयोग गर्दै जान्छ।

"सम्यक्-स्मृति" स्मरण गर्दे लाने, होश राख्यै जाने यसको स्वभाव हो। यसले अनित्य दुःख अनात्मलाइ स्मरण गर्दे लान्छ। यो अनित्य दुःख अनात्म विषय अनन्तकालदेखि असंख्य जन्म देखि अविदचाले गर्दा न जानिएको स्वभाव हो। बिल्कुल अन्धोपन यस अविदचामा छ। यी नाम र रूप धर्महरु एकनाशले विनाश भइरहेका यसले देख्तैन। यो विनाशलाई नै राम्रो थानी अल्भि आएको छ।

अविदचाले नदेखिनेगरी छोपीराखे जस्तै तृष्णाले पिन लोभ्याइराखेको छ । अविदचा र तृष्णाले हामीलाई सास्ति दिंदै छ । यो स्कन्ध शरीरलाई श्रृष्टि गरेर यसले दुःख दिइराखेको छ । यी नाम रूप धर्मलाइ कर्म सँगसँगै उत्पन्न गराई यातना दिंदै छ । अपाय दुर्गतिमा पर्नुपर्ने पिन यी अविदचा र तृष्णाले गर्दा नै हुन् । यसरी अति यातना र सास्ति दिने यी हुन् भन्दै जम्मैलाई स्मरण गर्दे हाम्रा यी स्कन्धशरीर अस्थिर र अनित्य रहेछन्, शारीरिक र मानसिक दुःखले भरेका रहेछन्, शरीर र मनले दुःखी नभई सुख पाउँदै छौं भनेता पिन एकैनाशले विनाश हुँदै गइरहेको यो दुःखधर्म रहेछ, हाम्रा स्कन्ध शरीरमा भित्र बाहिर सबैमा विचार विमर्श गरेर हेर्दा केही पिन सार तत्व पाउन नसकी अनात्म स्वभावधर्म मात्रै रहेछ भनी यस प्रकार सम्यक्स्मृतिले स्मरण गर्दै लिगराखेको हुन्छ ।

"सम्यक्समाधि" यो स्थिर छ । यसले नाम रूप धर्म सबै अनित्य दुःख अनात्म नै रहेछ भन्नेलाई प्रत्यक्षत हेरिराखेको हुन्छ । एकाग्रतामा पुगी दृढतापूर्वक भाविता गरिराखेको हुन्छ । त्यसरी विपश्यनाज्ञान सम्यग्दृष्टि सिंहत आर्यअष्टांगिक मार्गलाई बारबार बृद्धिगर्दा राग घट्दै गएको, दोष बिलाउँदै गएको मोह सेलाउँदै गएको देखिन्छ । जित जित यसको अभिवृद्धि हुँदै जान्छ, पत्र पत्र भई खिपंदै आएका रागहरू यस विपश्यना ज्ञानद्वारा एकदम जोरतोरले प्रयत्नपूर्वक दबाउँदै लानाले कम हुँदै घट्दै गएको, अविदचा र तृष्णा पिन बिलाउँदै सेलाउँदै गएको स्पष्ट भाल्किन्छ र अन्तमा राग निर्मूल भएको दोष नष्ट भएको मोह जडैदेखि उखेलिएको र आश्रवरिहत अरहन्तत्वमा पुग्नसक्ने भएको समेत यसद्वारा स्पष्ट हनआउँछ ।

वस्तुतः यसरी मध्यम प्रतिपदा आचरणले ज्ञानचक्षुको निर्माण हुनजान्छ । विपश्यना ज्ञानदेखि माथि चढेर मार्गफलज्ञानलाई पनि निर्माण गर्दछ । सम्पूर्ण क्लेशलाई शमन गर्ने चतुसत्य धर्मलाई विशिष्टज्ञानले बुभ्ग्ने, त्यसैलाई कुनै त्रुटी बिना सही रूपमा जँने सम्पूर्ण दुःख शान्त भएको निर्वाणसम्म पुऱ्याइदिने यो आचरण हो र यसैबाट पूर्णसुख र अनन्त शान्तिको स्वानुभूतिपूर्ण साक्षात्कार पनि हुन्छ । तसर्थ यो नै सम्पूर्ण दुःखशमन र दमनको सही मार्ग अचूक पथ हो । सुभ लाभको सच्चा पद्धित हो ।



# मूर्खहरुले आफैलाई शत्रु बनाएर पाप कर्म गर्छन्, त्यही पाप कर्मको कट्-फल पिछ आफैलाई प्राप्त हुन्छ ।

- धम्मपद ६६

"एकका लागि सबै सबैका लागि एक"



# विकास बचत तथा ऋण सहकारी संस्था लि.

महालक्ष्मी न.पा.-०६, सिद्धिपुर, ललितपुर, ५५८९९६६

#### हाम्रा सेवाहरू :

१. साधारण बचत १०%

२. नियमित बचत १०%

३. आवधिक बचत

६ महिना ११%

१ वर्ष १३.५%

२ वर्ष १४%

३ वर्ष १४.५%

#### ऋण सेवाः

१. घरजग्गा धितो तथा व्यवसाय ऋण

२. मुद्दती धितो ऋण मुद्दती ब्याज + २%

३. साना तथा घरेलु व्यवसाथ ऋण

৭७%

98%

४. जमानी

95%

४. जमान

17.0

प्र. शैक्षिक

**9**4%



# अङ्गुत्तरनिकाय

# **भिक्षु बोधिसेन महास्थिवर** अनुवादक



# ९. निब्बेधिकसुत्त

६३. "भिक्षुहो ! छिचोल्न सक्ने विषय तथा धर्म विषयलाई लिएर उपदेश दिन्छु । त्यसलाई सुन, राम्रोसित मनमा धारण गर; भन्नेछु ।" हवस्, भन्ते ! भनी ती भिक्षुहरूले भगवानलाई प्रत्युत्तर दिए । भगवानले यसरी भन्नुभयो–

"भिक्षुहो ! छिचोल्न सक्ने धर्म विषय भनेको के हो ? कामनालाई, भिक्षुहो ! जान्नु पर्छ, कामनाका मूल उत्पत्तिलाई जान्नु पर्छ, कामनाका नानात्वलाई जान्नु पर्छ, कामनाका प्रतिफललाई जान्नु पर्छ, कामनाका निरोधलाई जान्नु पर्छ अनि कामनाका निरोध गामिनी मार्गलाई जान्नु पर्छ ।

"वेदनालाई, भिक्षुहो ! जान्नु पर्छ, वेदनाका मूल उत्पत्तिलाई जान्नु पर्छ, वेदनाका नानात्वलाई जान्नु पर्छ, वेदनाका प्रतिफललाई जान्नु पर्छ वेदनाका निरोधलाई जान्नु पर्छ अनि वेदनाका निरोध गामिनी मार्गलाई जान्नु पर्छ।

"संज्ञालाई, भिक्षुहो ! जान्नु पर्छ, संज्ञाको मूल उत्पत्तिलाई जान्नु पर्छ, संज्ञाको नानात्वलाई जान्नु पर्छ, संज्ञाको प्रतिफललाई जान्नु पर्छ, संज्ञाको निरोधलाई जान्नु पर्छ अनि संज्ञाको निरोध गामिनी मार्गलाई जान्नु पर्छ।

"आश्रवलाई, भिक्षुहो ! जान्नु पर्छ, आश्रवको मूल उत्पत्तिलाई जान्नु पर्छ, आश्रवको नानात्वलाई जान्नु पर्छ, आश्रवको प्रतिफललाई जान्नु पर्छ, आश्रवको निरोधलाई जान्नु पर्छ अनि आश्रवको निरोध गामिनी मार्गलाई जान्नु पर्छ ।

"कर्मलाई, भिक्षुहो ! जान्तु पर्छ, कर्मको मूल उत्पत्तिलाई जान्तु पर्छ, कर्मको नानात्वलाई जान्तु पर्छ, कर्मको प्रतिफललाई जान्तु पर्छ, कर्मको निरोधलाई जान्तु पर्छ अनि कर्मको निरोध गामिनी मार्गलाई जान्त पर्छ। "दु:खलाई, भिक्षुहो ! जान्नु पर्छ, दु:खको मूल उत्पत्तिलाई जान्नु पर्छ, दु:खको नानात्वलाई जान्नु पर्छ, दु:खको प्रतिफललाई जान्नु पर्छ, दु:खको निरोधलाई जान्नु पर्छ अनि दु:खको निरोध गामिनी मार्गलाई जान्नु पर्छ।

"कामनालाई, भिक्षुहो ! जान्नु पर्छ, कामनाका मूल उत्पत्तिलाई जान्नु पर्छ, कामनाका नानात्वलाई जान्नु पर्छ, कामनाका प्रतिफललाई जान्नु पर्छ, कामनाका निरोधलाई जान्नु पर्छ, कामनाका निरोधलाई जान्नु पर्छ, कामनाका निरोध गामिनी मार्गलाई जान्नु पर्छ ।' यसरी जुन यो भनेको हुँ, यो कुन अर्थलाई लिएर भनें ? यी पाँच प्रकारका, भिक्षुहो ! काम गुणहरू छन्— चक्षुले हेर्ने रूप जुन अनुकूल, मनोनुकुल, प्रियकर, काम्य र रञ्जनीय हुन्छन् । श्रोतले शब्द श्रवण गर्ने..... घ्राणले गन्ध लिने.... जिह्वाले रस लिने.... शरीरले स्पर्श गर्ने जुन अनुकुल, मनोनुकुल, प्रियकर, काम्य र रञ्जनीय हुन्छन् । तर भिक्षुहो ! यो कामनाहरू होइनन्, आर्यविनयमा त यसलाई कामगुण भनिन्छ—

"सङ्कप्परागो पुरिसस्स कामो, नेते कामा यानि चित्रानि लोके। सङ्कप्परागो पुरिसस्स कामो, तिद्वन्ति चित्रानि तथेव लोके। अथेत्थ धीरा विनयन्ति छन्द"न्ति॥

"पुरुषको सराग संकल्प नै यथार्थमा कामना हो। लोकको चित्र विचित्र विषय कामनाहरु होइनन्। पुरुषको सराग संकल्प नै यथार्थमा कामना हो। लोकमा चित्र विचित्र विषयहरु त उसरी नै बनिएको हुन्छ। पण्डितहरु यसैको विषयमा आफ्नो इच्छालाई वशमा राख्ने गर्छ।"

"भिक्षुहो ! कामनाको मूल उत्पत्ति भनेको के हो ? भिक्षुहो ! स्पर्श, कामनाको मूल उत्पत्ति हो ।

"भिक्षुहो ! कामनाका नानात्व भनेको के हो ? पृथक छन्, भिक्षुहो ! रुपका कामना, पृथक छन् शब्दका कामना, पृथक छन् सुगन्धितका कामना, पृथक छन् रसका कामना अनि पृथक छन् स्पर्शका कामना । भिक्षुहो ! कामनाका नानात्व भनेको यही हो ।

"भिक्षुहो ! कामनाका प्रतिफल भनेको के हो ? भिक्षुहो ! जुन कामनानुसार पुण्यद्वारा पाउने वा अपुण्यद्वारा पाउने फल स्वरूप हो, तहाँ तहाँ जन्म लिनेछ । भिक्षुहो ! कामनाका प्रतिफल भनेको यही हो ।

"भिक्षुहो ! काम निरोध भनेको के हो ? स्पर्शको निरोध नै, भिक्षुहो ! कामको निरोध हो । निम्नोक्तानुसार जुन कि यो आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग काम निरोधका मार्ग हुन् – सम्यक दृष्टि, सम्यक संकल्प, सम्यक वाचा, सम्यक कर्मान्त, सम्यक आजीविका, सम्यक व्यायाम, सम्यक स्मृति र सम्यक समाधि ।

"भिक्षुहो ! जब आर्य श्रावकले कामना (विषय-भोगलाई) जानेको हुन्छ, कामनाका मूल उत्पत्तिलाई जानेको हुन्छ, कामनाका नानात्वलाई जानेको हुन्छ, कामनाका प्रतिफललाई जानेको हुन्छ, कामनाका निरोधलाइ जानेको हुन्छ अनि कामनाका निरोध गामिनी मार्गलाई जानेको हुन्छ । उसले यस छिचोलन सक्ने उत्तम जीवन काम निरोधलाई जानेको हुन्छ । "कामनालाई, भिक्षुहो ! जान्नु पर्छ.... कामनाका निरोध गामिनी मार्गलाई जान्नु पर्छ । भनी यो ज्न भनेको हुँ, यही अर्थलाई लिएर भनेको हुँ।

"वेदना (अनुभूतिलाई), भिक्षुहो ! जान्नु पर्छ, वेदनाका मूल उत्पत्तिलाई जान्नु पर्छ, वेदनाका नानात्वलाई जान्नु पर्छ, वेदनाका प्रतिफललाई जान्नु पर्छ, वेदनाका निरोधलाई जान्नु पर्छ, अनि वेदनाका निरोध गामिनी मार्गलाई जान्नु पर्छ। "वेदनालाई, भिक्षुहो ! जान्नु पर्छ, वेदनाका मूल उत्पत्तिलाई जान्नु पर्छ, यसरी जुन यो भनेको हुँ, यो कुन अर्थमा भनें ? भिक्षुहो ! यी तीन वेदना हुन् सुख वेदना, दुःख वेदना र अदुःख असुख वेदना।

"भिक्षुहो ! वेदनाको मूल उत्पत्ति भनेको के हो ? भिक्षुहो ! स्पर्श, वेदनाको मूल उत्पत्ति हो ।

"भिक्षुहो ! वेदनाका नानात्व भनेको के हो ? भिक्षुहो ! सामिष सुख वेदना छ, निरामिष सुख वेदना छ, सामिष दु:ख वेदना छ, निरामिष दु:ख वेदना छ, सामिष अदु:ख-असुख छ अनि निरामिष अदु:ख-असुख छ । भिक्षुहो ! यसैलालाई वेदनाको नानात्व भनिन्छ ।

"भिक्षुहो ! वेदनाका प्रतिफल भनेको के हो ? भिक्षुहो ! जुन जुन वेदनानुसार पुण्यद्वारा वा अपुण्यद्वारा पाउने फलस्वरुप त्यस त्यसबाट जन्म लिनेछ । भिक्षुहो ! यसैलाई वेदनाको प्रतिफल भनिन्छ ।

"भिक्षुहो ! वेदना निरोध भनेको के हो ? स्पर्शको निरोध नै, भिक्षुहो ! वेदनाको निरोध हो । जुन कि यो निम्नोक्तानुसारको आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग वेदना निरोधका मार्ग हुन् – सम्यक दृष्टि, सम्यक संकल्प, सम्यक वाचा, सम्यक कर्मान्त, सम्यक आजीविका, सम्यक व्यायाम, सम्यक स्मित र सम्यक समाधि ।

"भिक्षुहो ! जब आर्य श्रावकले यसरी वेदनालाई जानेको हुन्छ, वेदनाका मूल उत्पत्तिलाई जानेको हुन्छ, वेदनाका नानात्वलाई जानेको हुन्छ, वेदनाका प्रतिफललाई जानेको हुन्छ, वेदनाका प्रतिफललाई जानेको हुन्छ, वेदनाका निरोधलाई जानेको हुन्छ अनि वेदना निरोध गामिनी मार्गलाई जानेको हुन्छ । उसले यस छिचोल्न सक्ने उत्तम जीवन वेदना निरोधलाई जानेको हुन्छ । "वेदनालाई, भिक्षुहो ! जान्नु पर्छ.... वेदनाका निरोध गामिनी मार्गलाई जान्नु पर्छ । भनी यो जुन भनेको हुँ, यही अर्थलाई लिएर भनेको हुँ ।

"संज्ञालाई, भिक्षुहो ! जान्नु पर्छ.... अनि संज्ञाका निरोध गामिनी मार्गलाई जान्नु पर्छ । भनी कुन अर्थमा भनेको हुँ ? भिक्षुहो ! यी ६ प्रकारका संज्ञा हुन् रुप संज्ञा, शब्द संज्ञा, गन्ध संज्ञा, रस संज्ञा, स्पर्श संज्ञा र धर्म संज्ञा ।

"भिक्षुहो ! संज्ञाको मूल उत्पत्ति भनेको के हो ? भिक्षुहो ! स्पर्श, संज्ञाको मूल उत्पत्ति हो ।

"भिक्षुहो ! संज्ञाका नानात्व भनेको के हो ? भिक्षुहो ! रुपप्रतिको जुन संज्ञा हो, त्यो अर्के हो; शब्दकोप्रति जुन संज्ञा हो, त्यो अर्के हो; गन्धप्रतिको जुन संज्ञा हो, त्यो अर्के हो; रसप्रतिको जुन संज्ञा हो, त्यो अर्के हो स्पर्शप्रतिको जुन संज्ञा हो, त्यो अर्के हो; धर्मप्रतिको जुन संज्ञा हो, त्यो अर्के हो । भिक्षुहो ! यसैलाई संज्ञाको नानात्व भनिन्छ ।

"भिक्षुहो ! संज्ञाको प्रतिफल भनेको के हो ? भिक्षुहो ! व्यवहारलाई नै संज्ञाको विपाक भन्दछु । जसरी जसरी जानेको हुन्छ, त्यसरी त्यसरी नै व्यवहार गर्ने हुन्छ । यसप्रकारका संज्ञा भएको हुन्छ । भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ – संज्ञाको प्रतिफल ।

"भिक्षुहो ! संज्ञा निरोध भनेको के हो ? स्पर्शको निरोध नै, भिक्षु हो ! संज्ञाको निरोध हो । जुन कि यो निम्नोक्तानुसारको आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग संज्ञा निरोधका मार्ग हन्– सम्यक दृष्टि....सम्यक समाधि । "भिक्षुहो ! जब आर्य श्रावकले संज्ञालाई यसरी जानेको हुन्छ, संज्ञाका मूल उत्पत्तिलाई जानेको हुन्छ, संज्ञाका नानात्वलाई जानेको हुन्छ, संज्ञाका प्रतिफललाई जानेको हुन्छ, संज्ञाका निरोधलाई जानेको हुन्छ अनि संज्ञा निरोध गामिनी मार्गलाई जानेको हुन्छ । उसले यस छिचोल्न सक्ने उत्तम जीवन संज्ञा निरोधलाई जानेको हुन्छ । "संज्ञालाई, भिक्षुहो ! जान्नु पर्छ..... संज्ञाका निरोध गामिनी मार्गलाई जान्नु पर्छ । भनी यो जुन भनेको हुँ, यही अर्थलाई लिएर भनेको हुँ ।

"आश्रवलाई, भिक्षुहो ! जान्नु पर्छ, आश्रवका मूल उत्पत्तिलाई जान्नु पर्छ..... अनि आश्रवका निरोध गामिनी मार्गलाई जान्नु पर्छ । भनी कुल अर्थमा भनेको हुँ ? भिक्षुहो ! यी तीनप्रकारका आश्रवहरु हुन्– कामाश्रव, भवाश्रव र अविद्याश्रव ।

"भिक्षुहो ! आश्रवको मूल उत्पत्ति भनेको के हो ? भिक्षुहो ! अविद्या, आश्रवको मूल उत्पत्ति हो ।

"भिक्षुहो ! आश्रवका नानात्व भनेको के हो ? भिक्षुहो ! नरकमा लैजाने आश्रव रहेको हुन्छ, पशु पंक्षीमा जन्म लिन लगाउने आश्रव रहेको हुन्छ, प्रेत योनिमा जन्म लिन लगाउने आश्रव रहेको हुन्छ, मनुष्य योनिमा जन्म लिन लगाउने आश्रव रहेको हुन्छ, अनि देवलोकमा जन्म लिन लगाउने आश्रव रहेको हुन्छ, । भिक्षुहो ! यसैलाई भिनन्छ— आश्रवको नानात्व ।

"भिक्षुहो ! आश्रवका प्रतिफल भनेको के हो ? भिक्षुहो ! जब अविद्यानुसारका पुण्यद्वारा वा अपुण्यद्वारा पाउने फल स्वरूप त्यस त्यसबाट जन्म लिनेछ । भिक्षुहो ! यसैलाई आश्रवको प्रतिफल भनिन्छ ।

"भिक्षुहो ! आश्रव निरोध भनेको के हो ? अविद्याको निरोध नै, भिक्षुहो ! आश्रवको निरोध हो । यो निम्नोक्तानुसारको आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग आश्रव निरोधका मार्ग हुन् – सम्यक दृष्टि..... सम्यक समाधि ।

"भिक्षुहो ! जब आर्य श्रावकले आश्रवलाई यसरी जानेको हुन्छ, आश्रवका मूल उत्पत्तिलाई जानेको हुन्छ, आश्रवका नानात्वलाई जानेको हुन्छ, आश्रवका प्रतिफललाई जानेको हुन्छ, आश्रवका निरोधलाई जानेको हुन्छ, अनि आश्रव निरोध गामिनी मार्गलाई जानेको हुन्छ । उसले यस छिचोल्न सक्ने उत्तम जीवन आश्रव निरोधलाई जानेको हुन्छ । "आश्रवलाई, भिक्षुहो ! जान्नु पर्छ... आश्रवका निरोध गामिनी मार्गलाई जान्नु पर्छ । भनी यो जुन भनेको हुँ, यही अर्थलाई लिएर भनेको हुँ।

"कर्मलाई, भिक्षुहो ! जान्नु पर्छ.... अनि कर्मका निरोध गामिनी मार्गलाई जान्नु पर्छ । भनी कुन अर्थमा भनेको हुँ ? भिक्षुहो ! मैले चेतनालाई नै कर्म भन्दछु । भिक्षुहो ! चेतनाद्वारा नै शरीर वचन र मनले कर्म गर्ने हुन्छ ।

"भिक्षुहो ! कर्मको मूल उत्पत्ति भनेको के हो ? भिक्षुहो ! स्पर्श, कर्मको मूल उत्पत्ति हो ।

"भिक्षुहो! कर्मको नानात्व भनेको के हो? भिक्षुहो ! कर्मले नरक भोग गराउने हुन्छ, कर्मले पशु पंक्षिको योनिमा भोग गराउने हुन्छ, कर्मले प्रेतयोनिमा भोग गराउने हुन्छ, कर्मले मनुष्यको जन्ममा भोग गराउने हुन्छ अनि कर्मले देवलोकमा भोग गराउने हुन्छ। भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ– कर्मको नानात्व।

"भिक्षुहो ! कर्मको प्रतिफल भनेको के हो ? भिक्षुहो ! कर्मको प्रतिफल तीनप्रकारका छन्, भनी भन्दछु यसै जन्ममा, अर्को जन्ममा वा अन्य कुनै एक जन्ममा । भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ – कर्मको प्रतिफल ।

"भिक्षुहो ! कर्म निरोध भनेको के हो ? स्पर्शको निरोध नै, भिक्षुहो ! कर्मको निरोध हो । जुन यो निम्नोक्तानुसारको आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग कर्म निरोधका मार्ग हन् – सम्यक दुष्टि...... सम्यक समाधि ।

"भिक्षुहो ! जब आर्य श्रावकले यसरी कर्मलाई जानेको हुन्छ, कर्मका मूल उत्पत्तिलाई जानेको हुन्छ, कर्मका पानात्वलाई जानेको हुन्छ, कर्मका प्रतिफललाई जानेको हुन्छ, कर्मका प्रतिफललाई जानेको हुन्छ, कर्मको निरोधलाई जानेको हुन्छ अनि कर्म निरोध गामिनी मार्गलाई जानेको हुन्छ । उसले यस छिचोल्न सक्ने उत्तम जीवन कर्म निरोधलाई जानेको हुन्छ । "कर्मलाई, भिक्षुहो ! जान्नु पर्छ.... आश्रवका निरोध गामिनी मार्गलाई जान्नु पर्छ । भनी यो जुन भनेको हुँ, यही अर्थलाई लिएर भनेको हुँ ।

"दु:खलाई, भिक्षुहो ! जान्नु पर्छ, दु:खका मूल उत्पित्तलाई जान्नु पर्छ, दु:खका नानात्वलाई जान्नु पर्छ, दु:खका प्रतिफललाई जान्नु पर्छ, दु:खका निरोधलाई जान्नु पर्छ, अनि दु:खका निरोधगामिनी मार्गलाई जान्नु पर्छ । "दु:खलाई, भिक्षुहो ! जान्नु पर्छ, दु:खका मूल उत्पित्तलाई जान्नु पर्छ, यसरी जुन यो भनेको हुँ, यो कुन अर्थमा भनें ? भिक्षुहो ! जिन्मनु दु:ख, वृद्ध हुनु दु:ख, रोगी हुनु दु:ख, मृत्यु हुनु दु:ख, शोक-परिदेव-दु:ख-दौर्मनस्य-उपायास

पिन दुःख हुन्, जुन चाहना गिरने हो त्यो प्राप्त नहुनु पिन दुःख हो अनि संक्षिप्तमा भन्नु परेमा पञ्च उपादान स्कन्ध नै दुःख हुन् ।

"भिक्षुहो ! दुःखको मूल उत्पत्ति भनेको के हो ? भिक्षुहो ! तृष्णा, दुःखको मूल उत्पत्ति हो ।"

"भिक्षुहो ! दुःखको नानात्व भनेको के हो ? भिक्षुहो ! अत्यन्त दुःख, सीमित दुःख, चिरकालसम्म रहने दुःख र केही क्षणसम्म रहने दुःख । भिक्षुहो ! यसैलाई भिनन्छ— दुःखको नानात्व ।

"भिक्षुहो ! कर्मको प्रतिफल भनेको के हो ? भिक्षुहो ! यहाँ कोही कोही जब कुनै दुःखले दुःखित हुन्छ, पीडित हुन्छ, भने चिन्ता गर्ने हुन्छ, शोचमा पर्ने हुन्छ, छाती पिट्दै रुने हुन्छ, अनि बेहोश हुन्छ । अथवा त्यस दुःखबाट दुःखित हुनाले यता उता खोज्दै भौंतारिन्छ कि, कसले एक या दुई पदको मन्त्रलाई जानेको छ ? जसले गर्दा त्यस दुःखबाट मुक्त हुन सकोस् । भिक्षुहो ! दुःखको प्रतिफल भनेको या त बेहोशी हो या त परियेषण नै हो । भिक्षुहो ! यसैलाई भिनन्छ— कर्मको प्रतिफल ।

"भिक्षुहो ! दु:ख निरोध भनेको के हो ? तृष्णाको निरोध नै, भिक्षुहो ! दु:खको निरोध हो । जुन यो निम्नोक्तानुसारको आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग दु:ख निरोधका मार्ग हुन्– सम्यक दृष्टि.... सम्यक समाधि ।

"भिक्षुहो ! जब आर्य श्रावकले दुःखलाई जानेको हुन्छ, दुःखका मूल उत्पत्तिलाई जानेको हुन्छ, दुःखका नानात्वलाई जानेको हुन्छ, दुःखका प्रतिफललाई जानेको हुन्छ, दुःखका निरोधलाई जानेको हुन्छ अनि दुःखका निरोध गामिनी मार्गलाई जानेको हुन्छ । उसले यस छिचोल्न सक्ने उत्तम जीवन दुःख निरोधलाई जानेको हुन्छ । "दुःखलाई, भिक्षुहो ! जान्नु पर्छ, दुःखको मूल उत्पत्तिलाई जान्नु पर्छ, दुःखको नानात्वलाई जान्नु पर्छ, दुःखको प्रतिफललाई जान्नु पर्छ, दुःखको निरोधलाई जान्नु पर्छ, दुःखको प्रतिफललाई जान्नु पर्छ, दुःखको निरोधलाई जान्नु पर्छ, वुःखको निरोधलाई जान्नु पर्छ।

"भिक्षुहो ! यसैलाई भनिन्छ- छिचोल्न सक्ने विषय तथा धर्म विषय ।" कविता



# सत्मार्ग

# – प्रदीप रत्न शाक्य

संधै आँसु तिम्रै खुशि भनी बर्सिरहन्छ यसैले नै पिरहेछु तिम्रो हाँसोको ज्वाला चिम्करहोस् भनि ।

हो अलौकिक लाग्छ, तिम्रा मुस्कानका मातहरू यसैले भुमिरहन्छु भमरा भौँ तिम्रै तृष्णामा।

हो लाग्छ तिम्रो चंचलता आँसु भन्दा अनमोल मिठास त्यसैले जिन्दगीको अगेनो लाग्छ शितलता भन्दा नि मनमोहक।

> हो तिम्रो मुस्कानको त्यो छालमा आफ्नो अलौकिक चाल देख्छु प्रिय ! लाग्थ्यो त्यो क्षितिजले बधाई दिरहेको तिमीसंगको यात्रामा ।

> > आज यही गोरेटोमा म एक्लो भएको छु तिमी जाँदै गरेकी हेर्दै। मैले लक्ष पहिल्याउन सकिन तिमी खोलो भएकी हेर्दे।

> > बस सुनिरहें
> > म जीवनको मार्ग हुँ !
> > आऊ ! शुद्धतामा
> > आऊ ! निर्वाण पथमा
> > शितलता बन्न
> > मैले छुट्याउन सिकन
> > तिमीले बोलिरहेकी छुयौ कि
> > या हुन यो बुद्धको महावाणी
> > म बगर भएर सुनिरहेछु ।



# मिलिन्द-प्रश्न

### भिक्षु शोभन अनुवादक

### ४. मरेकाको नाममा दिइने दान विषयमा प्रश्न

७. "भन्ते नागसेन ! कित मानिसहरू दान दिएर त्यसको पुण्य मरेका पूर्वजहरूलाई दिन्छन् । तिनीहरूले के त्यसको कुनै फल पाउँछन् ?" "महाराज ! कसैले पाउँछन् भने कसैले पाउँदैनन् । भन्ते ! कसले पाउँछ र कसले पाउँदैन ?" "महाराज ! जो निरय (नरक) वा स्वर्गमा पुगेको छ, पशु पंक्षी आदि तल्लो चोलामा जसको जन्म भएको छ, वा प्रेत योनिमा आएका तीन प्रकारका पूर्वजहरूले पाउँदैनन् (१) वन्तासिक (छाद खाने) (२) खुप्पिपासी (भोक र तिर्खाले सताएका) र (३) निज्भामतिण्हक (व्याकुल भएका) । तर जो परदत्तोपजीव प्रेत छन् उनीहरूलाई अवश्य प्राप्त हुन्छ । उनीहरूलाई पनि स्मरण गरेमा मात्र प्राप्त हुन्छ ।"

"भन्ते नागसेन ! त्यसो भए त. उनीहरूको दान निरर्थक हुन्छ, असफल हुने हुन्छ जसको कुनै फल नै छैन । जसको नाममा दान दिइन्छ उसले कृनै पुण्य नपाउनाले त्यो दान त व्यर्थे भयो ?" "होइन महाराज! त्यो दानिबना कृनै फल नभएको वा व्यर्थ नभएको हँदैन। दिने (दायक) आफैले त्यसको फल भोग्छ ।" "भन्ते ! क्पया यसलाई कारण दिएर सम्भाउन्होस्।" "महाराज ! जस्तै – कसैले माछा, मास, मद्य (रक्सी) भात वा अन्य भोजन तयार गरेर आफ्नो नाता पर्नेकहाँ लैजान्छ । यदि उसको नातादारले त्यो कोसेली स्वीकार गरेन भने, के त्यो सबै नष्ट हुन्छ ?" "हुँदैन भन्ते ! त्यो जसको थियो, उसैको हुन्छ ।" "महाराज ! यसरी दायकले नै त्यसको फल भोग्छ । अथवा महाराज ! जस्तै - क्नै मानिस कोठाभित्र पस्यो, जसमा निस्कनका लागि अर्को ढोका छैन भने ऊ क्न ढोकाबाट निस्कन्छ ?" "भन्ते ! त्यही ढोकाबाट, ज्न ढोकाबाट ऊ छिरेको थियो ।" "महाराज ! यसरी नै, दायकले नै त्यसको फल भोग्छ ।" "भन्ते

नागसेन ! अस्तु, यही ठीक । म मान्दछु कि त्यसको फल दिनेलाई नै प्राप्त हुन्छ । यस कुरोलाई म फेरि काट् दिन ।"

"भन्ते ! यदि दिइएको दानको पुण्य पूर्वजहरू कहाँ पुग्छ भने र उनीहरूले त्यसको फल पाउँछन् भने यदि कुनै हत्यारा, खूनी, नीच विचारकाले मानिसहरुलाई मारेर घोर पाप गरी यो मेरो कर्मको विपाक पनि पूर्वजहरु कहाँ पुगोस् भनेर अनुमोदन गरेमा के त्यसको फल उनीहरुले पाउँछन ?" "पाउँदैनन महाराज!"

"भन्ते नागसेन ! यसको के कारण हो कि पुण्य कर्मको फल त पूर्वजहरू भए ठाउँ पुऱ्याउन सिकन्छ, तर पाप कर्म भने सिकन्न ?" "महाराज ! यो प्रश्न सोध्ने लायक होइन । महाराज ! यो सम्भेर कि केही न केही उत्तर पाइन्छ नै, भनेर तपाईं शिर-पुच्छर नभएका प्रश्न कृपया नसोधनुहोस् । यसपिछ सायद तपाईं यो कुरो सोधनुहोला — आकाश निरालम्ब किन छ ? गङ्गा किन उल्टो बग्दैन ? मानिस र पक्षीका खुट्टा दुइवटा मात्र किन हुन्छ ? पशुहरूको किन चारवटा खुट्टा हुन्छ ?" "भन्ते नागसेन ! म तपाईलाई जिस्क्याउनका लागि होइन बरु मेरो शङ्गा निवारण गर्नका लागि सोधरहेको छ । संसारमा कितपय व्यक्तिहरु बाङ्गो र उल्टो विचारका हुन्छन् । उनीहरूले आफुमा सुधार गरून् भन्ने विचारले नै सोधेको हँ ।

द. "महाराज ! पापको फल त्यसलाई लाग्न सक्दैन, जसले न त पाप गरेको होस् न त्यसका लागि सहमति दिएको होस् । महाराज ! जस्तै, धाराको पानी मानिसहरूले टाढाटाढासम्म लैजान्छन्, के त्यसरी नै, उनीहरूले ठोस ढुङ्गाको पहाडलाई पनि लान सक्छन् ?" "सक्दैनन् भन्ते !" "महाराज ! त्यसरी नै, पुण्यकर्मको फल त पूर्वजहरूलाई दिन सिकन्छ, तर पापकर्मलाई होइन ।" "महाराज! जस्तै — तेलबाट त दियोलाई बाल्न सिकन्छ, के पानीबाट पिन बाल्न सिकन्छ?" "सिकन्न भन्ते!" "महाराज! त्यसरी नै, पुण्यकर्मको फल ..... होइन। महाराज! किसानहरूले पोखरीबाट पानी ल्याएर धानको खेतमा पठाउँछन्। के समुद्रबाट ल्याएर पिन सिँचाइ गर्न सक्छन्?" "सक्दैनन् भन्ते" "महाराज! त्यसरी नै, पुण्य कर्मको फल त पूर्वजहरूलाई दिन सिकन्छ, तर पाप कर्मलाई भने होइन।"

"भन्ते नागसेन ! तर कुरो यस्तो किन हुन्छ ? कृपया कारण दिएर सम्भाउनुहोस् । म अन्धो र अबुभ छैन । पुष्ट प्रमाण सुनेपछि नै सम्भाने छु ।" "महाराज ! पाप सानो छ; पुण्य महान् छ । पाप सानो हुनुको कारण, त्यसले कर्तालाई नै फल दिन सक्छ । पुण्य महान् भएकोले त्यसले देवता र मानिसहरूका साथ लोकलाई ढांकिदिन्छ ।"

"कृपया उपमा दिएर सम्भाउन्होस्।"

"महाराज! जस्तै — पृथ्वीमा एक थोपो पानी भान्यो भने के त्यो दस बाह्र योजनसम्म फैलिन सक्छ?" "सक्दैन भन्ते!" "एक थोपो पानी जहाँ भार्छ, त्यहीं सुक्छ।" "महाराज! के कारणले त्यसो भएको हो?" "भन्ते! पानीको थोपो एकदमै थोरै भएकोले।" "महाराज! यसरी नै, पाप धेरै स्वल्प छ। स्वल्प हुनुको कारण गर्नेलाई मात्र फल दिन सिकन्छ अरूका बीच बाँड्न सिकन्न। महाराज! जस्तै — किहले मुसलधार पानी पर्दा के त्यो सबैतिर फैलिन्छ?" "अवश्य! दस बाह्र योजन सम्मका खाडल, खोला, नदी तलाउ, दह, इनार, ताल, पुष्किरणी (कमलको तलाउ) र कुवा सबै भिरन्छ।" "महाराज! यसरी किन हुन्छ?" "भन्ते! किनिक बादल महान् छ।" "महाराज! यसरी, पृण्य महान् छ। महान् भएकोले देवता

र मन्ष्यहरूका बीच त्यो बाँड्न सिकन्छ।"

"भन्ते नागसेन ! के कारणले पाप छोटो (सानो) र पुण्य महान भएको हो ?" "महाराज ! जसले दान दिन्छ, शील पालन गर्दछ, उपोसथ व्रत बस्छ उही अत्यन्त आनिन्दित, प्रसन्न र प्रफुल्लित हुन्छ । उसलाई आधिकारिक प्रीति हुन्छ, उसको मन प्रीतिले भरिएर अरू पुण्य गर्न तर्फ ऊ उत्साहित हुन्छ ।"

"महाराज ! जस्तै धेरै पानी भएको एउटा क्वा होस । त्यसमा एकातिरबाट पानी आउँछ र अर्कोतिरबाट पानी बगेर निस्कन्छ भने पनि पानी घटुदैन । महाराज ! यसरी नै, पुण्य अत्यधिक बढ्दै जान्छ, नाश हँदैन । महाराज ! यसरी नै पुण्यमा वृद्धि हुन्छ । जस्तो कि सय वर्षसम्म कसैले पुण्य बाँडिरहे तापिन त्यो अत्यधिक बढ्दै जान्छ । उसले ज-जसलाई चाहियो, उसलाई पुण्य दिन सक्छ । महाराज ! यही कारण हो कि ती दुईमध्ये पुण्य यति महान् छ । महाराज ! पाप गरे पछि पछुतो हुन्छ । महाराज ! यही कारण हो कि ती दुई मध्ये पुण्य महान् छ । महाराज ! पाप गरे पछि पछतो हुन्छ । पछतो भएपछि मन खस्कन्छ, पापितर मन घरिघरि दौडन्छ, शान्ति मिल्दैन, शोक गर्छ, अन्ताप हुन्छ, नष्टभ्रष्ट हुन्छ र माथि उठ्न सक्दैन, त्यहींको त्यहीं कायम रहन्छ । महाराज ! जस्तै कनै सकेको बालवामा पानी पर्दा त्यो पानी त्यही सुकेर समाप्त हुन्छ । महाराज ! त्यसरी नै, पाप गर्नेको चित्त खस्कन्छ, भार्छ.... । महाराज ! यहीं कारण हो जसले गर्दा पाप लघु हुन्छ।"

"साधु भन्ते नागसेन ! तपाईंले जे सम्भाउनुभयो, म त्यसलाई मान्दछु।"♦



# त्रि-बोधिरस (बौद्ध मासिक पत्रिका)

समयमै वार्षिक ग्राहक बनी बुद्ध शिक्षा पढौं, पढाऔं, धारण, पालना गरौं । शासनिक योगदान पुऱ्याऔं ।

> प्रकाशक/सम्पर्क कार्यालयः त्रि-बोधि विपश्यना ध्यान केन्द्र

सिद्धिपुर, ललितपुर, फोनः ५५८१४९५, E-mail: pashavimalo@gmail. com, tribodhirasa@gmail. com





# ४. काली यक्षनीया खँ

### भिक्षु धर्मगुप्त महास्थविर

अनुवादक



*"न वैरभावं वैरभावत..."* धयागु थुगु धर्मदेशना शास्ता जेतवनय् च्वनाबिज्यानाः च्वंबले सुं छम्ह बाँभ्रम्ह (मचा मदुम्ह) मिसाया कारणय् आज्ञा जुया बिज्यात ।

भीतं न्यनाः, छम्ह कुट्मिबकया (गृहस्थीया) काय् बौ मदयेधुंका छेंयु व बुँइ फुक्क ज्या थ:म्हं हे यायां माँमयात लहिनाच्वन । अले वया माँमं वयात "छन्त छम्ह कुमारी, बाबु, हयाबिइ" धकाः धाल । "माँ, थथे धायेमते, जिं जीवनभर छःपिन्त लिह ।" "बाब, छँय व बुँइ ज्या छं हे जक यानाच्वन, उिकं जित चित्तसुख मदयाच्वन, हयाबिइ ।" वं हानं हानं प्रतिसेध यायेवं स्ंकच्वन । व (माँम्ह) छग् क्लय् वनेग् इच्छायानाः छँनं पिहाँवल । अले वयात काय्म्हं "गुगु कुलय् वनेगु ?" धकाः न्यनेवं "फलनागु क्लय्" धकाः धायेवं अन वनेग्यात गनाः थःत यःग् क्ल कन । व अन वनाः छम्ह कुमारी क्वःछिना (धया) दिं मिलेयानाः वयात ( भौ) हया वयात छँय तल । व बाँभाम्ह (मचा मद्म्ह) जुल । अले वयात माँमं पुता, छ थ:गु रुचिकथं छम्ह कुमारी हयेके बिल, व आः बाँभाम्ह जुल, काय् मदुगु कुल छैंय् विनाश जुद्द, परम्परा न्ह्याइ मख्, उिकं मेम्ह छम्ह छन्त कुमारी हयाबिइ धकाः धाल । वं "माँ, गात जित" धकाः धाःसां नं हानं हानं धयाच्वन । बाँभाम्ह मिसां उगु खँ न्यनाः "काय् धयाम्हं माँबौपिनिग् वचनयात अतिक्रमन याये फइमखु, आः मेम्ह छम्ह मचा दइम्ह (बुइकिम्ह) मिसायात हयेवं जित च्यो थें यानाः तद्ग । छु जिं थःम्हं हे कुमारी हया बिइमा:ल" धका: बिचा: याना छग् कुल छँय् वना:, वया नितिं छम्ह कुमारी क्व:छिना: "थ्व छु खँ, पासा, ल्हानागु ?" धकाः धयाः इमिसं प्रतिसेध यायेवं "जि मचा मद्म्ह खः, काय् मद्गु कुल विनाश जुइ, छिकपिनि म्ह्याययापाखें काय बा म्ह्याय दयेवं कटम्बिकया मालिकनी जुइदइ, जिमि स्वामीयात म्ह्याय बियादिसँ" धकाः पवनाः स्वीकारयाके बिया, म्ह्यायुम्ह हया स्वामीया छँय तल।

अले वया थथे जुल - "यदि थ्वया काय् बा म्ह्याय् दत धाःसा, थ्व हे छँया मालिकनी जुइ । गथे मचा मदइगु खः, अथे हे वयात यायेगु उचित जुइ ।" अले लिथुम्हसित (वयात) वं धाल - "केहँ, गुबले छं प्वाथय् दइ, उबले जित कं (धाः) ।" वं "ज्यू" धकाः वया खँ न्यनाः प्वाथय् मचा दयेवं वयात कन । अले लिथुम्हसित वं थःमहं हे न्हिथं यागु व भोजन बियाच्वन, अले वयात खानानापं मचा क्वथलेगु वास नकल (बिल), मचा क्वहाँ वल । निक्वगु पटकय् नं प्वाथय् मचा दयेवं वयात कन, न्ह्यःथुम्हं निक्वगु पटकय् नं प्वाथय् मचा दयेवं वयात कन, न्ह्यःथुम्हं निक्वगु पटकय् नं अथे हे मचा क्वथयाः बिल । अले वयात छँया लिक्क च्वंपिं मिसातय्सं न्यन - "छु छन्त न्ह्यःथुम्हं जकं स्यंकाच्वन (बाढा यात) ला ।" वं उगु (थःत सेवा याइगु) खँ कनेवं "मूर्ख, छाय् थथे यानाःगु, थ्व छंगु स्वामित्वया भयं गर्भ पतन जुइगु वासःनापं मिलेयानाः नकाच्वन (बियाच्वन),

उिकं छंगु गर्भ कुतुं वयाच्वन, हानं थथे कनेमते" धकाः धायेवं स्वक्वगु पटकय् मकन । अले वं लिथुम्हिसिया प्वा खनाः "छाय् जित गर्भया प्रतिस्थितभाव मकनागु खः ?" धकाः धायेवं "छं जित हया भंगः लाना निक्वतक गर्भ पतन यानाबिल, छाय् छन्त कनेमाःगु खः ?" धकाः धायेवं "का, आः जि फुत" धकाः बिचाः याना वया प्रमाद स्वयाच्वंबले पूर्ण गर्भ जुइवं वयात मौकाय् लाका वासः मिलेयानाः नकल । पूर्णगर्भ जूगुलिं कुतुं वये मफया ब्र्यथां च्वन । तिव्र वेदना उत्पन्न जुल, जीवनया सङ्गटय् थ्यन । वं "छं जित नाश यात, छं हे जित ह्या, छं हे स्वकतक नं मस्तेत नाशयात, आः जिं नं नाश याये, थनं आः जि सिनावनाः राक्षसनी जुया छं मस्तेत नये फुम्ह (समर्थवान) जुयाः जन्म जुइमा" धकाः प्रार्थनायानाः सिनावनाः उगु हे छँय् भौचा जुयाः जन्मजुल । न्ह्यःथुम्हिसत नं भाःतम्हं ज्वनाः "छं जिगु कुल स्यंकल" धकाः ल्हाः चुल्यां दाये फक्व दाल व तुतिं थ्वाये फक्व थ्वात । व उगु कष्टं सिनावनाः अन हे माखा जुया जन्म जुल।

माखा ताःई मदुवं हे खॅत थ्वकल, भौचा वया उपिं खॅत नल । निक्वगु पटकय् नं व स्वक्वगु पटकय् नं नल । माखा बिचाः यात – "स्वक्वगु पटकय् जिगु खॅत नया आः जित नं नयेगु इच्छा यात ।" "थनं सिनावनाः काय्सहित वयात नये फुम्ह जुइमा" धकाः प्रार्थनायानाः अनं सिनावनाः गुँइ चितुवा जुया जन्म जुल । मेम्ह ( भौचा) मृग जुया जन्म जुल ।

वया (मृगया) मचा बुइकुबले चितुवा वया स्वक्वगु पटकतक मस्तय्त नल । मृग सिइत्यगु इलय् "थ्वं जि मस्तय्त स्वक्वतक नया आः जित नं नइ, थनं आः सिनावनाः थ्वया काय्पिंसहित नये फुम्ह जुइमा" धकाः प्रार्थनायानाः थनं सिनावनाः राक्षसनी ज्या उत्पन्न जुल । चितुवा नं अथे हे अनं सिनावनाः श्रावस्तिइ छखा छँय् मिसामचा जुया जन्म जुल, व ल्यासे जुइवं गाँया ध्वाखाय् भाःतयाथाय् वन (बियाछ्वत), लिपा काय् बुइकल । राक्षसनी नं वया पासाया भेष कया वयाः "गन जि पासा दु?" धकाः "क्वथाय् दुने, नकतिनि मचा बुइकल" धकाः धायेवं "काय् बुइकुगु लाकि म्ह्याय् धकाः जि वयात स्वये" धकाः कोठाय् दुह्तवनाः स्वइम्हं थे यानाः मचायात ज्वनाः नयावन । हानं निक्वगु पटकय् उम्ह मिसाया गर्भ झ्यातुइवं भाःतयात सःता, "स्वामी, थ्व थासय् छम्ह राक्षसनी नं जि निम्ह मस्तय्त नयावन, आः जि कुलछँय् वनाः बुइके" धकाः थः छँय् वनाः बुइकल ।

उबले व राक्षसनी लः कायेगु पाःजुयाः वंगु जुयाच्वन । वैश्रवणयात राक्षसनीतय्सं पालंपाः अनवतप्त (अनोतत्त) पुखूया मूहानं लः हइगु जुयाच्वन । इपिं राक्षसनीत प्यला बिका बा न्याला बिका नं मुक्त मजुइगु जुयाच्वन । गुलिं गुलिं राक्षसनीत म्ह न्यला नं सिइगु जुयाच्वन । व राक्षसनी लः ल्ह्चयेगु पालं मुक्त जुइसाथं वेगं उगु छँय् वनाः "गन जि पासा ?" धकाः न्यन । "छं गन वयात खंके फइ! वया थ्व थासय् बुद्द-बुद्दकूषिं मस्तय्त राक्षसनी वया नयाच्वन, उिकं थः छँय् वन" धकाः धाल । वं "न्ह्याथाय् वंसां, जिपाखें मुक्त जुद्दमखु" धकाः वैरभावया वेगं उत्साहितगु मनं शहरपाखे स्वयाः ब्वॉय्वन । व मिसा नां छुद्दगु दिनय् वया मचायात मोल्हुइका नां छुना, "स्वामी, आः थःगु छँय् वने" धकाः मचायात ज्वनाः भाःतम्हनापं विहारया दथुं वनाच्वंगु लँय् वनाच्वन, काय्म्ह भाःतयात बियाः विहारया पुखूलिइ मोल्हुया, भाःतम्ह म्वःल्हुयाच्वंबले थहाँवया काय्यात दुरुत्वंका च्वंबले राक्षसनी वयाच्वंगु खनाः वयात म्हिसिइका, "स्वामी, याकनं वा, याकनं वा, थव उम्ह राक्षसनी खः" धकाः ततःसलं हाला, वया (भाःतम्हिसिया) वये मलावं हे पीमफया लिहाँवनाः विहारपाखे स्वया ब्वॉयवन ।

उगु इलय् शास्ता परिषद्या दथुइ धर्मदेशना यानाः विज्यानाच्वन । वं काय्म्हिसत तथागतया पादया द्योने गोतुइका "छिपिन्त जिं थ्व मचा बिइधुन, जि काय्या ज्यान रक्षा यानाब्यु" धकाः धाल । विहारया लुखाय् आरक्षा यानाः च्वंम्ह सुमन धयाम्ह देवतां राक्षसनीयात दुने दुहाँवंके मिबल (दुत मछ्वल) । शास्तां आनन्द स्थिवरयात सःता "हुँ, आनन्द, व राक्षसनीयात सःति" धकाः धयाबिज्यात । स्थिवरं सःतल । मिसां "थ्व राक्षसनी, भन्ते, वयाच्वन" धकाः धाल । शास्तां "वयेके ब्यु, हालेमते" धकाः धया बिज्यानाः, व (राक्षसनी) वया दनाच्वंम्हिसत "छाय् थथे यानाः, यदि छिपिं जि थें जाम्ह बुद्धया न्ह्यने मवःगु जूसा, सर्प व नवःचा थें, भालु व माःक थें, को व न्ह्यकां भंगः थें कल्पभरतक (कल्पस्थायी) छिमिगु वैरभाव जुइ, छाय् छिपिं वैरभावं प्रतिवैरभाव कयाच्वनागु (यानाः च्वनागु) ? वैरभाव धयागु अवैरभावं शान्त जुइ, वैरभावं मखु" धकाः धया बिज्यानाः थुगु गाथा आज्ञा जुया बिज्यात –

न हि वेरेन वेरानि, सम्पन्तीध कुदाचनं ।
 अवेरेन च सम्पन्ति, एस धम्पो सनन्तनो ॥

५. "न वैरभावं वैरभावत, शान्त जुइ थन गुबलें नं। अवैरभावं हे शान्त जुइ, थ्व धर्म सनातन ख:॥"

अन न वैरभावं धयागु गथे कि खैन्हि आदि फोहरं किनाच्वंगु थासय् व हे फोहरगुलिं सिलेबले शुद्ध तथा दुर्गन्ध मदयेके फइमखु, अले उगु थाय् फन् भन् हे अशुद्ध तथा दुर्गन्धित जक जुइ, थथे हे ठ्वःबिया ठ्वःबिइका, दाया दायेका, वैरभावं वैरभाव शान्त याये फइमखु, अले भन् भन् वैरभाव हे जक यानाच्वनी । थथे वैरभाव धयागु वैरभावं गुगु बखतय् नं शान्त जुइमखु, अले वृद्धि हे जक जुइ । अवैरभावं हे शान्त जुइ धयागु गथे उगु खैआदि फोहरयात सफागु लखं सिलेबले मदया वनी, उगु थाय् शुद्ध ज्या सुगन्धित जुइ, थथे हे अवैरभावं, क्षान्ति, मैत्रीद्वारा, कारणसहित बिचारं व परीक्षणं यानाः वैरभावत शान्त जुइ, मदयेका छ्वये फइ, मदया वनी । थ्व धर्म सनातन खः धयागु थ्व अवैरभावं वैरभाव शान्त जुइगु धयागु न्हापांनिसें स्वाना

वयाच्वंगु धर्म खः, सकल बुद्ध, प्रत्येकबुद्ध व क्षीणासविषं थ्व हे लँ बिज्याःगु लँ खः ।

गाथाया अन्तय् राक्षसनी श्रोतापत्तिफलय् प्रतिस्थित जुल । मुंवपिं परिषद्पिन्त नं धर्मदेशना सार्थक जुल ।

शास्तां उम्ह मिसायात धया: बिज्यात - "श्वयात छं काय् ब्यु ।" "ग्या, भन्ते ।" "ग्याये मते, श्वयापाखें छन्त समस्यात मन्त" धकाः धयाबिज्यात । वं वयात कायु बिल । वं व मचायात चुप्पा नया, घयेपुना हानं मामयात हे बिया ख्वयेगु शुरुयात । अले वयात शास्ता "छाय् थ्व ?" धकाः न्यनाः बिज्यात । "भन्ते. जिं न्हापा उगुंथगुं यानाः जीविका यानाः नं प्वाःदंक (प्वाःजायेक) नये मखं, आः जि गथे यानाः म्वायेग् ?" धकाः धाल । अले वयात शास्तां "धन्दा कायेम्वाः छं" धकाः आश्वासन बियाः उम्ह मिसायात धयाबिज्यात - "थ्वयात यंका थ:गु छँय् तया: भिंगु यागु भोजन नका लह्यु।" वं वयात यंका पंभा लिउँने तयाः भिग याग भोजन नका लहिल, वया वा दाइगु इलयु मुगलं छ्यंने छ्या:गु थें जुल । वं पासायात सःता "थ्व थासय च्वने मफुत, मेथाय जित तयाः ब्यु" धकाः धया मुग लुसि तइगु शालाय्, लः तइगु थलया थाय्, भुतुलिइ, निम्ब तइगु थाय्, धुद्वँय् व गाँया ध्वाखाय् आदि थुपिं थासय त:सां नं थन जिग् छ्यंनय् म्गलं छ्या:ग् थें ज्याच्वन, थन मस्तेसं फोहरग लः वाँछवये हयाच्वन, थन खिचात गोत् वयाच्वन, थन मस्तेसं फोहर यानाः च्वन, थन फोहर वाँछ्वयाच्वन, थन गाँया मस्त कयेका म्हिताच्वन धकाः उपिं फुक थायत प्रतिसेध यात । अले वयात पिने गाँमय् चकंगु थासय्तया, प्रतिष्ठापित यानाः, अन वयात भिंगु यागु भोजन आदि यंका लहिनाच्वन । व राक्षसनी थथे बिचाः यात - "आः थुम्ह जि पासा त:सकं उपकारीम्ह खः, "अहो, जिनं छुं प्रतिगुण याये ।" राक्षसनीनं (वं) "थ्व वर्षय् बांला:क वा वइ, थछ्या:थाय् वा पिनादिसँ, थ्व वर्षय् बांला:क वा वइमख्, क्वथ्याथाय् वा पिनादिसँ" धकाः पासाम्हिसत धाइगु जुयाच्वन । मेपिं मनूतय्सं प्युगु वा लः अप्वः जुया बा लः कम जुया बालि स्यनीगु जुयाच्वन, वया धाःसा तःसकं हे बांलाःइग् ज्याच्वन । अले वयात मेपिं मन्तय्सं, "हे मय्जु, छं प्युगु वा लः अप्वः जूसां बा लः कम जूसां मस्यं, बांलाक वा वइगु व बांलाक वा मवइगु सिइका ज्या यात, थ्व छु खः ?" धकाः न्यन । "जि पासा राक्षसनीनं बांलाक वा वइगु व बांलाक वा मवइगु खँ जित कनी, जिं वया वचनं थथ्याथाय् व क्वथ्याथाय् वा पिनाच्वना, उकिं जिमिगु बालि बॉलाइगु जुयाच्वन । छु छिमिसं मखंना ला, न्हियां न्हिथं जिमिग् छँनं यागु भोजनादि यंका च्वनागु, उपिं वया नितिं यंकाच्वनाः, छिमिसं नं वयानितिं भिंगु यागु भोजन आदि यंकी, वं छिमिगु ज्याय नं स्वयाबिइ ।" अले वयात फुक्क शहरवासीपिंसं सत्कार यात । राक्षसनीनं नं उबले निसें सकसिग् ज्याय् स्वयाच्वनीम्ह जुया अग्रलाभसत्कार प्राप्त यानाः आपालं परिवार दुम्ह जुल । वं लिपा च्याग् शलाक (भाग्, कपन) भोजन स्थापना यात । उपिं शलाक भोजन आ:तक नं बिया हे च्वनतिनि।

काली यक्षनीया खँक्वचाल।



# जातक बाखँ

### दुण्डबहादुर बज्राचार्य



### अतीत कथा

न्हापा न्हापा वाराणसी ब्रह्मदत्तं राज्य याना च्वंगु इलय् छ्रगू कुलय् छम्ह काय्मचा दु । वयाग नां खः विसद्वक । मांबौपिनिगु सेवा याना च्वंगु इलय् वया मां सिनावसेंलि बौम्हिसयागु सेवा याना च्वन । (सकतां खं च्वय्यागु वर्तमान कथाथें तुं खः ।) थन जुलसा थुगु विशेषता दु-

उगु इलय् उम्ह मिसां धाल— "स्व, (छिमि) बौयागु ज्या। थथे अथे याये मते धाल धाःसा तंम्वइ। स्वामी! चण्ड व पुरुषम्ह छिमि बौ न्ह्याबलें कच्कच् जक याना च्वनी। व बुरा जुया रोगं कया याकनं हे सिना वनी। जि विलसे छखा छेंय् नापं च्वने मफु। व थःहे छुं दिनया दुने सिना वनी। उिकं छुं थ्वयात कचागु मसानय् यंका गाः म्हुया अन क्वफाना कूनं छुचों ध्यना उकी चां ल्हाका थुना वा।"

वं थ्व खँ बारम्बार धासेंलि वया भातम्हं – "भद्रे ! मनू स्यायेगु धयागु तःसकं तःधंगु ज्या खः । गुकथं जिं स्याये फइ ?" धका धाल ।

"जिं छंत छगू उपाय कना छ्वये।"

"अथे जूसा धा।"

"स्वामी! सुथ न्हापनं बौ दचिनगु थासय् वना सकिसनं ताइकथं तःसकं हा — 'तात! फलानागु गामय् च्वंम्ह छंम्ह आसामीं जि वंसां त्यासा पुली मखु। छ सित धाःसा इमिसं पुली हे मखु। उिकं कन्हे सुथ न्हापां रथय् च्वना वने नु" धका धया वं धाःगु इलय् दना रथ तयार याना उकी वयात तया कच्चागुमसानय् यंकी। अन थ्यनेवं गाः म्हुया खुं हमला याःथें सः पिकया छचों ध्यना स्याना गालय् थुना ल्हाका मोल्हुया वा।"

"थुगु उपाय ठीक जू" धका मती तया वयागु खँ न्यना वसिट्ठकं वनेत रथ तयार यात । वया न्हेदँ दुम्ह काय् छम्ह दु । उम्ह मिजंमचा पण्डितम्ह व व्यक्तम्ह जुया च्वन । वं थः मांयागु खँ न्यना "जिमि मां पापिनी खः । बौयात पितृघात यायेगु ज्याय् लगे यात । थुगु पितृघातयागु ज्या जिं याके बिये मखु" धका मती तया न्वं मवासें सुम्क वना बाज्यालिसे दचंवन । विसट्टकं नं वं धाःगु इलय् रथ तयार याना "बा! भासाँ, साहु उठे याःवने नु" धया बौम्हिसत रथय् तल । कुमार नं न्ह्यवः हे वना रथय् च्वं च्वन । विसट्टकं वयात गन नं माने मजूसेंलि वयात नं व्वना यंका कच्चागु मसानय् यंकल । अनंलि काय्लिसें तु बौम्हिसत रथय् तया मसानय् वना रथयात छखे दिका थः स्वयं रथं कुहाँ वया कू व दाला ज्वना सुनानं मखिनगु थासय् प्यकुं लाक गाः छगाः म्हुइगु यात । अनंलि रथं कुहाँ वया वयाथाय् वंम्हथें मच्वंक याना कुमारं खँ पिकया थुगु न्हापांगु गाथा धाल—

्र्यंन तक्कला सन्ति न आलुवानि, न बिलालियो न कलम्बानि तात ।

एको अरञ्जम्हि सुसानमज्भे, किमित्थको तात खणासि कासु'न्ति" ॥

"हे तात! थन सिक नं मद्, हि नं मद्, आलु नं मद्, बिलालि लता (गुिखं) यागु सिक नं मद्। कलम्ब धयागु तरुल नं मद्, अथे जुसेंलि छं थुगु जंगलय् मसानया दथुइ याकचां छाय् गाः म्ह्या च्वनागु?"

अनंलि वया बौम्हं निप्ग् गाथा धाल-

"पितामहो तात सुदुब्बलो ते, अनेकब्याधीहि दुखेन फुट्टो।

तमज्जं निखणिस्सामि सोब्भे, न हिस्स तं जीवितं रोचयामी'ति" ॥

"तात ! छिमि बाज्या तःसकं बःमलाये धुंकल व अनेतनेगु ल्वचं दुःख कष्ट सिया च्वन । थौं जिं वयात स्वया च्वने मफु। उकिं स्याना छ्वयेगु हे बेश जुइ। जित व म्वाना च्वनिगु यः मजू।"

थ्व खँ न्यना मचां बापु गाथा धाल-

"सङ्कप्पमेतं पटिलद्ध पापकं, अच्चाहितं कम्म करोसि

ल्इ'न्ति"॥

"बायात दुःखं तापाके धया गुगु ज्यानकायेगु मती तल, उगु संकल्प हे पापपूर्ण जू, ब्याधाथें जुया हितपाखें तापागु ज्या याये त्यन ।"

थुलि धया थःम्ह अबुयात ल्हातं कू कया लिक्कसं मेगु गाः म्हुल । अनंलि लिक्क वना वया बौनं "पुता ! छाय् छं गाः म्हुयागु ?" धका न्यन । लिसः ब्युब्युं स्वपुगु गाथा धाल–

"मयापि तात पटिलच्छसे तुवं, एतादिसं कम्म जरूपनीतो।

तं कुल्लवत्तं अनुवत्तमानो, अहम्पि तं निखणिस्सामि सोब्भे'ति" ॥

"तात ! छ बुरा जुइबले नं थुकथं जिं पलेसाकथं याये दइ । कुल परम्परायागु ज्या अनुगमन याना जिं नं छंत थुगु गालय् थुने ।"

अनंलि वया बौम्हं प्यपुगु गाथा धाल-

"फरुसाहि वाचाहि पकुब्बमानो, आसज्ज मं त्वं वदसे कुमार ।

पुत्तो ममं ओरसको समानो, अहीतानुकम्पी मम त्वंसि पुत्ता'ति" ॥

"यः बाबु ! जिमि औरस समान काय् जुया नं छं जित नुगलय् घाः लाइगु खँ ल्हात, छं परुषवचनया खँ ल्हात । छ जिमि अहितकामी ज्या च्वन ।"

थथे धाःबले पण्डित कुमारं छपु गाथा न्ह्यसः लिसःया रूपय् व मेगु निपु गाथात उदानया रूपय् व्यक्त यात-

"न ताहं तात अहितानुकम्पी, हितानुकम्पी ते अहम्पि तात ।

पापञ्च तं कम्म पकुब्बमानं, अरहामि नो वारियतुं ततो ॥

"यो मातरं वा पितरं सिवह, अदूसके हिंसित पापधम्मो ।

कायस्स भेदा अभिसम्परायं, असंसयं सो निरयं उपेति ॥

"यो मातरं वा पितरं सिवट्ट, अत्रेन पानेन

उपद्वहाति ।

कायस्स भेदा अभिसम्परायं, असंसयं सो सुगतिं उपेती'ति" ॥

"तात ! जि छंम्ह अहितकामी मखु, हितकामी हे खः। गुगु पापकर्म याये त्यन उगु पापकर्म मयाकेगु जिगु थःगु कर्तव्य भाःपिया।"

"हे विसिद्ध ! गुम्हिसनं निर्दोषीपिं मांबौपिंत हिंसा याइ व पापकर्म खः । अथे याइम्ह मनू निश्चय नं शरीर त्वःता मृत्युं लिपा नरकय् उत्पन्न जूवनी ।"

"हे विसिट्ट ! गुम्हिसनं मांबौपित अन्नपानद्वारा सेवा याइ, उम्ह मन् अवश्य नं शरीर त्वःता मृत्युं लिपा सुगती वनी ।"

काय्यागु थुगु धर्मकथा न्यना बौम्हं थुगु च्यापुगु गाथा धाल–

"न मे त्वं पुत्त अहितानुकम्पी, हितानुकम्पी मे त्वंसि पुत्त ।

अहञ्च तं मातरा बुच्चमानो, एतादिसं कम्म करोमि लुद्दु'न्ति" ॥

"पुता ! छ जिमिम्ह अहितकामी मखु, पुता ! छ जिमिम्ह हितानुकम्पी खः। जिं छं मांयागु खं न्यना थज्यागु कठोरग् ज्या जिं याये त्यनाग् खः।"

थः बौयागु खँ न्यना कुमारं धाल – "तात ! मिसातय्गु दोष उत्पन्न जुइसाथं निग्रह मयात धाःसा बारम्बार इमिसं पापकर्म याइ । गथे यात धाःसा जिमि मानं हानं अज्यागु याइ मखु उकथं हे वयात दमन यायेमाः ।" थुलि धया गुपुगु गाथा धाल –

"या ते सा भरिया अनरियरूपा, माता ममेसा सिकया जनेति ।

निद्धापये तञ्च सका अगारा, अञ्जम्पि ते सा दुखमावहेय्या'ति" ॥

"ध्व गुम्ह छंम्ह अनार्यम्ह कला खः, व जित जन्म ब्यूम्ह जिमि मां खः । वयात थःगु छेनं पितिना छुवः मखु धयागु जूसा ध्वं छंगु नितिं मेमेगु नं दुःखत ब्वलंका बिइफ् ।"

पण्डित पुत्रयागु खँ न्यना वसिद्दक लय्ताया "पुता ! न्" धया काय् व बौ नापं रथय् च्वना लिहाँ वन । उम्ह अनाचारिणी नं इपिं छेनं पिहाँ वसेंलि "बल्ल अलच्छिनाम्ह छेनं पिहाँ वन" धाधां लय्लय्तातां सौ कया हया छेंय् बँछित । अले खीरजा थुया इमित लँस्वया च्वन । इपिं सकलें लिहाँ वःगु खना "पितिना छ्वयाम्ह अलच्छिनायात हानं व्वना हल" धका तंम्वया "अरे बेकारम्ह ! पितिना छ् वयाम्ह अलच्छिनाम्हसित हानं छाय् व्वना हयागु ?" धका थः भातयात व्वःविल ।

वसिट्ठकं न्वंमवासे सुम्क रथं कुहाँ वया "अरे अनाचारिणी ! छु धया छं ?" धाधां वयात मारी दाल । "आवंनिसें थ्व छेंय् च्वने म्वाल" धया लप्पु ज्वना छचों क्वय छुति च्वय लाका लुखां पितिना छ्वत । अनंलि काय् व बौयात थःम्हं हे मोल्हुइका स्वम्हं मिले जुया खीरजा नल । उम्ह पापिनी मिसा छुं दिन मेपिनिगु छेंय् च्वंवन । अनंलि बौम्हसित काय्म्हं धाल – "तात ! जिमि मां

थुलिं न्ह्यलं चाइम्ह मखु । उिकं छं जिमि मांयात न्वंवायेगु मौका मिबइगुया नितिं फलानागु गामय् जिमि पाजुया म्ह्याय् दु । वं जिम्ह बायात व काय् यात सेवा टहल याना जिगु नं सेवा टहल याइ । वयात हयेगु धका मालागन्धादि ज्वना रथय् च्वना पिहाँ वना बुँई चाःहिला सन्ध्या इलय् लिहाँ वा ।" वं अथें हे यात । टोलय् च्वंपिं मिस्तय्सं "छिमि भातं मेम्ह मिसा हयेत फलानागु गामय् वन" धका वयात न्यंकः वन ।

"आः जुलसा जिगु सत्यानाश जुल । हानं मौका वइ मखुत" धयागु विचारं "काय्याके क्षमा फ्वंबने" धया तुरन्त व सुतुक्क काय्याथाय् वना वयागु तुती ज्वना "छ बाहेक जित शरणय् कायेपिं मेपिं सुं मदु । आवंलि छिमि बा, बाज्यायात अलंकृत चैत्ययातथें याना सेवा सुश्रुषा टहल याये उकिं हानं जित थन दुकायेगु ज्या या" धका धाःवन ।

"ज्यू मां ! अथेसा हानं थज्यागु ज्या मयासे अप्रमादी जुइगु खः ला ?" धका धया बौम्ह वयेवं वं भिजपुगु गाथा धाल —

"यो ते सा भरिया अनरियरूपा, माता ममेसा सिकया जनेति ।

दन्ता करेणूव वसूपनीता, सा पापधम्मा पुनरावजातु'ति"॥

"ध्व गुम्ह छम्ह अनार्यम्ह कला खः, व जित

जन्म ब्यूम्ह जिमि मां खः । आः व मां किसिथें शान्त व बशय् वये धुंकूम्ह जुइ धुंकल । आः व पापी स्वभाव दुम्हसित हानं छेंय् लिहाँ वयुके ब्यू ।"

The Tri-Bodhi 2018

थुकथं बौयात धया मांयात हल । व वया भातयात व ससःबौयात क्षमा बिइके बिया अनंनिसें दमन जुया धर्मानुसार भातयात व ससःबौयात अनंलि थः काय्यात नं हेरविचार याइम्ह जुल । इपिं निम्हं काय्यागु उपदेशकथं च्वना दानादि पृण्यकर्म याना स्वर्गपरायण जुल ।

शास्तां थुगु धर्मदेशना न्ह्यथना (आर्य) सत्ययात प्रकाशित याना जातकयागु स्वापू क्यना बिज्यात । सत्य प्रकाशनया अन्तय् बौयात लह्यूम्ह स्रोतापत्तिफलय् प्रतिष्ठित जुल । उगु इलय्यापिं बौ, व काय् अले भौ जूपिं थुपिं हे स्वम्हं खः । पण्डित कुमार जुलसा जि हे खः ।



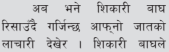
# सही पहिचान

जीवन असाध्यै गहन, महत्वपूर्ण र दुर्लभ छ । यस्तो गहन, महत्वपूर्ण र दुर्लभ स्वामित्व हामीले प्राप्त गरिरहेका छौं । यो ठूलो अवसर हो हाम्रो लागि । यो अवसरलाई सही सदुपयोग गर्न सक्यौं भने मुक्त हुने क्षमता राख्छ यो जीवनले । त्यसको लागि जीवनको सही पहिचान आवश्यक हुन्छ । जसले जीवनको सही पहिचान गर्न सक्छ, उसमा एउटा उर्जा बृद्धि हुन्छ । त्यो उर्जा हराएको भने होइन, हामी भित्रै समाहित छ । बस, सही पहिचानको हिलाई हो । प्रयास किन नगरौं ।

पहिचानको सन्दर्भमा एउटा जंगलको प्रसंग ! शिकारीको लखताईमा एउटा गर्भिणी बिघनीले बीच बाटोमै बाघ जन्माई आफ्नो ज्यान जोगाएर भाग्न सफल हुन्छ । संयोगको कुरो ! त्यस भर्खरको दमरू जंगलको भेडाहरुको बठानमा सामेल हुन जान्छ । शुरूमा भेडाहरू डराए पिन बिस्तारै घुल्मिलिदै जान्छ । यहाँसम्म कि एउटा भेडाले त्यस बाघलाई आफ्नै दूध खुवाएर बढाउँछ, हुर्काउँछ । जब दमरू पिन भेडाको बठानमा सामेल भई भेडाहरूकै जीवन यापन गर्छ उसको बोलाई खवाई व्यवहार सबै भेडाकै जस्तै हुनजान्छ । बिहान भेडाहरू जस्तै जंगल चड्न जाने । भेडा जस्तै कराउने । भेडाकै जस्तै व्यवहारले गर्दा भेडाको बठानमा नै उठ्वस निरन्तर जारी थियो । उसले आफ्नो सही पहिचान गर्न सकेन कि ऊ बाघ हो । उसले आफ्लाई भेडा नै सम्भेका थिए । त्यसैले त ऊ भेडै जस्तो पो देखिन्छ ।

एक दिनको कुरो । जंगलमा त्यही भेडाको वठानमा एउटा ठूलो वाघको शिकारको सामना हुन्छ । सारा भेडाहरू वाघको डरले भागाभाग भए । अव त्यस दमरू पिन त भेडाके स्वभाव भएका ऊ पिन के कम भाग्न थाले भेडा जस्तै ज्यान बचाउन । तर अचम्म परे शिकारी बाघ भेडाहरू सँगै भेडाको वठानमा दमरू पिन भाग्दै गरेको । आश्चर्यमा पर्दै त्यस बाघले अव भने भेडाहरूलाई लक्षित नवनाई आफ्नो शिकार त्यही दमरू बनाउने योजनासँगै पाइला चाल्छ । बाघहरूको शिकार गर्ने तरीका खासैको हुन्छ । भागदौडसँगै केही समयमा नै त्यस शिकारी बाघले भेडाहरूको वठानबाट त्यस दमरूलाई एल( याउन सफल हुन्छ । अन्ततः शिकारी बाघले त्यस दमरूलाई आफ्नो नियन्त्रणमा लिन्छ । अव भने दमरू मर्ने डरले भेडा जस्तै कराउँछ । भेडा जस्तै वोल्छ – वाघ दाई मलाई नमार, मलाई नखाऊ, मेरो ज्यान वकस देऊ, मलाई जान देऊ ।

अब शिकारी बाघ भन्छ- हे, तिमी नडराऊ । किन ज्यानको भिख माग्छौं भेडाले जस्तो ? तिमी बाघ पो हौ त । के तिमीले आफूलाई चिन्न सकेनौं ? तिमी बाघ हौ, भेडा होइन । किन तिमी बाघ भएर भेडाको अभिनय गर्छौं ? शिकारी बाघको कुरा सुनेर दमरू जिल्ल पर्छ– म बाघ भेडा होइन, मलाई भुक्याउन नखोज, मलाई फकाउन नखोज। बाघ दाई, मलाई मेरो परिवार कहाँ फर्कन देऊ। म बाघ होइन भेडा हँ।





- भिक्षु विमलो स्थविर

दमरूको कठालो समाउँदै भन्छ- यो तिम्रो कस्तो लाचारीपन ? तिमीले आफ्नो जातलाई विसिंदियौ बाघ यति काँथर हुनुहुन्त । तिमी भेडाहरूको बठानमा बसेर आफ्नो पहिचान विसिंन थाले जस्तो छौं । आऊ, तिमीलाई म तिम्रो सही पहिचान देखाइदिन्छु भन्दै त्यस शिकारी बाघले दमरूलाई एउटा सफा पानीको मुहानमा लग्छ र भन्छ- हेर, तिम्रो रूप । पानीमा तिम्रो रूप मेरै जस्तै छ न कि भेडाको जस्तो । नियाल राम्रोसँग आफैले आफुलाई ।

नभन्दै त्यस दमरूले पानीमा नियाल्दा आफू पनि शिकारी बाघ जस्तै भएको यथार्थता देख्दछ । आफू भेडा नभएको जानकार पनि हुन्छ ।

जुन बेला त्यस दमरूले आफू भेडा नभएको र बाघ भएको सही पहिचान गर्छ, तब त्यस दमरूले भेडाको मुटुलाई छाडी बाघको छाती लिई गर्जिन्छ, जंगलै थिकिने गरी। भेडाको आवाज हराउँछ अब। बाघको आवाज विउँतिन्छ। दमरूमा भेडात्व हराउँछ सजिलै, जब उसले आफूलाइ बाघको रूपमा देख्छ, जब उसले आफूलाई यथार्थता उभ्याउँछ। बाघ भएर पनि भेडाको खोल ओढेर आफ्नो पहिचान विर्सेका त्यस दमरू जस्तै हाम्रो जीवन नहोस।

हुन त त्यस दमरूमा बाघ हराएको थिएन, पहिचान मात्रैको कमी थियो। बाघ त ऊ थियो नै तर भेडाको खालले आफ्नो अस्तित्व बिर्सेर बाघ भएर पिन घाँस चढ्ने, डर त्रासले जीविका गर्ने आदि इत्यादि भेडाको जीवन जिउँन बाध्य बाघ आफ्नो पिहचानसँगै स्वाभिमानको जीवन थालनी हुन्छ। यही हो हाम्रो आवश्यकता पिन। हामीले प्राप्त गिररहेको जीवनको यथार्थ स्वभाव हामीले सही पिहचान गर्नुछ। जसरी बाघ भेडाहरूको बठानमा बसेर भेडाकै जस्तो आचरण गर्न लाचार त भएनौ हामी? एक पल्ट ठन्दा दिमागले सोचौं।

आफैले आफूलाई नियाली मानवताको सही पहिचान गर्न सक्यौ त मानवताको क्षमता निखारिन्छ र अन्य सारा पखालिन्छ भेडाको अस्तित्वबाट बाघमा दमरू उठे सरी । हामी पनि सही मानवतामा उठ्नुछ, नियाल्नु गहिरिएर कहीं आज पो सही पहिचान हुन्छ कि !

# Health and Buddhism

#### Bhikkhu Amato

Vishwo Shanti Vihar



Health is a universal desire of human beings. No matter how wealthy or powerful one is, health, after all, is the most precious thing. Health is the level of functional or metabolic efficiency of a living organism. In humans, it is the general condition of a person's mind and body, usually meaning to be free from illness, injury or pain. In another word, Health is not simply a matter of absence of illness. Health means constant challenge, constant creativity, a prolific life, always moving forward, opening up fresh new vistas...that is a life of true health. The world Health Organization (WHO) has defined health in its broader sense in 1946 as "a state of complete physical, mental and social well-being and not merely the absence of disease or infirmity."

Health and disease are among the common experience of human life that is the special concern of religion. Religion, in every society, in every stage of history, upholds the value of well-being and focuses health as necessary for a meaningful life. Buddhism is one of the oldest religions still being practiced in the world today. The teachings of the Buddha, better known as the Dharma, are still relevant to the needs of today's society. This is because the Buddha has always considered himself as a human religious teacher whose message was meant to promote the happiness and well-being of other human beings. Since health is a human value that all of us are concern with. Buddhism as a living religion, its teachings have much influenced the ways Buddhists think and act in matters of life and death. The Buddha himself mentioned about the health as a greatest gain in human life. He has also mentioned about the sufferings in life as birth, old age, sickness and death. Buddhism recognizes disease/illness as one of the most basic sufferings that human beings experience as we can see from its inclusion in the four sufferings pf birth, old age, sickness and death. Buddhism teaches that illness is one of the four sufferings which cannot be completely avoidedin life, weather directly or through the experiences of close family or friends. As for the freeing people from this suffering, both Buddhism and Medicine

share a common goal. The links between the mind and diseases, the mind and health, are points where Buddhism and Medicine converge. Buddhism is not simply a kind of spiritualism or an abstract theory. Buddhists throughout the ages have focused squarely on the reality on physical and mental illness and sought to relieve the suffering of illness from the dual perspective of Buddhism and Medicine.

The Buddha achieved his Nirvana at the age of 35. He shared and taught his practice for 45 years. The Buddha has been known as the peerless healer because of his deep concern with mental health. He discovered the root that causes illness, and the Dharma he prescribed for its cure is comparable to medicine in its protective, preventive and restorative powers. Buddhist practice (Dharma) is designed to end sufferings, which includes both Precept Practice (Sila) and Meditation Practice (Samadhi). The goal of precept practice is the transformation of speech and action. The goal of meditation practice is the transformation of consciousness. Meditation is the psychological approach to mental training and purification. It is a gentle way of conquering the defilements which pollute the mind. These Buddhist practice are also about technique and discipline. Technique, the technical methods and procedures used in Buddhist practice are found in the Eight Noble Fold Path is; right view, right intention, right speech, right action, right livelihood, right effort, right mindfulness and right concentration. Discipline on Buddhism, is the control gained by the practice pf precepts and meditation. The training precepts are; not to kill, not to take what is not given, not to indulge in sexual misconduct, not to lie and not to consume intoxicants. Only if the mind is free of wounds and scars, it can settle down comfortably and freely in the present. This is where the above mentioned five precepts come in. They are designed to heal those wounds and scars. Healthy self-esteem comes from living up to a set of standards that are practical, clearcut, humane and worthy of respect. The five precepts are formulated in such a way that they provide just such a set of standards. Buddhist meditation is

composed of both tranquility meditation and insight meditation. Meditation allows the cultivator to see clearly, beyond a limited self-view and facilitates positive change through heightened awareness. Most of the troubles that we are confronting today are due to the untrained and uncultured mind. It is already established that meditation is the remedy for many physical and mental sicknesses. According to the medical authorities and psychologists today, mental frustrations, worries, anxieties, tensions and fear are the causes of many diseases like stomach ulcers, gastritis and mental sickness. And even latent sickness will be aggravated through such mental conditions. Many of these sicknesses and disorders can be avoided if people could spend a few minutes a day to calm their senses through the practice of meditation. Meditation is not simply a waste of time. The advance mind of a meditator can solve so many human problems and is very useful to help a person live peacefully despite various disturbances that are so prevalent in this modern world. The cultured mind that is developed through meditation can perform a very useful services to others. Many people do not believe this or are too lazy to practice meditation because of the lack of understanding. We must remember that every spiritual masters in the world attained the highest point of his life through the practice of meditation. The five precepts are necessary and often overlooked components on the way to practice of meditation. The goal of Nirvana hinges on a combination of simplicity, precept practice and most importantly meditation practice.

The Buddha was like a doctor, treating the spiritual ills of the human race. The path of practice he taught was like a course of therapy for suffering hearts and minds. Buddhist meditation is often advertised as a form of healing, and lots of psychotherapists now recommend that their patients try meditation as part of theirtreatment. Experience has shown that meditation on its own cannot provide a total therapy but it helped positively on patients to cure the diseases. Diseases of the modern age, such as cancer, AIDS or psychological conditions caused by the stress and strain of daily life, have complicated symptoms and are progressively more difficult to treat. Consequently, modern medicine has started to look for different methods of treatment to care such conditions and to help people get their lives back on and even kneel again. This kind of research is carried out objectively within the confine of the medical

science. However, on a more spiritual level, we can find the cure within Buddhism. Various principles and practices which can be used to bring peace and happiness to the mind and a good health to the body, it also leads changing and correcting our lifestyle by learning how to meditate, learning how to reduce stress in everyday life. In particular, meditation and practicing precepts have brought beneficial effects to the many people who have learned how to practice it. The benefits meditation can bring both to mental and to the development of the personality: will-power, determination, stability, politeness, gentleness, dignity, cheerfulness and the ability to know oneself and others truthfully. These are the attributes of a person who has achieved perfection in both in body and mind by the practice of meditation. As we all know that the rust which comes from iron, can corrode and destroy the same iron. Human minds are the same. If we have practice meditation and have minds which produce positive thoughts then our bodies will become stronger and healthier. If our minds produce negative thoughts then, like the rust on the iron, this will inevitably become a danger to us.

Today, in this modern world, many doctors admit that the mind can control the body's performances. The mind can be an important cause of sickness in the body and inevitably follows that it can also provide the cure. Practicing meditation can develop both the body and the mind, bringing improvements at the same time. Buddhism is more an expression of the combined effort of the mind and the body to overcome diseases than a fight between medicine and disease. Its real aim is to enable the patient to bring back harmony within himself and in his relationships with the others and the natural environment. With regard to medical science, we can say, very generally that medicine fights illness with scientific knowledge. Buddhism, in other hand, develops human wisdom and mental strength so that we may find our own rhythm and strengthen our lives. This assists the efficacy of medical treatment and also helps us conquer illness through our own natural healing powers. But it would be foolish to ignore or deny the contributions of medicine. Otherwise faith descends into fanaticism. We must use medical resources wisely in fighting illness. It should be pointed out that all kinds of diseases are treated with medicine or with many procedures of medical science. Some treatments need to use our own intentions and will-power like psychotherapy

or meditation. In such treatments the patient must play a part in helping himself, not simply depending on medicine. These treatments demonstrate that the mind can look after itself and have an effect on the treatment of physical disease. In this way, if a patient receiving treatment is able to understand that his sickness is physical and doesn't allow it to affect his mental health, staying calm and cheerful, his sickness will inevitably improve and be cured more quickly. But if a patient reverts to being low-spirited or depressed then the sickness will be more difficult to cure as mentioned above. Therefore staying calm, clear headed and cheerful at all times is something that can protect us from disease.

Apart from this, Buddhism attributes Kamma(in pali) or Karma as an important contributing factor to health and disease/illness. Generally karma means an action which is intentional, conscious, deliberate and willful. Karma can be defined in simple language: Do good and good result will come to you now or hereafter. Do bad and bad result will come to you now or hereafter. In the language of harvest, karma can be explained as: if you sow good seeds, you will reap a good harvest. If you sow a bad seeds, you will reap a bad harvest. Likewise in the language of science, karma is known as the law of cause and effect. Every cause has an effect. Buddhists believe that man will reap what he has sown; we are the result of what we have done before, and we will be the result of what we do now. Since karma is an invisible force, we cannot see it through our physical eyes. To understand how karma works, we can compare it to seeds. As the leaves, flowers, fruits and trunk of a tree are stored in its seed, the results of karma are stored in the subconscious mind. And under favorable conditions, the fruits of karma will be produced just as with moisture and light, the leaves, fruits, flowers and trunk of tree will sprout from the tiny seed. Karma, as the action we do in our daily lives, can be of two varieties - wholesome karma or good karma and unwholesome karma or bad karma. From the Buddhist perspective good health is the correlated effect of good karma in the past and bad health is the effect of bad karma in the past. This interpretation of health and disease in terms of karma is to emphasize that there is a relationship between morality and health. We can understand the role of karma in health and illness as we look at the following cases. For example, in the time of epidemic there are usually some people who succumb while

others escape even though both groups are exposed to the same conditions. According to the Buddhist view the difference between the former and latter is due to the nature of karma of each in the past. Other examples are the cases where though the treatment given was successful, the patient died. And where in spite of ineffective treatment the patient lived. There have also been cases of remarkable and unexpected recoveries when modern medicine has given up all hope for remission. Such cases strengthen the Buddhist belief that besides the physical cause of illness, can be the effect of bad karma too. A disease with a karmic cause cannot be cured until that karmic result is exhausted. But the karma of every person is a mystery both to himself and others. So no ordinary person can definitely know which disease is caused by karma. Therefore one has to be careful in imputing karma especially for disease because it may lead to a fatalistic attitude of not seeking any cure at all or giving up treatment out of despair.

As for the curing of karma, Buddhism emphasize on the practice of above mentioned Sila; the precept and Samadhi; practice of meditation. Buddhism explains that humans have every potentials and possibility to overcome his own karma and thereby influence the direction of his life. Humans have within himself the strength and ability to change his karma. His mind is mightier than his karma and so the law of karma can be made to serve him. And to do that he has do more meritorious deeds and purify his mind rather than by praying or worshipping in order to overcome his karmic effects. At the Buddha's time Angulimala was a highway robber who murdered more than thousand people. After getting the knowledge from the Buddha, he practiced Sila (precepts), Samadhi (meditation) and within his lifetime, he became Arahanta (enlightened one) and thus redeemed his past misdeeds.

Finally, as a concision we can say, for the better health, medical procedures and medicines are very much needed. As well as for the better health through mental, psychological and social perspectives, practicing of precepts and meditation which changes our lifestyle, behavior and thoughts, are the most influential and inseparable parts. And inevitably Buddhism contributes the best role for this. Therefore Health and Buddhism are just like two sides of a coin that lead us towards better health and a cheerful life.

# एक महिने गुँला धर्म-देशना २०७५

श्री सिद्धि मंगल बुद्ध विहार, सिद्धिपुर, थिस, महालक्ष्मी नगरपालिका-६ मा यस वर्ष २०७५ श्रावण २७ गते देखि भाद्र २५ गते सम्म एक महिने गुँला धर्म देशना २०७५ सु-सम्पन्न भएको छ।

श्री सिद्धिमंगल बुद्ध विहार प्रमुख श्रद्धेय भिक्षु विमलो स्थिविर भन्तेबाट भगवान् बुद्धद्वारा आदेशित जातकहरुलाइ समय सापक्ष गुँलामास हरेक साँभ्ठ ५ बजे श्री सिद्धि मंगल बुद्ध विहारको धर्महलमा धर्म-देशना गर्नुभएको

थियो भने उक्त धर्म-देशनाको सम्पूर्ण रूपमा Facebook



थियो भने भिक्षु विमलो स्थविरको निर्देशनमा ७० जना योगीहरुले विशेष भावनाको लाभ उठाएका थिए।

गुँलामास भरी देशित जातक तथा जातकका आंशिक भार्वाथ :

### जातक : सच्चिकर

मिति : २०७५ श्रावण २७ आइतवार

भावार्थ : दुष्टकुमार नामक राजकुमारलाई अमातयहरुले खोलामा बगाएर पढाइदिए । संगोगवश त्यस राजकुमार एउटा काठको मुडाको सहायतामा बगाइरहेको अवस्थामा एउटा स्गा,



Live Bhikshu Vimalo को Account बाट प्रसारण गरिएको थियो। जसो कारण आ-आफ्नो घर-घरमै बसी T.V., Laptop, Mobile मै धर्मदेशना श्रवण गर्ने सुनौलो अवसर जुडेको थियो। गुँलामास एक महिनासम्म Facebook Live को लागि विहार सचिव कृष्ण गोविन्द महर्जन कोषाध्यक्ष राम कृष्ण महर्जनबाट Live Update गरिएको उक्त Live प्रसारणमा धेरै भन्दा धेरै सरसल्लाह, प्रेरणा-प्रोत्साहन धर्मप्रीतिको वाक्यहरुले शासनिक कार्यमा थप उर्जा मिलेको महशुस भएको थियो। अन्तिम दिन भाद्र २५ पारुका दिन एक दिने ध्यान शिविर सम्पन्न भएको

सर्प र मुसा पनि त्यही मुडाको सहायतामा खोलामा बगाई त्याएको अवस्थामा तपश्वीले उनीहरुको ज्यान बचाइ दिए । सुगा, सर्प र मुसाले आफु उपर गरिएको उपकार गुण धर्म पालना गरिन । दुष्टकुमार राजा भए पश्चात तपश्वीलाइ हत्या गर्न खोजन । अन्तमा जनताहरु जागृत भई दुष्टकुमार कै हत्या गरि तपश्वी बोधिसत्वलाई राज्याभिषेक गरि राजा घोषणा गरिदियो ।

# जातक : वेदब्ब

मिति : २०७५ श्रावण २८ गते सोमवार

भावार्थ : ब्राह्मणले लुटेराहरुको निम्ति मन्त्रबलले धन वर्षा गरि आफ्नो ज्यान गुमाउनु पऱ्यो । पछि लुटेराहरु पनि एक





केवल कर्महीन नै यस्तो हुन्छन् जो भाज्यलाई पुकार्दछन् र उसको साधमा जुनासोको बाहुल्यता हुन्छ । 🗕 **भगवान् बृद्ध**ा



आपसमा एक अर्काले हत्या गरि समाप्त भएको।

#### जातक : बक जातक

मिति २०७५ श्रावण २९ मंगलवार

भावार्थ : एउटा छत्थु बकुलाले माछाहरुलाई धोखा दिएर एक एक गरि खाएको र अन्तमा एक कर्कटबाट ज्यान गुमाउन पगेको ।

### जातक : अपण्णक

मिति : २०७५ श्रावण ३० ब्धवार

भावार्थ : २ व्यापारी आ-आफ्नो ४-४ सय मानिसक लिएर व्यापार गर्न गए । एक मूर्ख व्यापारीको कारण ४ सय विनाश भए । पण्डित व्यापारीको कारण ४ सय सकुशल फिर्ता हन सफल ।

#### जातक : एकपण्ण

मिति : २०७५ श्रावण ३१ बिहिवार

भार्वाथः बोधिसत्वले नीम पाटको तितो रसबारे उपदेश दिई राजकुमारलाई गलत सोच विचार निपूर्ण गरिदिएको ।

#### जातक : वनसाख

मिति : २०७५ भाद्र १ शुक्रवार

भार्वाथ : वाराणसी राजाले आचार्यको कुरा सुनी एक हजार राजाहरुको आँखा निकाल्न लगाएको । राजाको आफ्नो आँखा एक यक्षले निकाली दिएको ।

#### जातक : चुलधम्मपाल

मिति : २०७५ भाद्र २ शनिवार

भावार्थ : राजाले आफ्नो ७ वर्षको नाबालक राजकुमारको हात, खुट्टा काटेर अन्तमा शीर छिनालि दिएको । महारानी पुत्र वियोगमा मुर्छित भएको ।

### जातक : चूल धनुग्गह

मिति : २०७५ भाद्र ३ आइतवार

भार्वाथ : आफ्नै श्रीमतीले चारको हातमा तलवार थम्याएर आफ्नै श्रीमानुलाई हत्या गर्न लगाएको।

#### जातक : निग्रोध

मिति : २०७५ भाद्र ४ सोमवार

भार्वाथ : अकृतज्ञलाई सम्म पनि निग्रोधराजले क्षमा

दिएको ।

### जातक : सिवि जातक

मिति : २०७५ भाद्र ६ ब्धवार

भार्वाथ : शिविराजले ब्राह्मणलाइ आफ्नो दुवै आँखा दान

प्रदान गरेको ।

### जातक : महावाणिज्य

मिति : २०७५ भाद्र ७ बिहिवार

भार्वाथ : लोभको कारण व्यापारिहरु विनाश भएर गएको

घटना ।

### जातक : पढकुशल माणपक

मिति : २०७५ भाद्र ८ श्कवार

भावाथ : पद चिन्ह लक्षण जान्ने कुशल माणवकले चोर

र चोरी भएको सामाग्री फेला पारेको । जातक : महासृतसोम जातक

मिति : २०७५ भाद्र ९ शनि, १० आइत, ११ सोम

भार्वाथ : महासुतसोम राजाले मानवको मंश स्वादमा भुलियो मानव मंशरस छोड्नै सिकएन । कालहत्थी सेनपितले लाखौं उपाय गर्दा पिन नसिकएको उक्त मंशरसलाइ बोधिसत्वले छोड्न लगाएको ।

#### जातक : परन्तप

मिति : २०७५ भाद्र १२ मंगलवार

भार्वाथ : परन्तप दास महारानी सँग अनाचार गरि राजालाई हत्या गरिदिएको ।

जातक : सहभस्त

मिति : २०७५ भाद् १३ ब्धवार

भार्वाथ : ब्राह्मणीले अनाचार गर्ने इच्छा राखी आफ्नो ब्राह्मण श्रीमान्लाई दास राख्ने सर्तमा पैसाको लागि घरबाट बाहिर पठाएर आफु घरमा अन्य पुरुषसँग अनाचार गर्ने । भिक्षादान लिएर फर्केका ब्राह्मणको भोालमा सर्प छिरेको र सेनक पण्डितले आफ्नो ज्ञानबलको प्रभावले सर्प र श्रीमतीको अनाचार छर्लङ्ग गरिदिएको ।

### जातक: स्तन्

मिति : २०७५ भाद्र १४ बिहिवार

भावार्थ : सुतनु आफ्नो बुद्धिबलले यक्षबाट आफ्नो ज्यान





बचाउन सफल भएको कथा।

### जातक : कुम्भकार

मिति : २०७५ भाद्र १५ श्क्रवार

भार्वाथ : राजाहरुले विविध विषयहरुमा संवेग उत्पन्न गरी अकिञ्चन भई प्रवृजित भाव प्राप्त गरेको ।

# जातक : कुटिदुसक / अवारिय

मिति : २०७५ भाद्र १६ शनिवार

भावार्थ : बाँदरले चराको आदेश सुनेर कोधले चराकै गुँड विगारिदिएको र जुन आदेशबाट १ लाख आम्दानी हुने गाउँ दिएको हो तयही आदेश सुनेर माभीले बोधिसत्वलाई हातपात गरेको।

### जातक : चतुद्वार

मिति : २०७५ भाद्र १७ आइतवार

भावार्थ : माताको कुरा नसुन्ने आज्ञा पालना नगर्नेहरुको परिणाम व्याख्यान गरेको जातक ।

### जातक : तक्कारिय

मिति : २०७४ भाद्र १८ सोमवार

भावार्थ : आफन्ो वचन, रक्षा गरी अल्प भाषण गर्ने मृत्युभयबाट मुक्त हुने घटना ।

#### जातक : धम्मधज

मिति : २०७५ भाद्र १९ मंगलवार

भावार्थ : राजाले कालक भन्ने न्यायधीशको स्थानमा बोधिसत्वलाई न्यायधीश नियुक्त गरिदियो । कालकले घुस खान



नपाएर बोधिसत्वलाड्ड हत्या गर्ने कैयन प्रयासहरु गरे । शुक्र बोधिसत्वको सहायक बन्यो । कालकले बोधिसत्वको केही बिगार्न पाएन ।

### जातकः चूलपदुम

मिति : २०७५ भाद्र २० ब्धवार

भावार्थ: सात राजकुमारहरुले ६ जना सम्मको आ-आफ् नो राजकुमारीहरुलाई हत्या गरि मानव मंश खाए । बोधिसत्व राजकुमारले आफ्नो श्रीमती राजकुमारलाई बचाइ भागेर गएको तर त्यही राजकुमारीले गुणधर्म बिर्सेर अन्यसँग अनाचार गरि धोखा दिएकोले दण्ड भोग्न परेको ।

### जातक : स्धाभोजन

मिति : २०७५ भाद्र २१ बिहिवार

भावार्थ : मात्सर्यकोष नामक सेठ अत्ति नै कपटि र कन्जूस स्वभावको व्यक्तिलाई शुक्र आदि अन्य देवताहरुको प्रयासमा कपटि र कन्जस स्वभाव हटाइ दिएको ।

### जातक : चेतिय

मिति : २०७५ भाद्र २२ शुक्रवार

भावार्थ : राजाले जेठोलाइ कान्छो र कान्छोलाइ जेठो बनाउन भूठो बोलेर पृथ्वीमा धसेर नरक गमण भएको तर सत्यलाई असत्य बनाउन सकेन ।

#### जातकः सेरिवबाणिज

मिति : २०७५ भाद्र २३ शनिवार

भावार्थ : लोभी ब्यापारीले सुनको थाल भुक्याएर थगेर लिने विचारले असत्य व्यवहार गऱ्यो । तर व्यापारी बोधिसत्वले त्यसलाई सही मूल्य प्रदान गरी प्राप्त गरे तर ठगी व्यापारीले आफूले प्राप्त गर्न नपाएकाले मुटु फुटेर मृत्यु वरण गर्नु परेको ।

#### जातक : तक्कल

मिति : २०७५ भाद्र २४ आइतवार

भावार्थ : छोराले आफ्नो बाबुलाई मार्न लागेको देखेर नातीले बाजेलाई बचाएर आफ्नो बुबालाई ज्ञान दिएको ।

#### जातक : तेलपत्त

मिति : २०७५ भाद्र २५ सोमवार

भावार्थ : यक्षणीहरुले अनेक प्रकारले कुमारलाई फसाउन खोज्यो तर फसाएर साथीहरुलाई जस्तै खान सकेन । राजकुमार रुप, शब्द, रस, गन्ध र स्पर्शमा आकर्षित पार्न सकेन । गान्धार राष्ट्रका तक्षशिला नगरवासीहरुले यक्षणीहरुले राजभवनमा सबैलाई खाएकाले कुमारलाई राजा बनाएको ।



# नियात्रा परित्राण गुठि पुजा सम्पन्न

नियात्रा परित्राण गुठिको मासिक रूपमा संचालन भइरहेको परित्राण गुठि पुजा यस महिना भाद्र २३ गते शनिवारका दिन राम श्रेष्ठ/चन्द्र लक्ष्मी श्रेष्ठ गृह बागबजारमा सम्पन्न भएको छ ।



श्रद्धेय भिक्षु विमलो स्थिवर, भिक्षु रेवतो तथा अनागारिका श्रद्धाचारी गुरुमाँको उपस्थितिमा बिहान ९ बजे देखि १ बजे सम्म सम्पन्न उक्त मासिक पुजा कार्यक्रममा शील प्रार्थना, बुद्ध पुजा, धर्मदेशना, परित्राण, मैत्री भावना, पुण्यानुमोदन दान प्रदान तथा जलपान भोजनको व्यवस्था उपस्थित निमन्त्रित सम्पूर्ण सदस्य तथा आगन्तुक महानुभावहरुलाई गरिएको थियो । आगामी असोज महिनाको पालो रमेश बजाचार्य तथा रोशनी बजाचार्यबाट पालो थापेको छ । मासिक रुपमा एक अर्कामा पालो थापी संचालन हुँदै आइरहेको पुजा आगामी असोज २७ शनिवार प्नः हने भएको छ ।

## श्री कुमारी मिसा पुचः एकल्तारको धर्मपुजा सम्पन्न

श्री कुमारी मिसा पुच:बाट विभिन्न विहारहरुमा गरिंदै आइरहेको धर्मपुजा कार्यक्रम यस महिना भाद्र ३० गते



शनिवार सिद्धिपुर स्थित श्री सिद्धिमंगल बुद्ध विहारमा श्रद्धेय भिक्ष विमलो स्थविरको प्रमुखतामा सम्पन्न गरिएको छ ।

शीलप्रार्थना, बुद्धपुजा, परित्राण, धर्मदेशना, पुण्यानुमोदन तथा विपस्सना ध्यान भावना आदि कार्यक्रम हरेकको उक्त धर्मपुजा कार्यक्रममा त्रि-बोधि ध्यान केन्द्रको लागि २६,२१०।- नगद श्रद्धादान प्रदान गरिएको थियो । भिक्षु विमलो स्थिवरको निर्देशनमा विपस्सना अभ्यास पनि गरिएको थियो ।

# शान्ति पोखरीमा गुँलापर्व सम्पन्न

सिद्धिपुरस्थित शान्ति तथा विकास केन्द्रको आयोजनामा मिति २०७५ भाद्र २६ गते आइतवार श्री सिद्धिमंगल बुद्ध विहार प्रमुख श्रद्धेय भिक्षु विमलो स्थविर प्रमुख विहार परिवार निमन्त्रणा गरि विविध धार्मिक कार्यक्रमका साथ गुँलापर्व सु-सम्पन्न गरिएको छ।



गुँलामास एक महिने बुद्ध पुजा गरिएको उक्त दिपंकर बुद्ध स्थापित शान्ति पोखरीमा शान्ति विकास केन्द्र परिवार तथा श्री सिद्धिमंगल बुद्ध विहार परिवारको संयुक्त रूपमा बुद्धपुजा, धर्मदेशना परित्राण पाठ, पुण्यानुमोदन तथा उपस्थित सम्पूर्ण उपासक उपासिकाहरुलाई जलपान भोजनको व्यवस्थना गरिएको थियो भने कार्यक्रममा स्वागत तथा कार्यक्रम संचालन शान्ति तथा विकास केन्द्र अध्यक्ष मदनमान महर्जनले गर्नुभएको थियो भने धर्मदेशना भिक्षु विमलो स्थविरबाट देशना गरिएको थियो।

# एक दिवसीय सत्तिपट्ठान विपस्सना शिविर

गुँलापर्व एक महिने समापन एक दिवसीय सित्तपट्टान विपस्सना ध्यान शिविरबाट भाद्र २५ सोमवारका दिन श्री सिद्धिमंगल बुद्ध विहारमा भिक्षु विमलो स्थिवरको निर्देशनमा ७० जना योगीहरु सहभागी सम्पन्न भएको छ ।



त्रि-बोधि विपस्सना ध्यान केन्द्रको व्यवस्थापन तथा सिद्धिमंगल बुद्ध विहारको आयोजनामा संचालित शिविर विहारबाट जलपान भोजन व्यवस्था तथा सर्वत दान सावित्री महर्जन, सिरता महर्जनबाट दान प्रदान गिरएको थियो भने अन्तिममा भिक्षु विमलो स्थिवरबाट तेलपत्त जातक आदेश गिर साँभ्ठ ७:०० बजे सम्पन्न गिरएको थियो।

# माधबी गुरुमांको ८४ औं जन्मोत्सव सम्पन्न

ललितपर अवस्थित यसोधरा बौद्ध विद्यालय एवं स्नन्दाराम विहारका संस्थापक प्रमुख अनागारिका माधवी गुरुमाको ८४औं बर्षको शुभ जन्मदिनको उपलक्ष्यमा यसोधरा बौद्ध विद्यालय प्राङ्गणमा भाद्र २७ गते विशेष प्ण्य कार्यक्रम गर्न भयो । श्रद्धेय भिक्ष महासंघद्वारा गुरुमालाई निरोगी दिर्घाय मंगल कामना गर्दे बद्ध प्जा र परित्राण पाठ गरि आशिर्वाद गर्न भयो । उक्त कार्यक्रममा नेपालका संघ महानायक अश्वघोष महास्थविर सहित भिक्ष महासंघ र अनगारिका गुरुमांहरु लगायत उपासक उपासिकाहरु पनि सहभागी हुन भएको थियो । माधबी गुरुमां नेपालको बद्धशासनमा अतलनीय सेवा गर्न भएका ब्यक्ती हनहन्छ राणा शासनमा अति दःख गरि प्रबज्या हनभएका उहाँ बर्मा देश जान भै बद्ध धर्म अध्ययन गर्न भएका वहाँले यशोधरा बौद्ध बिद्यालय स्थापना गरि साना बालबालिकाहरुलाई शिक्षा र बद्ध धर्म अध्ययनको लागि अतुलनीय सेवा गर्नु भएका विशेष ब्यक्तित्व हुन् हुन्छ ।



त्रि-बोधिरस बौद्ध मासिक पत्रिका पढौं बुद्ध शासनिक कार्यमा योगदान पुन्याऔं ।

### YMBA धम्म छात्रवृत्ति प्रदान

YMBA धम्म छात्रवृत्ति उपसमितिको आयोजनामा प्रथम विद्यालय शुल्क वितरण कार्यक्रम मिति २०७५ भाद्र ३०



शनिवार सु-सम्पन्न भयो । YMBA धम्म हलमा श्रद्धेय भन्ते पञ्जासार स्थिवरको प्रमुख अतिथि र संस्थाका अध्यक्ष सुश्री अरणीतारा बज्राचार्यको सभापितत्वमा कार्यक्रम सम्पन्न भएको थियो भने छात्रवृत्ति उपसमितिका संयोजक ज्ञानमणि शाक्यले सम्पूर्ण उपस्थित वर्गहरुलाई स्वागत मन्तव्य दिनुभएको थियो । २०५३ सालमा स्थापना भएको यस धम्म छात्रवृत्तिलाई स्थानीय दाताहरुबाट यथा श्रद्धा दान दिई निरन्तर रुपमा संचालन भई आइरहेको सन्दर्भमा यस वर्षदेखि अन्तर्राष्ट्रिय दाताहरु JVBA, JBP जापान WFB, WFBY थाइल्याण्ड द्वारा थप १५ जना अत्यावश्यक विद्यार्थीहरुलाई यो छात्रवृत्ति प्रदान गरिएको थियो । सोही छात्रवृत्ति अन्तरगत यस वर्षको वैशाख महिनादेखि भाद्र महिनासम्मको (५ महिनाको) मासिक शुल्क एकमुष्ट प्रदान गरिएको थियो ।

# सतिपट्ठान विपश्यना भावना धम्माराम ध्यान केन्द्रमा ओवाद तथा भिक्षाटन

उपसंघनायक अगग महापणि इत धम्माचरिय डा. भिक्ष् ञाणपर्णिक महास्थविर वर्षावास बस्न्भएका स ति प ट्ठा न विपश्यना भावना धम्माराम ध्यान केन्द्रमा यही मिति २०७५ श्रावण ५ गते दिन मंगलवारका बिविध शासनिक का यंत्र न महरु सम्पन्न भयो



उपसंघनायक श्रद्धेय

भिक्षु जाणपूर्णिक भन्तेबाट उपस्थित संघ तथा उपासक उपासिकाहरुलाई शासिनक ओवाद प्रदान गरिएको थियो भने श्रद्धेय भिक्षु बोधिज्ञान महास्थिवरको नेतृत्वमा बिडखेल आसपासमा १५ जना भिक्षुहरुको उपस्थितिमा भिक्षाटन कार्यक्रमको आयोजनामा गरिएको थियो । अन्तमा श्रद्धेय उपसंघनायक श्रद्धेय भिक्षु जाणपूर्णिक महास्थिवरको निर्देशनमा उपस्थित भिक्षु अनागारिका, उपासक, उपासिकाहरुलाई ध्यान भावनाको अभ्यास पनि गराइएको थियो।

