

# धर्मकीर्ति



धर्मकीर्ति  
The Dharmakirti



बुद्धत्य प्राप्त गर्वु भाणप्पिण्य प्रथमा पटके गिद्धसंघ सहित जग्जिभगी कपिलपस्तुमा भिक्षाटन गरिरहन्  
मण्डा भगवान् बुद्धलाई भोजन निभान्ना गर्नहुँदै राजा शुद्धोदन (देशार्थ पूर्णिमाको मोलिपल्च)

ब.सं. २५६८, रुद्धांया पुनिः

वर्ष: ४३, अक्तुः १

# धर्मकीर्ति वसुन्धरा विहार, वसुन्धरामा प्रव्रजित गुरुमांहरुबाट दिनभर अभिधर्मपाठ एक भलक



धम्मसङ्गणि पाठ गर्नुहुदै श्रद्धेय प्रव्रजित गुरुमांहरु पञ्चावती र सुनन्दावती



विभद्गा पाठ गर्नुहुदै श्रद्धेय प्रव्रजित गुरुमांहरु धम्मविजया र श्रद्धा गौतमी



धातुकथा पाठ गर्नुहुदै श्रद्धेय प्रव्रजित गुरुमांहरु दानवती र वीर्यवती



पुगलपञ्चती पाठ गर्नुहुदै श्रद्धेय प्रव्रजित गुरुमांहरु जिनवती र चम्पावती



कथावत्थु पाठ गर्नुहुदै श्रद्धेय प्रव्रजित गुरुमांहरु प्रीतिवती र सुमना



यमक पाठ गर्नुहुदै श्रद्धेय प्रव्रजित गुरुमांहरु मासरा र सारवती



पट्टान पाठ गर्नुहुदै श्रद्धेय प्रव्रजित गुरुमांहरु सुमना र उपनन्दा



पुण्यानुमोदन गर्नुहुदै कस्म गुरुमा र पदावती गुरुमा



पाठ श्रवण गर्नुहुदै श्रद्धालु उपासकोपासिकाहरु

प्रकाशक र विशेष सल्लाहकार

भिक्षुणी धम्मवती

फोन: ९८५९४६६

सम्पादक

भिक्षुणी वीर्यवती

फोन: ९८४९५३४९०९

सम्पादन सहयोगी

भिक्षुणी शुभवती

फोन: ९८४९३२९००५

व्यवस्थापकहरू

धूवरत्न स्थापित

फोन: ९८४९२६३३५५

इन्द्रमान महर्जन

फोन: ९८४९४३४५७२

कार्यालय

धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठी

धर्मकीर्ति विहार

श्रीघ: नघ:टोल

पोष्ट बक्स नं. ४९९२, काठमाडौं

फोन: ५३५९४६६

email: gurumawiryawati@gmail.com

subhawati26@gmail.com

बुद्ध सम्बत् २५६९

नेपाल सम्बत् ११४५

इस्त्री सम्बत् २०२५

विक्रम सम्बत् २०८२

विशेष सदस्य रु. २०००/-

वा सो भन्दा बढी

वार्षिक रु. १००/-

यस अङ्को रु. १०/-



धर्मकीर्ति  
( बौद्ध मासिक )

THE DHARMAKIRTI  
A BUDDHIST MONTHLY

2569 BAISAKH FULL MOON DAY  
२५६९ औं बैशाख पूर्णिमा

12<sup>th</sup> MAY 2025

वर्ष- ४३ अङ्क- १ स्वाँया पुन्हि बैशाख २०८२



मग्गान्डिङ्गि को सेहो - सच्चानं चतुरो पदा  
विरागो सेहो धम्मानं द्विपदानञ्च चक्खुमा



★ मार्ग मध्ये अष्टाङ्गिक मार्ग श्रेष्ठ । सत्य मध्ये प्यंगु आर्य  
सत्य श्रेष्ठ । धर्म मध्ये वैराग्य श्रेष्ठ । देव मनव्यापि मध्ये  
शुद्ध चक्खुवान् बुद्ध श्रेष्ठ ।



★ मार्गहरू मध्ये अष्टाङ्गिक मार्ग श्रेष्ठ । सत्य मध्ये चार  
आर्यसत्य श्रेष्ठ । धर्म मध्ये वैराग्य धर्म श्रेष्ठ । देव मनुष्यहरू  
मध्ये शुद्ध दृष्टि भएका व्यक्ति भगवान् बुद्ध श्रेष्ठ ।



★ Of all the paths the eight fold Path is the best,  
of all the truths, the four Noble Truths are the  
best, of all things passionless ness is the best,  
of men the seeing one (the Buddha) is the best.



विषय-सूचि

| क्र. सं. | शिर्षक                                              | पृष्ठ |
|----------|-----------------------------------------------------|-------|
| १)       | बुद्ध वचन                                           | १     |
| २)       | सम्पादकीय -<br>२५६९ औं बैशाख पूर्णिमाको शुभ-कामना   | ३     |
| ३)       | आवरण चित्र परिचय - कपिलवस्तु आगमन                   | ४     |
| ४)       | अग्रश्रावक सारिपुत्र-२                              | ५     |
| ५)       | अनाथपिण्डिक पुत्र                                   | १०    |
| ६)       | गौतम बुद्ध्या महत्त्व                               | १३    |
| ७)       | बुद्धधर्म र पञ्चशील                                 | १४    |
| ८)       | मति सप्रियो भने आयु पनि लम्बिन्दु                   | १६    |
| ९)       | कुरुधम्म जातक                                       | १८    |
| १०)      | भद्रा कपिलानी - कुमारी विद्यावती मालविका            | २०    |
| ११)      | तृष्णा वर्ग                                         | २२    |
| १२)      | सुतबुद्ध : तिपिटकधर तिपिटककोविद                     | २३    |
| १३)      | महिलामुख जातक                                       | २८    |
| १४)      | गज्याःगु छ्यैं सुख दइ ?                             | २९    |
| १५)      | Vipassana a Medicine                                | ३१    |
| १६)      | The Last Message of the Buddha                      | ३३    |
| १७)      | KAMMA AND REBIRTH                                   | ३४    |
| १८)      | Inspiration and Dismay                              | ३५    |
| १९)      | Most Venerable Master Hsing Yun and<br>FoGuang Shan | ३८    |
| २०)      | बुद्धभूमि नेपाल                                     | ४०    |
| २१)      | धर्मकीर्ति पत्रिका विशेष सदस्यहरू                   | ४०    |
| २२)      | भगवान बुद्ध क्यनाबिज्याःगु भिगू पुण्य ज्या          | ४१    |
| २३)      | एकदिन जानुछ सबैलाई                                  | ४१    |
| २४)      | धर्मकीर्ति समाचार                                   | ४२    |
| २५)      | अनित्य जीवन                                         | ४८    |
| २६)      | लुम्बिनी जाओैं                                      | ४९    |
| २७)      | Around Mayadevi Temple & Beyond                     | ४९    |

## ▪ सर्वपादकीय ▪

# २५६४ औं बैशाख पूर्णिमाको शुभ-कामना

बैशाख पूर्णिमालाई शाक्यमुनी बुद्धको जीवनी अनुसार पाँच संयोग जुरेको दिनको रूपमा लिन सकिन्छ । ती पाँच संयोगहरू यसरी रहेका छन्—

१) सुमेध ऋषि वौधिसत्त्वलाई दीपकंकर बुद्धले भविष्यमा शाक्य मुनि गौतम बुद्ध हुने भविष्यवाणी गर्नुभएको दिन पनि बैशाख पूर्णिमाको दिन नै भएको कुरा बुद्ध वंशमा उल्लेख गरिएको पाइन्छ ।

२) आजभन्दा २६४९ वर्ष अगाडि बैशाख पूर्णिमाको दिनमा नै कपिलवस्तुका महारानी महामायादेवीको कोखबाट हाल नेपालको लुम्बिनी वनमा शाक्य मुनि बुद्ध हुने नवजात शिशु जन्मनु भएको थियो । उही शिशुलाई पछि सिद्धार्थ कुमार भनी नामाकरण गरियो । उहाँको बुवा महाराज शुद्धोदन कपिलवस्तुका राजा थिए ।

३) सिद्धार्थ कुमारले २९ वर्षको उमेरमा राजदरवार त्याग गरी ज्ञानको खोजीमा लाग्नुभयो । ६ वर्षसम्म कठोर तपस्या गरी ३५ वर्षको उमेरमा बुद्धगया (हाल भारत) मा बुद्धत्व प्राप्त गरी शाक्य मुनि बुद्ध हुनुभयो ।

४) बुद्ध हुनुभएपछि उहाँले शुद्धोदन महाराजको निमन्त्रणा स्वीकार गर्नुभई उहाँको राजधानी कपिलवस्तुमा प्रथम पटक पुग्नु भएको दिन पनि बैशाख पूर्णिमाको दिन नै थियो ।

५) बुद्ध हुनुभएपछि उहाँले प्राप्त गर्नुभएको अमूल्य ज्ञान ४५ वर्ष सम्म प्रचार गर्नुभई ८० वर्षको वयोबृद्ध उमेरमा कुशीनगर (हाल भारत) पुरी दुईवटा साल वृक्षको बीचमा लेट्नुभई महापरिनिर्वाण हुनुभएको दिन पनि बैशाख पूर्णिमाको दिन नै थियो ।

यी ५ वटा संयोगहरू मध्ये बुद्धगयामा बुद्धत्व प्राप्त गरी सम्यक् सम्बुद्ध हुनुभएको बैशाख पूर्णिमाको

दिनलाई बढी महत्त्व दिइएको पाइन्छ । किनभने सम्यक् सम्बुद्ध हुनसक्नु नै जन्म र मरणको चक्रलाई तोड्न सफल अन्तिम जन्म र अन्तिम देहत्याग हो । त्यसैले शाक्य मुनि बुद्धले यस विजयलाई हर्ष उद्गारको रूपमा यसरी व्यक्ति गर्नुभएको पाइन्छ ।

“अनेक जन्म बित्यो त्यो चित्त सहितको शरीर निर्माण गर्ने तत्त्वलाई मेटाउन खोज्दा खोज्दै । मेरो हरेक जन्म दुःखमय भएर बित्यो । हे घर निर्माण गर्ने तत्त्व हो ! अब मैले तिमीलाई पत्ता लगाइसकें । अब फेरि तिमीले यो घर बनाउन सक्ने छैनौ । किनभने यस घर निर्माण गर्नेको लागि प्रयोग गरिने तिम्मा सरसामानहरू सबै नाश गरिसकें । घरको धूरी पनि खसालिसकें । अब मेरो चित्त संस्कार रहित भइसके (जन्म लिन लगाउने तत्त्व रहित) भइसके, तृष्णा विनाश भइसक्यो ।

यसरी यस बुद्ध वचनले उहाँको यस संसारको आवागमन क्रम नष्ट पारिसक्नु भएको संकेत प्रष्टाउनु भएको छ । उहाँ साँचो अर्थमा विजयी बन्नुभयो । भगवान् बुद्धले प्राप्त गर्नुभएको जन्ममरण चक्रबाट अलग हुने क्षमता उहाँको लागि मात्र सीमित नभई यस शिक्षालाई अभ्यास गर्न सक्ने सबै व्यक्तिका लागि मुक्तिको साधन बनेको छ । ४५ वर्ष सम्म यस शिक्षालाई गाउँ, नगर जतातै सिकाउनु हुँदै जीवनको अन्तिम घडीसम्म पनि सिकाउनुभयो ।

यस अमूल्य शिक्षालाई आजसम्म पनि हामीले सिक्ने मौका पाइरहेका छौं । यसलाई हामीले हाम्रो अहोभाग्य मान्न सक्छौं । तर हामी त्यसबेलामात्र भाग्यमानी बन्न सक्नेछौं जुनबेला हामीले भगवान् बुद्धले पत्तालगाउनु भएको चतुर्थार्थ सत्य र आर्य

(क्रमशः पेज १७ हेर्नु होला)

## कपिलवस्तु आगमन

- आचार्य सत्यनारायण गोयन्का  
भावअनुवादः वीर्यवती

महाराज शुद्धोदनले आफ्नो छोरो (गृहत्यागी) राजकुमार शिद्धार्थ सम्यक सम्बुद्ध हुनुभयो भन्ने शुभ समाचार सुन्नुभयो । त्यतिमात्र होइन उहाँले धर्मचक्र प्रवर्तन गर्नुभयो । काश्यप बन्धु आफ्ना सबै सन्यासी शिष्यहरू सहित भगवान् बुद्धको शरणमा आइसके । मगधका महाराजा विम्बिसारले श्रद्धापूर्वक उहाँलाई आफ्नो मनोरम वेलुवन उद्यान विहारको रूपमा दान दिइसक्यो ।

अल्पकालमा नै यतिका उपलब्धी र यतिका सफलता प्राप्त भएको शुभ समाचारले बुवा हुनुभएका शुद्धोदन महाराजाको मनमा उल्लास भरिदियो । आफ्नो पुत्रसंग भेटघाट गर्न लालायित हुन थाले । पुत्रलाई निमन्त्रणा पठाउनका लागि एक-एक गर्दै नौजना अमात्यहरू पठाइसके । तर उनीहरू सबै असफल रहे । उनीहरूले भगवान् बुद्धलाई महाराज शुद्धोदन समक्ष त्याउन सकेनन् । अन्यमा सिद्धार्थको वात्यकालको साथी अमात्यपुत्र कालुदायीलाई पठाइयो । कालुदायी सफल भए ।

भगवान् बुद्ध आफ्नो विशाल भिक्षुसंघको साथै कपिलवस्तु पुग्नुभयो । (यसदिन बैशाख पूर्णिमाको दिन थियो) । भोलिपल्ट विहान सबै नगरवासिहरूलाई संघदान गराई पुण्य संचय गराउनका लागि भगवान् बुद्ध भिक्षुसंघ सहित घर-घरको दैलो दैलोमा भिक्षाटन गर्न थाल्नुभयो । यो खबर महाराज शुद्धोदनको कानमा पुगेपछि उहाँ ब्याकुल हुनुभयो । फलस्वरूप उहाँ स्वयं भगवान् बुद्ध समक्ष पुग्नुभयो । उहाँले भगवान् बुद्धलाई राजमहलमा निमन्त्रणा गरेर ल्याए । भगवान् बुद्ध सहित भिक्षुसंघलाई सम्मानपूर्वक भोजन गराइयो । राजदरबारका सबै सदस्यहरूले भगवान् बुद्धलाई नमस्कार गर्न आए । केवल यशोधरा आइनन् । यशोधराले यदि उनीमा गुण छ भने आर्यपुत्र (भगवान् बुद्ध) स्वयं यशोधरा निवास गृहमा आउनु हुनेछ, तब मात्र उहाँलाई वन्दना गर्नेछु भनी आफै दरबारमा रहिन् ।

गुणहरूको भण्डार थिए यशोधरा समक्ष । त्यसैले भगवान् बुद्ध स्वयं यशोधरा निवास गृहमा पुग्नुभयो ।

यशोधरा जस्तो साधी पतिपरायण गृहणीको विषयमा नासमझ तथा विरोधी तत्वहरूले नचाहिने अनेक

मनगढंत फजूल हल्ला फैलाएका थिए । उनीहरूको उद्देश्य राजकुमार शिद्धार्थलाई निष्ठुर र निर्दीय सावित पार्नु थियो ।

सिद्धार्थ कुमारले यशोधरालाई त्यागेर गृहत्याग गर्नुहुँदा यशोधरालाई दुःख हुनु त स्वभाविक नै थियो । तैपनि विचमा अतिरञ्जन गर्दै नचाहिने वेकारको लाञ्छना लगाई हल्ला फैलाइएको विषय भने तथ्यहीन नै थियो । विशाल त्रिपिटक साहित्यमा सिद्धार्थ कुमारले गृहत्याग गर्नुहुँदा यशोधराले विलाप गरिएको वर्णनको केही उल्लेख छैन । यशोधरालाई आफ्ना प्रिय पति प्रति विपुल श्रद्धा थियो, भक्ति थियो र विश्वास थियो ।

गृहत्याग गर्नुहुँदा सिद्धार्थ कुमारले यशोधरालाई कुनै सूचना नदिनु भएको त सत्य हो । कारण स्पष्ट छ । यशोधराले विलाप गरी विरोध नगरेपनि सुतिरहेको शिशु राहुल निन्द्रावाट बिउँभिने डर त अवश्य थियो । शिशु निन्द्रावाट बिउँभिर रूने वित्तिकै महाराज शुद्धोदन र महाप्रजापती गौतमी निन्द्रावाट बिउँभिनु त स्वभाविकै थियो । यस्तो अवस्थामा गृहत्याग गर्नु कठिन हुन सक्नेछ ।

तर यशोधराको लागि सिद्धार्थ कुमारले गृहत्याग गरेको घटना अनहोनी अवश्य पनि हुँदैन । किनभने दुवैजना समवस्यक थिए । दुवैजना विवाह पश्चात् १३ वर्ष सम्म विना मनमुटाव सुखी दाम्पत्य जीवन विताउन सफल रहेका थिए । दुवैले एक आपसको मनोवृत्ति राम्ररी जानेका र बुझेका थिए ।

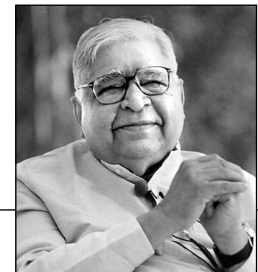
२९ वर्षको उमेर भनेको कुनै वचपन स्वभाव रहेको उमेर थिएन । दुवैजना समझदार भइसकेका थिए । गृह त्याग गर्ने विषयमा दुवैको परस्पर कुराकानी त अवश्य भएको हुनसक्छ । राजकुमार सिद्धार्थ चक्रवर्ती सम्राट नभई सम्यक सम्बुद्ध बन्न चाहनु हुन्थ्यो । जसले गर्दा उहाँले आफ्नो परिवार तथा अन्य अगणित प्राणीलाई भवसंसारको दुःखबाट पूर्णतया मुक्त गराउन सहयोगी बन्न सक्ने छ ।

यस लोककल्याणी मनोवृत्तिको विरुद्ध कसरी तर्क गर्न सकिएला ? यशोधराले यस जनकल्याणी विचारधारालाई विरोध गरिन त ? किन विरोध गरिन ?

## अग्रश्रावक सारिपुत-२

( महाप्रज्ञावानहरू मध्ये अग्र )

सत्यनारायण गोयन्का



“भन्ते ! यस्तो-यस्तो विषयमा ।”

यस्तो सुनेर भगवानले भन्नुभयो— मैले कसैको मुख हेरेर यस्तो पद दिएको होइन, उनीहरूले पूर्वजन्ममा अधिस्थान गरेको कर्मको फल-स्वरूप नै यस्तो स्थान प्राप्त गरेका हुन् । अञ्जाकोण्डञ्जले तत्कालीन बुद्ध समक्ष आफ्नो खेतमा फलेको अन्न नौ पटक दान दिएर “पहिलो धर्मोपदेश सुनेर सबैभन्दा पहिलो पटक अर्हत हुने इच्छा व्यक्त गरेका थिए, उनले अग्र-श्रावकको स्थान मागेको थिएन । तर यी दुवै भिक्षुहरू (सारिपुत र मोगगल्लान) ले अग्रश्रावक हुने संकल्प गरेका थिए ।”

भिक्षुहरूले भगवानसंग आयुष्मान सारिपुत र आयुष्मान मोगगल्लानको पूर्व जन्मको बारेमा जान्ने उत्सुकता व्यक्त गरे । भिक्षुहरूको निवेदन सुनेर भगवानले अग्रश्रावकहरूको जन्मकथा बताउनु भयो ।

आजभन्दा असंख्य कल्पपूर्व सारिपुत र मोगगल्लान अलग-अलग समृद्ध ब्राह्मण कुलमा जन्मेका थिए । सारिपुतको नाम सरद माणवक र मोगगल्लानको नाम सिरिवड्न कुटुम्बिक थियो । दुबै घनिष्ठ साथी थिए, संग-संगै खेल्ने कुद्ने गर्दथे । आफ्नो बुवाको मृत्यु पछि सरद माणवकको मनमा वैराग्य जारयो । आफ्नो अपार धन सम्पत्ति श्रमण, ब्राह्मण, सेवक तथा साथी-भाईहरूलाई दान दिएर प्रव्रज्या ग्रहण गरे । त्यससमय भगवान अनोमदस्सी सम्यक सम्बुद्धको शासन थियो । उहाँ धर्म प्रसारणका लागि निस्किनु भएको थियो । सरद माणवकले वन्दना गरे । भगवान अनोमदस्सी तथा उनका श्रावकहरूका लागि आसन अदिको उचित व्यवस्था गरे । शास्ताले आसन ग्रहण गर्नु भएपछि अग्रश्रावक निसभ र अनोमले पनि आ-आफ्नो आसन ग्रहण गरे । बाँकी शिष्यहरूले पनि आ-आफ्नो आसन ग्रहण गरे । सरद

माणवकले निसभ र अनोमको सम्बन्धमा जान्ने इच्छा भगवान समक्ष प्रकट गरे । भगवानले दुवैको काम र महत्वको बारेमा बताउनु भयो ।

सरद माणवकले संघ-सहित भगवानलाई एक हप्तासम्म लगातार भोजन दान दिन आमन्त्रित गरे । अत्यन्त श्रद्धा पूर्वक शास्ता र संघको स्वागत सत्कार गरे । भगवानको लागि आसनको व्यवस्था गरे । सातै दिनसम्म विभिन्न प्रकारका स्वादिष्ट भोजन दान दिएर संघको सेवा गरे । सातौं दिनमा भोजन तथा वस्त्र आदि दान दिएर भगवान समक्ष प्रार्थना गरे कि— “भन्ते ! सात दिनसम्म मैले तपाईं र संघको सेवा गरेर केही पूण्य अर्जित गरेको छु, त्यस पूण्यको प्रतापले मलाई इन्द्र हुने र ब्रह्मा हुने कुनै इच्छा छैन तर भविष्यमा निसभ स्थविर भैं कुनै बुद्धको प्रथम श्रावक हुने इच्छा छ ।”

शास्ताले सरद तपश्वीको भूत-भविष्य र उनको वर्तमान शक्ति-सामर्थ्य जाँचेर हेर्नु भयो र भन्नु भयो— “असंख्य कल्प पछि लोकमा गौतम नामको सम्यक सम्बुद्ध उत्पन्न हुनेछ । महामाया र सुद्धोदन उनका माता-पिता हुनेछन् । राहुल नामको छोरो हुनेछ । आनन्द उपस्थाक हुनेछ । महामोगगल्लान उनका द्वितीय अग्रश्रावक हुनेछ । तिमी धर्म सेनापति सारिपुत नामले उहाँ सम्यक सम्बुद्धका प्रथम अग्रश्रावक हुनेछौ ।”

यही कुरा सरद तपश्वीले आफ्ना साथी सिविड्नलाई बताए । द्वितीय स्थानको लागि भगवानसंग प्रार्थना गर्न भने । सरदको निर्देशनानुसार सिरिवड्नले पनि प्रार्थना गरे । उनको पनि संचित पूण्य कर्म थियो । उनको पनि क्षमता र योग्यता थियो । उनको भूत र भविष्यको समय जाँचेर भगवान अनोमदस्सीले द्वितीय अग्रश्रावक हुनसक्ने भविष्यवाणी गर्नुभयो ।

“भिक्षुहरू ! प्रत्येक व्यक्तिलाई जे जति प्राप्त हुन्छ, त्यो तिनको परिश्रम योग्यता र प्रार्थनाको अनुसार नै प्राप्त हुन्छ । तथागत कसैको मुख हेरेर कसैलाई अग्रस्थान प्रदान गर्दैन ।”

यस्तो सुनेर भिक्षुहरूले भगवानको कथनलाई सहर्ष अनुमोदन र अभिनन्दन गर्नु भयो ।

— \* —

एक समय भगवान सावत्थी (श्रावस्ती) मा रहनु भएको थियो । त्यस समय आयुष्मान आनन्द भगवानको छेऊमा जानुभयो र उहाँलाई अविवादन गर्नुभएपछि एक तर्फ बस्नुभयो । तब आनन्दलाई भगवानले सोधनुभयो—“आनन्द ! तिमीलाई सारिपुत्र मनपर्छ”

“भगवान ! मूर्ख, दृष्टि, मूढ र शंकालु व्यक्तिलाई छोडेर सारिपुत्र कसलाई मन पर्दैन होला र ?

“भन्ते ! आयुष्मान सारिपुत्र पंडित हुनुहुन्छ । भन्ते ! उहाँ महाप्रज्ञावान हुनुहुन्छ, उहाँ अतिविस्तृत प्रज्ञावान हुनुहुन्छ । भन्ते ! उहाँ अत्यधिक प्रसन्न, तीव्र र तीक्ष्ण प्रज्ञ भएको हुनुहुन्छ । भन्ते ! आयुष्मान सारिपुत्र अल्पइच्छा राख्ने, सन्तोषी र विवेकशील हुनुहुन्छ । उहाँ अनाशक्त, उत्साही, कुशल वक्ता, वचन कुशल, व्याख्याकार, पापनिंदक हुनुहुन्छ । भन्ते ! मूर्ख, दृष्टि, मूढ र सन्की व्यक्तिलाई छोडेर महास्थविर सारिपुत्रलाई मन नपराउने अरु कोही हुदैन ।

तब भगवानले आयुष्मान आनन्दको भनाईलाई अनुमोदन गर्नु भयो ।

— \* —

सारिपुत्र अर्थज्ञ, धर्मज्ञ, मात्रज्ञ, कालज्ञ र परिषदको जानकार हुनुहुन्छ । सारिपुत्र तथागतद्वारा उपदेशित धर्मलाई यथोचित तरिकाले प्रवर्तित गर्नसक्नु हुन्छ । अगाडि बढाउन सक्नु हुन्छ । यी पाँचवटा गुण भएको कारणले नै उहाँको समान न कोही श्रमण, न कोही ब्रह्मण न कोही देव, न कोही मार, न कोही ब्रह्मा नै छन् । तसर्थ यस धर्मचक्रलाई भगवान शास्ताले भै महास्थविर सारिपुत्रले मात्र प्रवर्तित गर्न सक्छन् । यसर्थ उहाँ भगवानका धर्म सेनापति हुन् ।

भगवानले सारिपुत्रको अर्थ, व्याख्या, प्रज्ञा आदिको

आधारमा नै उहाँलाई अग्रको उपाधि प्रदान गर्नु भएको हो । भगवानले सारिपुत्रको प्रज्ञा-प्रताप कति छ, भन्ने बारेमा सबैलाई जानकारी दिने सोच्नुभयो । यस्तो सोचेर एक पटक देव तथा मनुष्यको अनन्त सभामा सरलताबाट जटिलतातर्फ बढाउदै क्रमशः प्रश्न सोधन थाल्नु भयो । सर्वप्रथम पृथग्जनहरूलाई सोधनुभयो, जुन प्रश्न उहाँहरू उत्तर दिन सक्थे, त्यसपछि सोतापत्तिको विषय प्रश्न गर्नुभयो जस्को उत्तर सोतापत्ति भएकाहरूले दिन सक्थे, पृथग्जनहरू चूप लागेर बस्नु भयो । फेरि क्रमशः सकदागामी विषयक प्रश्न सोधनुभयो सोतापन्नहरू चूप रहनु भयो । अनागामी विषयक प्रश्न सोधनु भयो, सकदागामीहरू चूप रहनु भयो । अर्हन्त विषयक प्रश्न गर्नुभयो अनागामीहरू चूप । त्यसपछि महामोगल्लानको विषयमा प्रश्न गर्नु भयो जसको उत्तर उहाँले मात्रै दिन सक्नु भयो अन्य अग्रशावकहरू चूप रहे । त्यसपछि सारिपुत्रको विषयमा प्रश्न गर्नुभयो, जसको उत्तर उहाँ मात्रै दिन सक्नु हुन्न्यो । त्यस पछि बुद्धको विषयमा प्रश्न सोधनु भयो । स्थविर सारिपुत्र ध्यान दिएर पनि त्यस प्रश्नको उत्तर दिन सक्नु भएन । तब भगवानले केही संकेत दिनुभयो ।

तब सारिपुत्रलाई सयौं, हजारौं, लाखौं तरहले त्यसको उत्तर सुन्नियो तब सारिपुत्रले भन्नुभयो, “भन्ते ! यदि पुरा कल्पसम्म लगातार वर्षा भएपनि, म त्यसको एक-एक थोपा गन्न सक्छु कि कति थोपा धरतीमा खस्यो, कति थोपा पहाडमा खस्यो र कति थोपा महासागरमा खस्यो ।” तब भगवानले भन्नु भयो कि “सारिपुत्र मलाई थाहा छ कि तिमी कत्तिको समर्थवान् छौ, प्रज्ञामा तिमी भै कोही हुन सक्दैन ।”

सर्वज्ञ बुद्धको क्षेत्रको उत्तर सारिपुत्रले दिएको सुनेर भिक्षुहरू विच चर्चा चल्यो, “जस्को उत्तर कसैले दिन सकेको थिएन त्यसको उत्तर धर्मसेनापतिले दिनुभयो ।”

भगवानले भन्नुभयो, “भिक्षुहरू ! अतित कालमा पनि सारिपुत्रले यस्ता प्रश्नहरूको उत्तर दिएका थिए, जसको उत्तर अरु कसैले पनि दिन सकेको थिएन ।

अतीत कालमा एकपटक बोधिसत्त्व ब्रह्मण कुलमा जन्मेका थिए । पछि प्रव्रजित भएर आफ्ना शिष्यहरू

सहित हिमालयमा गएर वसे । एक दिन बोधिसत्त्वका आधा शिष्यहरू लिएर प्रधान शिष्य नगरमा गएका थिए । त्यही समय बोधिसत्त्वको अन्तिम समय आएछ । उनको अन्तिम अवस्था आईपुरदा शिष्यहरूले आचार्यलाई ध्यान उपलब्धि कर्तिको गर्नुभयो भन्ने प्रश्न गरे ।” तर यसको उत्तरमा “केही छैन” मात्र के भन्न पाएका थिए, त्यसै समय बोधिसत्त्व आचार्यको मृत्यु भयो । बोधिसत्त्व आभास्वर देवलोकमा उत्पन्न हुन पुग्यो ।

बोधिसत्त्वले ध्यानको उपलब्धि केही नगरेको बुझी त्यहाँ रहेका शिष्यहरूले यथोचित सत्कार नगरिकन दाहसंस्कार गरे ।

प्रधान शिष्य जब नगरबाट फर्के तब आफ्ना आचार्यको मृत्युको खबर सुने । तब उनले आफ्ना साथीहरूलाई सोधे कि “के तिमीहरूले आचार्यको अधिगमनको बारेमा सोध्यौ ?” साथिहरूले भने— “हामीले सोधेका थियौं तर उहाँले “केही छैन” भन्ने उत्तर दिनुभयो । यस्तो थाहापाएर हामीले उहाँको कुनै सत्कार नगरी शरीर विसर्जन गर्यौ ।

प्रधान शिष्यलाई आश्चर्य लाग्यो । उनले भने, “तिमीहरूले उहाँको आशय बुझन सकेननौ, आचार्य आकिंचन्यायतन ध्यानको लाभी हुनुहुन्थ्यो ।” तर उनको कुरालाई शिष्य साथिहरूले स्वीकार गर्न सकेनन् । तब ब्रह्म-लोकमा प्रकट भएका बोधिसत्त्व उनीहरू समक्ष प्रकट भएर सम्भाए ।

त्यस समयमा बोधिसत्त्व भगवान बुद्ध हुनुहुन्थ्यो र प्रधान शिष्य सारिपुत्त हुनुहुन्थ्यो ।



भगवान गौतम बुद्धले सम्यक सम्बोधि प्राप्त गर्नु भएपछि करीब बीस वर्षसम्म अनेक उपस्थाक (सेवक) हरूले भगवानको सेवा गरे । ती मध्ये नागसभाल, नागित, उपवाण, सुनक्षत्त, चुन्द, सागत र मेधिय थिए । तर यी मध्ये कसैले पनि यथोचित सेवा प्रदान गर्न सकेका थिएन । यिनीहरू भगवानको आदेशलाई रित पूर्वक पालना गर्दैनथे । यदि शास्ता पूर्व तिर जानुभयो भने यिनीहरू पश्चिम तिर लाग्दथे । कहिले शास्ताको हातमा पात्र-चीवर थम्याएर आफूहरू मनलागेको बाटो लाग्ये ।

कहिले काही त पात्र-चीवर बाटोको एक ठाउँमा राखेर आफू अर्को तिर लाग्ये । त्यस्तै कहिले काही आफ्नो असंयमित चित्तको कारण आफूलाई समस्यामा पार्थे, तब भगवान उनीहरूलाई सहयोग गर्नुहुन्थ्यो ।

तब एकदिन स्थविरहरूको माभ घेरिएर रहनु भएको भगवानले भिक्षुहरूलाई सम्बोधन गर्दै भन्नु भयो— “भिक्षुहरू अब म बूढो भएँ, म यहाँबाट जाउँभन्दा उपस्थाक अर्को बाटो लाग्छ । करि बेला मेरो पात्र चीवर बाटोमा फाँकेर जान्छ, तिमीहरू मध्ये कोही मेरो लागि उपस्थाक खोज्नु, जसले मलाई सेवा प्रदान गर्न सक्न् । यस्तो सुनेर भिक्षुहरूको मनमा धर्म संवेग जाग्यो ।

तब आयुष्मान सारिपुत्त उठेर भगवानलाई वन्दना गर्दै भने, “भन्ते ! म भगवानको सेवा गर्नेछु । भन्ते ! मैले हजूरलाई पाउन एक लाख भन्दा अधिक कल्पसम्म पारमिता पूर्ण गरेको छु । निश्चित नै मैले हजूरको सेवा गर्नुपर्छ, म हजूरको उपस्थाक बन्छु ।” भगवानले उत्तर दिई भन्नु भयो, “सारिपुत्त भयो ! जुन दिशा तर्फ तिमी विहार गद्दै, त्यहाँ तिमी त्यतिकै निपुण छौ । तिमीले दिएको उपदेश बुद्धले दिएको उपदेश समान हुन्छ । यसप्रकार तिमीद्वारा मेरो सेवा भईरहेको छ ।



एक समय आयुष्मान सारिपुत्तले भिक्षुहरूलाई सम्बोधन गर्दै भन्नुभयो, “जो कोही भिक्षु अथवा भिक्षुणीले आफू भित्र यी चार कुराहरू देख्छन् उनीहरूले निश्चित रूपले थाहापाउनु पर्छ कि म भित्र-कुशल धर्म ह्वास भयो । भगवानले पनि यसलाई सही भएको बताउनु भयो ।

राग बृद्धि हुनु, द्वेष बृद्धि हुनु, मोह बृद्धि हुनु र गम्भिर विषयमा प्रज्ञा रूपी चक्षुको गति नहुनु । भिक्षुहरू जसले आफू भित्र यी चार कुरा रहेको थाहापाएमा निश्चित रूपले बुझ्नु पर्छ कि मेरो कुशल धर्मको ह्वास हुनेछ ।

त्यस्तै आफू भित्र यी चार कुरा रहेको छ भने निश्चित रूपले थाहापाउनु पर्छ कि मेरो कुशल धर्मको ह्वास हुन्दैन । राग क्षीण हुनु, द्वेषको क्षीण हुनु, मोहको क्षीण हुनु र गम्भिर विषयहरूमा प्रज्ञा-रूपी चक्षुको गति हुनु भन्ने थाहापाउनु । यदि आफू भित्र यी चार कुराहरू भएमा आफ्नो कुशल धर्म बढ्छ ।

आयुष्मान सारिपुत्तले भिक्षुहरूलाई सम्भाउँदै भन्नुभयो, “जुन कुरा सेवन गर्नाले आफ्नो अकुशल धर्म बढ्छ र कुशल धर्म क्षीण हुन्छ । त्यस्तो कुरा सेवन गर्नु हुँदैन । जुन कुरा सेवन गर्नाले अकुशल धर्म क्षीण हुन्छ र कुशल धर्म बढ्छ त्यस्तो कुरा सेवन गर्नु पर्छ ।

— \* —

एक समय आयुष्मान सारिपुत्त सावत्थीमा अनाथपिण्डिको जेतवन आराममा विहार गरिरहनु भएको थियो । एकजना भिक्षु उहाँलाई भेटन आए र अभिवादन गरेपछि प्रश्न सोधै “आयुष्मान सारिपुत्त ! मेरो एक जना शिष्य धर्म शिक्षा छोडेर घर-गृहस्थीमा फर्कियो ।”

आयुष्मान सारिपुत्तले उत्तर दिँदै भन्नुभयो— “आवुस ! जो व्यक्ति इन्द्रियमा संयमित हुँदैन, भोजनको मात्रा जाँन्दैन, जागरणशील हुँदैन, उसको यस्तै हालत हुन्छ । यस्तो व्यक्तिबाट जीवनपर्यन्त पूर्ण, परिशुद्ध ब्रह्म चर्यवासको आशा गर्नु मिल्दैन ।”

आयुष्मान सारिपुत्त ! कोही व्यक्तिले इन्द्रियहरूलाई कसरी वशमा राख्न सकिन्छ ?

आवुस ! भिक्षु जसले आँखाले केही देखेर लोभ गर्दैन, त्यसमा रस देख्दैन, यदि लोभ गन्यो भने देष र पापमय अकुशल धर्म प्रवेश हुन्छ । त्यसैले त्यसलाई हटाउन सधै प्रयत्नशील रहन्छ; त्यसैले आँखालाई संयमित गर्दछ ।

त्यस्तै प्रकारले कानबाट सुनेर, जिब्रोले चाखेर, नाकले सुँधेर, छालाले स्पर्श गरेर र मनमा आउने कुराहरूलाई थाहापाएर त्यस प्रति रस लिँदैन । यदि रस लिएको खण्डमा लोभ, देष र पापमय अकुशल धर्म प्रवेश गर्दछ । त्यसैलाई जानेर इन्द्रिय विषयहरू प्रति संयमित रहन्छ ।

“आयुष्मान कोही व्यक्ति भोजनमा मात्रज्ञ कसरी हुन्छ ?”

आयुष्मान ! भिक्षु ज्ञानपूर्वक ठीक तरिकाले आहार ग्रहण गर्दछ, न रमाइलो गर्नको लागि, न मोज गर्नको लागि, न शरीरलाई मस्त राख्नको लागि, न विभूषित गर्नको लागि, उसले आफ्नो शरीरलाई बाँच्न चाहिने आवश्यक आहारमात्र ग्रहण गर्दछ । भोक लागेर जुन पीडा

हुन्छ त्यसबाट बच्न तथा ब्रह्मचर्यको अभ्यास ठीक तरिकाले गर्न सकून ता कि पुरानो वेदनालाई क्षीण गरेर नयाँ वेदना उत्पन्न हुन नपाउन् र जीवन यात्रा निर्दोष तथा सुखपूर्वक होउन् । यसप्रकार भिक्षु भोजनको मात्रा जानेर खान्छ ।

“आयुष्मान सारिपुत्त ! कोही व्यक्ति सदैव कसरी जागरणशील हुन्छ ?”

“आयुष्मान ! भिक्षु दिनमा चक्रमण गरेर, आसनमा बसेर, चित्तलाई अकुशल धर्मबाट शुद्ध राख्छ । रातीको प्रथम याममा चंक्रमण गरेर तथा आसनमा बसेर अकुशल धर्मबाट चित्तलाई शुद्ध राख्छ । रातिको मध्य याममा दाहिने तर्फ कोल्टे फर्केर खुट्टा माथि खुट्टा राखेर सिंहशैयामा स्मृतिमान संप्रज्ञ र उत्साहित रहन्छ । रातिको पछिलो याममा चंक्रमण पछि आसनमा बसेर अकुशल धर्मबाट चित्तलाई शुद्ध राख्दछ । यसप्रकार कोही व्यक्ति सदैव जागरण शील रहन्छ ।

आवुस ! यसरी इन्द्रियहरूलाई संयमित गरेर, भोजनको मात्रा जानेर सदैव जागरणशील रहन सिक्नु पर्छ ।

— \* —

आयुष्मान सारिपुत्तले भिक्षुहरूलाई सम्बोधन गर्दै भन्नुभयो— भिक्षुहरू निम्न पाँच प्रकारका व्यक्तिहरू प्रति यदि मनमा विरोध भाव उत्पन्न भएको छ भने त्यसलाई उपशमन गर्दै अघि बढ्नु पर्छ ।

(१) कायिक कर्म अशुद्ध तर वाचिक कर्म शुद्ध भएको व्यक्ति—

जस्तो कोही पांशुकूलिक भिक्षु जसले श्मसानमा फालिएको कपडा जोडेर चीवर लगाउँछ, यदि उसले कैतै कपडा भेटायो भने त्यस कपडा च्यातेर असल मात्र लिन्छ । झूत्रो कपडा फाल्छ । ठीक त्यस्तै प्रकारले अशुद्ध कायिक कर्मलाई त्यागेर शुद्ध वाचिक कर्मलाई ध्यानमा राखि त्यसप्रकारको व्यक्तिको प्रति मनमा उत्पन्न भएको विरोध भावलाई हटाउनु पर्छ ।

(२) कायिक कर्म शुद्ध तर वाणीको कर्म अशुद्ध भएको व्यक्ति—

जस्तो कुनै शुद्ध पानी भएको पोखरी छ, गर्मीले

आक्रान्त भएको व्यक्ति तिखाँ मेटाउन त्यस पोखरीको छेउमा गई, पानीमा उत्रेको पातहरू हटाई अञ्जुली भरी पानी भरेर पिउँछ र आफ्नो प्यास मेटाउँछ । ठीक यस्तै प्रकारले व्यक्तिको अशुद्ध वाणीको कर्मलाई छोडेर शुद्ध कायिक कर्मलाई ध्यानमा राखी त्यस व्यक्ति प्रति मनमा उत्पन्न भएका विरोधभावलाई हटाउनु पर्छ ।

(३) कायिक तथा वाचिक कर्मले अशुद्ध तर थोरै समयको लागि चित्त शुद्धि गरि प्रीति उत्पन्न गर्ने व्यक्ति—

जस्तो गाईले कुल्येर बनेको खाल्टोमा पानी भरेको छ । गर्मीले थाकेर आकुल-व्याकुल भएको कोही व्यक्ति आफ्नो प्यास मेटाउन त्यस खाल्टो निर पुगेर यस्तो सोच्छ कि, यो खाल्टोको पानी अञ्जुलीमा भरेर पिऊँ भने पानी धामिलो हुनेछ । त्यसैले धुँडा र हातले टेकेर गाई-भैसीले खाएँ भै पानी खानुपर्ला । उसले त्यसरी पानी खाएर जान्छ । ठीक यस्तै प्रकारले कोही व्यक्तिको कायिक र वाचिक अशुद्ध कर्मलाई ध्यान नदिईकन विच-विचमा प्राप्त भएको शुद्ध कर्म र चित्तमा जागेको प्रीतिलाई ध्यान दिएर त्यस प्रकारको व्यक्ति प्रति उत्पन्न विरोधभावलाई हटाउनु पर्छ ।

(४) कायिक र वाचिक कर्म अशुद्ध भएको व्यक्ति जो थोरै समयको लागि पनि प्रीति युक्त हुँदैन—

कोही रोगबाट पिडीत दुःखी, खिन्न मन भएको व्यक्ति बाटोमा हिँडै छ । उसको अगाडि र पछाडि गाऊँ पनि धेरै टाढा छ । न उ संग औषधि नै छ, न बाटो नै राम्रो छ, न कोही योग्य सेवा गर्ने व्यक्ति नै छ, न उसलाई नजिकको गाउँसम्म पुऱ्याई दिने कोही व्यक्ति नै छ । यस्तो स्थितिमा उसलाई देखेर कसैको मनमा उ प्रति करूणा जाग्यो कि ओहो ! यो व्यक्तिसंग न औषधि

नै छ, न बाटो नै राम्रो छ, न सेवा गर्ने कोही व्यक्ति नै छ, अथवा कोही मद्दत गर्ने व्यक्ति नै छ ता कि यस्तो एकान्तमा कतै उनको मृत्यु नहोउन् । यस व्यक्तिको प्रति दया, करूणा तथा अनुकम्पाको भाव राख्नु पर्छ । जसबाट उसले कायिक, वाचिक, मानसिक दुश्चित्रतालाई छोडेर सुचित्रताको जीवन व्यतीत गर्न सकुन् । ताकि यस शरीर च्यूति पछि, मृत्यु पछि, नरकमा दुर्गति प्राप्त गर्नु नपरोस् । यसप्रकार त्यस व्यक्ति प्रति चित्तमा उत्पन्न विरोध भाव हटाउनु पर्दछ ।

(५) कायिक वाचिक कर्मद्वारा शुद्ध रहने व्यक्ति जसले पटक-पटक चित्तको शुद्धि र प्रीति प्राप्त गर्दछ—

जस्तो कुनै स्वच्छ, शीतल र अनेक फूल तथा फलका बोट भएको बगैँचाको नजिकै पोखरी पनि छ । गर्मीले व्याकुल, थकाईले चूर, अति तिखाएको कोही व्यक्ति त्यस बगैँचामा गएर आराम गर्दछ, पोखरीमा नुहाउँछ, र शीतल पानी पिएर रुखको छहारीमा पलिन्छ । यस्तै प्रकारले कायिक, वाचिक कर्मद्वारा शुद्ध रहने व्यक्ति जसले बीच-बीचमा चित्त शुद्धि र प्रीति प्राप्त गर्दछ, उसको कायिक, वाचिक र मानसिक कर्म प्रति ध्यान दिनुपर्छ । यसप्रकार यस्तो व्यक्तिको प्रति चित्तमा उत्पन्न विरोधभाव हटाउनु पर्छ ।

आयुष्मान ! यसरी यी पाँच प्रकारका व्यक्तिहरू प्रतिको विरोधभाव उत्पन्न भएमा त्यसको सर्वथा उपशमन गर्नु पर्छ ।

(साभार- 'विपश्यना'

बुद्ध वर्ष २५६९;

वि.सं. २०७४ आश्विन;

वर्ष ३४ अङ्ग ६)



- अनेक जन्म बित्यो गृह निर्माण गर्नेलाई खोज्दा-खोज्दै । मेरो हरेक जन्म दुःखमय भएर बित्यो । हे गृह निर्माण गर्ने बुद्धि हो ! अब मैले तिमीलाई देखिसकै, फेरि तिमीले गृह बनाउन सक्ने छैनै । घर बनाउनको लागि प्रयोग गरिने तिमा सरसामान सबै भाँचिदैँ । घरको धुरी पनि खसालिसकै । मेरो चित्त अब संस्काररहित भई तृष्णाको विनाश भइसक्यो ।
- प्रवर्जित भएर गर्नुपर्ने कामलाई दृढतापूर्वक गर । शिथिल स्वभाव हुने परिद्राजकले आफ्नो मनमा चित्तमल (क्लेश) भन बढाउँदै लाने गर्दै ।
- खराब काम नगर्नु नै वेश । खराब काम गर्दा पछुतो हुन्छ । राम्रो काम गर्नु नै वेश, जुन काम गर्नाले पछि ताप हुँदैन ।

- धर्मपद



## अनाथपिण्डिक पुत्र

▲ भिक्षु अमृतानन्द

भगवान् बुद्धको समयमा श्रावस्ती नामक नगरमा अनाथपिण्डिक भन्ने एकजना महाजन थिए । तिनको काल भन्ने एकजना छोरो थियो । भगवान् का अनन्य भक्त अनाथपिण्डिकको छोरो भए तापनि कालकुमारको भगवान्प्रति श्रद्धा शून्यमात्रै होइन, उल्टो भगवान् तथा भिक्षु श्रमणहरूलाई गाली गरेर हिँड्यो । भगवान् आफ्नै घरमा पनि कहिलेकाही आउनु नै भएता पनि नमस्कारसम्म गर्ने विचार पनि त्यो गर्दैनथ्यो । धर्मकथा आदि सुन्ने इच्छा पनि त्यसको थिएन । आमाबाबुको कुरा कुनै सुन्दैनथ्यो । भगवान् मा श्रद्धा भक्ति राख्नु पर्दछ भन्ने बाबुको उपदेशलाई त्यो टेदैनथ्यो । बाबु भएका अनाथपिण्डिकको मनमा भने “यो छोरो कस्तरी मिथ्यादृष्टि भएको ? यस्तो भयो भने यो केटो दुर्गतिमा पर्दछ । म छँदाछँदै यसलाई मिथ्यादृष्टि गरी दुर्गतिमा खस्न दिनु त उचित हैन । “अदन्तं दमनं दानं” अर्थात् जस्तोसुकै अदम्य पुदगलहरूलाई दानद्वारा दमन गर्न सकिन्छ, विनीत गर्न सकिन्छ भनेर लेखेको छ भने देखुन् यो केटो एकजनालाई मैले विनीत गर्न नसकुला र ? यसलाई म दानद्वारा दमन गर्दछु ।” भन्नेविचार उत्पन्न भइरहेको थियो । छोरालाई डाकी तिनले भने- “प्रिय पुत्र ! विहारमा गई अष्टशील पालन गरेर आयौ भने तिमीलाई म एक हजार दाम दिन्छु ।”

“साँच्चै दिनु हुने हो !”

“साँच्चै दिन्छु ।”

यस प्रकारले बाबुलाई कराल गराई त्यो कालकुमार शील ग्रहण गर्न विहारतिर हिँड्यो । शील ग्रहण पनि गच्यो । शील ग्रहण गरेपछि बेलुका धर्म-कथादि सुन्नु पर्दछ भन्ने कुरा त्यसलाई केही विचार भएको होइन । त्यो त बेलुका हुनासाथ एक कुनामा

गई रातभरि सुती भोलिपल्ट विहान सबैरे उठी घरतिर हिँड्यो ।

घर आएको छोरालाई देख्नासाथ बाबुचाहिले, हिजो व्रत बसेको भोक लागेको होला भनी, पहिले खानेकुराको थाल परोसी दियो । तर, खानेकुरो वास्ता नगरी हिजो दिन्छु भनेको एकजार दाम पहिले मारयो । अनि बाबुले पनि छोराको जिद्दी देखेर दाम त्याएर दियो । दामको पोको पाएपछि मात्र कालकुमारले पनि खानेकुरो खायो ।

फेरि, एकदिन अनाथपिण्डिकले छोरालाई डाकी भने- “प्रिय पुत्र ! तिमी फेरि एकपटक भगवान् कहाँ गई अष्टशील पालन गरी वहाँले आज्ञा गर्नुभएको धर्म-पद एक लाइन सम्फेर मलाई सुनाउन सक्यौ भने अर्को एकहजार दिनेछु ।”

बाबुको यस्तो कुरा सुनी त्यो कालकुमार दाम पाउने लोभमा सान्है खुसी हुँदै विहारमा गई अष्टशील पालन गरी भगवान् ले धर्मोपदेश गरिरहेको ठाउँमा गएर बस्यो । एकाग्र चित्तले सुनिरह्यो पनि ।

कालकुमार त्यहाँ आएको कारण बुझी भगवान् ले आफ्नो ऋद्धिबलको प्रभावले धर्मोपदेशको एक अक्षर पनि त्यसले सम्भकराख्न नसक्ने गरिदिनु भयो ।

कुमारले पनि भगवान् को उपदेशको एक लाइन सम्भकराख्न खूब कोशिश गयो, तर एक शब्द पनि स्मृतिपटमा अडाइ राख्न सकेन । माथिको पद नसके तलको पद त ग्रहण गरूँ भनी खूब कोशिशले एकाग्र चित्त गरी धर्मोपदेश सुनिरह्यो ।

जुन व्यक्तिले ‘धर्मपद सम्भकराख्नु पर्दछ’ भनी एकचित्त गरी धर्मश्रवण गर्दछ त्यस व्यक्तिले अवश्यमेव श्रोतापत्ति आदि मार्ग-फल प्राप्त गर्दछ । कालकुमार पनि

त्यस्तै दृढ़ भएर धर्मोपदेश सुनिरह्यो । भगवान्‌ले भने आफ्नो ऋद्धिवलले छोपि राख्नु भएकै थियो, तैपनि त्यो कुमारले आफ्नो उत्साह र उद्योगलाई भनभन् बढाउदै थियो । ‘यो नभए अर्को, अर्को नभए अभ अर्को सम्भू’ भन्दा भन्दै रातभर ध्यानपूर्वक धर्मोपदेश श्रवण गर्दा त त्यसको चित्त स्रोतापत्ति फलमा प्रतिष्ठित भयो । यति भएपछि त्यो कालकुमार भोलिपल्ट विहान भगवान् प्रमुख सकल भिक्षुसंघलाई साथमा लिई आफ्नो घरतिर हिंड्यो ।

अनाथपिण्डकले आफ्नो छोराको मुख देखेपछि यस्तो विचार मनमा उब्जाए- “आज त मेरो छोराको मुख प्रसन्न छ, मन पनि प्रफुल्ल देखिन्छ ।”

कालकुमारको मनमा भने अर्कै त्रास उत्पन्न भझरहेको थियो- “आज मलाई अस्ति जस्तो दामको पोको दिन नल्याउनु भए हुने थियो ।”

कालकुमारको मनमा यस्तो विचार उठेको कारण के थियो भने बाबुले दामको पोका अधिल्तिर राख्न ल्याउनु भयो भने यसले शीलपालन गरिरहेको त दामको पोका हात लागी गर्न पो रहेछ भनी सबैले थाहा पाउँछन् भनेर हो । किन्तु भगवान्‌बाट यो कुरा लुकेकै पनि कहाँ हुन्थ्यो र ।

अनाथपिण्डकले आफ्ना छोरा सहित भगवान् बुद्ध प्रमुख सकल भिक्षु संघलाई भोजन गराए ।

पहिले-पहिले भए दामको पोका अधिल्तिर नराखी खादै नखाने केटोले आज त्यसको वास्ताकिस्ता नै नगरी चूप लागी सुरुसुरु खान थाल्यो ।

भगवान्‌को भोजन सकिएपछि अनाथपिण्डक महाजनले दामको पोका छोराको अधिल्तिर राख्दै भने- “कालकुमार शीलपालन गरेर आएपछि दिन्छु भनेको पोका यही हो, लौ लेऊ ।”

भगवान्‌को अधिल्तिर बाबुले त्यसरी दामको पोको राख्न ल्याएको देखेर कालकुमारलाई साहै लाज लायरो । त्यसले भन्यो- “पिताजी ! दाम फिर्ती लैजानुहोस्, मलाई चाहिदैन ।”

बाबुचाहिले दामको पोको नलगी त्यहीं अधिल्तिर राखी छोडे । भगवानलाई पञ्चाङ्ग प्रणाम गर्दै निवेदन

गरे- “भन्ते ! आज पुत्र कुमारको मुख प्रसन्न छ, मन पनि अति प्रफुल्ल देखिन्छ ।”

भगवान्- “किन, के भएर हो ?”

महाजन- “भन्ते ! यसलाई मैले पहिले पहिले विहारमा पठाउनलाई मात्रै पनि दामको पोका हातमा राखिदिनु पर्दथ्यो । दाम हातमा नपरी खानसम्म खादैनथ्यो । तर, आज शीलपालन गरेर आएको छ भनी दामको पोको दिना ‘मलाई चाहिदैन’ भनी त्यो दामको पोका छुदासम्म पनि छोएन ।”

भगवान्- “हे अनाथपिण्डक ! आज तिमो छोरा कालकुमारले चक्रवर्ती-राज्यभन्दा पनि उत्तम, देवलोक ब्रह्मलोकको श्रीसम्पत्तिभन्दा पनि श्रेष्ठ वस्तु श्रोतापत्ति-फल प्राप्त गरेको छ । अब त्यसलाई यस्तो लौकिक धन चाहिदैन ।

यति आज्ञा गरी भगवान्‌ले पुनः निम्न श्लोक आज्ञा गर्नुभयो-

“पथब्या एकरज्जेन, सगस्स गमनेन वा ।

सब्ब लोकाधिपच्चेन, सोतापत्तिफलं वरंति ।”

अर्थ- चक्रवर्ती-राज्य र स्वर्गलोकको सुखभोगभन्दा समस्त संसारकै अधिपति भएर वस्तु भन्दा पनि स्रोतापत्ति फल प्राप्त गर्नु उत्तम छ ।

किनभने- उपर्युक्त राज्यादि सुखभोग गरेर वसे पनि दुर्गति नरकमा पर्ने सम्भावना हुन्छ । श्रोतापत्ति फलमा पुगेपछि त्यस्तो नरकादिको भय हुदैन । स्रोतापत्ति भइसकेको व्यक्तिको धर्म जस्तोसुकै कमजोर भएपनि त्यसले संसारमा सात पटकभन्दा बढता जन्म लिनु पर्दैन । सातौं पटकको जन्ममा सम्पूर्ण क्लेशादि निरोध हुन्छ र जन्ममरणको दुःखबाट मुक्त भई शान्त प्रणीत निर्वाण-पद प्राप्त गर्दछ । स्रोतापत्ति फल निर्वाणाधिकारी भएको हुनाले पूर्वोक्त स्वर्ग-सुखभन्दा यसलाई उत्तम श्रेष्ठ भन्दछन् ।

यसप्रकारले आमाबाबुले आफ्ना सन्तानलाई अनेक उपायद्वारा सुविनीत तथा सुशिक्षित गर्न कोशिश गर्दछ ।

(३) आफ्नो कुलमा चलेर आएको शिल्प विद्याको अतिरिक्त अर्को किसिमको शिल्प विद्या पनि सिकाइ

दिन्छन् । शास्त्रविद्या, शिल्पविद्या तथा नीतिविद्या राम्ररी निपुण हुने गरी सम्भाई सिकाइ दिन्छन् ।

(४) यौवन अवस्थामा पुरोपछि, शीलवती, विद्यावती तथा आफ्नो जातिकुलमा मिल्ने कुलीन कन्या विवाह गरिदिन्छन् ।

(५) समय समयमा आवश्यकतानुसार खर्च गर्न चैसा दिन्छन् । यहाँ समयको अर्थ दुइटा छ (१) नित्य-समय, (२) काल तथा वेलावस्था ।

नित्य समयमा दिने खर्च यसरी-

प्रतिदिन आमाबाबुले छोराहरूलाई, तिमीहरूलाई खर्च गर्न यति, दानपूण्य गर्न यति, गरीब गुरुवाहरूलाई दिन यति भनी तोकेर दिन्छन् ।

काल समयमा दिने खर्च यसरी-

कुनै वेलावस्थामा, चाडवाडमा, विवाह आदि मङ्गल समयमा, मन्दिर तथा विहारादिको उत्सवको समयमा दिने खर्चलाई कालसमय खर्च भन्दछन् । फेरि, मृत्यु शय्यामा परिरहेको बखतमा 'तिम्रो के के धर्म गर्न इच्छा छ गर' भनी दिने खर्चलाई पनि कालसमय खर्च अर्थात् वेलावस्थामा दिने खर्च भन्दछन् ।

गृहपतिपुत्र ! पूर्वदिशा समान भइरहेका आमाबाबुलाई सेवा टहल, उपष्ठान गर्ने छोरालाई आमाबाबुले उक्त पाँच प्रकारले अनुकम्पा राख्दछन् ।

पुत्र भइरहेकाहरूले पूर्वदिशाबाट आउने निन्दादि भय नआउने गरी प्रतिच्छादित (ढाक्ने काम) गरिराख्नु पर्दछ । आमाबाबुहरूले पनि त्यस्तै गरेर रहन जान्नु पर्दछ ।

जुन कुलपुत्रले आमाबाबुको सेवा सुश्रूषा नगरी कुलभष्ट काममा लाग्दछ तथा आमाबाबुको सदुपदेश पालन गर्दैन, त्यस्तो छोरालाई लोकमा सबैले निन्दा तथा धिक्कार गर्दछन् । आमाबाबुको सदुपदेशलाई उल्लंघन गरी, अनाचारी भई हिंड्दा पराइले निन्दा, धिक्कार

गराई बस्नुपर्ने कुरोलाई नै "पूर्वदिशाबाट आउने भय" भन्दछन् । त्यस्तो छोरोलाई आमाबाबुले यस्तो वचन प्रयोग गर्दछन्- "यसलाई हामीले जन्मेदेखि कति दुख कष्ट भोगी पालनपोषण गरी हुक्कायौं, यसले अलिकति पनि गुण सम्भेको होइन न करै सुन्दछ । यस्तो, छोरो पनि छोरो हो र, यस्तोलाई त कुपुत्र भनिन्छ ।"

यसलाई पनि पूर्वदिशाबाट आउने भय भन्दछन् ।

आमाबाबुहरूले पनि सन्तानहरू प्रति गर्नुपर्ने कर्तव्यद्वारा उपकार गर्नु पर्दछ । खालि खान र लाउन दिदैमा सन्तानप्रति आमाबाबुको कर्तव्य पूरा हुदैन । बालककालदेखि विद्या र शिल्प सिकाउनु पर्दछ । सदुपदेशद्वारा शिक्षा दिनु पर्दछ । चरित्रमा सुधार ल्याउनु पर्दछ । बालकहरूको स्वभाव देखासिखी गर्ने हुनाले आफ्नो चरित्र पनि राम्रो पार्नु पर्दछ । सुसंगतमा लगाउनु पर्दछ । शास्त्र-विद्याद्वारा पूर्ण ज्ञान प्राप्त गराउनु पर्दछ । छोरालाई राम्ररी विद्या पढ्न दिएन भने आमाबाबु निन्दाका पात्र बन्दछन् । छोरामाथि अनुकम्पा राखी दूरदर्शी हुन सकेन भने आमाबाबुलाई पनि भय आउँछ । छोराहरूले 'मेरा आमाबाबुले मलाई मानिसलाई चाहिने शास्त्रादि विद्या केही नसिकाई खाली साँडेलाई खाउने जस्तो गरी खाइ मात्रै राखे' भनी निन्दा गर्दछन् । त्यसको निंति आमाबाबुहरूले पनि सन्तानहरूतर्फावाट भय नआउने गरी कर्तव्य पालन गर्न सक्नु पर्दछ । आफ्नो छोरो भन्दैमा आफ्नो स्वार्थको निंति छोराबाट मनपरी काम लिनु पनि उचित छैन ।

गृहपतिपुत्र ! तिम्रो बाबुले तिमीलाई लोकमा व्यवहृत 'पूर्वादि दिशाको नमस्कार गर' भनेको होइन, परन्तु पूर्वादि दिशा समानका आमाबाबुलाई 'नमस्कार गर' भनेको हो । अतएव गृहपतिपुत्र ! पूर्वादि दिशा भनेको तिम्रा आमाबाबु नै हुन् । यही अर्थ सम्भी तिमीले नमस्कार गर्ने गर्नु । ■

### बुद्ध सम्बन्धी केही जानकारीहरू

- (१) चार आर्यसत्यलाई यथार्थ रूपले बुभ्नेलाई बुद्ध (=तथागत=शास्ता=भगवान्) भनिन्छ ।
- (२) त्रिरत्न भन्नाले बुद्ध, धर्म र संघ बुझिन्छ । बुद्ध, धर्म र संघको शरण जानु नै त्रिशरण वा त्रिरत्न ( साभार- बौद्ध दर्पण )

# गौतम बुद्ध्या महत्त्व

थौं गनं विश्व शान्तिया सम्मेलन जुल धासा अन गौतम बुद्ध्या नां सुनानं न्व्यमथनी मखु । गौतम बुद्ध छ्व्यम शान्तिया अग्रदूत धैगु विश्व इतिहासे दुथ्याना च्वने धुंकल । तर अन्तर्राष्ट्रिय शान्ति सम्मेलने गौतम बुद्ध्या चर्चा जीवन हे वसपोलया जीवनी व उपदेश अध्ययन मयासे वसपोल छम्ह शान्तिदूत ख व थे बुद्ध्या सन्देश नं श्रेष्ठ ख धका मिखा तिसिना विश्वास याना च्वनेगु बुद्धिमानीता मखना ।

छगु अनौठागु खँला बुद्धोपदेश पालि त्रिपिटक अध्ययन याना स्वे बले मदगु खं छं मदु थें च्व, राजनीति, समाजसेवा, आर्थिक प्रश्न, दार्शनिक विचाराया नाप नापं नैतिक विचार ला धन हे अपो खने दु । जिमित ला पालि त्रिपिटक ब्वना यके बले उलि हे भन भन रसस्वाद दै वो, गुलि कि चन्दन सिमा पाला यंकु लिसे सुगन्ध अपो दै वैगु खा उकिं प्रस्तुत सफू गौतम बुद्ध्या समाजसेवा व आर्थिक सन्देश संग्रहया रूपे पाठकपिनि न्होने ते तेना ।

भीसं गौतम बुद्ध्या उपदेश पाखे ध्यान तेगुया नाप नापं सिद्धार्थ कुमार व गौतम बुद्ध्या विचार धारा पाखे नं ध्यान तया विचाः याये वह जू मतलब बुद्धोपदेशया उदारतां हे वसपोलया महत्त्व सीके फु ।

वसपोलया न्हापांयागु धोषणा ख “मानवं मानवया विचे छु भेद भाव मदु, सकले समान ख । जन्मं सुं नीच ज्वी न सुं ब्राह्मण ज्वी । कर्म हे ज्वी नीच कर्म हे ज्वी ब्राह्मण ।” ध्या विज्यागु नं दु-

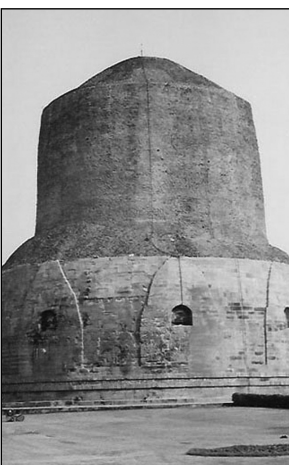
“न जच्चा वसलो होति न जच्चा होति ब्राह्मणो  
कम्मना वसलो होति कम्मना होति ब्राह्मणो ।”



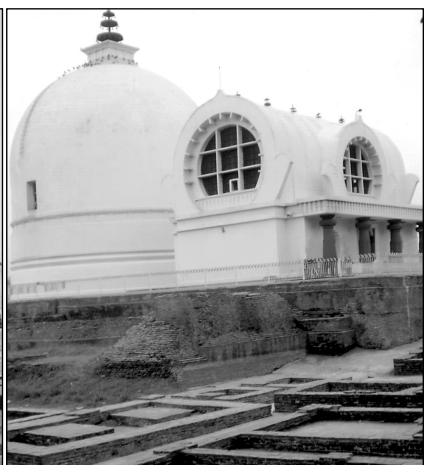
लुम्बिनी



बोधगया



सारनाथ



कुशीनगर

भिक्षु अश्वघोष  
भिक्षु कुमार काश्यप

मेगु वसपोलया धोषणा ख जीवन मुक्ति प्राप्त यायेत द्योया भरोसाय् च्वने मते, थह्म नाथ थ हे ख । धया विज्यागु नं दु “अत्ताहि अत्तनो नाथो”

अर्थात्- “थह्म मालिक थ हे ख, थगु तुति थम्ह चीगु सो ।

मेगु वसपोलया धोषणा ख- छ्याये कर्म हे मदु धका कर्मयात दोष विया सुंक च्वने मते उत्साह व प्रयत्न याना यंकी, कर्म मदगु नं दया वै । कर्मयात दोष विया च्वन कि गुबले नं ममू थाहाँ वे फैमखु ।

वसपोलया महानताया लक्षण थ्व न ख- जिं न्व्यागु धासा विना स्वतन्त्र विचारं मधूतले थ्व सत्य ख धका विश्वास याये मागु मदु, चाहे जिगु खँ आजु वाज्यापिनि पालनिसें चले जुया वैच्चंगु नापं थ मिले ज्वीमा ।

तथागतं थथे नं आज्ञा जुया विज्यागु दु- जिं सुयागु मुक्तिया जिम्मा काये मफु, जि केवल मार्ग प्रदर्शक (लँ जक केनीह्म) ख । धया विज्यागु नं दु-

“तुम्हेहि किच्चं आतप्यं अक्खातारो तथागता”  
अर्थात्- ज्याय् ला छिमिसं हे उत्साह यायेमा, तथागतपिं ला केवल मार्ग प्रदर्शक जक ख । केवल वसपोल आज्ञा जुया विज्यागु दु मभिगु लें वन धासा मभिथाय् लायी, भिंगु लें वन धासा भिंथाय् लायी ।

गौतम बुद्ध्या महत्त्वया वारे थन उल्लेख यागु विन्दु मात्र ख अयन् थुलि हे पर्याप्त थें च्वं बुद्ध्या महत्त्व सीकेत । ■



## बुद्धधर्म र पञ्चशील

▲ भिक्षु अश्वघोष

गौतम बुद्धले उपदेश दिनु भएको धर्म वास्तविक रूपमा भक्तिमार्ग होइन । बुद्ध धर्म भनेको विवेकबुद्धिले पूर्ण भई अनुशरण गर्नु पर्ने व्यावहारिक धर्म हो । बुद्ध भन्नु हुन्छ- “पञ्चावन्तस्सायं धम्मो नायं धम्मो दुप्पञ्चस्स” अर्थात् यो धर्म (बुद्धशिक्षा) बुद्धिवान र प्रज्ञावान् व्यक्तिको लागि हो, मूर्खहरूको लागि होइन । बुद्ध मार्गप्रदर्शक मात्र हुनुहुन्छ । बुद्धमार्गी त्यो व्यक्ति हो जसले बुद्ध शिक्षा अनुसार आचरण गर्दछ । हाहामालाग्नु अर्थात् अन्यानुकरण गर्नु बुद्धशिक्षा विपरित जानु ठहरिन्छ । त्यसकारण बुद्धशिक्षा अनुशरणगर्ने बुद्धमार्गीहरूले अन्यानुकरणबाट टाढा रहनु पर्छ ।

बुद्धको मूलशिक्षा नै शील, समाधि र प्रज्ञा हो । शीलको अर्थ सदाचार, संयमित र अनुशाशित हुनु हो । संयमित भन्नु नै शरीर, वचन र मनलाई नियन्त्रणमा राख्नु हो । यसलाई बुद्धशिक्षा भित्रको महत्वपूर्ण कुरा भने पनि हुन्छ । यस प्रकारको बुद्ध शिक्षालाई पालनगर्नु असम्भव नभए पनि गाहो चाहिँ अवश्य छ ।

आजकाल पञ्चशील प्रार्थना गराउने चलन चलिरहेको छ । यो चलन मात्र हो वा प्रार्थना अनुसार आचरण गरियो गरिएन प्रार्थना गर्नेहरू आफू आफूलाई नै थाहा हुने कुरा हो । बुद्धको शिक्षा अनुसार पञ्चशील भनेको प्रार्थना र ग्रहण गर्नको लागि मात्र नभई पालन नै गर्नु पर्ने व्यवहारिक नियम हो । पञ्चशीलमा निम्न पाँच नियमहरू पर्न आउँछन्-

- १) हिंसा कामबाट टाढा रहनु
- २) चोरिकामबाट अलगिगनु
- ३) व्यभिचार, भ्रष्टाचार बलात्कार गर्नबाट बच्नु,
- ४) अरुलाई धोखा दिने नियतले भूठो न बोल्नु,
- ५) मादक पदार्थ सेवन नगर्नु ।

यी पञ्चशील साधारण गृहस्थहरूले पालन गर्नु पर्ने नियमहरू भनी उल्लेख गरिएको छ ।

हिंसा नगर्नु भन्ने नियम बुद्धले किन प्रतिपादन गर्नु भएको होला यतातर्फ एक पटक ध्यान दिँदौ ।

वैदिक कालदेखि अद्यावधिसम्म धर्मको नाममा बलि दिने प्रथा प्रचलनमा आइरहेको कुरा सबैलाई थाहा भएकै कुरा हो । केही पशुपंक्षी मात्र होइन हजारौं बोका र रांगाहरू धर्मको नाममा हिंसा गर्ने कार्य प्राणीप्रतिको अन्याय मात्र नभई महापाप नै हो भन्ने कुरा गर्दैन् हिंसा विरोधीहरू । हुन पनि धर्मको नाउँमा प्राणीहिंसा गर्ने कार्य कसरी धर्म हुन्छ ? राष्ट्रिय चाड भनेर बडा दशैमा काठमाडौंको तलेजु भवानी मन्दिरमा मात्र विजया दशमीको उपलक्ष्यमा (१०८) एकसय आठ रांगा र बोकाको बलि चढाउनु पर्छ रे । यसरी नै भक्तपुर दुर्गा मन्दिरमा (५५) पचपन्न रांगा र बोका काटिन्छ भने अधिराज्य भरमा मन्दिरहरू र देवस्थलहरूमा हजारौं प्राणीहरूलाई धर्मको नाममा बलि चढाउने गरिन्छ । पोखरा र धरान विन्ध्यवासिनी मन्दिरमा पनि प्रत्येक मन्दिरमा दिनका दिन सैकडौं प्राणीहरूलाई बलि चढाउने चलन रहेछ । धर्मको नाममा गरिए आएको कस्तो अनौठो संस्कृति हो यो हिंसामा जोड दिइनु ।

मात्र मासु खाने इच्छाले हिंसा गर्नु र धर्मकै नाममा हिंसा गर्नुमा धेरै भिन्नता रहेको हुन्छ । आफूलाई मासु खाने इच्छा लागेमा आफैले प्राणीहिंसा गर्नु र गराउनु पर्छ भन्ने केही छैन । विक्रीको लागि पसल पसलमा राखिएका मासु किनेर खाँदा केही आपति नहुन सक्दो हो । हेलम्बुका शेर्पाहरू आफैले हिंसा गरेर मासु खाँदैनन् रे भनिन्छ । भगवान बुद्धले पनि मासु खान नै हुन्न भन्नु भएको छैन । अनि मासु खानु उचित छ पनि भन्नु भएको

छैन । (संस्कृत लंकावतार सूत्रमा मासु खानै हुन्न भनी भगवान् बुद्धले भन्नु भएको उल्लेख छ र पालि आमगन्ध सूत्रमा मासु खान हुन्छ भनी भगवान् बुद्धले भन्नुभएको कुरापनि उल्लेख छ । यी दुइटै कुरा ग्रन्थमा पछि थपिएको हो भन्ने विज्ञहरूको धारणा छ । बुद्धले प्राणीहिंसा विलक्षण नगर्नको लागि शिक्षा दिनु भएको चाहिँ अवश्य ठहरिन्छ । यस कुरालाई हामीले गम्भीरता पूर्वक, विवेक बुद्धि पुर्याई मनन गर्नु अत्यावश्यक छ ।

हिंसा र अहिंसा विषय धेरै विवादास्पद कुरा हो । यस बारेमा विद्वानहरूको बीचमा पनि वाद-विवाद भइरहन्छ । कुनै कुनै भारतीय विद्वानहरूले बुद्धधर्मलाई आरोप लगाएको पाइन्छ कि बुद्धधर्मले अहिंसाको शिक्षा दिएकोले भारत देशलाई नपुंसक बनाइदियो जसले गर्दा भारत पराधीन भयो । यसप्रकारको लान्छनालाई भारतीय भिक्षु धर्मानन्द कोशम्बीले ‘भगवान् बुद्ध’ नामक पुस्तकमा राम्रैसँग जवाफ दिनु भएको छ । उहाँले उक्त पुस्तकमा स्पष्टसँग लेख्नु भएको छ- भारत भगवान् बुद्धको अहिंसा नीतिको कारणले परतन्त्र भएको होइन । जुन बखतमा भारत पराधीन भयो त्यस बखत शासक वर्ग हिन्दू नै थिए न कि बौद्ध । बुद्धकालीन भारतलाई स्वर्णिम युग मानेर इतिहासमा उल्लेख गरिएको छ ।

धेरै जसो विद्वद्वर्ग “अहिंसा परमो धर्म” भन्ने सिद्धान्तलाई लिएर बुद्ध शिक्षामा भ्रममा परेका देखिन्छन् । उनीहरूलाई यस कुरामा याद भएन होला कि “अहिंसा परमो धर्मको सिद्धान्त जैन मतावलम्बीहरूको हो । जैनहरूको त्यस्तो सिद्धान्त भएकोले नै साँसफेर्दा मात्र पनि साना प्राणी मर्द्द भन्ने डरले कपडाको टुक्राले मुख बन्द गरिराखेको देखिन्छ । उनीहरूको घरभित्र कुनैप्रकारको मासु ल्याउनु हुदैन । बौद्धहरू त मांस भक्षी पनि छन् । श्रीलड्डा, म्यान्मार (बर्मा) थाइल्याण्ड आदि बौद्ध देशमा हिंसा गरेर मासु खाइदैनन् । त्यहाँ हिंसा गरेर मासु बैच्छेहरू मुसलमान मात्र हुन् । नेपालको हेलम्बुका शेर्पाहरूले प्राणीहिंसा गरेर मासु खाइदैनन् । पहाड्गाट खसेर मरेका पशुहरूको मासु मात्र खान्छन् भन्ने सुनेको छु ।

अहिंसा राम्रो र उपयुक्त कुरा हो तर परम धर्म नै

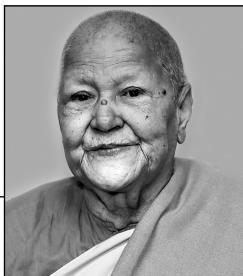
भन्ने बौद्ध धारणा होइन । अहिंसा धर्मको एउटा महत्वपूर्ण अङ्गमात्र हो । हामीले अहिंसाको अर्थलाई गलत ढंगले अपनाइरहेका छौं । बुद्धले प्राणीलाई हिंसा गरी दुखदिनु हुदैन भन्ने अर्थ लगाउनु भएको थियो । बुद्धको वचनमा दुःख नदिनु भन्ने कुरा महत्वपूर्ण छ । यसको मतलब यो कहिल्यै हुन सक्तैन कि यदि कसैले आक्रमण गर्यो वा विना कारण अपमान गरिरिदियो भने म अहिंसावादी हु भनी बच्ने उपाय न सोची चुपचाप हात बाँधी बस्नु । बोधिसत्त्व र महापुरुषहरूको महानता अकै कुरो हो । कुनै देश वा कसैले अनाहक हमला गरिरिदियो भने त्यसबेला सुरक्षार्थ कदम नचाली चुपचाप बस्नेलाई त कायरै भन्छन् । आफ्नो रक्षा गर्नु पनि अहिंसाको आवश्यक अंगहो । दुवै तर्फबाट अहिंसा नियम लागू हुनुपर्छ ।

कृषकहरू प्रॱ्णन गर्दैन- पंचशील अनुसार खेतमा कीट नाशक औषधी छर्नु हुन्छ कि हुदैन ? यो चेतनाको कुरा हो । यहाँ भन्न खोजिएको कुरा के भने अन्त सपार्न कीट नाशक औषधी प्रयोग गरिन्छ । त्यस्तै बिरामी हुँदा औषधी खाएर आफ्नो स्वास्थ्य ठीक पारिन्छ । डाक्टरले दिएको औषधी खाँदाखेरि शरीर भित्रको खराब कीरा नाश भई हिंसा हुन्छ भनेर औषधी नै नखाने भनेको होइन ।

यहाँ पंचशीलमा प्राणीहिंसाबाट टाढा भएर बस्नुको मुख्य अर्थ धर्मको नाममा निरपराधी पशुहरूको संहार गरेर बलिदिने जस्तो अन्यविश्वासमा न फस्नु भनिएको हो । यस्तै गरिब र दुर्वलहरूको शोषण गर्नु पनि हिंसै हो । शान्ति स्थापनाको लागि बलियोले दुर्वललाई सहयोग दिनु धनीले गरिबलाई सहानुभूति र महत गर्नु हिंसाबाट टाढा रहनु हो । बलियोले कमजोरलाई थिच्नु र शोषण गर्नु पनि हिंसा नै कहिन्छ ।

बौद्ध सिद्धान्त अनुसार हिंसा गर्नु हुन्न भनेर पसलमा बेचिराखेको मासु किनेर खानु हुदैन भन्नु समाजमा अलि व्यवहारिक हुदैन होला ! आफूले नै मारेर अथवा मार्न लगाएर पशुको मासु खान हुदैन भनेको चाहिँ हो । पंचशील अनुसारको प्राणीहिंसाबाट बच्न नियम उल्लंघन भएका हुनको लागि निम्न लिखित चार (४) कुरा भएको हुनु पर्छ ।

(क्रमशः पेज १७ हेर्नु होला)



## मति सप्रियो भने आयु पनि लम्बिन्दु

▲ डा. भिक्षुणी धम्मवती

धेरै वर्ष पहिले एउटा गुरुकुलमा एक गुरु थियो । उसले ज्योतिष - विद्याद्वारा को कतिसम्म बाँच्छ भन्न सक्दथ्यो ।

एकदिन उसले गुरुकुलमा भएका शिष्यहरूमध्ये एकजनाको आयु कर्म ७ दिनमात्रै बाँकि रहेको थाहा पायो । केटोले गुरुकुलमै प्राण त्याग गयो भने अरूले नराम्रो सोच्चान् भनी उसले केटोलाई बोलाएर भन्यो- “बाबु, तिम्रा आमा बुवाले, तिमीलाई छिटो घर पठाईँदिनुस् भनी पत्र पठाउनु भएको छ । बिलम्ब नगरी भोलि नै तिमी घर जाउ ।”

भोलिपल्ट विहानै गुरुको आदेशानुसार केटो घरतिर हिँड्यो । ४ दिनको बाटो काटन ऊ आफै धुनमा गइरहेको बेला एक ठाउँमा उसले एकजना ऋषिले भुईमा खसिराखेको फलहरू टिपिरहेको देख्यो । केटोले ऋषिलाई सोध्यो- ऋषिज्यू रूखमा त्यतिका ताजा फलहरू हुँदाहुँदै तपाईं किन भुईमा खसिराखेका फलहरू मात्रै टिपिराख्नु भएको ?”

ऋषिले भन्यो- “म अरूले नदिएको नलिने ऋषि हुँ । रूखले खसालिदिएका फलहरू मात्रै खान्छ, रूखबाटै टिपेर खाँदिनँ ।”

“त्यसो भए मैले टिपेर तपाईँलाई दिएँ भने लिनु हुन्छ ?” “बाबुलैनै टिपी दिए जरूर लिन्छु ।”

केटोले रूखमा चढेर फलहरू टिपी ऋषिको डालोभरि राखिदियो । ऋषिले केटोको भलो होस् । भनी कामना गर्यो ।

भोलिपल्ट ऊ एउटा नदीनिर आइपुग्यो । नदी तर्न राखिएको साँधुरो बाँसको पुल झण्डै जीर्ण भइसकेको थियो । एकजना मानिस डराई डराई त्यस पुलबाट गइरहेको थियो । ऊ गइसके पछि केटोले अलि परबाट बाँसहरू ल्याएर पुलको मर्मत गरिदियो ।

तेश्रो दिनमा केटो एक उद्यानमा आइपुग्यो ।

हरियाली वातावरणमा जङ्गली पशुपन्क्षीहरू रमाइरहेका थिए । यत्रतत्र छारिएका स-साना तलाउहरूले त्यस ठाउँलाई अझै सुन्दर बनाइदिएका थिए । उसले एउटा तलाउमा पानी नपुगेर माछाहरू छटपटिरहेको देख्यो । घण्टाँ लगाएर उसले ती माछाहरूलाई पानी धेरै भएको तलाउमा लगेर हालिदियो ।

चौथो दिनमा केटो घर पुग्यो र एकासि घर फर्केकोमा उसका आमाबाबुले त्यसको रहस्य सोधे । आफ्ना आमाबाबुले त्यसरी सोधेकोमा छक्क पढै उसले उल्टो प्रश्न गयो- “तपाईँहरूले नै मलाई छिटो घर पठाईँदिनुस् भनी गुरुलाई पत्र पठाउनुभएको होइन ?”

आमाबाबुले छोरो फर्किनाको कारण जे भएता पनि त्यत्रो लामो बाटो हिँडेर आएको छोरोलाई घरमा केही दिन राखेर मात्र फेरि गुरुकुल पठाउने विचार गरे । छोरो घरमा आएकोमा उनीहरू खुशी थिए भने छोरोको विद्याध्यन छुटेकोमा दुखी पनि ।

१७ दिनसम्म आमाबाबुको सेवा गरेर केटो फेरि गुरुकुलतिर लाग्यो । त्यहाँ पुगेर उसले गुरुलाई नमस्कार गर्यो । आफ्नो विद्यानुसार ७ दिन पछि मर्नुपर्ने शिष्य १७ दिनपछि पहिलेभन्दा मोटाघाटा भएर उभिरहेको देखा उसले केही बुझन सकेन । केही क्षण टोलाई सकेपछि यथार्थ कुरो बुझन उसले शिष्यलाई भएको सबै बृतान्त सुनाउन भन्यो ।

केटोले आफू घर गएको बेला बाटोमा ऋषिलाई रूखबाट फलहरू टिपी दिएको, विश्रेता पुल मर्मत गरिदिएको र पानी नपुगेर छटपटिरहेका माछाहरूलाई पानी धेरै भएको तलाउमा लगेर राखिदिएको, आमाबाबुको सेवा गरेको लगायत आफू घर फर्केकोले आमाबाबु छक्क परेको कुरा समेत गुरुलाई सुनायो । गुरुले कर्म कमजोर भैराख्नेले पुण्य-कर्म गरेर फेरि कर्म बलियो पारेको कुरा जान्यो, उसको आयु लम्बिनाको रहस्य बुझ्यो ।

अब मानिसहरूको मृत्यु करि प्रकारबाट हुन सक्छन् भन्ने कुरा एकचोटि जानौं—

मानिसहरूको मृत्यु ४ प्रकारबाट हुन सक्छन्— आयु सिद्धिएर, कर्म सिद्धिएर, आयु र कर्म दुबै सिद्धिएर र अकालले । बलिरहेको तेलको दियोलाई उपमास्वरूप लिन सकिन्छ । बलिरहेको तेलको दियोमा बत्ति मात्रै सिद्धिएर पनि निभ्न सक्दछ र तेल मात्रै सिद्धिएर पनि निभ्न सक्दछ । त्यस्तै, बत्ति र तेल दुबै सकिएर पनि दियो निभ्न सक्दछ र बत्ति र तेल दुबै भैकन पनि हावाले गरेर वा अरू केही वस्तु त्यसमा परेर निभ्न सक्दछ ।

प्रस्तुत कथामा तेल सकिएर निभ्न लागेको दियोमा फेरि तेल थपेर निभ्न नदिए जस्तै पुण्य-कर्मले आयु कर्म लम्ब्याइदियो । ■

साभार— 'बुद्ध शिक्षा'



### बुद्धधर्म र पञ्चशील ... ...

१) जीवित प्राणी हुनु, २) मार्न चेतना हुनु,  
३) हत्या गर्न प्रयत्न गर्नु, ४) प्राणै लिनु

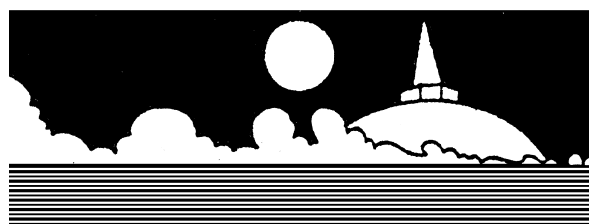
उपर्युक्त चार कुरा पूरा भएको खण्डमा मात्र हिंसा भएको हुन्छ । बुद्धकालीन भारतमा हजारौं पशुहरू देउताहरूलाई बलि दिए, यज्ञमा होमेर पनि पुण्य प्राप्त हुन्छ भन्ने खालको धर्म थियो । गौतम बुद्धले हिंसा र हत्या गरेर पुण्य र धर्म हुँदैन भन्नुभएको थियो ।

स्मरणीयकुरा मासु नखानेहरूले मासुखानेहरूप्रति द्वेषभाव राखी गाली गर्नु नसुहाउने कुरा हो । मैत्री अथवा उपेक्षा गर्नु धेरै राम्रो हुनेछ ।

स्मरणीय बुद्ध वचन छ—

न तेन अरियो होति येन पाणानि हिंसति,  
अहिंसा सब्ब पाणानि अरियोति बुच्चति ।

अर्थ- जसले प्राणीहिंसा गर्दछ ऊ आर्य हुन सक्तैन प्राणी हिंसा नगर्ने नै आर्य हुन्छ । ■



### २५६९ औं बैशाख पूर्णिमाको शुभ-कामना ... ...

अष्टाङ्गिक मार्ग जस्ता प्राकृतिक नियमहरूलाई अध्ययन गरी सो अनुसार आफ्नो जीवनमा अभ्यास गर्दै यस शिक्षालाई गम्भिरता पूर्वक पालन गर्न सक्नेछौं । दुःखबाट मुक्त हुने जिम्मा हामी आफैमा रहेका छन् । भगवान् बुद्धले हामीलाई दुःखबाट मुक्त हुने उपाय र बाटो देखाएर जानुभयो । उक्त उपाय अपनाउँदै उहाँले देखाइदिनुभएका द बटा मार्गहरू (आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग) लाई पछ्याउँदै जानु हाम्रो कर्तव्य हुनेछ । यो मार्ग नै निर्वाण (मुक्ति) तर्फ लाग्ने मार्ग हो । त्यसैले हामीले आर्य अष्टाङ्गिक मार्गलाई पछ्याउँदै बाटो नविराई अगाडि बढ्न सकौं । जुनबेला आ-आफ्ना चित्तमा राग, द्वेष र मोह रूपी क्लेशहरू र दूषित भावनाहरू नासिदै जान्छन्, तब निर्वाण समक्ष नजिकिदै जानेछ । तब मात्र हाम्रो साँचो अर्थमा विजय हुनेछ । अनि मात्र हामी बुद्धको शिष्य बन्न सफल हुनेछौं । यसरी नै साँचो अर्थमा बुद्ध शिष्य बनी बुद्ध पूर्णिमा महोत्सव मनाउन सकौं ।

२५६९ औं बुद्ध पूर्णिमाको उपलक्ष्यमा धर्मकीर्तिको यही शुभ-कामना रहेको छ ।

भवतु सब्ब मङ्गलम् ।

### बुद्ध सम्बन्धी केही जानकारीहरू -

(४) भिक्षु संघको स्थापना भारतस्थित सारनाथमा ई.पू. ५२८ मा धर्म चत्र प्रवर्तन (=प्रथम उपदेश) पछिभाएको थियो ।  
(५) बुद्ध धर्मको मूल ग्रन्थलाई त्रिपिटक भनिन्छ । त्रिपिटक भन्नाले सुत्र पिटक, विनय पिटक र अभिधर्म पिटक बुझिन्छ ।  
(६) सुत्र पिटकमा बुद्धका उपदेशहरू संकलन गरिएका छन् । विनय पिटकमा भिक्षु र भिक्षुणीहरूको लागि विनय (नियम) संकलन गरिएका छन् । अभिधर्म पिटकमा दर्शनका कुराहरू समावेश गरिएका छन् ।

( साभार- बौद्ध दर्पण )



## कुरुधम्म जातक

॥ वीर्यवती

कुरु राष्ट्रको इन्द्रप्रस्थ नगरका राजा धनञ्जयको देहावसान पश्चात् राजा बनेका उनका छोराले दशराज धर्म पालन गरी कुरु धर्मानुसार आचरण गरे । पञ्चशीललाई तै कुरु धर्म पनि भनिन्छ । उनको आदर्शलाई अनुकरण गर्दै उनका माता, पटरानी, उपराजा (भाई), पुरोहित, जग्गा नाप्तको लागि डोरी समात्ने व्यक्ति, सारथी, सेठ, द्रोण मापक, द्वार पाल र नगरशोभिनी आदि गरी त्यस देशमा जम्मा ११ जवान व्यक्तिहरूले इमान्दारी पूर्वक पाँच शीलहरू पालन गर्दै आएका थिए ।

यसरी पवित्रता पूर्वक शील पालन गरी शुद्ध आचरणले युक्त रहेका राजाले आफ्ना नगरका चारवटै द्वारहरूमा, नगरको वीचमा र निवास गृहको द्वार आदि गरी जम्मा ६ वटा स्थानहरूमा ६ वटा दानशालाहरू बनाई प्रतिदिन ६ लाख धन सम्पत्ति दान गरी सारा जम्बुद्वीपलाई तहल्का मच्चाइरहेका थिए । राजाको यस त्यागमय कार्य सारा जम्बुद्वीपमा प्रशिद्ध भइरहेको थियो । बुद्धत्व प्राप्त गर्ने कार्यमा दृढ़ संकल्परत रहेका राजाले आफूलाई आध्यात्मिक मार्ग प्राप्त गर्नका लागि नभई नहुने जगको रूपमा रहेको दान र शीलको तहलाई टेकी यसलाई पार गर्न कार्यरत थियो ।

त्यस समय कलिङ्ग राष्ट्रको दत्तपुर नगरमा कलिङ्ग राजाले राज्य गर्दै थिए । उसको राज्यमा वर्षा नभएको कारणले राष्ट्रमा अनिकाल पर्यो । दुर्बृष्टि-भय, अकाल-भय र रोग-भय आदि तीनवटा भयहरू फैलिए । राष्ट्रका यी भयहरू हटाउन अमात्यहरूले राजालाई कुरु नरेशको अञ्जन वसभ नाम गरेको मङ्गल हाती ल्याउने सल्लाह दिए ।

यो सल्लाह सुनी राजाले भन्यो- “कुरु नरेश त सेना तथा वाहनले युक्त र दुर्जय छ । त्यस्तो शक्तिशाली

राजाको हाती हामीले कसरी ल्याउन सक्छौं र ?”

अमात्यहरूले भने- “महाराज ! त्यस राजा शक्तिशाली मात्र होइन, दानी पनि छन् । दान र शील पालन गरिरहेका त्यस धर्मात्मा राजासंग याचकहरूले मागेको खण्डमा आफ्नो अलंकृत शीर (टाउको) समेत काटेर दिन सक्छ । त्यति मात्र होइन उसले आफ्ना सुन्दर रहरलागदा आँखाहरू भिकेर समेत दिन सक्षम छ, उ । आफ्ना सारा राज्य समेत त्याग्न तयार छ, उ । जावो एउटा हातिको त के कुरा ?”

राजाले भन्यो- “उसंग हाति कसले मार्ग जान सक्छ, त ?”

अमात्य- “महाराज ! ब्राह्मणहरू छैदै छन् नि । हजुर लाई के को पीर ?”

यति सल्लाह पाएपछि राजाको आदेशानुसार गाउँबाट आठजवान ब्राह्मणहरू भिकाइयो । उनीहरूलाई आवश्यक सत्कार सम्मान गरिसकेपछि कुरुराष्ट्रमा मंगल हाति मार्ग याचकको रूपमा पठाइयो ।

उता कुरु राष्ट्रमा कुरु नरेश नियमित रूपले दान कार्यमा सामिल हुन पुरयो । कुरु नरेश बोधिसत्वले आफू चढेर आएको मंगल हातिबाट उत्रेर पूर्वद्वारको दानशालामा सात आठ जवान याचकहरूलाई आफै हातले भोजन दान दिए । अनि यसरी नै दान दिनु भन्ने आदेश दिई आफ्ना अनुयायीहरूलाई दान दिने जिम्मा सुम्पी उनी हातीमा चढी दक्षिण द्वारतर्फ अगाडि बढे । कलिङ्ग राष्ट्रबाट हाति मार्गका लागि आएका ब्राह्मणहरू पनि दक्षिण द्वार तर्फ एक अग्लो स्थानमा उभिरहेका थिए । जब राजाले बज्र अंकुशबाट हातीलाई रोकेर उनीहरू समक्ष पुरी “ब्राह्मणहरू हो ! तिमीहरूलाई के चाहियो ?” भनेर सोध्यो तब ब्राह्मणहरूले भने- “हे जनाधीप ! हामी

त तपाईंले नै चढिराख्नु भएको अञ्जनवर्ण हाती मारन आएका हौं ।

उनीहरूको कुरा सुनी राजाले खुशीसाथ आश्वासन दिँदै भने— “अन्न, भृत्य, नोकर मध्ये जो कोही पनि होस् यिनीहरू मध्ये जुन मारे पनि यदि त्यो उद्देश्य अनुरूप छ, भने यी व्यक्तिहरू र वस्तुहरू दान दिने कार्यलाई इन्कार गर्न योग्य छैन । यो त हाम्रो पूर्वाचार्यहरूको वचन हो । त्यसैले हे ब्राह्मणहरू हो ! मैले तिमीहरूलाई राजाहरूलाई मात्र योग्य भएको राज परिभोग्य, यशस्वी, अलंकृत तथा सुवर्ण जालीले ढाकिएको हाती दान दिँदैछु । हाती संग संगै यसको सारथीलाई पनि दान दिँदैछु । तिमीहरूलाई जहाँ लान मन लाग्छ, लिएर जान सक्छौ ।”

यसरी हाती माथि बस्दा बस्दै नै बोधिसत्त्व कुरु नरेशले आफ्नो वचनले हाती दान दिए । फेरि हातिबाट तल ओलिएर “यदि हातीको शरीरको कुनै भाग अलंकारले सजाउन बाँकी छ, कि भनी तीन पटक हातीलाई प्रदक्षिणा गरी हेरे । तर हातीको शरीरमा अलंकृत गर्न बाँकी स्थान नभेटिएपछि खुशी हुँदै हातीको सूँडलाई ब्राह्मणको हातमा सुम्पेर सुवर्ण भरीले सुगन्धित जल खन्न्याई याचकहरूलाई हाती दान दिए । ब्राह्मणहरूले सारथी सहित हाती स्वीकार गरे । अनि हाती माथि बसी दन्तपुर नगर पुगे । त्यसपछि कलिंग राष्ट्रका नरेशलाई मंगल हाती हस्तान्तरण गरी उनीहरू फर्के ।

तैपनि दन्तपुर नगरमा पानी परेन । हरेश खाएका राजाले आफ्ना अमात्यहरूसंग यसको कारण सोऽद्वा उनीहरूले भने—“महाराज ! कुरु नरेशले कुरुधर्म (पञ्चशील) पालन गरिरहेको छ । त्यसकारण कुरु राष्ट्रमा पन्ध्य - दश दिन भित्र वर्षा हुने गर्दछ । यसरी राष्ट्रमा मंगल भइरहनु राजाकै गुणहरूको प्रताप हो । यस हातीमा गुण भएपनि आखिर कति नै गुण हुन सक्छ र ?”

राजाले अमात्यहरूको सल्लाह मानी आफ्ना ब्राह्मणहरू र अमात्यहरूलाई खटाई कुरु राजा समक्ष हाती फिर्ता दिई सुनका पाताहरूमा कुरु धर्म लेखाएर त्याउने आदेश दिए ।

आफू समक्ष कुरु धर्म लेखाएर लानको निमित्त

आएका दन्तपुरका ब्राह्मणहरू र अमात्यहरूलाई कुरु नरेशले अलि अप्यायारो मान्दै भने— “तात ! मैले कुरु धर्म पालन गरिरहेको त अवश्य हो । तर कार्तिक महिनाको एक दिन कार्तिकोत्सव मनाइरहेको बेला मैले चारौं तर्फ वाण चलाएको थिएँ । यसरी कार्तिकोत्सवको उपलक्षमा चलाइएका ती बाणहरू मध्ये एउटा बाण देखा परेन । त्यो बाण तलाऊमा फ्याँकिएको थियो । तीन दिशा तर्फको बाण मात्र देखा परियो । त्यसकारण मेरो मनमा यस्तो अन्दोल हुन थाल्यो - (कहिं मैले तलाउतर्फ फ्याँकेको बाणले माछाको शरीरमा घोपी माछा त मरेन ? यदि माछा मरेको भए मेरो शील भंग हुने भयो) यसरी मेरो मनमा समय समयमा यस कुरोले पिरोले गरेको छ । त्यसैले मैले पालन गरिरहेको शीलले मेरो चित्त बुझाउन सकेको छैन । मैले पालन गरिरहेको कुरु धर्मप्रति मलाई नै शंका लाग्न थालेको छ । तर मेरी आमाले भने राम्ररी शुद्ध रूपले पञ्चशील अर्थात् कुरु धर्म पालन गरिरहनु भएको छ । त्यसकारण तपाईंहरू उहाँ समक्ष जानुभई कुरु धर्म लेखाएर लानु भएमा बेश हुनेछ ।”

राजाको यस्तो कुरो सुनी ब्राह्मणहरूले भने— “महाराज ! बाण चलाउनु भएको बेलामा तपाईंको मनमा जीवहिंसा गर्दू भन्ने चेतना नै छैन भने यसलाई जीवहिंसा भन्न मिल्दैन । शंका मात्र लागैमा कुरुधर्म पालन विग्रिएको भन्न मिल्दैन । शंका मात्र लागे पनि शील भंग भएको मान्दुहुने तपाईं जस्तो पवित्र व्यक्तिबाट अरू कुन पापकर्म हुन सक्ला र ? त्यसैले हामीले तपाईंको तर्फबाट पनि कुरु धर्म लेखेर लान चाहन्छौं । कृपया तपाईंले हामीलाई कुरुधर्म सिकाइदिनुहोस् ।” यसरी प्रार्थना गरेपछि राजाले बाध्य भई ल लेख्नुस् त भन्दै सुनको पातामा कुरुधर्म यसरी लेखायो— १) प्राणीहिंसा नगर्नु २) चोरी कार्य नगर्नु ३) कामभोग सम्बन्धी मिथ्याचार नगर्नु ४) भूठो कुरो नगर्नु र ५) मद्यपान नगर्नु ।

यसरी कुरुधर्म लेखाइसकेपछि पनि राजाले उनीहरूलाई राजमाता समक्ष कुरुधर्म सिक्न पठाए ।

(क्रमशः पेज २१ हेर्नु होला)

## भद्रा कपिलानी

कुमारी विद्यावती मालविका  
अनुवाद - वीर्यवती

उनी एक पतिव्रता नारी थिइन् । सुखवैभवमा हुकेर सुख दाम्पत्य जीवन विताइरहेको अवस्थामा जब एकदिन उनकी पतिदेवले सम्पूर्ण वैभवीजीवन त्याग गरेर घरबाट निस्के, त्यो बेला उनले पनि सम्पूर्ण वैभव त्यागेर आफ्नो पतिदेवका अनुगामिनी भएर गइन् ।

तिनी सुन्दरी नारीरत्न सागल (स्यालकोट) मा कौशलगोत्रको एक धनी ब्राह्मणको कुलमा जन्मेकी थिइन् । उनी सुखसयलमा हुकेकी थिइन् । कपिल ब्राह्मणकी कन्या भएकी हुनाले उनीलाई भद्रा कपिला अर्थात् भद्रा कपिलानी पनि भनिन्थ्यो । भद्रा सद्गुणले परिपूर्ण कन्या थिइन् । त्यसैले उनीमा आफ्नो धन ऐश्वर्यप्रति रत्तिपनि घमण्ड थिएन । सुशीलता, विनय र सेवा भावना नै उनको आदर्श थियो ।

यौवनले भरिपूर्ण भएपछि उनकी मातापिताले उनलाई मगधका एक समृद्धशाली गुणवान् युवकसंग विवाह गरिदियो । सात्त्वीकगुणले सम्पन्न युवक पिप्पलिमाणवकले आफ्नी प्यारी श्रीमती सौन्दर्य र सुलक्षणयुक्त पाएकोले आफुलाई बडो भाग्यमानी ठान्दथे । भद्रा पनि आफ्नो मनले चिताए अनुरूपको पति पाएकोमा अति प्रसन्न थिइन् । दुवैजना एकअर्काको सुखमा पूरा ध्यान पुऱ्याउने गर्दथे । यिनीहरू दुइजनाको आदर्शमय दाम्पत्य जीवन त्यस नगर-वासीहरूको लागि चर्चाको विषय नै भएको थियो ।

महाकारूणिक भगवान् बुद्धले धर्मचक्र प्रवर्तन गर्नुभई प्राणीमात्रलाई शान्ति प्रदान गर्दै हुनुहुन्थ्यो । उहाँले जन-जनलाई मोक्षको कल्याणमय मार्ग देखाउनु भई कृतार्थ पार्दै आइरहनु थियो । जहाँ जहाँ जानुहुन्थ्यो, त्यहाँ त्यहाँका करिपय मानिसहरू उहाँको मङ्गलमय उपदेश सुनेर प्रव्रजित भई काषायवस्त्र धारण गरी साधनामा लीन हुथ्ये । भद्राको पतिले पनि भगवान् बुद्धको अमृतसमानको उपदेश सुनेर संसारिकताबाट विरक्त भएका थिए । त्रिरत्नको शरणमा गइसके पछि अब उ मानवक होइन, भिक्षु काश्यप भईसकेका थिए ।

आफ्नो हृदयदेवता एवं जीवन साथी पिप्पलिमाणवकले ऐश्वर्यमय जीवन त्याग गरेर भिक्षुभेष ग्रहण गरेको भद्राले देखिन् । पतिको उत्तम वस्त्रबाट भद्राको मन भन उदार हुनथान्थ्यो । साथसाथै वियोगको व्यथाले केही पीडा पनि भयो । पतिसंग विताएका सुखका प्रत्येक क्षणहरू उनको आँखा अगाडि नाच्न थाल्यो । ममतामयी पत्नी भइकन पनि उनी आफ्नो प्रेमको कारण आफ्नो स्वामीको मार्गमा बाधक बन्न चाहिनन् । उनको मनले भन्दै थियो- “भद्रे ! आफ्नो प्रियको अनुशरण गरेर उनको मार्ग प्रशस्त गरिदिनु ।” आफ्नो प्रेम- देवताको सच्चा जीवन साथी बनेर भद्राले आफ्नो सम्पूर्ण सम्पत्ति आफ्नो ईच्छानुसार गरीब दुखीहरूलाई वितरण गरिदिन् । अनि एकदिन उनी सबै सांसारिक सुखलाई त्यागेर भिक्षुणी सरहको जीवन विताउन थालिन् ।

भिक्षु काश्यपले भगवान् बुद्धको शरणमा तीनवटा विद्या प्राप्त गर्न सफल भए । आफ्नो साधना र ज्ञानद्वारा उनी संघमा ज्यादै विद्यात हुँदै गए । भिक्षु काश्यपको नाम प्रख्यात हुँदै गएको देखेर भद्राको मन एकदम आनन्दित भयो । उनीले ५ वर्ष सम्म भिक्षुणी सरहको जीवन विताईसकेपछि महिलाहरूको निम्न महादेवी महाप्रजापती गौतमी र भिक्षु आनन्दको सुप्रयत्नबाट भिक्षुणी संघको स्थापना भएको सुवर्ण अवसर प्राप्त भयो । अनि भद्राले पनि विधिपूर्वक प्रव्रज्या ग्रहण गरी उपसम्पदा प्राप्त गरिन् । फेरि ज्ञान प्राप्त गरी साधनामय जीवन विताउन थालिन् । कालान्तरमा उनले अहंत जस्तो श्रेष्ठ पद प्राप्त गरिन् । जेतवनमा उपदेश दिइरहनुभएको समयमा एकपटक भगवान् बुद्धले भिक्षुणीहरूलाई उनीहरूको कार्य अनुसार सुहाउँदो पद प्रदान गर्नुभएको बेला पूर्वजन्मको स्मृति भएका भिक्षुणीहरू मध्ये अग्रस्थान प्रदान गर्नुभई भद्रालाई कृतार्थ पार्नु भएको थियो ।

भगवान् बुद्धको परिनिर्वाण पछि संघको नियम पालनामा शिथिलता आउन थाल्यो । अनि भिक्षु काश्यपले पाँचसय भिक्षुहरूको सभा बोलाई पहिलो संगायनाको

प्रवन्ध गरेको थियो । त्यसबखत भद्राले पनि भिक्षुणी संघमा माथिल्लो दर्जाको स्थान प्राप्त गरेकी थिइन् ।

यी दुवैजनाले आफ्नो सम्पूर्ण जीवन धर्मप्रचार गर्दै विताई अन्त्यमा निर्वाणलाई समेत साक्षात्कार गरेका थिए । आफ्नो पतिको योग्य एवम् सच्चा सहचारी त्यागमयी भद्राले भिक्षु काश्यपको परिचय दिई यस्तो भनेकी थिइन्— “भिक्षु काश्यप भगवान् बुद्धका उत्तराधिकारी हुनुभयो । उहाँले त्रिविद्या आदि ज्ञान प्राप्त गरिसक्नुभयो ।”

अर्को ठाउँमा उनले आफ्नो विषयमा गाथा द्वारा यसरी भनेकी थिइन्—

“मैले त्रिविद्या आदि ज्ञान प्राप्त गरें । मैले मारलाई जितें । अब त्यसले मलाई केही पनि गर्न सक्दैन । मैले निर्वाणलाई साक्षात्कार गरिसकें ।”

उनले आफ्नो त्याग, ममता, साधना र धर्म ज्ञानद्वारा आफ्नो नारी जीवनलाई सार्थक पारी अरू थुप्रै नारीहरूका लागि समेत उक्त सुमार्ग खोलिदिइन् । ■

## कुरुधर्म जातक ... ...

राजमाताले पनि आफ्नो कुरुधर्म पालन गराईमा अन्दोल भएको कारणले पटरानी कहाँ पठाइन् । यसरी नै विभिन्न कारणहरू देखाई एकले अर्को समक्ष कुरुधर्म लेखाउन पठाउँदा क्रमशः राजाबाट, राजमाता, पटरानी, उपराजा, पुरोहित, जग्गा नाप्नको लागि डोरी समात्ने व्यक्ति, सारथी, सेंठ, द्रोणमापक, द्वारपाल र नगरशोभिनी समेत गरी जम्मा ११ जवान व्यक्तिहरूसंग कुरुधर्म सुनको पातामा लेखाएर लगी दन्तपुर पुगेर कलिंग नरेशलाई सुनको पाता सुम्पेर सबै हालखबर सुनाए ।

त्यसपछि कलिङ्ग नरेशले पनि कुरुधर्म पालन गरी आफ्नो आचरण सुधारे पछि कलिङ्ग राष्ट्रमा वर्षा भयो । खूब पैदावार पनि भयो ।

बोधिसत्त्व कुरु नरेशले पनि बुद्ध्व प्राप्त गर्ने आफ्नो संकल्पलाई अगाडि सारी आफ्नो जीवन पर्यन्त दान आदि पुण्य गरी आफ्नो जीवन सफल पारे । ■

साभार- ‘दान पारमिता’





## तृष्णा वर्ग

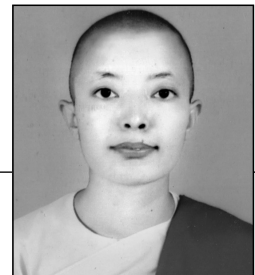
भावानुवाद : सत्यमोहन जोशी

प्रमादी व्यक्तिया तृष्णा मालुवा सरि बृद्धि ज्वी ।  
वने च्वनीम्ह माकथें जुया उयागु जन्म फ्वी ॥१॥  
विषालु जन्म काज्वीम्ह तृष्णां स्वैत ज्वनी कया ।  
वीरण धैगु घाँच्चोथें शोकया बृद्धि ज्वी उया ॥२॥  
तर दुर्यथ थो तृष्णायात बुकी सुनां मनं ।  
कुतुं वनी उया शोक जलथें पदाया हलं ॥३॥  
वया थन हनं जिं धाय- “ज्वीमा छिमि सुमङ्गल !  
तृष्णाया हा लिना वांछ्व उशीरथें व वीरण !” ॥४॥  
ल्यें मदं हा चुली ह्वथें त्वाहाल्हासां उखे थुखे ।  
तृष्णाया हा मल्यू तल्ले दुःखनं दैच्वनी उखे ॥५॥  
स्वैतजा स्वीखुगु श्रोतं मनोच्छा जूगुली यनी ।  
रागाश्रितगु संकल्पं वैत च्वीका सधां यनी ॥६॥  
तृष्णां सोत प्यखें बाः वो, वनेत लैपु पँ गुखिं ।  
खंका तृष्णा लताया हा चाना छ्व ज्ञानया चुपि ॥७॥  
तृष्णाया खुसि ज्वी स्नीग्ध आनन्द सुखदायक ।  
सोतेलापिनि ज्वी जन्म, मृत्यु, दुःख भयानक ॥८॥  
खोरे लाम्ह खराचाथें तृष्णा पीडित व्यक्ति ज्वी ।  
संयोजने हनं लीन ताःकालं दुःख कष्ट सी ॥९॥  
तृष्णा ल्यूल्यू जुया च्वोपि खराचा सरि बन्धने ।  
ज्वी, अकें भिक्षुपि ! तोती तृष्णा वैराग्यया पथे ॥१०॥  
निर्वाणाथीं जुया, तोता छें जङ्गल समानगु ।  
छेँतुं बास हनं यासा बन्धनं मुक्त ज्वी मखु ॥  
अर्थात् तृष्णां जुया मुक्त हानं तृष्णा सुनां ज्वनी ।  
बन्धनं मुक्त ज्वी धुंका बन्धने वोऽम्ह तुल्य ज्वी ॥११॥  
धीरं धाई- “खिपः न स्त्रियात नकलि बन्धन ।  
धन पुत्र तथा स्त्रीहे बरू सकलि बन्धन ॥१२॥  
पतनोन्मुख दुस्त्याज्य शिथिल जूगु बन्धन ।  
तोथुला अभ तोताली काम सुख अनेकन ॥  
अनुरक्त जुया ज्ञानं, सीका मनं नित ।  
प्रव्रजित जुया च्वनी मुमुक्ष धीर पण्डित ॥१३॥

रागे रत्त जुयाचोम्ह तृष्णा स्रोते कुतुं वनी ।  
थगु जाल दुने थःहे तक्यंम्ह माकचा सरी !  
धीरजनं थुकीयात त्वाल्हाना चट्ट छ्वै मनं ॥  
प्रव्रजित जुया काई दुःख तोता छ्सीकथं ॥१४॥  
संसार पार जू तोता संबन्ध स्वंगु कालया ।  
सर्वत्र मुक्त जूपिन्त दैमखु जन्म मृत्युजा ! ॥१५॥  
वितर्क दै सुया चित्ते, राग दै अभ भान्ति दै ।  
तृष्णा बृद्धि जुया वैत अथेहे बन्धनादि दै ! ॥१६॥  
संकल्प व विकल्पादि शान्त याय्-गुलि रत्तम्ह ।  
अशुभगु सधां स्वैम्ह जागरूक जुया नित ॥  
जन्म-मुक्त जुया चोम्ह दूरदर्शीम्ह पण्डितं ।  
त्वाल्हाना नष्ट याना छ्वै मार बन्धन कैखतं ॥१७॥  
मल, तृष्णा तथा त्रास शल्य रहित ज्वी सुया ।  
सुया फ्वी अभ कर्तव्य, अन्तिम जन्म ज्वी उया ॥१८॥  
सुया मदु गनं छुहे तृष्णा, संसार-बन्धन ।  
सुनां स्यू काव्य भाषा व व्याकरणीय लक्षण ॥  
थुजोम्ह व्यक्ति ज्वी लोके निश्चयनं निरन्तर ।  
“अन्तिम जन्म धारीम्ह महाप्रज्ञा महानर !” ॥१९॥  
सकसितं बुका त्याका, फुकं सीका च्वना थन ।  
स्वंगुलि धर्मया पाखे अलिप्तम्ह जुया थन ॥  
सर्व त्यागी जुया तृष्णा तोता, विमुक्त ज्वी धुन ।  
प्राप्त याना स्वयं ज्ञान, स्वैत गुरु क्यने थन ? ॥२०॥  
धर्मदान महादान ! धर्मरस महारस !  
धर्म प्रेम महा प्रेम ! तृष्णा क्षय महा क्षय ! ॥२१॥  
दुर्बुद्धि व्यक्तिया नाश भोगे याई सधां थन ।  
पार ज्वीगु विचा छुं हे मयासा यदि वं अन ॥  
मभिंगु भोगया तृष्णां दुर्बुद्धिया हनं स्यनी ।  
थःत थःमं सधां नष्ट याईम्ह व्यक्तिया सरी ॥२२॥  
बुँयागु दोष घाँज्हे खः मनूया दोष राग खः ।  
राग रहित जूपिन्त बीगु दानादि श्रेष्ठ खः ॥२३॥  
बुँयागु दोष घाँज्येतुं मनूया दोष द्रेष खः ।  
द्रेष रहित जूपिन्त बीगु दानादि श्रेष्ठ खः ॥२४॥  
बुँयागु दोष घाँज्येतुं मनूया दोष मोह खः ।  
मोह रहित जूपिन्त बीगु दानादि श्रेष्ठ खः ॥२५॥  
बुँयागु दोष घाँज्येतुं इच्छा खः दोष व्यक्तिया ।  
इच्छा रहित जूपिन्त दान याय् भिं फुकं स्वया ! ॥२६॥

# सुतबुद्ध : तिपिटकधर तिपिटककोविद

कुसलज्ञाणी गुरुमां  
रत्न विपश्यना विहार



## म्यानमारमा त्रिपिटक अध्ययन प्रणाली :

बुद्धको अनुपम मौलिक शिक्षालाई बुद्धकालीन अवस्थादेखि नै पालिभाषाबाट कण्ठष्ट गर्ने परम्परा थियो । उहाँ महापरिनिर्वाण हुनुभएको २३६ वर्षपछि तेस्रो संगायनासम्म पनि यो परम्परा रहिरह्यो । वर्तमान समयमा सूचना र प्रविधिको विकास एवं त्रिपिटकमा सुलभ पहुँचको कारणले कण्ठष्ट गर्ने परम्परामा ह्वास आइरहेको छ । तर अहिलेसम्म पनि थेरवाद बुद्धशिक्षा अध्ययन र अभ्यासको लागि म्यानमार उत्कृष्ट गन्तव्यको रूपमा लिइन्छ । म्यानमार देशमा अझै पनि त्रिपिटकलाई कण्ठष्ट गर्ने परम्परा कायमै छ । बुद्धशिक्षा अध्ययनमात्र नभई सरकारीस्तरमा मौखिक र लिखित परीक्षा व्यवस्था गरी वर्षेनी परीक्षा सञ्चालन भईरहेका छन् । त्यस्तै उत्तीर्ण भएकाहरूलाई विभिन्न उपाधि एवं सुविधाहरूको व्यवस्था गरी त्रिपिटक अध्ययन गर्न प्रोत्साहन दिइरहेका छन् ।

बुद्धशासनमा सम्यक्बुद्ध, प्रत्येकबुद्ध एवं श्रावकबुद्ध गरी तीनप्रकारका बुद्धहरूको अवधारणा रहेको छ । आज यस लेख मार्फत सुतबुद्ध विषयलाई उजागर गर्दैछु । सुतबुद्ध शब्दको अर्थ बुद्धको ज्ञानलाई सुनेको हो । यो एउटा प्रतिष्ठित उपाधि हो । जुन म्यानमारमा त्रिपिटकधर तिपिटककोविद परीक्षामा उत्तीर्ण भएका भिक्षु एवं श्रामणेरहरूलाई दिइन्छ । त्रिपिटकधर भन्नाले जसले त्रिपिटकलाई मनमस्तिकमा राखेको छ भन्ने बुझिन्छ । यो परीक्षा विश्वमा सबैभन्दा लामो परीक्षा हो । जसमा ३२ दिनसम्म परीक्षामा सहभागी हुनुपर्ने तथा सम्पूर्ण परीक्षा पाँचवर्षसम्म सञ्चालन हुने गर्दछ । त्रिपिटकधर परीक्षामा त्रिपिटकलाई मौखिक रूपमा पाठ गरी परीक्षा दिनुपर्ने एवं त्रिपिटकधर तिपिटककोविद परीक्षामा त्रिपिटकलाई

मौखिक र लिखित दुवै तरिकाले परीक्षा दिनुपर्ने हुन्छ । यस परीक्षाको मुख्य उद्देश्य भनेको म्यानमारमा प्रजावान् भिक्षुहरूको उत्पादन गर्नु, परियति शासनमा उच्चस्तरीय रूपमा सहयोग गर्नु र बुद्धधर्म चैत्यरूपी त्रिपिटकधर तिपिटकधरकोविद उत्पादन गर्नु रहेको छ । त्यस्तै नै सम्पूर्ण त्रिपिटक कण्ठष्टरूपले सम्भेर पाठ गर्न सक्ने विशिष्ट व्यक्तित्वहरूको सम्बद्धन गर्नु रहेको छ ।

म्यानमार देशमा ८५% भन्दा बढी बुद्धधर्म मान्नेहरू छन् । सन् २०२० को तथ्याङ्क अनुसार –

|                                     |          |
|-------------------------------------|----------|
| भिक्षुहरू                           | २,८९,५८९ |
| श्रामणेरहरू                         | २,३०,८५५ |
| अनागारिका गुरुमांहरू                | ६८,३२०   |
| भिक्षुहरूको विहार संख्या            | ६८,३२०   |
| अनागारिका गुरुमांहरूको विहार संख्या | ४,४८१    |

रहेको छ । यस तथ्याङ्कले पनि बुद्धधर्मको प्रभावकारीता एवं प्रचारप्रसारलाई दर्शाएको छ । त्रिपिटकधर तिपिटककोविद परीक्षा बाहेक पनि वर्षेनी नियमित रूपमा परियति शासनलाई संरक्षण र प्रवर्द्धनका लागि विश्वभर विशेष गरी बुद्धशासनलाई विशुद्ध, चिरस्थायी र प्रचारप्रसार गर्न सासनधज धम्मचरिय परीक्षा, पठमची परीक्षा (उच्चस्तरी परीक्षा), पठमल परीक्षा (माध्यामिकस्तरीय परीक्षा), पठमडे परीक्षा (निम्नस्तरीय परीक्षा), मुलदाँ (आधारभूतस्तरीय कक्षा), अभिधम्म / विसुद्धिमग्न परीक्षा (अनागारिका र उपासक / उपासिकाहरूलाई मात्र) र पाँच निकाय परीक्षा आदि परीक्षाहरू सञ्चालन हुन्छन् । नेपालमा पनि म्यानमार देशबाट सासनधज धम्मचरिय परीक्षा उत्तीर्ण गर्नुभएका दिवंगत श्रद्धेय भिक्षु ज्ञानपूर्णिक

महास्थविर सहित ४ जना भिक्षुहरू तथा श्रद्धेय धम्मवती गुरुमां सहित ५ जना गुरुमांहरू रहेका छन् ।

### तिपिटकधर तिपिटककोविद छनौट परीक्षा :

म्यानमारमा तिपिटकधर तिपिटककोविद छनौट परीक्षा धेरै नै व्यापक, गाहो तथा गम्भीर र उच्चस्तरको परीक्षा हो । परीक्षामा सहभागी हुन इच्छुक श्रामणेर र भिक्षुहरूले कम्तीमा पठमची परीक्षा (उच्चस्तरिय परीक्षा), विनयविदू तह, तामणेच्यो को तेसो तह उत्तीर्ण हुनुपर्ने नियम रहेको छ । म्यानमारमा परीक्षार्थी भिक्षुले मूलत्रिपिटकपालि ग्रन्थको ८,०२६ पेज (अर्थात् २ करोड ४ लाखभन्दा बढि म्यानमार पालि शब्दहरू) र लिखित पाटोमा २०० भन्दा बढि पालि ग्रन्थहरू, अर्थकथा र टीकाहरूको अध्ययन गर्नुपर्ने हुन्छ ।

बु.सं. २५०० छैठौं संगायन हुनभन्दा अगाडि पाँचवटा थेरवाद धर्म अपनाउने देशहरूले म्यानमार देशलाई त्रिपिटक पाठ गर्ने व्यक्ति छ, भनी प्रश्न गरेका थिए । यसको लागि म्यानमार सरकारले तिपिटकधर तिपिटककोविद छनौट परीक्षाको शुरुवात सन् १९४८ सालमा ब्रिटिस् सरकारबाट स्वतन्त्र भएपछि पहिलो राष्ट्रपति उनुको पालामा सञ्चालन गरेको थियो । यो परीक्षा धेरै गाहो भएकोले सन् १९५२ सम्म कसैले सफलता हासिल गर्न सकेन ।

सन् १९५३ मा धम्मनाद विहार, मङ्कवन्बाट तिपिटकधर तिपिटककोविद छनौट परीक्षामा भिक्षु ऊ विचित्तसारभिवंस (मङ्कवन् सयादो) उत्तीर्ण भई प्रथम हुन सफल भएका थिए । उहाँले सन् १९५० मा विनयपिटक परीक्षा उत्तीर्ण गर्नु भएको थियो । त्यस्तै उहाँले सन् १९५३ मा अन्तिम भाग सुत्तपिटक अन्तर्गतको पाथिकवग्ग उत्तीर्ण गर्नु भई ४२ वर्षको उमेरमा म्यानमारमा प्रथम तिपिटकधर उपाधि प्राप्त गर्नुभएको थियो । उहाँको यस उपलब्धीलाई गिनिज बुक वर्ल्ड रेकर्डमा पनि दर्ता गरिएको छ । त्यसैले उहाँलाई सन् १९५४-१९५६ मा छट्टसङ्गायनमा छट्टसङ्गीतिविसज्जक (मुख्य उत्तरकर्ता) को रूपमा नियुक्त गरेका थिए । उक्त संगायनमा

छट्टसङ्गीतिपुच्छकको रूपमा अगमहापणिडत भिक्षु ऊ सोभन (महाशी सयादो) ले प्रश्न गर्नुभएको थियो ।

### तिपिटकधर तिपिटककोविद परीक्षाको व्यवस्था :

हाल तिपिटकधर तिपिटककोविद परीक्षा महापासाण गुहा यांगुनमा हुने गरेको छ । वास्तवमा तिपिटकधर तिपिटककोविद छनौट परीक्षा अरू धार्मिक परीक्षाभन्दा बिल्कुलै भिन्न छ । यो परीक्षा प्रत्येक वर्ष डिसिम्बरको अन्तिम हप्तादेखि जनवरीको तेस्रो हप्तासम्म हुने गर्दछ । शासन मन्त्रालयले सिफारिस गरिएका भागहरू मौखिक र लिखित दुवै परीक्षा दिनुपर्ने हुन्छ । यसमा बुद्धका उपदेशहरू सम्भन्नु पर्ने, ग्रान्थिक विभेद, ग्रन्थको वर्गीकरण र तुलनात्मक विश्लेषणमा अद्भुत ज्ञान हुनु आवश्यक हुन्छ ।

यस परीक्षा व्यवस्थाको लागि ९ जना ओवादाचरियहरू र १० जना बुद्धसासनानुग्रह गरी १९ जनाको समिति हुन्छ । त्यस्तै सासन मन्त्रालयमा त्रिपिटकप्रमुखको भूमिका मूल्य रहन्छ । जसअन्तर्गत देशको ४७ जना संघनायक भिक्षुहरू, सासनमन्त्रालयको मन्त्री, उपमन्त्री तथा सचिव, सासन मन्त्रालयको निर्देशक र सासन मन्त्रालयको प्रचारप्रसार मन्त्रालयको निर्देशकहरू पर्दछन् । त्यस्तै सासन मन्त्रालयमा त्रिपिटकप्रमुख समूह, त्रिपिटक ओवादाचार्य समूह, त्रिपिटक परीक्षाको लागि गृहस्थहरूको समूह, व्यवस्था वा प्रबन्ध गर्नेको समूह र वेय्यावच्च समूह पर्दछन् । ओवादाचार्य भिक्षुहरूले प्रश्न बनाउन, निर्देशन एवं व्यवस्था सम्बन्धी कार्यहरूको जिम्मेवारी लिएका हुन्छन् ।

मौखिक पाठ दिनुपर्ने त्रिपिटकको विषयवस्तु ८०२६ पेज रहेका हुन्छन् । यस अन्तर्गत ८५१ पेज विनयपिटकको पहिलो र दोस्रो ग्रन्थहरूबाट लिइन्छ । विनयपिटकबाट नै १४०९ पेज बाँकी तीनवटा ग्रन्थका विषयवस्तु रहेका हुन्छन् । त्यस्तै सुत्तपिटक अन्तर्गतको दीघनिकायका ७७९ पेज पाठ दिनुपर्ने हुन्छ । त्यस्तै नै अभिधम्मपिटक अन्तर्गत अभिधर्मका पहिलो पाँचवटा ग्रन्थहरूबाट १३९० पेज लिइन्छ । यसरी नै अधिधम्मपिटकका बाँकी दुईटा

ग्रन्थबाट ३५९७ पेज पाठ गर्नु पर्ने हुन्छ । परीक्षाको पहिलो र दोस्रो वर्षमा परीक्षामा सम्मेलित भिक्षुहरूले विनयपिटकको (२२६० पाना) जम्मा २० दिनमा दिनुपर्ने हुन्छ ।

२० दिन अन्तर्गत पाराजिकापालि, पाचित्तियपालि, महावगगपालि, चूलवगगपालि र परिवारपालि परीक्षा हुन्छ । प्रत्येकलाई ३ दिनको हिसाबले १५ दिनसम्म परीक्षा हुन्छ र बाँकी पाँच दिन यसका अर्थकथा र टीकाका सम्बन्धमा लिखित रूपमा हुने गर्दछ । तेस्रो वर्षमा परीक्षामा सम्मेलित भिक्षुहरूले सुत्तपिटकका ३ वटा भाग (७७९ पेज) को परीक्षा दिनुपर्ने हुन्छ । चौथौं र पाँचौं वर्षमा पहिलो वर्षको पाँचवटा ग्रन्थहरू (१३९० पेज) र अन्तिम दुईटा (३५९७ पेज) अभिधर्मका सात वटा प्रकरणहरू जोडिएका हुन्छन् ।

३३ दिनको लामो परीक्षामा सम्मेलित परीक्षार्थीहरूले एउटा ग्रन्थलाई तीन दिन दिइन्छ । दिनको नौचोटी (विहान चारचोटी र दिउँसो पाँचचोटी) परीक्षा दिइन्छ । एउटा पाठ २५ मिनेटको हुन्छ र एउटा पाठ सकेपछि १० मिनेटको विश्राम हुन्छ । २५ मिनेटमा १२ पेज मौखिक परीक्षा दिनुपर्ने हुन्छ । यसरी गणना गर्दा एकदिनमा कम्तीमा १०० देखि १५० पेज हुन्छन् । त्यस्तै लिखित परीक्षामा पनि १२ वटा प्रश्नहरू सोधिएकामध्ये २ वटा प्रश्न अतिरिक्त हुन्छ । एउटा प्रश्नको १० अङ्ग प्राप्त हुन्छ । यसमध्ये पनि ७५ अङ्ग आएमा मात्र पास हुन्छ । त्यस्तै ८५ अङ्ग हासिल गरेमा उत्कृष्ट हुने गर्दछ ।

### विभिन्न उपाधिहरू :

१. उभतो विभङ्गधर (मौखिक पाराजिक र पाचित्तियपालि परीक्षामा उर्तीण)
२. उभतो विभङ्गकोविद (लिखित पाराजिक र पाचित्तियपालि परीक्षामा उर्तीण)
३. विनयधर (मौखिक विनयपिटक परीक्षामा उर्तीण)

४. विनयकोविद (लिखित विनयपिटक परीक्षामा उर्तीण)
५. द्विपिटकधर (मौखिक विनय र सुत्तपिटक परीक्षामा उर्तीण) (दीघभाणक)
६. द्विपिटककोविद (लिखित विनय र सुत्तपिटक परीक्षामा उर्तीण) (दीघनिकायकोविद)
७. मूलआभिधर्मिक (मौखिक अभिधर्मपिटकको पाँचवटा प्रकरणहरूको परीक्षामा उर्तीण)
८. अभिधर्मकोविद (लिखित अभिधर्मपिटकको पाँचवटा प्रकरणहरूको परीक्षामा उर्तीण)
९. तिपिटकधर (मौखिक यमक र पद्मान परीक्षामा उर्तीण)
१०. तिपिटककोविद (लिखित यमक र पद्मान परीक्षामा उर्तीण)

सबै तहको परीक्षामा उर्तीण हुने भिक्षु वा श्रामणेरलाई म्यानमार सरकारबाट “सासन अजनि” वा पालिमा “सासनाजानेय्य” अर्थात् बुद्धका उपदेशहरूलाई जान्ने आर्दश व्यक्तिको रूपमा मूल्याङ्कन गरिन्छ । त्यस्तै “सुतबुद्ध” (अर्थात् बुद्धको ज्ञानलाई सुनेको) भन्ने प्रचलन रहेको छ । तिपिटकधर तिपिटककोविदको दुबै मौखिक र लिखित परीक्षामा विशिष्टश्रेणीमा उर्तीण हुँदा महा तिपिटककोविद उपाधि प्राप्त गरिन्छ । त्यस्तै नै तिपिटकधर तिपिटककोविद हासिल गरेको पाँच वर्ष पछि धर्मभण्डागारिक (अर्थात् धर्मको विज्ञ र रक्षक) उपाधि पनि प्रदान गरिन्छ । सन् १९४८ देखि सन् २०२५ सम्ममा हजारौं भिक्षुहरू सम्मेलित भएका ७७ वर्षको समय अन्तरालमा जम्मा १७ जना भिक्षुहरूले मात्र उपाधि हासिल गर्न सफल भएका थिए । तिपिटकधर तिपिटककोविद छनौट परीक्षाको पहिलो वर्षमा कुनै उपाधिमा कोही पनि उर्तीण हुन सकेन । जुन परीक्षा हालको यांगुन शहरमा भएको थियो ।



अद्भुत महान् तिपिटकधर तिपिटककोविद, तिपिटकधर धम्मभण्डागारिक भिक्षुहरू :

| क्र. सं. | नाम                                  | उपनाम                  | उत्तीर्ण वर्ष (सन्) | अध्ययन स्थल                                 |
|----------|--------------------------------------|------------------------|---------------------|---------------------------------------------|
| १.       | भद्रन्त विचितसाराभिवंस (१९११ - १९१३) | मङ्कवन् सयादो          | १९५३                | धम्मनाद विहार, मङ्कवन्                      |
| २.       | भद्रन्त नेमिन्द (१९२८ - १९९१)        | पक्खुकू सयादो          | १९५९                | महाविसुताराम विहार, मोलमिन                  |
| ३.       | भद्रन्त कोसल्ल (१९२८ - १९९५)         | पी सयादो               | १९६३                | पञ्चनिकाय विहार, यांकिन                     |
| ४.       | भद्रन्त सुमङ्गलालङ्गार (१९४६ - २००६) | महागन्धाराम सयादो      | १९७३                | महागन्धाराम विहार, मयांगून                  |
| ५.       | भद्रन्त सीरिन्दाभिवंस (१९४७)         | यो सयादो               | १९८४                | महाविसुद्धाराम विहार, बाहान                 |
| ६.       | भद्रन्त वायामिन्दाभिवंस (१९५५)       | येजज्यू सयादो          | १९९५                | तिपिटक विहार, दगुन                          |
| ७.       | भद्रन्त सीलक्खन्धाभिवंस (१९६४)       | मोच्यन् सयादो          | १९९९                | तिपिटकनिकाय विहार, दगुन                     |
| ८.       | भद्रन्त वंसपालालङ्गार (१९६५)         | म्येमू सयादो           | १९९९                | तिपिटकनिकाय विहार, सकाँइ                    |
| ९.       | भद्रन्त गन्धमालालङ्गार (१९६७)        | म्यङ्ग्ल्यां सयादो     | २०००                | मङ्कवन् धम्मनाद विहार सकाँइ                 |
| १०.      | भद्रन्त सुन्दर (१९५५)                | तिपिटकधर स्वल्पं सयादो | २००४                | स्वल्पं विपस्सना विहार, तेंगानच्च           |
| ११.      | भद्रन्त इन्दपाल (१९६०)               | रम्मावती सयादो         | २००४                | तिपिटक विहार, सकाँइ                         |
| १२.      | भद्रन्त अभिजाताभिवंस (१९६८-२०२०)     | सकाँइ सयादो            | २०१०                | महासुबोधाराम विहार, सकाँइ                   |
| १३.      | भद्रन्त इन्दाचरिय (१९६४)             | भुतलेन् सयादो          | २०१२                | तिपिटकनिकाय विहार, सकाँइ                    |
| १४.      | भद्रन्त वीरियानन्द (१९७०)            | नाउँ छ्यु सयादो        | २०१७                | तिपिटकनिकाय विहार, दगुन                     |
| १५.      | भद्रन्त पञ्चावंसाभिवंस (१९७५)        | च्याउपाँताउ सयादो      | २०२०                | महागन्धविनयनिकाय विहार, दगुन म्योते (पूर्व) |
| १६.      | भद्रन्त पञ्चसिरीलङ्गार (१९६५)        | म्येड्म दुतिय सयादो    | २०२४                | तिपिटकनिकाय विहार, दगुन                     |
| १७.      | भद्रन्त सेष्टावाणलङ्गार (१९७९)       | येउ सयादो              | २०२५                | तिपिटकनिकाय विहार, दगुन                     |



भद्रन्त विचितसाराभिवांस



भद्रन्त नेमिन्द



भद्रन्त कोसल्ल



भद्रन्त सुमङ्गलालज्ञार



भद्रन्त सीरिन्दाभिवांस



भद्रन्त वायामिन्दाभिवांस



भद्रन्त सीलख्वन्धाभिवांस



भद्रन्त वासपालालज्ञार



भद्रन्त गन्धमालालज्ञार



भद्रन्त सुन्दर



भद्रन्त इन्दपाल



भद्रन्त अभिजाताभिवांस



भद्रन्त इन्दाचारिय



भद्रन्त वीरियानन्द



भद्रन्त पञ्चावाभिवांस



भद्रन्त पञ्चासीलज्ञार



भद्रन्त सेढ्वाजाणलङ्कार

सन् १९७३ मा भिक्षु भद्रन्त सुमङ्गलालज्ञार (महागन्धाराम सयादो) ले सबैभन्दा कम उमेर (२७ वर्ष) मा तिपिटकधर तिपिटककोविद उत्तीर्ण गर्नुभएको थियो । सन् १९९९ मा दुईजना भद्रन्त सीलख्वन्धाभिवांस (मोच्यन् सयादो) र भद्रन्त वासपालालज्ञार (म्येमू सयादो) हरूले तिपिटकधर उपाधि हासिल गर्न सफल भएका थिए । त्यसरी नै सन् २००४ मा भद्रन्त सुन्दर (तिपिटकधर स्वल्पन् सयादो) र भद्रन्त इन्दपाल (रम्मावती सयादो) तिपिटकधर उपाधि हासिल गर्न सफल भएका थिए । यसरी धेरै भन्दा धेरै भिक्षुहरूले उत्कृष्ट स्मरण शक्तिको आधारमा उपाधि हासिल गर्न सफल भएका छन् ।

**उपाधिधारीहरूलाई प्रदान गरेका विभिन्न सुविधा:**

म्यानमारमा त्रिपिटक कण्ठष्ट अध्ययन गर्न

(यो लेख परियति सद्बूम्म कोविद मध्यम वर्ष अन्तर्गत पञ्चम पत्रको

विश्वमा बुद्धधर्म र बौद्ध स्मारकहरू' विषयभित्र एकाइ २ म्यानमारमा बुद्धधर्म विषयमा उल्लेख भएको छ ।)

प्रोत्साहन स्वरूप त्रिपिटकधर त्रिपिटककोविद परीक्षामा उत्तीर्ण हुने भिक्षुलाई भोजनको व्यवस्था, म्यानमार देशभित्र रेल, जहाज एवं हवाई (सरकारी) टिकट निःशुल्क र कम्पिय (सेवक) को व्यवस्थाको सुविधा प्रदान गरेको हुन्छ । त्यस्तै गाडीमा भण्डा फहराउन पनि पाउने हुन्छ । यदि एउटा पिटक परीक्षामा उत्तीर्ण भयो भने एउटा सेतो कनकदण्ड छाताको पहेलो छड्डी भएको धारण गर्न दिइन्छ । त्यस्तै नै दुई र तीनवटा पिटक परीक्षामा उत्तीर्ण हुने भिक्षुलाई क्रमशः दुई र तीनवटा सेतो कनकदण्ड छाता धारण गर्न दिइन्छ । यसरी तिपिटकधर तिपिटककोविद उपाधि हासिल गरेको भिक्षुले उपाधि हासिल गरेको ५ वर्ष पछि म्यानमार सरकारले तिपिटकधर धम्मभण्डागारिक उपाधिवाट पनि विभूषित गरिन्छ । ■



## महिलामुख जातक

प्रकाश बज्जाचार्य

“आहा ! क्या मजासंग चोरिएछ त आज ?”  
“यति पैसा पाउँला भन्ने त आशै थिएन मलाई ।”  
“त्यो सैनिकलाई नमारेको भए कहाँ यति पैसा  
आउँछ र ?”

“साँच्चै हगि ? मान्छे मर्नु पनि बेस कुरो रहेछ ।”  
“आजको जमाना नै यस्तो । अरूलाई गालि नगरी,  
नतर्साई, नमारी केही पनि हासिल गर्न सकिदैन ।”

“अस्तिकै कुरो नि ! सेठलाई दुई चार मुक्का हानी  
नतर्साएको भए, मारिदिन्छु भनी नतर्साएको भए के हामीले  
पैसा लुट्न पाउँथे र ?”

“आखिर जसले जे भने पनि रिसाहा हुनु नै जाति  
रहेछ । बेला बखतमा मान्छे पनि मारिदिनु पर्दौ रहेछ ।  
त्यसैले होला सबै हामीदेखि तर्सेर हामीले भने जस्तो  
गर्ने ।”

“अब भोलि कहाँ लुट्न जाने त ?”

चोरहरूको जमातमा कुरोकानी हुँदै थियो । गुप्त  
मन्त्रणा सकिएपछि उनीहरू सुन्न गए । अर्को दिन पनि  
त्यहि भेला भई चोरहरू मन्त्रणा गर्न बसे । यसरी धेरै  
दिनसम्म उनीहरू सोही ठाउँमा आई चोरी गर्ने नीति  
बारे कुराकानी गर्न भेला हुन थाले ।

त्यो ठाउँ थियो राजदरवारको हस्तशालाको  
नजिकै । ती चोरहरूको कुराकानी हस्तशाला रहेको  
महिलामुख नाउँको एक मंगल हातीले सुनिराल्ने गर्थ्यो ।  
पशुको जात न ठहरियो । पर्खालिको पारी गरिराख्ने  
कुरोकानीलाई त्यो हातीले उसैलाई उपदेश दिएको  
भन्थानेछ । यो संसारमा रिसाहा हुनेलाई, निर्दयी भई  
अरूलाई मार्नेलाई नै भलो हुँदौ रहेछ भन्ने कुरा त्यो  
हातीको मनमा पसेछ ।

भोलिपल्ट ! विहान सबैरै हस्तबलमा सफा गर्न  
आउनेलाई त्यो हातीले कुल्चेर ठाडै मारिदियो । खाना

“यो जातक अरूको हाहामा लाग्ने एक भिक्षुको सम्बन्धमा बुद्धले बताउनु भएको थियो । यसमा पण्डित हुने बोधिसत्त्व थिए ।”

खाउन आउने माउतेलाई सुँडले वेरेर भुइँमा पछारिदियो ।  
हातीको त्यो पारा देखेर कसैले पनि उसको अगाडि जाने  
हिम्मत गर्न सकेनन् ।

मंगल हात्री बौलाएछ भन्ने खबर राजदरवारमा  
पुरो । राजा, मन्त्रीगण र पण्डितहरू बसी विचार विमर्श  
गर्न थाले । ती मध्ये एकजना विद्वान् पण्डितलाई हाती  
बौलाउनुको कारण पत्ता लगाउन आदेश दिइयो ।

पण्डितले जाँचबुझ गरे । हाती स्वस्थ थियो । कुनै  
केही खराबी थिएन । चतुर पण्डितले विचार गरे हो न  
हो कसैले त्यो हातीको कानमा केही फुकिदिएको छ ।  
छानविन गर्दैगर्दा केही समयपछि सुँइको पाइयो कि  
हस्तशाला नजिकै राती चोरहरू मन्त्रणा गर्न आउँदो  
रहेछ ।

पण्डित भई राजाकहाँ जाहेर गर्न गए, “महाराज !  
कोही-कोही अरूको कुरो सुनी ठीक बेठीक नछुटाई आँखा  
चिम्ली काम गर्दारहेछन् । अरूले भन्यो भन्दैमा पत्याउँदा  
रहेछन् । महिलामुखी हातीलाई पनि त्यसै भएछ ।  
हस्तशालाको नजिकै चोरहरूले कुमन्त्रणा गर्न आउने  
सुनी हातीले पनि त्यही कुलतलाई सुलत मानेछ र त्यसैले  
रिसाहा भई निस्केको हो ।”

राजाले भने— “श्यावास पण्डितजी ! तपाईं त  
हातीहरूको मनोविज्ञान पनि बुझ्नु हुँदोरहेछ । अब के  
उपाय गर्नुपर्ना त ?”

पण्डितले सुभाव दिए— “राजन ! प्रथमतः ती  
चोरहरूलाई समात्नु पन्यो । दोस्रो कुरा त्यस ठाउँ  
पण्डितहरू बसाई वारम्बार धर्म चर्चा गराउनु पन्यो ।  
यसो गर्नाले हातीले रामा कुराहरू सुन्ने छन् र तीलाई  
आफ्नो आदर्श बनाउने छन् ।”

तुरुन्तै राजाले सोही अनुसार काम गर्न हुकुम  
भए । ■

## गज्याःगु छ्यें सुख दइ ?

सुनीता मानन्धर

थौं छेखापतिकं छम्ननाप मेम्हेसिया वैरिभाव दना वयाच्चंगु खनेदु । छ्यें सकसियां नापं जुयाच्चनेगु धइगु ला तसकं थाकुगु ज्या हे जुइवृंकल । थौया इलय् गुलिसिनं थः मां अबु हे घाघः तायेकाच्चंगु दुसा गुलिसिनं छम्हं मेम्हेसित लान्धना वियाः थवंथवय् ल्वानाच्चंगु नं दु । थुगु इलय् परम्परावादी व आधुनिकताया दथुइ पुस्तान्तरया द्वन्द्वं नं ब्वलनाच्चंगु दु ।

ई न्त्यागु हे जूसां मिसा धायेवं कतःया छ्यें वनाः उकियात हे थःगु छें यायेमाः । न्हूगु छें व न्हूगु परिवेशायात थःगु छें अले थःथिति कथं नाला कायेमाः थुकथं न्हूगु छ्यें वनाः च्चनेअः पुगु खं मखु धइगु थुइकाः हे जुइमाः थौं स्वयां २६०० दं न्त्यः बुद्धकालय् धनञ्जय सेठं थः म्त्याय् विशाखायात फिगु अर्थपूर्ण आदेश व्यूगु खं न्त्यथना तःगु दु । खयत ला उगु ईनाप थौया ई यक्व हे पायेवृंकल । तर अथे खःसां नं दक्व छेंजः पिंसं थुइकाः नाला कायेफःसा छेय् वैरिभाव व ल्वापुख्यापु धइगु दइ मखु । थुगु भिगु अर्थपूर्ण आदेश थौया परिस्थितिइ पायांछि जू लाकिमजू धइगु खं य् छक्वः विचाः याना स्वये ।

छें दुने च्चंगु मि पित यंके मज्यू- मनूया बानी सुं छम्ह नापलात कि नागः तुगः याये हे माः । दक्वसिया छ्यें नं न्हियान्हिथं धइथें छुँ नं छुँ बांलाःगु वा बांमलाःगु घटना ला ज्या हे च्चनी । थुकथ थःगु छेय् जूगु घटना पिनेयापिंसं सिल कि उकी भन आपाः खं तनाबी । थुकियानाः ल्वापु मजुइगु छेय् नं ल्वापु दना वइ । थःगु छेया आगं कर्पिन्त कर्नेवं छेके कर्पिसं हेलाया दृप्तिं स्वइसा मेखे खःगु मखुगु खं छुनाः ल्वापु ताःहाकयेगु नं कुतः याइ । थौया इलय् खःगु व भिंगु खं ल्हाइपिं धयागु म्हो जक हे दइ । मि धइगु तसकं र्यानापुसे च्चं । छक्वचा मि पुसा नंछें हे धवस्त जुइक च्याकाबी फु । उकिं छेया मि पित यंके मज्यू धइगु खं थौं नं सकलें छेंजःपिंस थुइका कायेवह जू ।

पिनेया मि छेय् दुतहय् मज्यू-छेय् ल्वापु जुइगु कारण मध्ये पिनेया खं नं छता खः । पिनेया तं छेय् वया: क्यनाः ल्वापु याइपिं नं यक्व हे दु । सुनान छु खं कन धायेवं उकियात पत्या यानाः छेंजः नाप ल्वायेगु, दायेगु, थलबल, सामान बस्वानाः तछ्यायेगु थेज्याःगु ज्या तकं

याइपिं नं दु । थुकिं याना छेंजःपिं सकसियां मानसिक स्थिति स्यनीगु नापं छेय् च्चने तकं थाकुया वइ । उकिं थौं नं पिनेया मि छेय् दुत हय मज्यू धइगु धापूयात सकसिनं मनन याये हे माः ।

व्यूपिन्त जक वीमा, मव्यूपित वी मज्यू- मनू जुसेलिं समाजय् सकलें नाप मिले जुयाः च्चने सयेकेमाः । तर समाजय् नाना कथंयापिं हे मनूत दु । गुम्हं ठगे जक यानाः नइपिं जूसा गुम्हं सामान क्याः लित वी मसःपिं न जुइफु । उकिं सकसिया बानी सीकाः उपिनाप उगु कथं हे व्यवहार नं याये सयेकेमाः । यदि थःगु सामान यंकाः लित मव्यूपि दुसा वयात लिपा मेगु सामान वी मज्यू । थुकिं यानाः थःगु सामान हेरचाह यायेगु बानी न जुइसा दुगु धन सम्पत्ति नं माःगु थासय् माःछि कथं छ्यले सइ । उकिं व्यूपिंत जक वीमाः, मव्यूपिंत वी मज्यू धइगु खंयात सदां लुमंका तयेमाः ।

व्यूसां मव्यूसां वीमाः समाजय् दुपिं जक मखु मदुपिं मनूत नं दु । यदि गरीब, फवांगि, भिक्षु, जोगी थःगु छेय् वल धाःसा उमित दान भावना तयाः सामान वीमाः । थुगु इलय् उमिसं हाकनं थम्हं वियागु सामान लित वी अथवा उमिसं हाकनं थःत ग्वाहालि याइ धइगु आशा धाःसा काय मज्यू । थुकिं सकसितं छगु हे कथं व्यवहार याये मज्यू धइगु खं नं स्यनी ।

बांलाक च्चनेमाः न्हियान्हिथं व याउँक च्चनेगु थाय् धइगु छेय् हे खः । उकिं छेंजःपिं सकसिनं सकलेंनाप बांलाक व्यवहार याये सयेकेमाः । थःस्वयां थकालिपिंत मान सत्कार यायेगु, क्वकालिपिंत माया मतिना यायेगु, बुराबुरीया सेवा टहल यायेगु, बांलाक व्यवहार यायेगु खः । थुकथं सकसिनं थःगु कर्तव्य सीकाः बांलाक याये सल धाःसा छेय् ल्वापुख्यापु दइ मखु ।

बांलाक परिभोग याये सयेकेमाः - सुं मनू छेय् थः याकःचा जक ला जुइ हे मखु । छेय् धइगु सकलें जःपिं मुनाः च्चनेगु थाय् खः । छेय् जःपिं नाप च्चनेगु इलय् गबलें सुख जुइसा गबलें दुःख जुइ । गबलें पूर्ण जूसा गबलें अभावया परिस्थिति नं ब्वलनी । दुःख, अपूर्ण व अभावया परिस्थिती ब्वलंसा छेय् जःपिं सकलें जानाः उकिया समाधानया लंपु माले सयेकेमाः । छेय् जः पिंत

मदुसां जि थः जक नये, थः जक त्वने, थः जक याउँक च्वने धइगु विचाः मनय् तकं वयेके मज्यू । थुकथं हरेक परिस्थितिइ थम्हं नं साथ व्यूसा थःत मालीगु इलय् नं सकसिनं गवाहालि याइ ।

सुखपूर्वक द्यनेमाः- छम्ह स्वस्थ मनू जुइत नये त्वनेगु नापं द्यनेगु नं उलि हे आवश्यक जू । याउँक द्यनेया लागिं दकलय् न्हापां छेय् सुख शान्ति दयेमाः । न्व्यः वयेकेत तनाव मुक्त जुइमाः । अथे हे जब सुं याउँक द्यने मखन धाःसा वया दिमागं नं बांलागु विचाः मयाइगु खं प्रमाणित जुइधुंकूगु दु । उकिं छेय् जःपि सकसिनं याउँक द्यनेगु लक्स ब्वलंकेमाः । दिमागय् छुँ कथंया तनाव मदयेक याउँक द्यने खन धाःसा याउँक दनाः ज्या नं याये फइ ।

थः सदां मिया दथुइ दु धइगु थुइकेमाः - थौया इलय् सुयात छु जुइ सुनानं निर्धक्क कथं धाय् फुगु स्थिति मदु । थः छचालं च्वनीपिं नाप बांलाक व्यवहार याये मसल धाःसा थ त थीथी कथंया लाञ्छना वयाः उपि नाप च्वने तकं थाकुया वइ । उकिं सकले सदा सतर्क व सचेत जुयाः च्वनेमाः । थीथी कथं वइगु पंगः यात थीकेगु

सामर्थ्य नं ब्वलंकेमाः । थुकिं यानाः सदां सतर्क व सचेत जुयाः च्वने फइ ।

छेया कुल द्यःया सेवा सत्कार यायेमाः -छेया कुल द्यः धइपिं थः स्वयाः थकालिपिं खः । उमिसं हे भीगु महसीका ल्यंका तःगु खः धइगु खँ नं सीका कायेमाः । उकिं उमित सदां सत्कार याये सयेकेमाः ।

ख्यत ला थुगु उपदेश धनञ्जय सेठं थः म्ह्याय् विशाखायात व्यूगु खः । यदि थुगु उपदेश थौं नं सकसिनं थुइकाः, थुकियात नाला काये फत धाःसा छेय् छखा दुने नं न्व्यइपुगु लक्स ब्वलनी ।

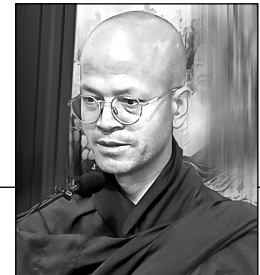
थःछेय् त्वःताः वःम्ह मिसायात न्हूगु छेय् ल्वापु यानाच्वनेगु व मचानिसें सुखः, दुःख यानाः ब्वलंकूम्ह थः कायनाप ल्वापु जुइगु इलय् सुया नुगः मख्वइ अथे हे मचानिसें नापनापं ब्वलंपिं दाजुकिजापिं नाप कथवं ब्वलनेवं सकसितं मानसिक तनाव जुइगुला स्वाभाविक हे खः । उकिं थुगु इलय् सकसिनं च्वय् न्व्यथनागु फिगू अर्थपूर्ण उपदेशयात व्यवहारय् छ्यला यंके फत धाःसा सकसिनं थःगु गृहस्थी जीवन न्व्यइपुक व याउँक हने खनी । ■



Lumbini-1970ies AD

# Vipassana a Medicine

 **Bhikshu Bodhijana**



The Buddha was called by different names. He was called a teacher, philosopher, yogi, reformer, etc. But as a student of Vipassana meditation, I find him also as a physician, surgeon, therapist and pathologist. The reason is not far to seek. The study of the life of Satyanarayan Goenka, the world famous Vipassana Acharya who just passed away, is a

living proof of this claim. S.N. Goenka suffered from the disease of migraine. He spent a lot of money for doing away with this disease through treatment in various developed countries, but in vain. It is only after joining the 10-day Vipassana Meditation course at the advice of Sayadaw U Ba Khin that he was cured of this disease.

The Buddha's search for a way to end human suffering and to end it is the diagnostic approach of a physician. He pointed out the origin of human suffering and the ways to eliminate it. The case of the mother of an Indonesian monk who suffered from breast cancer also proves this. She was examined in Singapore some time ago and she was told that she had only six months to live. She then decided to join the Vipassana meditation course of the Panditarama Forest Meditation Centre at Bago, Myanmar. She was then cured of the disease.

## A Case of Tuberculosis

In this regard, I am quoting a case of tuberculosis given in the book *In This Very Life* written by Sayadaw U Pandita.

"Once there was a man who had been suffering from tuberculosis for many years. Having sought treatment from various doctors and traditional Burmese herbalists, and having

spent time in the TB ward of Rangoon General Hospital, still he was not cured. Downhearted and desperate, he felt certain that the only path open to him led toward death. As a last resort, he applied to meditate at the center but concealed his poor state of health lest he be refused admittance on the grounds that other yogis' health would be endangered.

Within two weeks of practice, his chronic symptoms came to the surface with a vengeance, exacerbated by the painful sensations that normally come during a certain period of practicing the Dhamma. His pain was so excruciating, agonizing and exhausting that he could not sleep at all but lay awake all night coughing.

One night I was in my cottage and I heard the terrible coughing sounds that came from his quarters. Taking some Burmese herbal cough medicine, I went to him expecting to help alleviate some recently contracted flu or cold. Instead, the man was sprawled in his room, so exhausted that he could not say a word to me. His spittoon was nearly filled with blood he had coughed up. I asked if he wanted medicine, and when at last he was able to speak, he confessed his medical condition. My first thought was to wonder whether I had breathed any of his germs.

The man went on, apologizing for having brought this infectious condition into the retreat center, but begging for permission to continue his practice. "If I leave there is only one path for me and that is the path of death," he said. These words touched my heart. I quickly began to encourage and inspire him to continue the practice. After making quarantine arrangements to prevent his tuberculosis from spreading all

over the center, I continued to instruct him.

Within a month the man had overcome his tuberculosis through his fantastic progress in meditation. He left the center completely cured. Three years later he reappeared as a robust and healthy monk. I asked him how he felt now. Had his TB or coughing fits recurred? "No," said the man. "The TB has never returned. As for coughing, at times my throat itches, but if I am mindful of this sensation immediately, I don't begin to cough.

The Dhamma is fantastic, miraculous. Having drunk the medicine of Dhamma, I am completely cured."

### Purifying the Mind

Regarding the need for purifying the mind, Sayadaw U Pandita writes,

"For a sound mind in a sound body, the balance between the two is essential. So, mind must be purified. Mental disease is the disease of greed, hatred, delusion, jealousy, miserliness, conceit and so forth. When these forces arise, they make the mind unclear and clouded. This clouded mind will produce physical phenomena which reflect its clouded state. Instead of having a clear and bright complexion, when your mind is clouded by negativity, you will look dull, unhappy and unhealthy, much as if you had been breathing polluted air. However, if you are energetically trying to activate a penetrative mindfulness from moment to moment on the object of observation, very naturally the mind will stay on this object without scattering or dissipating. Samadhi or concentration is present at this time. After a due period, the mind will be cleansed of the hindrances or negative tendencies. Now wisdom will begin to unfold. When insights arise, the mind becomes even purer, as if it were breathing clean air again after returning from the hustle and bustle of a city. Mindfulness, energy and investigation lead to concentration and insights which arise in successive stages. Each new insight is like another breath of fresh air to the mind. The stage of insight into the arising and passing away of phenomena is the

beginning of good, deep practice. The factor of equanimity begins to stabilize the mind, and mindfulness becomes deeper and deeper. The arising and passing away of objects will be perfectly dear, and there will be no doubt about the true nature of upsurges energy of what can be directly experienced. Sudden may make the practice seem effortless at this point. Yogis may understand that there is no one present even to make an effort. Joy and rapture arise as the yogi perceives directly his or her own purity of mind, as well as the secret of reality unfolding from moment to moment.

Tremendous joy is followed by tranquil peace and a mind that is free from doubts and worries. In this peaceful space it is possible to see more and more clearly. Concentration can also deepen when there is no disturbance.

At this deep level of practice, one can truly experience a balanced mind, a mind that is not swept away by pleasant sensations, even though extreme rapture and joy may be present. Nor do unpleasant objects agitate the mind. Yogis feel no dislike for pain nor attachment to pleasure."

While practising meditation, one should not concentrate one's attention on one's disease but to remove different defilements of the mind. This process requires strong will and determination. Vipassana meditation is directed toward "taming and training the mind". Human beings suffer from mental defilements such as anger, jealousy, avarice, malice, etc. Vipassana meditation is a method to realise what we are and to discover ourselves. Once we know what we are and what we are doing, we are close to attaining salvation, to Nirvana.

I find it very difficult to describe the fruits of Vipassana meditation. S.N. Goenka has described it very well. He wrote:

"According to the law of nature, when the mind is pure, it is full of love, compassion, sympathetic joy and equanimity. This is the nature of a pure pure mind."

The generation of pure mind is the fruit of Vipassana meditation. ■

# The Last Message of the Buddha

 K. Sri Dhammanan

When I am gone, my Teaching shall be your Master and Guide.'

Three months before His passing away the Buddha addressed His disciples and said; 'I have delivered sermons to you during these forty-five years. You must learn them well and treasure them. You must practise them and teach them to others. This will be of great use for the welfare of the living and for the welfare of those who come after you'

My years are now full ripe; the life span left is short. I will soon have to leave you. You must be earnest. O monks, be mindful and of pure virtue! Whoever untiringly pursues the Teaching, will go beyond the cycle of birth and death and will make an end of Suffering.

When Ananda asked the Buddha what would become of the Order after He passed away, the Buddha replied, 'What does the Order expect of me, Ananda? I have preached the Truth without any distinction; for in regard to the Truth, there is the clenched hand in the Teachings of the Buddha .... It may be, Ananda, that to some among you, the thought will come the Master's words will soon end; soon we will no longer have a master.' But do not think like this, Ananda. When I a my Teaching and the disciplinary code shall be your Master.

The Buddha further explained: If there is anyone who thinks, 'It is I who will lead the brotherhood', or 'The Order is dependent

on me, it is I who should give instructions', the Buddha does dependent on Him. I have reached the end of my days. Just as a worn-out cart can only be made to move with much additional care, so my body can be kept going only with much additional care. Therefore, Ananda, be a lamp and refuge unto yourselves. Look for no other refuge. Let the Truth be your lamp and your refuge. Seek no refuge elsewhere.

At the age of eighty, on His birthday, He passed away without showing any worldly supernatural powers. He showed the real nature of component things even in His own life.

When the Buddha passed away into Nibbana, one of His disciples remarked, All must depart - all beings that have life He, a peerless being, powerful in Wisdom and Enlightenment must shed their compounded forms. Yes, even a Master such as even He must pass away."

The parting words of the Buddha:

**'Appamadena Sampadetha Vaya  
Dhamma Sankhara'**

**'Work diligently. Component things are impermanent.'**

- *Maha Parinibbana Sutta*

(Source: *What Buddhists Believe Page 39*)



*"Not to blame, not to strike, to live restrained under the law, to be moderate in eating, to sleep and sit alone, and to dwell on the highest thoughts, this is the teaching of the Awakened."*

*"Do not speak harshly to anybody; those who are spoken to will answer thee in the same way. Angry speech is painful, blows for blows will touch thee."*

— *Dhammapada*

# KAMMA AND REBIRTH

 **Ven. Anoma Mahinda**

Kamma is a Pali word which means 'action'. We have no suitable word in the English language which exactly expresses the meaning. It is for this reason that we use the Pali term here. It is sometimes known by the Sanskrit term, Karma, but the Hindu conception is very different from Kamma as taught by the Buddha and it would be better not to use it in this document.

Kamma can be described as the impersonal force which determines our circumstances in this life and fashions our conditions in the future. It is the energy which survives man at death and links this life with the next. If there is no kamma there can be no rebirth. Nothing of the mind or body is reborn but only this powerful energy kamma.

We have already explained that the Buddha's Path was one of good conduct or high morality. By observing this code we do not perform bad actions or deeds and therefore, do not create bad kamma. If we live an unrestrained life, responding to desires, cravings, and passions of the senses, we produce bad kamma. Kamma is therefore, good or bad according to our deeds, of mind, speech, or body. Both good or bad kamma can produce rebirth, but the good will naturally bring about conditions which are favourable, while the bad will produce circumstances which no wise individual would seek. The state of Nibbana does not result from either good or bad kamma, but only from the extinction of all kamma. A person who reaches the state of Nibbana and who will not be reborn is called an Arahant.

The results of good or bad kamma can be experienced in this life, the next or a subsequent one.

The inconsistencies of life and the unequal conditions into which people are born, give the intelligent cause for very serious thinking. Why are some born rich while others poor? Why does one prosper and another fail? Some are clever and some are dull; others are gifted with great charm and beauty while others lack these qualities. Why is one born maimed or to a life of sickness, while others, less worthy, enjoy good health? Why should one baby be taken to the grave while another lives to old age? The good man is often beset with misfortune while the scoundrel prospers.

Western philosophies have no satisfactory answers to these questions which can only be explained by kamma. We have stressed the scientific nature of the Dhamma, but in the case of kamma and rebirth, we are in a similar position to the scientist when he is asked to prove the atomic theory, gravity, evolution or electricity.

We are told that 'proof,' as we often understand the word, cannot be given. Much scientific knowledge is accepted because there is no other possible explanation of a phenomenon. Most scientists are now learning to apply and use matter and radiation without waiting for it to be put into a test tube. Knowledge of kamma and rebirth is the logical outcome of the observation of natural phenomena.

There have been many attempts in the past to explain a person's character only by hereditary and environment, but this left so many vital problems unanswered. Only in the light of kamma does the enigma become solved, and we can see that living beings are the result of their own good or bad actions. This enlightened knowledge is of paramount importance to mankind, since if the past can condition the present, we know that our conduct today will determine our future.

Science is making rapid strides, yet showing that not everything can be weighed in a balance or placed in a test tube. Many of the greatest mysteries, while much in evidence, still have no explanation. This is especially true in the field of psychology and psychiatry.

Turning to the issue of rebirth, beings tend to be reborn at a lower rather than a higher level. The vast majority of mankind respond too readily to the baser instincts and desires, evil passions and attachments to things and ideas, thereby conditioning their future on a lower level. Most of the natural instincts and desires produce bad kamma and it is only when we develop the intelligence to place ourselves under the right Teacher, that we can be sure of progress. But merely wearing the label of 'Buddhist', is useless if we do not learn to control the mind and observe the morality.

Not everything that happens to us is the result of past kamma. We are subject, by the fact that we exist, to suffering from natural causes, as well as the deeds of our actions. However, while kamma may condition the circumstances, it cannot make us commit a crime if we do not so desire.

In life, we are not pawns in a game, but the makers of the game. We cannot, of course, undo our past, but with this vital knowledge at our disposal, we can shape for ourselves a joyful future.

From the mistakes and blunders of the past we have built our present, but man is equally the architect of his own future and with the right guidance we can be sure of it being a happy one. ■

*(Source: 'The Blueprint of Happiness' Page 19)*

# Inspiration and Dismay



Fourteen-year-old Ganesh Kumari Shakya listened intently to the Burmese monk. It was 1949, and Sthavir U Dhammadawudha was speaking at the Shree Sumangal Vihara (monastery) in Lalitpur, across the Bagmati River from Kathmandu, the capital city of Nepal.

A visitor from Moulmein, Burma, by way of the Burmese Vihara in Kushinagar, India, the eminent monk only spoke Burmese, Hindi, and Pali, which was a problem for the Newar people of Kathmandu Valley, Nepal, most of whom did not understand any of those languages. On this

occasion, the bhikkhu addressed his audience in Pali, which an interpreter translated:

"Nibbana is a state without suffering," he said. "Nibbana is not what we see with our eyes. In order to know it, we must understand that it is inside our own minds. Only if we rid our minds of greed, delusion, and negative feelings will we have the wisdom and insight to attain Nibbana. Nibbana dhamma is one kind of Nama Dhamma (mental state). It is different from the cittas (states of mind) that we generally experience and which involve greed, aversion, self-centeredness, miserliness and so forth. Rather, Nibbana dhamma is extremely calm, extremely peaceful, and empty of desire. Furthermore, our physical body and our mind are different. When our physical body dies, it rots away, and is gone forever; but our mind continues." The bhikkhu went on, "It is possible to hear these teachings about Nibbana Dhamma in Burma, where there is less discrimination between men and women. It would be good to go to Burma."

The Burmese monk was visiting Lalitpur for a few days at the invitation of Buddhaghosh, a Nepali monk who had studied for a while in Moulmein. The followers of Theravada Buddhism<sup>1</sup> – there were only a few in Nepal at this time – had asked him to offer some religious teachings. Thus on this day, the last day that he was scheduled to teach in Lalitpur, he talked about Nibbana Dhamma<sup>2</sup>, a subject about which those attending the lecture wanted to know more. Many members of his audience had only recently learned about Theravada Buddhism, and so they had difficulty following the monk's patient

- 1 Theravada Buddhism is the teachings as taught by the Buddha and which is at present the Buddhism of South and Southeast Asia: Mahayana Buddhism, which evolved out of Theravada Buddhism in the early centuries, is the Buddhism practiced in China, Korea, and the Himalayan Region, including the Kathmandu Valley of Nepal.
- 2 The teachings in the Theravadan tradition are in Pali, whereas in Mahayana Buddhism, these terms are usually in Sanskrit. Dhammadawudha asked that we use Pali as much as possible, so what is 'Dharma' in Sanskrit is 'Dhamma' in Pali and 'Nirvana' is Nibbana'.

explanation of the complexities of Nibbana Dhamma.

"Since all of us have experienced the impact on our minds of greed and other negative feelings, can we really believe there's a pure state of mind that is completely unaffected by such feelings—that is, a state of Nibbana?"

As the girl seated in the back of the audience had studied Pali and Theravada Buddhist scriptures with the help of Bhikkhu Buddhaghosh, she could make sense of Dhammaduwda's talk. Young as she was, she already burned with the desire to understand Theravada dhamma. She listened carefully, taking mental notes on which to reflect later.

"For heat to exist there must also be its opposite—cold," said the monk... "If there is pain and suffering in life, there must also be happiness, which is Nibbana."

The bhikkhu repeated that we cannot achieve Nibbana by searching outside ourselves. Nibbana is within us; it is a special condition of the human mind.

"Happiness and suffering exist relative to each other. So do desire and that which extinguishes desire. Nibbana Dhamma is the spiritual practice by which one extinguishes the fires of desire, for it is a desire that produces dukkha, the suffering that leads to rebirth."

Having presented the basic principles of Buddhadhamma, he declared, "Enough! My lecture is finished, and now this is what I want to hear from you: What are the most important sources of suffering and happiness in this world?"

For a while, nobody in the audience spoke. Then came a soft but determined voice: "Bhante (venerable monk), in general, we don't suffer so much in this country," said Ganesh Kumari. "But, speaking for myself, I have little chance to study Buddhist scriptures. For me, that is the greatest source of suffering."

Like most people in the audience, this girl was from a family belonging to the Mahayana Buddhist tradition, which over the centuries had adopted many Hindu practices. A few Mahayana

followers, especially those in the audience that day, were starting to look elsewhere for guidance.

Since his return from Moulmein to Lalitpur after completing his studies of the Tripitaka (the Three Baskets of the Pali Canon: Vinaya, Sutta, and Abhidhamma), Bhikkhu Buddhaghosh had taught Theravada Buddhism. He was a missionary to the Newar community, a pioneer, and his teaching had prompted Hirathaku, Ganesh Kumari's mother, to change from Mahayana to Theravada Buddhism. Having grasped the significance of Theravada dhamma, Hirathaku had begun trying to persuade others to follow it. Soon two of her sons, Dhana Kaji and Mana Kaji, her daughter Ganesh Kumari, and many of her friends and neighbors were all intrigued by Theravada dhamma.

In the Kathmandu Valley the 1940s, only a handful of western-type schools provided a 'modern' (English medium) education. These schools were for well-to-do, upper caste children. While plenty of schools offered instruction in the Sanskrit scriptures of Mahayana Buddhism, Hirathaku's daughter chose to study the Pali scriptures of Theravada Buddhism with Bhikkhu Buddhaghosh. Thus, she and a few girlfriends studied Paritran (protection prayers), Lokniti (policy for people), and Dhammapada (a collection of the sayings of the Buddha). But after a year, Buddhaghosh had been called away to carry out his duties in Kushinagar, (the sacred spot in north India where the Buddha passed away), leaving Ganesh Kumari and her friends with their thirst for knowledge unsatisfied.

As the only girl in her family, Ganesh Kumari was a pampered child. She felt that her only deprivation was the opportunity for further study of Pali scriptures. This motivated her to answer the Burmese monk's question that day. Her response so impressed Dhammaduwda that after finishing his talk he called her and her mother aside. The monk was moved to learn about the pain that lack of access to the Buddha's teaching caused Ganesh Kumari

and her young friends. So, when he was asked to extend his stay in Nepal in order to help spread Theravada dhamma, he could not say 'no.' Though he had come to Nepal for only a short visit, he ended up staying three months.<sup>3</sup>

During those three months, Sthavir U Dhammadwudha lived in Shree Sumangal vihar and

taught Ganesh Kumari and her friends, and several adults. He also carried out various administrative tasks. Before returning to his Vihara in Kushinagar, he told his young female students that women could receive an education in Buddhist scripture in the many nunneries in Burma. He also told them that, if they were serious about studying further, he would help arrange for their admission. ■

<sup>3</sup> Prior to the democratic revolution of 1950-51, the autocratic Rana government barred Indian sadhus from entering Nepal with the exception of ten days at the Shivaratri festival. During the festival, which fell in late February, Hindu yogis were permitted to come up to Pashupatinath in Kathmandu from Varanasi and other sacred places in the Ganges Valley. The Burmese monk Dhammadwudha had been able to slip into the Kathmandu Valley at this time.

Source: 'Beloved Daughter' The Story of Dhammadwati Guruma



जन्मिसकेपछि बालकले यसरी घोषणा गरे – १) अग्गोहमस्मिं लोकस्स - म लोकमा अग्र छु । २) जेड्डोहमस्मिं लोकस्स - म लोकमा जेष्ठ छु । ३) सेढ्डोहमस्मिं लोकस्स - म लोकमा श्रेष्ठ छु ।

यो सत्य वचन थियो । किनभने त्यस समय कुनैपनि लोकमा दश पारमिता, पूरा गर्ने अन्य कोही पनि थिएन । त्यसकारण उहाँ प्राणीहरू मध्ये अग्र, जेष्ठ र श्रेष्ठ हुनुहुन्थ्यो ।

उहाँले फेरि यसरी घोषणा गर्नुभयो- ४) अयमन्तिमा जाति - यो मेरो अन्तिम जन्म हो । ५) नन्थिदानि पुनर्जन्मोति - अब मेरो अर्को जन्म हुनेछैन ।

यो पनि सत्य घोषणा नै थियो ।

(यो घटना वैशाख पूर्णिमाको दिन घटिएको थियो । - सं.)



# Most Venerable Master Hsing Yun and FoGuang Shan

 **Deva Kaji Shakya**

Advisor, Sulakshan Kirti Vihar  
and BLIA Nepal Chapter

On the 6<sup>th</sup> Chaitra 2081(19<sup>th</sup> March 2025), I felt a great sense of dignity and pleasure to extend a very warm welcome to all who were assembled together in the Dharma Hall of Sulakshan Kirti Vihar, Kirtipur, Kathmandu, to observe the special day to honor and pay the highest tribute to our most Venerable Guru and the great philanthropist of this 21<sup>st</sup> century world, Master Hsing Yun, born in 1927. We expressed gratitude, respect and admiration from the very bottom of our hearts to our Venerable Master for his incomparable and the most remarkable great work and contribution for the benefit of humanity.

We enjoy the sweet memory of him how he could move on and on tirelessly, inspiring human world to do good for others, without taking rest during his lifetime until his passing away on 5<sup>th</sup> February 2023. We have been overwhelmed with the feeling of pride and dignity, how he could settle down in the core of our hearts. Venerable Master Hsing Yun had been able to see the world with the eyes of equality and fraternity without discrimination on the basis of caste and creed, to all people and did everything best possible, for their good and welfare. Our Master had been able to become the source of inspiration for the entire human world to work and move forward motivating others too to do actions for good just not limiting themselves to talk and talk and lectures or reading books. He was very much able to demonstrate the fact that actions speak louder than words.

We were in the interaction program in the presence of Venerable Bhikshuni Miao Ro, the South East Asian Coordinator of FoGuang Shan, Taiwan, on the Master's biography and his works, and exchange each other the views on what and

how he did and why we do remember him. Also that we talked and learnt about FoGuang Shan temples which are spread all over the world. We frankly discussed what FoGuang Shan Stands for and what important role it plays in propagating Humanistic Buddhism. Besides, we talked about FoGuang Shan and the Buddha's Light International Associations which are in action together like two wings of a bird or like two arms of a person for the propagation of Humanistic Buddhism.

I requested all including Venerable Bhikshunis, Anagarikas, Gurumas and other Upasakas and Upasikas present there to put forward the information and knowledge for sharing with others what they knew about Venerable Master Hsing Yun and FoGuang Shan.

It has been two years, now, physically our most Venerable Master is not with us but he shone brilliantly with his noble ideas and virtuous deeds, accomplishments and performances. He established FoGuang Shan, the temple, the literal meaning being the Mountain of the Buddha's Light, in 1967 at Kao Shiang, Taiwan and at present more than 200 in number are spread in different parts of the world. As Dharma knows no boundary - geographical or political or cultural, these temples are propagating Humanistic Buddhism as envisioned by Most Venerable Master Hsing Yun. Venerable Master used to say that Buddhism originated and propagated by the Buddha himself, by nature, is Humanistic. Let us be mindful that FoGuang means the heart filled with Compassion (Karuna) and Metta – the true and pure love. FoGuang Shan Temples aim to illuminate the entire universe with the Buddha's Light, his teachings to heal the sufferings of the

present day world and alleviate people's distress and anguish. FoGuang Shan is purely the Dharma institution which seeks to irrigate the soil of all the continents of human settlement, with the pure and holy water of Dharma.

Humanistic Buddha Dharma is the philosophy which seeks transformation of human mind or heart, speech, behavior, character and overall way of day to day life for the righteous living with peace and bliss.

FoGuang Shan gives stress on –

- 1) Practice not on the theoretical knowledge of principles and the philosophy
- 2) Humanization of the teachings of the Buddha, the Enlightened One
- 3) Let connect the Dharma with culture
- 4) Establish solidarity between the laities and monastics
- 5) Religious Harmony between different faiths
- 6) Homely feelings while visiting FoGuang Shan Temples
- 7) Let understand that Processing of actions do not appear individually but in combination.

Underlying concepts of FoGuang Shan –

- 1) Modernization and Universalization of Buddhism as appropriate to present day world
- 2) Creating and expanding FoGuang Shan temples all around the world
- 3) Localization of Buddhist Teachings – Stand Locally and think globally
- 4) Humanistic Interpretation of Buddhism

Sacred aims of FoGuang Shan –

- 1) Universalization of the Buddha's original teachings through culture
- 2) Help manifest individual innate potentialities
- 3) Actions of Charity to be promulgated
- 4) Purify human mind with cultivation and practice accordingly

Distinguishing Features of FoGuang Shan –

- 1) It is not just the centre of practicing Dharma but also the cultural Centre for the development of creativity of human talent

- 2) It is the place which guides people to hold the path of emancipation
- 3) It is the place where people meet for interactions to march on smoothly in the spiritual path
- 4) The place which helps people for cultivation, growth, protection, and progress in spiritual path
- 5) The Place where activities are conducted to sweep away all the impurities – A hospital to treat people and lead them to true path.
- 6) It is the school which helps implant and develop morals and ethics in human mind.
- 7) It is the place that gives justice as per the law of Cause and Effect – Protection and preservation of law.
- 8) The place where activities are held to boost feelings for humanity and fraternity

### Conclusion :

In reality, FoGuang Shan does maximum effort to elevate human mind spiritually, discouraging people from materialistic pursuits. FoGuang Shan gives priority to the activities which immensely provide inputs for Self - identification and self – Realization on the part of individuals.

FoGuang Shan helps people realize their roles as an individual, as a member of family, community, society, country and a member of whole universe – the cosmopolitan spirit. It helps improvement of inner self and his or her relation with outer social environment.

It propagates Humanistic Buddhism which focuses and discusses human conditions in entirety ranging from physical and mental health of a person to morality, ethics, nature, environment and every affair related to humanity.

The concept of Sukhabhuti Bhuwan, the Western Pure - Land of Amitabh Buddha, the state of peace and bliss is to be interpreted in a way as the state of mind of a person which is dependent fully on human mind how he or she tackles the particular situations.

It is said a single branch does not make a tree and in the same way a single tree does not make a forest. Today's need is the joint endeavours of all

faiths to create the SukhawatiBhuwan here in this very world not after death. SukhawatiBhuwan is to be sought not outside but within one's own mind. In this way, we can come to conclusion that FoGuang Shan generates hope to humankind to live happy and peaceful life – the true spirit of humanistic Buddhism. Practice Buddhism living in society not being far away leading a lonely life in jungle. What is the use of Dharma if we do not apply in practice for good of others? This is the true spirit of humanism which FoGuang Shan pleads for.

Love, Love and and Love

Start the day with love

Fill the day with love

End the day with love.

This is the true Humanistic Spirit what FoGuang Shan gives emphasis on. It will not be out of context if I refer a dialogue between Venerable Master Ysing Yun and Reverend Dalai Lama as it is mentioned in the biography of Venerable Master. Reverend Dalai Lama asked the Venerable Master his introduction who he was. He said, "I am a just a simple monk, Bhikshu, nothing more than that". Replying to another question what his only desire was, he expressed, "I want to be born again and again as a monk to serve humankind." This is an example of true Humanistic spirit which he preached during his whole lifetime. On the day of his Funeral Service at the FoGuang Shan temple, all the monks, nuns and laities, gathered there, prayed for his rebirth in this planet. In the condolence meeting of BLIA Nepal Chapter also, the members prayed for his quick rebirth in this earth. ■

*"Life is easy to live for a man who is without shame, a crow hero, a mischief-maker, an insulting, bold, and wretched fellow."*

*"Not to commit any sin, to do good, and to purify one's mind, that is the teaching of (all) the Awakened."*

— Dhammapada

## बुद्धभूमि नेपाल

ए प्रदिप शाक्य 'घोषक'

नयाँ बानेश्वर-३१, काठमाडौं



बुद्ध भूमि यो नेपाल राम्रो  
शान्तिनायक गौतम हाम्रो  
सगरमाथाको काखमा अवस्थित हामी  
स्वच्छ, पवित्र एवं निर्मल छ, हावापानी ॥१॥  
चतुब्रह्म विहारमा रम्न सिकायौ  
मानवताको सन्देश सुनायौ  
भेदभावको अन्त गराउन,  
समता ज्ञानको ज्योति फिजायौ ॥२॥  
जीवन बोध गर्नको लागि  
चतुरार्थ सत्य ज्ञान दिलायौ  
दुःखबाट मुक्ति पाउनको लागि  
आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग दखायौ ॥३॥  
दानशील अनुशरण गरी  
पुण्य आर्जन गर्न सुभायौ  
मानसिक शान्ति पाउनको निम्नि  
भावना गर्न प्रेरित गरायौ ॥४॥

### धर्मकीर्ति पत्रिका विशेष सदस्यहरू

१) क्र.सं. ९७२

हित लक्ष्मी कंसाकार

पुतली सडक, काठमाडौं

रु. २०००/-

२) क्र.सं. ९७३

लक्ष्मी मानन्धर

बालाजु, काठमाडौं

रु. २०००/-

३) क्र.सं. ९७४

करुणा स्थापित

काठमाडौं

रु. २०००/-

## भगवान् बुद्धं क्यनाबिज्याःगु भिगू पुण्य ज्या

॥ नातीकाजी महर्जन  
पूच्च यल



भगवान् बुद्धं क्यनाबिज्याःगु लॅपु सुगतिया  
भिगू ज्या यायमाःगु अर्ति युक्तगु ज्ञानया  
सनातन इलिनिसे देव मनुष्य जुयाः पुण्य ज्या  
पूर्वका बिज्यात पारमिता, जुयाः दायक उगु ज्या  
प्रज्ञां अग्रम्ह तथागत गौतम दर्शन योग्यम्ह जुयाः  
प्यंगु असंख्य व छगु लाख कल्प पारमी पूर्वम्ह जुयाः  
सहश्र लोकया देवमनूष्यपिनि मैत्रीया धनी जुयाः  
सच्छि व नीदं आयू दुसां पीदं आयूया त्यागी  
जुयाः  
बुद्ध शरणागत दीन दुखी सत्व प्रति करुणा तयाः  
दीपंकर बुद्ध्याआशीर्वाद शीरोपरयाःम्ह सुमेध ऋषि  
जुयाः  
महा करुणा समापत्ति ध्यानं खनेदुपि  
सत्वप्राणीयात दया तयाः  
गां, नगरय इमित उद्धार यायगु अनुपम लक्ष  
तयाः  
प्यधौ जक शयन यासे चतु ब्रह्म विहारयात पूर्ण यानाः  
परियत्ति, प्रतिपत्ति व प्रतिवेध अभ्यासया शिक्षा वियाः  
दान, शील, भावना, अपचायन, वय्यावच्च,  
पत्तिदान पुरेयाना:  
पत्तानुमोदन, धम्मदेशना, धम्मसवन, दिद्विजुकम्म  
नं पुरेयाना:  
थ्व भिगू पुण्य ज्या याइम्ह मनुखं अनुभव यायफै  
सुगतिया  
लोकया भिं ज्वीगु मने तयाः भाग्योदय याई सवा:  
क्याः निर्वाणया ॥



## एकदिन जानुछ सबैलाई

॥ प्रेमलक्ष्मी तुलाधर  
डत, ये



जानुछ एकदिन जन्म लिन क्लेश बाँकी रहेसम्म  
आफ्नो नियत र कर्म अनुसार गति निर्माण भएसम्म  
को गरीब, को धनी, मतलब छैन यमराजलाई  
को महलमा बस्ने, को भुपडीमा मतलब छैन उसलाई  
को विद्वान् र को मूर्ख मतलब छैन उसलाई  
को सुन्दर र को कुरुप मतलब छैन उसलाई  
को बच्चा, को बृद्ध त्यो पनि मतलब छैन उसलाई  
जसको भोग सिद्धिन्छ, टिपेर लानुछ उसलाई

धर्मकीर्ति विहारमा मिति २०८१ पौष २० गते, शनिवारका दिन  
धर्मकीर्ति संरक्षण कोषको २१ औं वार्षिक साधारण सभामा प्रस्तुत गरिएका  
विभिन्न इकाईहरूको बाँकी प्रगति प्रतिवेदन

(क) धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठी

मिति २०८१ श्रावण देखि २०८१ असार सम्मको  
प्रगति प्रतिवेदन

प्रस्तुती- सचिव लोचनतारा तुलाधर

(१) धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठीको शनिवारिय कक्षा

| क्र. सं. | कक्षा सञ्चालन गर्नुहुने व्यक्ति | कक्षा संख्या |
|----------|---------------------------------|--------------|
| १        | श्रद्धेय इन्दावती गुरुमां       | ४            |
| २        | श्रद्धेय जवनवती गुरुमां         | १            |
| ३        | श्रद्धेय पञ्जावती गुरुमां       | २            |
| ४        | श्रद्धेय पञ्जासार भन्ते         | ५            |
| ५        | श्रद्धेय सपित भन्ते             | १            |
| ६        | श्रद्धेय पियरत्न भन्ते          | ६            |
| ७        | डा. रीना तुलाधर                 | १            |
| ८        | देवकाजी शाक्य                   | १            |
| ९        | मदनरत्न मानन्धर                 | ११           |
| १०       | अमिता तुलाधर                    | १            |
| ११       | बरदेश मानन्धर                   | १            |
| १२       | डा. त्रिरत्न मानन्धर            | १०           |
| १३       | उर्मीला ताम्राकार               | १            |
|          | जम्मा                           | ४६           |

विभिन्न रूपले पेतवत्यु, अभिधर्मार्थ संग्रह, एतदगग प्राप्त भिक्षुहरू, अभिधर्म, संयुक्त निकाय, अंगुत्तर निकाय, पालि शिक्षा, विशुद्धि मार्ग, मज्जिम निकाय, वातावरण र बुद्ध शिक्षा, बुद्ध र उहाँको जीवनी र उहाँको शिक्षा आदि विषयहरू धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठीको शनिवारिय कक्षामा समावेश भइरहेका छन् ।

(२) न्रयोदशी पञ्चदान

२०८० भाद्र २६ गते, मंगलवार

नेवा: बौद्ध समुदायहरूको दान पुण्य गर्ने चाड

पञ्चदान दिनमा नेपाल कटेज रिसोर्ट पक्नाजोलबाट आयोजित भिक्षु संघको भिक्षाटन कार्यक्रम धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठीको संयोजकत्वमा एहिपस्सको बुद्ध विहार प्रमुख श्रद्धेय पियरत्नस्थिवरको प्रमुखत्वमा सम्पन्न भयो । नेपाल कटेज रिसोर्टको तर्फबाट २५ जना भन्तेहरू सहित गोष्ठीका स्वयं सेवक सदस्यहरू लगायत उपासक उपासिकाहरूलाई जलपान र भोजनको प्रायोजन गरियो ।

(३) २०८० आश्विन ६ गते, शनिवार

श्रद्धेय धम्मवती गुरुमांको ९० औं जन्मोत्सवको उपलक्ष्यमा निम्न माध्यमिक विद्यालय स्तरिय हाजिर जवाफ प्रतियोगिता सम्पन्न गरियो ।

प्रतियोगितामा सहभागी विद्यालयहरू –

१) आनन्दकुटी विद्यापीठ – प्रथम

२) फुल ब्राइट इंजिलस स्कूल – द्वितीय

३) आदर्श कन्या मा. विद्यालय – तृतीय

४) सिद्धि गणेश मा. विद्यालय – सान्त्वना

• क्वीज माष्टर (प्रश्नकर्ता) –

– श्रद्धेय वीर्यवती गुरुमां

– श्रद्धेय शुभवती गुरुमां

• निर्णायक –

– श्रद्धेय पञ्जासार महास्थविर

– श्रद्धेय पियरत्न स्थविर

– श्रद्धेय पञ्जावती गुरुमां

• पुरस्कार प्रायोजन –

– प्रथम - श्रद्धेय धम्मवती गुरुमां

– द्वितीय - रसवन्ती कंसाकार

– तृतीय - मोहिनी तुलाधर

– सान्त्वना - धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठी

– जलपान प्रायोजक - क्येहैं पुचः धर्मकीर्ति विहार

– संयोजक - मच्चाकाजी महर्जन

(४) २०८१ जेठ ५ गते, शनिवार

धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठी ५२ औं वार्षिक भेला

– श्रद्धेय धम्मवती गुरुमांको अध्यक्षतामा सम्पन्न ।

- वार्षिक प्रतिवेदन प्रस्तुती - सचिव लोचनतारा तुलाधर ।
- आर्थिक प्रतिवेदन प्रस्तुती - कोषाध्यक्ष रामकुमारी मानन्धर ।
- कक्षा प्रतिवेदन प्रस्तुती - सहसचिव मचाकाजी महर्जन ।
- पुस्तकालय प्रतिवेदन प्रस्तुती - मीनशोभा शाक्य ।

यस वर्षमा प्रवचक भन्ते गुरुमांहरू- भिक्षु पञ्चासार भिक्षु, समिति, भिक्षु पियरत्न, भिक्षु सुख, जवनवती गुरुमां, इन्दावती गुरुमां र पञ्चावती गुरुमां आदि सबैलाई दानप्रदान गरियो ।

यसरी नै अन्य प्रवचकहरू -

मदनरत्न मानन्धर, डा. त्रिरत्न मानन्धर, देवकाजी शाक्य, उर्मिला ताम्राकार, इन्द्रकुमार नकर्मी र अमिता तुलाधर आदिलाई धर्मोपहार प्रदान गरियो ।

यस वर्षको धर्मकीर्ति अश्वघोष सम्मान उपासक इन्द्रकुमार नकर्मीलाई र धर्मकीर्ति धम्मवती सम्मान उपासिका डा. रीना तुलाधरलाई प्रदान गरियो ।

वर्षेनी डा. रीना तुलाधरले प्रायोजन गर्दै आएको यस सम्मान यसपालि विकास रत्न तुलाधर र अरुणसिद्धि तुलाधरले प्रायोजन गरी पुण्य सञ्चय गर्नुभएका छन् ।

यस वर्ष विभिन्न क्षेत्रबाट सम्मानित हुन सक्षम व्यक्तित्वहरू र बौद्ध शिक्षा अध्ययन क्षेत्रबाट एम.ए. डिग्री हासिल गर्न सफल सदस्यहरूलाई सम्मान गरियो ।

१) लुम्बिनी बौद्ध विश्वविद्यालयबाट माष्टर्स इन पालि बुद्धिष्ट स्टडिज गर्नुहुने व्यक्तित्व - डा. रीना तुलाधर

२) लुम्बिनी बौद्ध विश्वविद्यालयको तर्फबाट माष्टर्स इन बुद्धिष्ट स्टडिजमा उत्तिर्ण हुन सफल - उमा मानन्धर

३) पञ्चवीरसिंह पुरस्कार प्राप्त गर्नुहुने - प्रेमलक्ष्मी तुलाधर

४) रश्मवीरसिंह सिरपा: र साहितयमा प्रेम मोहन सिरपा: विजेता - डा. रीना तुलाधर

धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठीका निवर्तमान सहसचिव हुनुभई लामो समयावधि सहयोग गर्नुहुने अमीर कुमारी शाक्य र निवर्तमान कोषाध्यक्ष श्यामलाल चित्रकार आदिलाई उहाँहरूको योगदानलाई कदर गरी सम्मानपत्र प्रदान गर्ने कार्य सम्पन्न गरियो ।

आनन्दकुटी विद्यालयमा अध्ययनरत १५ जना

प्रव्रजित गुरुमांहरूलाई अध्ययनमा सहयोग पुऱ्याउने हेतुले विभिन्न उपहारहरू प्रदान गरियो ।

(५) २०८१ असार २९ गते, शनिवार - प्रव्रज्या दिवस यसदिन बनेपा स्थित ध्यानकुटी विहारमा गोष्ठीका सदस्यहरूबाट प्रव्रज्या दिवस सम्पन्न गरियो । कार्यक्रममा बुद्धपूजा, ध्यान भावना पश्चात् भिक्षु राहुलबाट धर्मदेशना भएको थियो । भोजन पश्चात् गोष्ठीका सचिव लोचनतारा तुलाधरले स्वागत मन्तव्य व्यक्त गर्नुभयो भने उपाध्यक्ष श्रद्धेय इन्दावती गुरुमाले गोष्ठीले सञ्चालन गर्दै आइरहेको अल्पकालिन प्रव्रज्या दिवस विषयमा जानकारी दिनुभयो । सो पश्चात् अल्पकालिन प्रव्रज्या शिविरमा सहभागी भई अनुभव बटुल्नु भएका महानुभावहरूले आ-आफ्नो अनुभव प्रस्तुत गर्नुहुने महानुभावहरू यसरी हुनुहुन्थ्यो ।

चिनीकाजी महर्जन, रिक्की नकर्मी, आभूषण तुलाधर, सुभद्रा स्थापित, विजय तुलाधर, रोशन तुलाधर आदि ।

कार्यक्रमका संयोजक इन्द्रमान महर्जनले धन्यवाद ज्ञापन गर्नुभयो । कार्यक्रममा सहभागी हुनुभएका सबैलाई ध्यानकुटी विहार परिवारबाट जलपान भोजन प्रायोजन गरिएको थियो ।

(६) बुद्ध पूजा कमिटीको वार्षिक प्रतिवेदन

(आर्थिक वर्ष २०८० - २०८१)

प्रस्तुती- इन्द्र कुमार नकर्मी

यस आर्थिक वर्षमा कूल ८३ पटक बुद्धपूजा र धर्मदेशना कार्यक्रम सञ्चालन भएको देखिन्छ ।

| क्र. सं. | दिन                   | धर्मदेशना गर्नुहुने श्रद्धेय प्रव्रजित गुरुमांहरूको नाम | धर्मदेशना विषय |
|----------|-----------------------|---------------------------------------------------------|----------------|
| १        | पूर्णिमा              | धम्मवती                                                 | गृही विनय      |
| २        | पूर्णिमा पछिको अष्टमी | दानवती, त्यागवती, मेत्तावी                              | जातक अट्कथा    |
| ३        | औंशी                  | केशावती                                                 | धम्मपद्म कथा   |

|   |            |                                                  |                          |
|---|------------|--------------------------------------------------|--------------------------|
| ४ | औंशी पछिको | वीर्यवती,<br>शुभवती,<br>वण्णवती,<br>सुवण्णवती    | एतदंग<br>प्राप्त थेरहरू  |
| ५ | संक्रान्ति | पञ्जावती,<br>जवनवती,<br>इन्दावती,<br>क्षान्तिवती | परित्राण पाठ<br>सुव्रहरू |

| क्र. सं. | श्रद्धेय गुरुमांहरूको नाम | बुद्धपूजा संख्या (पटक) | धर्मदेशना संख्या पटकमा |
|----------|---------------------------|------------------------|------------------------|
| १        | धर्मवती                   | —                      | १७                     |
| २        | पञ्जावती                  | ७                      | २                      |
| ३        | केशावती                   | ५                      | ७                      |
| ४        | केशावती                   | ५                      | ६                      |
| ५        | खेमावती                   | १८                     | ६                      |
| ६        | दानवती                    | ३                      | ४                      |
| ७        | त्यागवती                  | १०                     | ५                      |
| ८        | मेत्तावती                 | ५                      | ४                      |
| ९        | इन्दावती                  | ६                      | ५                      |
| १०       | वीर्यवती                  | ५                      | ५                      |
| ११       | शुभवती                    | ४                      | ४                      |
| १२       | अमता                      | ३                      | ३                      |
| १३       | वण्णवती                   | ३                      | ३                      |
| १४       | सुवण्णवती                 | ४                      | ४                      |
| १५       | क्षान्तिवती               | ४                      | ४                      |
| १६       | ज्ञाणवती                  | —                      | १                      |
| १७       | अग्नजाणी                  | —                      | १                      |
| १८       | विमलजाणी                  | —                      | १                      |
| १९       | मधुजाणी                   | —                      | १                      |
|          |                           | ८३                     | ८३                     |

- मिति २०८० भाद्र ३ गते देखि ९ गते सम्म धर्मकीर्ति विहार धर्महलमा प्रव्रजित गुरुमांहरूबाट अभिधर्म पाठ र धर्मदेशना सम्पन्न ।

- अन्तर्राष्ट्रिय भिक्षुणी संघबाट देबदहमा निर्माण भइरहेको यशोधरा विहारको लागि रु. २,६०,०००/- धर्मकीर्ति मिजं पुचः बाट भिक्षुणी धर्मवतीलाई हस्तान्तरण ।
- श्रद्धेय केशावती गुरुमांको संयोजकत्वमा मिति २०८० आश्विन १८ गते धर्मकीर्ति विहारमा उपासकोपासिकाहरूलाई पाटनको ८ वटा विभिन्न विहारहरू, बहाः बहीमा भ्रमण ।
- भिक्षुणी प्रजापति गौतमी ८० वर्षको उमेरमा प्रव्रजित हुनुभई बुद्धशासनमा नारीवर्गलाई प्रव्रजित हुने सुअवसर प्रदान गर्नुभएको योगदानलाई स्मरण गरी २०८० आश्विन १२ गते येँया: पुनिहा दिन भिक्षुणी प्रातिमोक्ष पाठ प्रव्रजित गुरुमांहरूबाट सम्पन्न ।
- गुरुवर भिक्षु अश्वघोष महास्थविर र गुरुवर दो गुणवती गुरुमांको गुणानुमरण गरी २०८० चैत्र २० गते मांगलबार बुद्धपूजा, परित्राण पाठ र धर्मदेशना कार्यक्रममा सम्पन्न गरी पुण्यानुमोदन गरियो ।
- २०८१ वैशाख १ गते म्यानमारको मोलपिन शहरमा अवस्थित खेमाराम विहारका १० जना प्रव्रजित गुरुमांहरू लगायत एकजना वर्मी भनत र उक्त विहारका उपासकोपासिका सम्मिलित एक कार्यक्रममा बुद्धपूजा र धर्मदेशना कार्यक्रम सम्पन्न ।
- धर्मकीर्ति विहारबाट ३ प्रकारका पुस्तकहरू प्रकाशित

| क्र. सं. | पुस्तकको नाम                                              | प्रकाशन गर्नुहुने दाता              | प्रकाशन मिति |
|----------|-----------------------------------------------------------|-------------------------------------|--------------|
| १        | संक्षिप्त वेस्सन्तर जातक                                  | मैया मानन्धर सपरिवार, ठीही          | २०८० आश्विन  |
| २        | अभिधर्म पालि (संक्षिप्त पालि र परिचय)                     | आभ्या श्राविका उदास थसिखेल, ललितपुर | २०८० मंसिर   |
| ३        | श्रद्धेय धर्मवती गुरुमां विशेष सामूहिक धर्मपूजा प्रतिवेदन | —                                   | २०८०         |

## (ग) धर्मकीर्ति सूचना तथा जनसम्पर्क इकाई

(२०८१ – २०८१)

## १) धर्मकीर्ति फेसबुक पेज सञ्चालन

- धर्मकीर्ति विहारमा सञ्चालित नियमित बुद्धपूजा, शनिवारिय कक्षा लगायत अन्य विभिन्न गतिविधिहरू धर्मकीर्ति फेसबुक पेज मार्फत पोष्ट गरिरहेको ।
- २०८१ वैशाख १ गते देखि दैनिक रूपमा धम्मपदका गाथाहरू निरन्तर पोष्ट भइरहेको ।
- नियमित बुद्ध पूजा कार्यक्रममा श्रद्धेय गुरुमांहरूबाट धर्मदेशना भइरहेकोलाई प्रत्यक्ष प्रसारण भइरहेको ।
- धर्मकीर्ति विहारमा सञ्चालित शनिवारियकक्षा प्रत्यक्ष प्रसारण ।
- धर्मकीर्ति विहारमा सञ्चालित विशेष कार्यक्रमहरू, श्रद्धेय धम्मवती गुरुमांको जन्मोत्सवमा सञ्चालित अभिधर्मपाठ र धर्मदेशनाको प्रत्यक्ष प्रसारण, गुलांपर्वमा हुने धर्मदेशना (एक महिना) प्रत्यक्ष

प्रसारण, बौद्ध परियति शिक्षामा उत्तिर्ण विद्यार्थीहरूलाई प्रदान गरिने पुरस्कार वितरण कार्यक्रमको प्रत्यक्ष प्रसारण ।

## २) धर्मकीर्ति युट्यूब च्यानल सञ्चालन

- धर्मकीर्ति विहारमा सञ्चालित नियमित बुद्धपूजा लगायत अन्य विशेष कार्यक्रम तथा गतिविधिहरूको भिडियो पोष्ट । यस ईकाई सञ्चालनको लागि विभिन्न दाताहरूबाट समय समयमा आर्थिक सहयोग प्राप्त भइरहेको छ ।
- दाताहरूबाट प्राप्त आर्थिक सहयोगबाट नै सूचना तथा जनसम्पर्क ईकाईको सम्पूर्ण कार्यक्रम सञ्चालन हुँदै आएको छ ।

यसरी समय अनुसारको सूचना प्रविधिलाई उपयोग गर्दै देश विदेशसम्म बुद्ध शिक्षा प्रचार प्रसार गर्नका लागि धर्मकीर्ति सूचना तथा जनसम्पर्क ईकाईको पनि महत्वपूर्ण भूमिका रहेको छ ।

## धर्मकीर्ति बौद्ध ज्ञानमाला भजन

आर्थिक वर्ष २०८० श्रावण – २०८१ असार मसान्त

प्रस्तुती: सचिव- प्रेमलक्ष्मी तुलाधर

| क्र. सं. | मिति           | स्थान             | प्रायोजक                               | उपलक्ष्य   | आम्दानी    | खर्च       |
|----------|----------------|-------------------|----------------------------------------|------------|------------|------------|
| १        | २०८० श्रावण १  | लगन               | तीर्थ रत्न शाक्य                       | –          | –          | –          |
| २        | २०८० श्रावण ३२ | ज्यापु तुं        | ज्यापु तुं टोल सुधार समिति र मिसा पुचः | गुला पर्व  | रु. ३५००/- | रु. २०००/- |
| ३        | २०८० भाद्र १   | धर्मकीर्ति विहार  | ध.की.बौ.ज्ञा. भजन                      | गुला पर्व  | –          | –          |
| ४        | २०८० भाद्र ३०  | स्वयम्भू          | ज्ञानमाला भजन स्वयम्भू                 | गुलापर्व   | –          | रु. १०००/- |
| ५        | २०८० पौष २३    | लगन               | राष्ट्रिय ज्ञानमाला समिति              |            | –          | रु. २०००/- |
| ६        | २०८० फागुन १२  | सिखंमूवहाः        | श्रीखण्ड तरुमूल महाविहार               |            | –          | –          |
| ७        | २०८० फागुन २६  | बुद्ध कोलोनी बाफल | सूर्यमान महर्जन राममाया महर्जन         | भिमरथारोहण | रु. ५०००/- | रु. २०००/- |

|    |               |                                 |                                               |                                  |             |            |
|----|---------------|---------------------------------|-----------------------------------------------|----------------------------------|-------------|------------|
| ८  | २०८० चैत्र ४  | सामाख्यशी<br>धर्ममालि<br>विहार  | श्रद्धेय धर्म<br>विजया गुरुमां                | महापरित्राण                      | रु. २५०००/- | रु. २०००/- |
| ९  | २०८० चैत्र २७ | च:मति<br>श्रद्धाकीर्ति<br>विहार | श्रद्धेय श्रद्धाचारी<br>गुरुमां               | विहारको<br>चौथो वार्षिक<br>उत्सव | रु. ३१०००/- | रु. १७००/- |
| १० | २०८१ वैशाख ८  | चक्रव्यूह<br>नारायण स्थान       | प्रमीला मानन्धर                               | बुद्धमूर्ति<br>स्थापना           | -           | -          |
| ११ | २०८१ वैशाख २९ | धर्मकीर्ति विहार                | अमृतमान<br>ताम्राकार<br>बुद्धीरा<br>ताम्राकार | भिमरथारोहण                       | रु. ५०००/-  | रु. १४२०/- |



## ॥ हार्दिक निमन्त्रणा ॥

शरीर स्वस्थ र निरोगी राख्नको लागि हामीले विगत २१ वर्ष देखि  
यस धर्मकीर्ति विहारमा योग, ध्यान र रेकी उपचार शिविर  
सञ्चालन गर्दै आइरहेका छौं ।

सोही अनुसार यस वर्ष पनि गत वर्षहरूमा जस्तै  
भिक्षुणी श्रद्धेय डा. धर्मवती गुरुमांको ९२ औं जन्मोत्सवको पुनित उपलक्ष्यमा  
५ दिने निःशुल्क योग, ध्यान र रेकी उपचारको एक घण्टे शिविर  
सञ्चालन गर्न लागेका छौं ।

यस शिविरमा सहभागी हुन इच्छुक भिक्षु, भिक्षुणी, गुरुमांहरू लगायत  
धर्मकीर्ति विहार अन्तरगत रहेका विभिन्न निकायका पदाधिकारीज्यूहरू र  
उपासक, उपासिकाहरूलाई पनि हार्दिक आमन्त्रण गरिरहेका छौं ।

### कार्यक्रम :

मिति : २०८२ असार ६ गते देखि १० गते सम्म  
(५ दिन)

समय : विहान ६:३० देखि ७:३० सम्म

स्थान : सभा कक्ष, धर्मकीर्ति विहार  
श्रीघः नघः, काठमाडौं

### लायन डा. गोपाल प्रधान

लायन्स क्लब अफ काठमाडौं

टेम्पल मां हारती

लायन्स क्लब अफ काठमाडौं ह्याप्पी  
लायन्स क्लब अफ काठमाडौं न्यू रेकी परिवार

## धर्मकीर्ति बसुन्धरा विहारमा दिनभर अभिधर्म पाठ

२०८१ साल चैत्र महिना २९ गते, शुक्रवार

स्थान- धम्महल, धर्मकीर्ति बसुन्धरा विहार

धर्मकीर्ति बसुन्धरा विहार प्रमुख कुसुम गुरुमांको संयोजकतवमा यस विहार परिवारबाट सञ्चालित एक कार्यक्रममा प्रवर्जित गुरुमांहरूको तर्फबाट दिनभर अभिधर्म पाठ सम्पन्न गरिएको छ ।

देशमा सुशान्ति कायम रहोस् र सबै पितृजनहरूलाई सुगति एवं निर्वाण हेतु प्राप्त होस् भन्ने कामना गरी सञ्चालित यस कार्यक्रममा विहारका श्रद्धालु उपासक उपासिकाहरूबाट पनि यथा श्रद्धा चन्दा प्रदान गरी पुण्य सञ्चय गर्नुभएका थिए ।

पञ्चशील, बुद्धपूजा कार्यक्रम श्रद्धेय पञ्चावती गुरुमाले सञ्चालन गर्नुभएको उक्त कार्यक्रममा श्रद्धेय वीर्यवती गुरुमाले धर्मदेशना गर्नुभएको थियो ।

कार्यक्रममा निमन्त्रित प्रवर्जित गुरुमांहरू लगायत सहभागी सबै उपासकोपासिकाहरूलाई जलपान भोजन प्रायोजन गरी पुण्य सञ्चय गरिएको उक्त कार्यक्रमको अन्त्यमा श्रद्धेय कुशुम गुरुमाले कार्यक्रम सफल पार्न

सहयोग गर्नुभएका सम्पूर्ण प्रवर्जित गुरुमांहरू लगायत उपासकोपासिकाहरूलाई धन्यवाद ज्ञापन गरी पुण्यानुमोदन गरिएको थियो ।

कार्यक्रममा श्रद्धेय कुसुम गुरुमां लगायत विहार निवासी गुरुमांहरू र श्रद्धालु उपासकोपासिकाहरूबाट यथाश्रद्धा दान प्रदान गरी पुण्य सञ्चय गरियो ।

**पाठ गर्नुहुने श्रद्धेय प्रवर्जित गुरुमांहरूको नाम र अभिधर्म पाठ तालिका**

| क्र. सं. | पाठ          | पाठ गर्नुहुने श्रद्धेय भन्तेहरू एवं प्रवर्जित गुरुमांहरू |
|----------|--------------|----------------------------------------------------------|
| १        | धम्मसङ्गाणी  | पञ्चावती, सुनन्दावती                                     |
| २        | विभङ्ग       | धम्मविजया, श्रद्धागौतमी                                  |
| ३        | धातुकथा      | दानवती, वीर्यवती                                         |
| ४        | पुरगल पञ्जति | चम्पावती, जिनवती                                         |
| ५        | कथावत्थु     | प्रीतिवती, सुमना                                         |
| ६        | यमक          | मासहा, सारवती                                            |
| ७        | पद्मन        | सुमना, उपनन्दा                                           |



## आनित्य जीवन

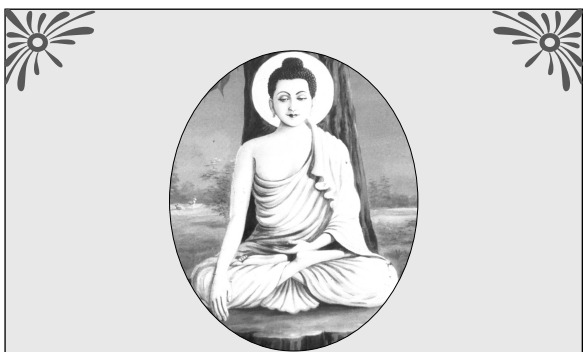
बाबुकृष्ण डंगोल  
खोना



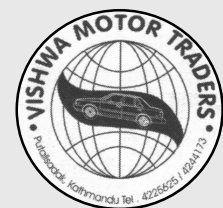
नित्य मदुगु जन्म भीगु थ्व  
छाय् भीसँ व सीके मफु  
थौं वयाः थन केवल क्षणिक  
सपना हे खः थ्व धैइ थें मदु  
पिने स्वयाँ बाँलाः थ्व संसार  
तृष्णा गुलि थ्व जालय् क्यंकाः  
न्त्याक्को हे दःसां मतंगु लोभ  
भिंके नुगः थ्व दुनुगालं खंकाः  
गुलि जक जन्म काय् धुन भी  
ल्यू ल्यू अनगिंति कमेया भोग  
हाकनं कायमानि गुलिखे जन्म  
छु छु जुयाः हाकनं अनेक लोक  
स्वाँ पिनाः ला अन स्वाँ हे व्वैगु  
गुलि जक सुसाकुसाः यानातिनि व  
ल्वं कापीई लागु पुसा थें भी  
दुने दुने लानाः व सिनावनीपि

### ***The Aphorisms of Ashin Janakabhivamsa***

- *If you do insight meditation, You will gain wisdom, If you have developed wisdom You will be able to remove avijja (ignorance)*
- *If you do meditation, you will attain stability of mind. Only when the mind is stable can you get rid of desires and passions.*
- *In Buddhism, there are practical methods of Practice.*



पाप कर्म (अकुशल कर्म) कहिल्यै नगर्नु  
पुण्य (कुशल कर्म) गर्दै जानु ।  
आप्नो चित्त (मन) लाई शुद्ध गर्नु ॥  
यही नै बुद्धको उपदेश हो ।



## बिश्व मोटर ट्रेडर्स

अनूर सुन्दर तुलाधर  
सलिल सुन्दर तुलाधर  
काठमाडौं, नेपाल ।

मोबाइल: ९८५१०५११३१, ९८५१०५११४७  
e-mail: vishwamotor@gmail.com

टोयोटा, मित्सुबिसि, निशान, इसुजु,  
सुजुकि इत्यादि गाडिका पार्ट्सहरूको  
साथै व्याट्रि र इन्भर्टरको लागि  
सम्पर्क गर्नुहोस् ।

# लुम्बिनी जाओँ

एवं विद्याकुमारी बज्जाचार्य



नेपाल देशको पावन भूमी  
बुद्ध जन्मनु भएको पवित्र लुम्बिनी भूमी  
हामी गौरब गद्धौं लुम्बिनी नेपालको  
सदाचार र ज्ञान भूमी लुम्बिनी  
नेपालको  
सबैसँग दया, माया गर्न सिकौं  
सबैले बुद्ध शिक्षा बोधिज्ञान लिअौं  
बुद्ध जन्म भूमी नेपाल देशलाई चिनाअौं  
मायादेवी मन्दिर दर्शन गर्न पवित्र भूमी  
लुम्बिनी जाओँ ।

**“A wise person may not always be a man in all matters,  
A woman, with discerning wit in a given situation,  
May herself also prove to be a wise person.”**

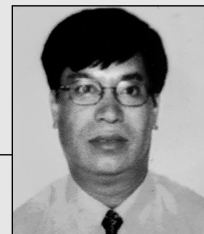
- *Bhadrakundalakeshi Theri (Theri Gatha)*

**“What should the woman's nature to do with them (or hinder)  
Whose hearts are firmly set, who, ever move,  
with the growing knowledge onward in the path.**

- *Soma Theri (Theri Gatha)*

## Around Mayadevi Temple & beyond (1)

एवं Lekh Ratna Shakya



A great story weaves closer and closer,  
Millions of touches and the wide world heritage  
The only a Lumbini garden,  
Where Buddha was born!

Buddha polished the Bodhagaya,  
Where he attained enlightenment,  
Otherwise it would be unknown place  
It would be a simple tree as other tree family.

Sarnath became a holy place,  
He delivered first sermon after enlightenment,  
Buddha was the motivator to emperor Ashoka,  
He built many many Stupas or shrines.

Where Gautam Buddha died,  
And he attained parinirvana  
Now a day it is known as Kushinagar,  
And the third pilgrimage site of entire Buddhist.

The first and most significant place of entire Buddhist,  
It is the Lumbini, the birthplace of Lord Buddha,  
If Buddha was not born in Lumbini,  
There would be no meaning of other three places.

Emperor Ashoka vacant eyes opened,  
To find the true birthplace of Lord Buddha,  
His glistening tears finally found the real birthplace  
And it was known as the Lumbini the garden of Buddha's birthplace.

Monks and Buddhist come millions of million  
Day by day and years by year as the pilgrimage  
They sat under the Bodhi tree and recall the wept of tears,  
Pilgrimages sees the dawned of lights from the Bodhi tree of Lumbini.

## श्रद्धेय धर्मवती गुरुमां महासद्धर्म जोतिकधज पदवीले सम्मानित

२०८२ बैशाख ८ गते, सोमवार

स्थान- धर्महल, धर्मकीर्ति विहार

श्रद्धेय डा. धर्मवती गुरुमाले बुद्ध शासन चिरस्थायी हेतु पुर्याउनु भएको अमूल्य योगदानलाई कदर गरी म्यानमार सरकारले उहाँलाई 'महासद्धर्म जोतिकधज' पदवीले विभूषित गरिएको छ। म्यानमारमा नै प्रदान गरिएको यस पदवी धर्मवती गुरुमां आफ्नो स्वास्थ्यको कारणले म्यानमार पुन नसकिएकोले नेपालका लागि बर्मी राजदूतावासबाट धर्मकीर्ति विहारमा नै एक विशेष कार्यक्रम सञ्चालन गरी उक्त पदवी प्रदान गरिएको हो। स्मरणिय छ म्यानमार सरकारले यो भन्दा पहिला श्रद्धेय धर्मवती गुरुमांलाई 'अग्र महा गन्धवाचक पणिङ्गत' पदवीले विभूषित गरिसकेको थियो।

म्यानमार राजदूतावासका First Secretary ले सञ्चालन गर्नुभएको उक्त कार्यक्रम 'नमो तस्स भगवतो अरहतो सम्मा सम्बुद्धस्स' वाचन गरी शुरू गरियो। सो पश्चात् बर्मी राजदूतले श्रद्धेय डा. धर्मवती गुरुमांको बुद्ध शासन प्रतिको योगदानलाई कदर गर्नु हुँदै यस महासद्धर्म जोतिकधज पदवीको महत्व दर्शाउनु भयो।

कार्यक्रममा धर्मवती गुरुमाले पनि आफ्नो मन्त्रव्यक्त गर्नुहुँदै यस अमूल्य पदवीको लागि म्यानमार सरकार

प्रति साधुवाद व्यक्त गर्नुभयो।

गत चैत्र १५ गते म्यानमारमा विनाशकारी भूकम्प गई ठूलो जनधनको क्षति भएको थियो। धर्मकीर्ति विहार परिवारले म्यानमार भूकम्प पीडित जनताका लागि केही राहत प्रदान गर्ने मनसायले सश्रद्धा चन्दा सङ्कलन गरी रु. ३० लाख ६० हजार रुपैयाँ म्यानमार राजदूतलाई हस्तान्तरण गरियो। डा. धर्मवती गुरुमां एवं पूर्व मन्त्री कृष्णगोपाल श्रेष्ठले उक्त रकम हस्तान्तरण गरिएको थियो।

मन्त्रव्य व्यक्त गर्ने क्रममा पूर्व मन्त्री कृष्णगोपाल श्रेष्ठले धर्मवती गुरुमांबाट बुद्ध शासन प्रतिको योगदानलाई कदर गरी म्यानमार सरकारले प्रदान गरिएको यो सम्मानले धर्मवती गुरुमां मात्र होइन बुद्ध जन्मभूमी नेपाल राष्ट्रको सम्मानको रूपमा लिन सकिने मनसाय व्यक्त गर्नुभयो।

कार्यक्रममा राष्ट्रिय सभा सदस्य डा. अन्जान शाक्य र का.म.न.पा. का पूर्व मेयर विद्यासुन्दर शाक्यको पनि उपस्थिति रहेको थियो।

कार्यक्रममा धर्मकीर्ति संरक्षण कोषका कोषाध्यक्ष अजयरत्न स्थापितले धन्यवाद ज्ञापन गर्नुभयो।

## म्यानमारमा भूकम्पका कारणले ज्यान गुमाउनु भएका जनताको सुगति कामना

२०८२ बैशाख १३ गते, शनिवार

स्थान- धर्महल, धर्मकीर्ति विहार

म्यानमारमा गत चैत्र १५ गते गएको विनाशकारी भूकम्पको कारणले निधन हुनु भएका सम्पूर्ण व्यक्तिहरूको सुगति कामना गर्दै घाइते हुनुभएका सबैको शिघ्र स्वास्थ्य लाभको कामना गरी यसदिन धर्मकीर्ति विहारमा प्रव्रजित गुरुमांहरूको तर्फबाट परित्राण पाठ गरियो।

कार्यक्रमको अन्त्यमा दिवंगत हुनुभएका सबैलाई सुगति कामना गर्दै उहाँहरूको पुण्य स्मृतिमा नेपालका

लागि म्यानमार राजदूतबाट पुण्यानुमोदन गरियो। म्यानमार राजदूत उपस्थित रहेको उक्त कार्यक्रम म्यानमार निवासी नेपालीहरूको समूह र धर्मकीर्ति विहारको संयोजकत्वमा सञ्चालन गरिएको थियो।

कार्यक्रमको अन्त्यमा म्यानमार राजदूत म्यानमार निवासी नेपाली समुदायको समूहबाट प्रव्रजित गुरुमांहरूलाई दान प्रदान गरियो। उक्त समूहले कार्यक्रममा सहभागी सबैलाई जलपान प्रायोजन गरी पुण्य सञ्चय गर्नुभएका थिए।

**"कान्त बास गर्ने, शान्त चित्त हुने, धर्मलाई राम्ररी चिन्ने भिक्षुलाई लोकोत्तर आनन्द (जन्म मरण चक्रबाट मुक्ति) प्राप्त हुनेछ।" - धर्मपद**

## शैक्षिक सामाग्री वितरण



शैक्षिक सामाग्रीका साथ प्रव्रजित गुरुमांहरू, साथै शिक्षकहरू र गोष्ठिका सचिव सहित अन्य सदस्यहरू

२०८२ बैशाख १६ गते, मंगलवार

स्थान- धर्महल, धर्मकीर्ति विहार

यसदिन धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठीको संयोजकत्वमा आयोजित एक कार्यक्रममा आनन्दकुटी विद्यापीठमा अध्ययनरत विद्यार्थी प्रव्रजित गुरुमांहरूलाई शैक्षिक सामाग्रीहरू (भोला, किताब, कापी र कलम) प्रदान गरिएको छ । यस पुण्य कार्यमा विभिन्न दाताहरूले शैक्षिक सामाग्रीहरू प्रदान गरी पुण्य सञ्चय गर्नुभएका थिए ।

कार्यक्रममा आफ्नो मन्तव्य व्यक्त गर्नुहोदै धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठीका सचिव लोचनतारा तुलाधरले भन्नुभयो- “भगवान् बुद्धको सन्देशलाई संसारमा कैलाउनका लागि युवार्वागको पनि सहभागिता नितान्त आवश्यक देखिन्छ । त्यसकारण यसक्षेत्रमा युवर्वगलाई

सक्रिय बनाउने हेतुले बि.सं. २०२८ सालमा श्रद्धेय धर्मवती गुरुमांको पहलमा धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठी स्थापना भयो । बुद्ध धर्म चिरस्थायी गर्ने यस गोष्ठीको लक्ष अनुसार बुद्ध शिक्षा अध्ययन गरिरहेका विद्यार्थी प्रव्रजित गुरुमांहरूलाई सहयोगको रूपमा प्रदान गरिएको शैक्षिक सामग्रीले यस लक्षलाई टेवा पुग्ने आशा गर्न सकिन्छ ।”

विद्यापीठका प्रधानाध्यापक सुजन बज्राचार्यले यस सहयोगका लागि अध्ययन गोष्ठी परिवारलाई धन्यवाद ज्ञापन गर्नुभयो ।

बि.सं २००८ सालमा श्रद्धेय अमृतानन्द भन्तेले स्थापना गर्नुभएको आनन्दकुटी विद्यापीठमा हाल अन्य विद्यार्थीहरूका साथासाथै जम्मा १५ जना प्रव्रजित गुरुमांहरू पनि अध्ययनरत रहेको कुरा बुझिन आएको छ ।

### धर्मकीर्ति विहारमा बुद्ध पूजा र धर्मदेशना

| क्र. सं. | बि.सं. २०८१/८२ साल                   | बुद्धपूजा गर्नुहुने श्रद्धेय गुरुमांहरू | धर्मदेशना गर्नुहुने श्रद्धेय गुरुमांहरू |
|----------|--------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|
| १        | २०८१ चैत्र २३ गते, अष्टमी, शनिवार    | सुवर्णवती                               | सुवर्णवती                               |
| २        | २०८१ चैत्र ३० गते, ल्हुति पुनिह      | खेमावती                                 | धर्मवती                                 |
| ३        | २०८२ बैशाख १ गते, संक्रान्ति, सोमवार | पञ्चावती                                | पञ्चावती                                |
| ४        | २०८२ बैशाख ८ गते, अष्टमी, सोमवार     | त्यागवती                                | त्यागवती                                |
| ५        | २०८२ बैशाख १४ गते, औंशी, आइतवार      | केशावती                                 | केशावती                                 |

## इका बुद्ध विहार हस्तान्तरण



इका बुद्ध विहारमा स्थापित शिलापत्र अनावरण गर्नुहुँदै  
संघनायक भिक्षु बोधिसेन महास्थविर

२०८२ वैशाख २० गते, शनिवार

स्थान- चागल, काठमाडौं

यसदिन भिक्षु शासनपालले आफ्ना माता इन्द्रकुमारी मानन्धर र पिता कालिदाश मानन्धरको पुण्य स्मृतिमा काठमाडौं महानगरपालिका १५ वडा चागल स्थित घर उहाँका दिवंगत मातापिताको नाम दर्शाई स्थापित “इका बुद्ध विहार” नेपालका आठौं संघनायक भिक्षु बोधिसेन महास्थविरबाट समुद्घाटन गर्नुभएको छ ।

“नमो तस्स मिगवतो अरहतो सम्मासनबुद्धस्मृति”

**इका बुद्ध विहार**

चागल-१५, काठमाडौं

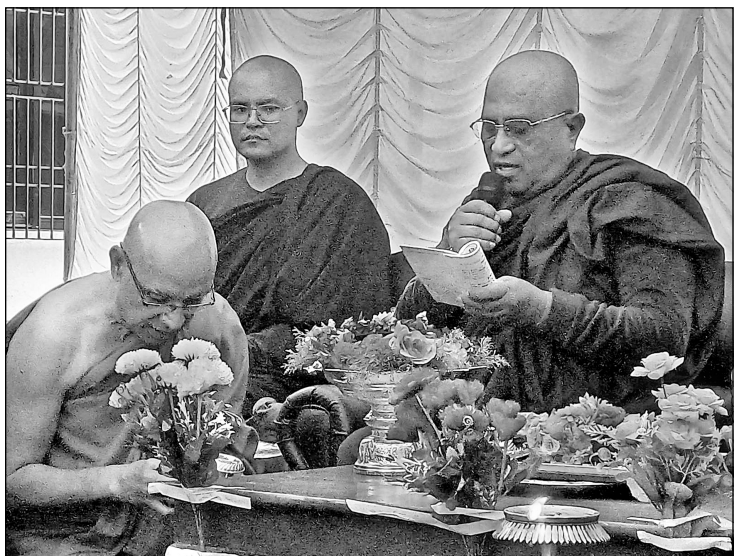
भिक्षु महासंघका आठौं संघनायक श्रद्धेय भिक्षु बोधिसेन महास्थविरज्यूबाट “इका बुद्ध विहार” समुद्घाटन ।

आचार्य भिक्षु मैत्री महास्थविरज्यूको निर्वाचन अनुसार मेरो दिवंगत माता इन्द्रकुमारी मानन्धर र दिवंगत पिता कालिदाश मानन्धरको पुण्य स्मृतिमा “डम विहार चतुहिसा आगताअनागतस्स भिक्षु संघस्स देम । संघो यथासुङ्ग परिभुञ्जन्तु ।” यो विहार चतुर्दिशाबाट पाल्नु भएका र पाल्नु हुने भिक्षुसंघलाई उद्देश्य राखि दान गर्दैछु । संघ यथासुखले परिभोग गर्नुहोस् ।

**“विरं तिङ्गतु सख्म्मो”**

विहार दाता  
भिक्षु सासनपाल

मिति: २०८२ वैशाख २० गते शनिवार बुद्ध सन्वत्: २५६८



इका बौद्ध विहार दान कार्यमा वाक्य वाचन गर्नुहुँदै  
श्रद्धेय संघनायक भिक्षु बोधिशेन महास्थविर र  
जल तर्पण गरी विहार दान गर्नुहुँदै दाता श्रद्धेय भिक्षु सासनपाल

सो विहार चतुर्दिशाबाट पाल्नुभएका र पाल्नुहुने भिक्षु संघलाई उद्देश्य राखी संघनायक भिक्षु बोधिसेन महास्थविरले वाक्य वाचन गर्नुभई भिक्षु शासनपालले जल तर्पण गरी दान गरिएको थियो ।

विहार दान पश्चात् आफ्नो मन्तव्य व्यक्त गर्नुहुँदै संघनायक भिक्षु बोधिसेनले विहार दान दिनु भनेको नै एक पुण्यक्षेत्र दान दिएको ठहरिन्छ । त्यसैले यस पुण्यक्षेत्रको संरक्षण पनि उचित रूपले भइरहनु आवश्यक भएको विषयमा चर्चा गर्नुभयो ।

कार्यक्रममा धम्म डिजिटलका संरक्षक भिक्षु अस्सजिले स्वागत मन्तव्य व्यक्त गर्नुभएको थियो । यसरी नै काठमाडौं महानगर पालिका वडा नं. १५ का वडा अध्यक्ष

( क्रमशः पेज ५४ मा हेर्नुहोला )

## धम्मवती धम्म प्रशिक्षणद्वारा सम्मान तथा पुरस्कार वितरण



धम्मवती धम्म प्रशिक्षण केन्द्रबाट सम्मान र पुरस्कार प्राप्त पछि सहभागी महानुभावहरू

२०८१ चैत्र २८ गते

स्थान- धर्मकीर्ति विहार धम्महल

मिति २०८० बैशाख १ गते राष्ट्रिय सभा गृहमा श्रद्धेय धम्मवती गुरुमांलाई विशेष सामूहिक धम्मपूजा गरिएको थियो । उक्त कार्यक्रममा घोषणा भए अनुसार धम्मवती धम्म प्रशिक्षण कार्यक्रम स्थापना गरियो भने सोहिं कार्यक्रम अन्तरगत २०८१ साल जेठ १ गते देखि विभिन्न विहारका १० वर्ष देखि १६ वर्षसम्मका प्रव्रजित गुरुमांहरू लगायत ऋषिणीहरूलाई बुद्धपूजा तथा परित्राण पाठ पालि वाचन अभ्यास कक्षा शुरू भएको थियो । उक्त कक्षामा सहभागी भएका विद्यार्थीहरूलाई परीक्षा लिइएकोमा प्रथम, द्वितीय, तृतीय र सान्त्वना हुन सफल एवं सबै परिक्षार्थीहरूलाई पुरस्कार वितरण गर्ने कार्यक्रम श्रद्धेय डा. धम्मवती गुरुमांको समुपस्थितिमा यही २०८१ चैत्र २८ गते सम्पन्न गरियो ।

श्रद्धेय सुवर्णवती गुरुमांले स्वागत मन्तव्य व्यक्त गरिएको उक्त कार्यक्रममा श्रद्धेय प्रबुद्धि भन्ते र श्रद्धेय कोशल भन्तेले पनि आ-आफ्नो मन्तव्य व्यक्त गर्नुभयो । श्रद्धेय डा. धम्मवती गुरुमांले ओवाद उपदेश दिनुभई परित्राण पाठ एवं पुण्यानुमोदन पनि गर्नुभएको उक्त कार्यक्रममा श्रद्धेय पञ्चावती गुरुमांले धन्यवाद ज्ञापन गरी कार्यक्रम समापन गर्नुभएको थियो ।

विभिन्न विहारका ४० जना प्रव्रजित गुरुमांहरू र ऋषिणीहरू सहभागी रहेको उक्त कार्यक्रममा पुरस्कार वितरण पछि सहभागी सबैलाई स्वयम्भू खासित र पाटनका विभिन्न स्थानहरूको भ्रमण गराइयो ।

उक्त भ्रमणको प्रायोजन डा. रीना तुलाधरले गर्नुभएको थियो भने धर्मकीर्ति पुलां पुचःले जलपान र भोजनको प्रायोजन गरी पुण्य सञ्चय गर्नुभएको थियो ।

यस कक्षा एवं परिक्षा सञ्चालन गर्नुभएका श्रद्धेय भिक्षु प्रबुद्धि र श्रद्धेय भिक्षु सोमरत्नलाई पनि नेपालभाषा स्नातकोत्तर पढाईका लागि एक सेमेष्टरको शुल्क धम्मवती धम्म प्रशिक्षण कार्यक्रमबाट नै प्रायोजन गरिएको थियो ।

धम्मवती धम्म प्रशिक्षण कार्यक्रमले सञ्चालन गरिएको परिक्षामा उत्तिर्ण हुने विद्यार्थीहरूलाई पुरस्कार प्रायोजन गरी पुण्य सञ्चय गर्नुहुने दाताहरूको नामावली यसरी रहेको छ ।



| क्र. सं. | श्रेणी          | पुरस्कार प्रायोजक दाताहरु                                              |
|----------|-----------------|------------------------------------------------------------------------|
| १        | प्रथम पुरस्कार  | पञ्चावती गुरुमां, वसुमाया महर्जन, सिद्धार्थमान तुलाधर, सुमनकमल तुलाधर  |
| २        | दोस्रो पुरस्कार | वीर्यवती गुरुमां, वसुमाया महर्जन, सिद्धार्थमान तुलाधर, सुमनकमल तुलाधर  |
| ३        | तेस्रो पुरस्कार | सुवर्णवती गुरुमां, वसुमाया महर्जन, सिद्धार्थमान तुलाधर, सुमनकमल तुलाधर |
| ४        | चौथो पुरस्कार   | पञ्चावती गुरुमां, वसुमाया महर्जन, सिद्धार्थमान तुलाधर, सुमनकमल तुलाधर  |

यी बाहेक बाँकी रहेका सबै गुरुमांहरूलाई दाता सिद्धार्थमान तुलाधर र सुमनकमल तुलाधरले पुरस्कार प्रदान गरी पुण्य सञ्चय गर्नुभएका थिए ।

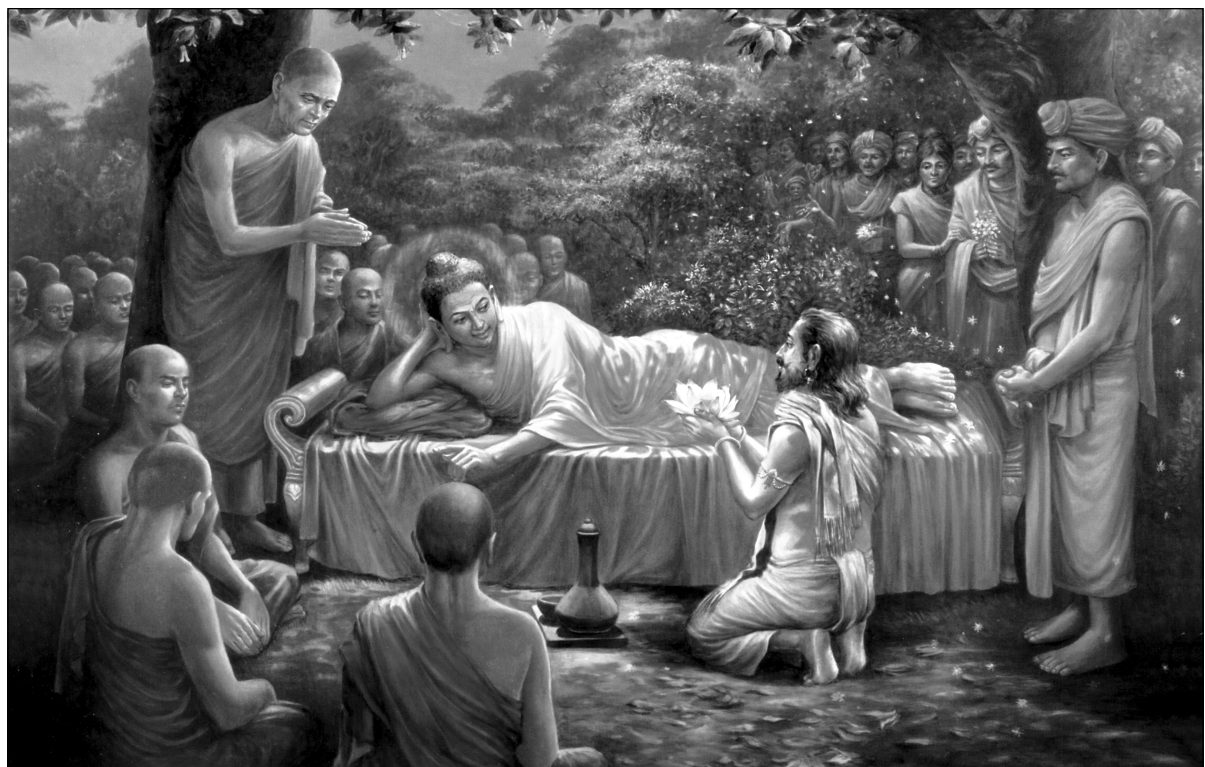
स्मरणिय छ, पालि वाचन अभ्यासमा अझै अभ्यस्त बनाउनका लागि सो कक्षालाई अझ निरन्तरता दिनै विषयमा आयोजकबाट जानकारी प्राप्त भएको छ । ❁

## इका बुद्ध विहार हस्तान्तरण ...

ईश्वरमान डंगोलले आफ्नो मन्तव्य व्यक्त गर्नुहुँदै यस विहारका लागि वडाको तर्फबाट रु. ५ लाख रुपैयाँ चन्दा दिइने वचन पनि व्यक्त गर्नुभयो ।

श्रद्धेय भिक्षु सुमेध महास्थविरले बुद्धपूजा कार्यक्रम सञ्चालन गर्नुभएको उक्त कार्यक्रममा दिवंगत इन्द्रकुमारी मानन्धर, दिवंगत कालिदास मानन्धर एवं दिवंगत जगतनारायण मानन्धर र दिवंगत गङ्गा मानन्धरको पुण्य स्मृतिमा श्रद्धेय भिक्षु बोधिसेन महास्थविरबाट सम्मान-पत्र प्रदान गर्नुभएको थियो भने का.म.न.पा. वडा नं. १५ का वडा अध्यक्ष ईश्वरमान डंगोल र वडा नं. २२ का वडा अध्यक्ष चिनीकाजी महर्जनलाई मैत्री उपहार प्रदान गरियो ।

कार्यक्रममा विहार दानको महत्व उल्लेख गर्नुहुँदै श्रद्धेय भिक्षु कौण्डन्न यजुर्वेदी धर्मदेशना गर्नुभएको थियो भने कार्यक्रमको अन्यथा भिक्षु मैत्री महास्थविरले पुण्यानुमोदन गराउनुभई कार्यक्रम समापन गरियो । उक्त कार्यक्रम उपासिका अश्वना बजाचार्यले सञ्चालन गर्नुभएको थियो । ❁



महापरिनिर्वाण हुनुअगाडि बुद्धलाई सही तरिकाले वन्दना गर्ने विधि सिकाउनुहुँदै भगवान् बुद्ध

अनिच्चावत् संखारा उप्पादवय धम्मिनो  
उपज्जित्वा निरुज्जभन्ति तेसं वूपसमो सुखो



बुदिं :  
वि.सं. २०२१  
जेठ १ गते



मदुगु दिं :  
वि.सं. २०८१  
बैशाख ३० गते

## दिवंगत प्रदिता राजकर्णिकार



जि म्हयाय् प्रदिता राजकर्णिकार मदुगु दच्छि पुल ।  
जि म्हयाय् नं थःगु जीवनय् गुलिनं पुण्य सञ्चय यानावन,  
उगु पुण्य शक्तिं वयात सुगति सहित निर्वाण हेतु चूलायमा धकाः  
कामना यासे पुण्यानुमोदन याना ।

भवतु सब्ब मंगलम् ।



## मां निर्मल देवी तुलाधर सपरिवार

अनिच्छावत संखारा उपादवय धर्मिनो  
उपज्जित्वा निरुज्जन्ति तेसं वूपसमो सुखो



बुदिं :  
वि.सं. २००९ मंसिर २९ गते  
विहिवार (च.हे)



मदुगु दिं :  
वि.सं. २०८९ चैत्र २६ गते  
मंगलबार (एकादशी)

## दिवंगत उपासिका बुद्धि शोभा तुलाधर



धर्मकीर्ति विहार पूर्णहेरा भोजन पुचःया दुजः उपासिका बुद्धि शोभा तुलाधर दिवंगत जुयादिल । वय्कलं थःगु द० दँया जीवनय् गुलिनं पुण्य सञ्चय यानादिल, उगु पुण्य शक्तिं वयकःयात सुगति व निर्वाण हेतु चूलायमा धकाः कामना यासे पुण्यानुमो दन यानाच्वना ।

थुगु दुःखं कयाच्वंगु इलय् उपासिका बुद्धि शोभा तुलाधरया छ्येँजःपिसं भगवान् बुद्धं क्यना विज्यागु शिक्षा अनित्य, दुःख व अनात्मयात थ्वीकाः धैर्य धारण यायक्फय् मा धकाः आशिका यानाच्वना ।

भवतु सब्ब मंगलम् ।



## धर्मकीर्ति पूर्णहेरा भोजन पुचः

धर्मकीर्ति विहार, श्रीघः नघः, यैं



## म्यानमार सरकारबाट श्रद्धेय धम्मवती गुरुमांलाई महासद्धम्मजोतिकधज पदवीले विभूषित गरिएको कार्यक्रमको एक भलक



म्यानमार सरकारबाट प्रदान गरिएको महासद्धम्मजोतिकधज पदवी नेपालका लागि म्यानमारका राजदूतले श्रद्धेय धम्मवती गुरुमांलाई चढाउनु हुँदै



म्यानमारका भूकम्प पीडित व्यक्तिहरूका लागि सहयोगार्थी धर्मकीर्ति विहारबाट सर्जिलित रकम (रु. ३०,६०,०००/-) रुपैयाँ म्यानमार राजदूतलाई हस्तान्तरण गर्नुहुँदै श्रद्धेय धम्मवती गुरुमा र पूर्व मन्त्री कृष्ण गोपाल श्रेष्ठ



पदवीबाट विभूषित श्रद्धेय धम्मवती गुरुमांलाई म्यानमार सरकार प्रति साधुवाद व्यक्त

## म्यानमारमा भूकम्प पीडित व्यक्तिहरूका लागि सहयोग कार्यक्रमको एक भलक



परित्राण पाठ श्रवण गर्नुहुँदै  
नेपालका लागि बर्मी राजदूत सहित अन्य  
उपासकोपासिकाहरू



म्यानमार देशमा भक्तपको कारणले निधन हुनुभएका स्वेमा सुगति एवं निवारण हेतु कामना गरी पुण्यानुमोदन गर्नुहुँदै बर्मी राजदूत



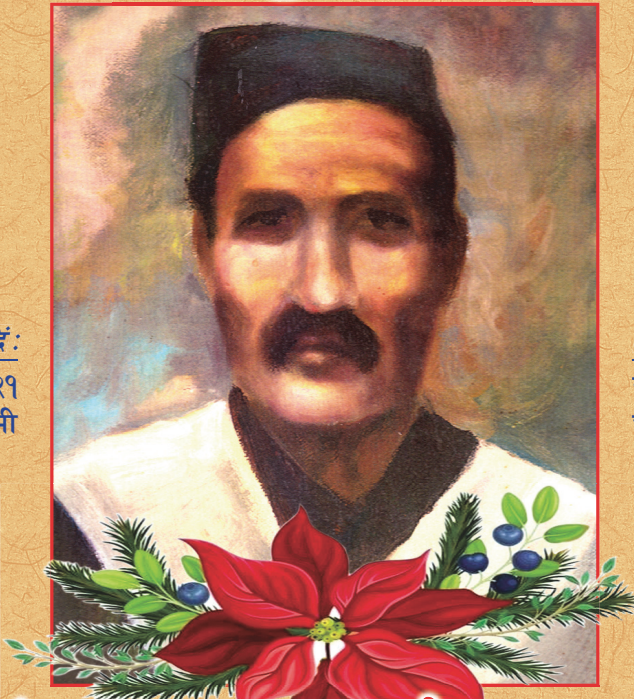
परित्राण पाठ गर्नुहुँदै श्रद्धेय धम्मवती गुरुमां सहित अन्य गुरुमाहरू



# साधुवाद !

जन्म दिं:  
ने.सं. १०२१  
कौलाथ्व: नवमी

दिवंगत दिं:  
ने.सं. १०८३  
चौलागा: दशमी



## दिवंगत उपासक हर्षमान शाक्य

धर्मकीर्ति पत्रिका वर्ष ४३, अङ्क १ या रङ्गिन कभरपेज (प्याना)

### दिवंगत उपासक हर्षमान शाक्य

(भिक्षुणी धर्मवती गुरुमांया बा:) या पुण्य स्मृतिस

धर्मवती गुरुमां प्रमुख सपरिवार पाखें धर्मदान यानादीगु खः । धर्मदान याना:

सञ्चय यानादीगु पुण्य शक्ति दिवंगत जुयादीम्ह उपासक

**हर्षमान शाक्यया** नापनापं सकल पितृजनपिनि सुगति प्राप्त ज्वीमा एवं निर्वाण हेतु

प्राप्त ज्वीमा धक्का: कामना यासे पुण्यानुमोदन यानागु जुल ।

धर्मदान यानादीपि दाता सपरिवारयात आयु आरोग्य व निरोगी कामना यासे

वसपोलपिसं बुद्ध शिक्षा अभ्यास यायां थथःगु जीवन सफल

याय् फय्‌मा धक्का: कामना यासे धर्मदानया लागि साधुवाद नं व्यक्त यानागु जुल ।

॥ भवतु सब्ब मंगलम् ॥

## धर्मकीर्ति पत्रिका परिवार

धर्मकीर्ति विहार, श्रीघः नःघः, काठमाडौं