प्रधान सम्पादक

## संघनायक भिक्ष अश्वघोष महास्थविर ४२५९१० (संघाराम विहार, ढल्को)

प्रकाशक र विशेष सल्लाहकार

## भिक्षणी धम्मवती

फोन: ४२५९४६६

सम्पादक

भिक्षणी वीर्यवती

फोनः ४२५९४६६

सम्पादन सहयोगी

भिक्ष्णी शुभवती

व्यवस्थापकहरू

चिनीकाजी महर्जन

फोनः ९८४१२५२६६२

ज्ञानेन्द्र महर्जन

फोन: ४२७ ४३७७, ९८४१३६६४१४

ध्रवरत्न स्थापित

फोनः ९८४१२६३३४४

सह-व्यवस्थापक

इन्द्रमान महर्जन

फोनः ९८४१४३४५७२

कार्यालय

धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठी धर्मकीर्ति विहार

श्रीघ: नघ:टोल

पोष्ट बक्स नं. ४९९२, काठमाडौं

फोन: ४२५९४६६

सम्बत् २५६२ ब्द्ध नेपाल सम्बत् ११३८ इस्वी सम्बत् २०१८ बिक्रम सम्बत् २०७५

विशेष सदस्य रु. २०००/-

वा सो भन्दा बढ़ी

वार्षिक

₹. 900/-

यस अङ्को

90/-





(बौद्ध मासिक)

# THE DHARMAKIRTI A Buddhist Monthly

2562 BAISAKH FULL MOON DAY

30<sup>th</sup> APRIL 2018

वर्ष- ३६

अङ्ग- १

बैशाख पुन्हि

वैशाख २०७५



अनेक जन्म बित्यो गृह निर्माण गर्नेलाई खोज्दा-खोज्दै । मेरो हरेक जन्म दःखमय भएर बित्यो । हे गृह निर्माण गर्ने बुद्धि हो ! अब मैले तिमीलाई देखिसकेंं. फेरि तिमीले गह बनाउन सक्ने छैनौ। घर बनाउनको लागि प्रयोग गरिने तिम्रा सरसामान सबै भाँचिदिएँ । घरको धरी पनि खसालिसकँ । मेरो चित्त अब संस्काररहित भई तृष्णाको विनाश भइसक्यो ।



अ प्रव्रजित भएर गर्नुपर्ने कामलाई दृढतापूर्वक गर । शिथिल स्वभाव हुने परिवाजकले आफ्नो मनमा चित्तमल (क्लेश) भान बढाउँदै लाने गर्छ।



🦟 खराब काम नगर्नु नै वेश । खराब काम गर्दा पछुतो हुन्छ । राम्रो काम गर्नु नै वेश, जुन काम गर्नाले पछि ताप हॅंदैन।



## • सम्पादकीय •

# भगवान् बुद्धले दिनुभएको सान्दर्भिक शिक्षा

सिद्धार्थ क्मारले आजभन्दा २६०७ वर्षअगाडि वैशाख पूर्णिमाको दिन ब्द्धगयाको बोधवृक्षम्नि बोधिज्ञान प्राप्त गर्नुभई भगवान् बद्ध हुनुभयो । आफुले प्राप्त गरेको ज्ञान सर्वसाधारण मानिसहरूलाई पनि सिकाई बढीभन्दा बढी मानिसहरूको सांसारिक एवं मानिसक दःख हटाउने उद्देश्य लिनुभएका भगवानु बद्धले ४५ वर्षसम्म गाउँ-गाउँ र नगर-नगर घुम्दै ज्ञान बाँड्नुभयो । ती ज्ञानहरूमा आध्यात्मिक एवं भौतिक सुख प्राप्त हुने अमुल्य शिक्षाहरू गाभिएका छन । 'त्रिपिटक' अन्तरगतका 'अभिधर्म पिटक' मा अति शक्ष्म एवं गम्भिर आध्यात्मिक शिक्षा समावेश भएका छन्। यसरी भगवान् बृद्धले चतुआर्य सत्य र आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग एवं प्रतित्य सम्त्पादजस्ता अमुल्य आध्यात्मिक ज्ञानहरू पनि हामीसाम् प्रस्तृत गर्न्भएको छ । यी शृक्ष्म र गम्भिर ज्ञान मात्र होइन उहाँले हाम्रो वर्तमान जीवन स्वस्थ र सुखी बनाउने सान्दर्भिक ज्ञान पनि सिकाउन्भएको छ । ती मध्ये केही ज्ञानलाई यसरी प्रस्तृत गर्न सिकन्छ-

- मानिसहरूले आफ्नो जीवन सुखमय बनाउनको लागि सर्वप्रथम आआफ्नो कर्तव्य इमान्दारीपूर्वक पालना गर्नुपर्दछ । बेइमानी नबनी विश्वासपात्र र इमान्दार हुनु अति नै जरुरी छ । यसको लागि 'पञ्चशील' निबराइकन पालना गर्ने पर्दछ । 'पञ्चशील' प्रार्थना गर्नको लागि मात्र होइन यसलाई हामीले आफ्नो दैनिक जीवनमा अनिवार्य रूपमा अभ्यास गर्न जरुरी छ; किनभने यस नियमलाई पालना गरेमा मात्र यसको सुखदायी फल प्राप्त हुने प्रकृतिको नियम नै हो ।

— भगवान् बुद्धले भन्नुभएको छ, "आरोग्या परमा लाभा"। हाम्रो जीवनको ठूलो लाभ भन्नु नै निरोगी भएर जीउन पाउनु हो; िकनभने रोगी मानिसले आफ्नो जीवनमा शारीरिक र मानिसक सुख प्राप्त गर्न सक्दैन । निरोगी बन्नको लागि सर्वप्रथम खानपानमा ध्यान दिनु जरुरी छ। आफ्नो स्वास्थ्यलाई अनुकूल हुने खाना मात्र खाने र पिउने गर्नु बुद्धिमानी हुनेछ। यसको लागि सर्वप्रथम पानी शुद्ध राख्न जरुरी छ। त्यसैले भगवान् बुद्धले उहाँको जीवनकालमा भिक्षुहरूलाई आधारभूत आवश्यकता परिपूर्ति गर्नको लागि ⊏ वटा चीजहरू सधैँ आफ्नो साथमा राख्नको लागि सल्लाह दिनुभएको थियो । ती ८ वटा चीजहरूमा पानी छान्ने वस्तु पिन गाभिएको छ । त्यस बेला खोला, कुवा, इनार र नदीको पानी पिउनुपर्ने भएको कारणले पिन होला पानी छान्ने एउटा कपडा सधैं साथमा राख्न उहाँले सल्लाह दिनुभएको । आजभोली त प्रदूषित वातावरणको कारणले पिन पानी अभ प्रदूषित हुन पुगेको छ । त्यसैले धेरैजसो मानिसहरूले आफ्नो क्षमताले भ्याएसम्म उमालेर सेलाएको पानीलाई फिल्टर गरेर मात्र पिउने चलन भइसक्यो । जे होस्, शुद्ध पानी मात्र पिउनुपर्ने सल्लाह त २६०० वर्षअगाडि नै भगवान् बुद्धले दिनुभएको सान्दर्भिक नै रहेको देखियो ।

— खाने पानी मात्र होइन हामीले प्रयोग गरिरहेको सिरक, इसना, तिकया पिन समय-समयमा घाममा सुकाउनुपर्ने सल्लाह भगवान् बुद्धले दिनुभएको छ। जसले गर्दा धुसी र ओसिएको स्थानबाट उत्पन्न हुने कीटाण्हरूबाट बच्न सिकने छ।

– हामीले खानाको लागि प्रयोग गर्ने भाँडाकुँडाहरू राम्ररी सफा गरी घाममा सुकाउने गर्नुपर्दछ। जसले गर्दा ती भाँडाकुँडामा नदेखिने गरी उत्पन्न भइरहेका हानीकारक कीटाणुहरू नाश हुनेछन्। त्यसैले बुद्धकालिन समयका भिक्षु-भिक्षुणीहरूले आफूले प्रयोग गरेको पिण्डपात्र पखालिसकेपछि घाममा सुकाउने गर्नुहुन्थ्यो।

- त्यित मात्र होइन भगवान् बुद्धले भिक्षुहरूलाई आफ्नो वासस्थानको भित्र र बाहिर कुचो लगाई दिनहुँ सफा गर्नुपर्ने शिक्षा पिन दिनुभएको छ । यसरी सफा नगर्ने भिक्षुको शील शुद्ध नहुने विषयमा पिन प्रष्टचाउनुहुँदै पालि भाषामा उहाँले यसरी भन्नुभएको छ–

### "वत्तं अपरिपुरेन्तो सीलं नपरिपूरति असुद्ध सीलो दुपञ्जो दुक्खा न परिमुच्चति"

अर्थात्- आफ्नो कर्तव्य पालन नगर्ने व्यक्तिको शील पालन हुँदैन । शील पालन नगर्ने प्रज्ञाहीन व्यक्ति कहिले पिन दु:खबाट मुक्त हुन सक्दैन । त्यसैले सर्वप्रथम हामीले इमान्दारीपूर्वक आफ्नो कर्तव्य पालन गर्नेपर्दछ । आफ्नो वासस्थानको सरसफाई गर्नु पिन विभिन्न कर्तव्यहरूमध्ये एक महत्त्वपूर्ण कर्तव्य ठहरिन्छ ।

भगवान् बुद्धले उहाँको पुत्र राहुल कुमारलाई

'बिहान सबेरै उठेर आफ्नो वासस्थान सरसफाई दिनहुँ गर्नुपर्ने, आफूभन्दा ज्ञान, वर्ष र कर्मले ठूलो व्यक्तिको आदर-सम्मान गर्नुपर्ने' सुभाव दिनुभएको थियो। जसले यी कर्तव्यहरू निबराईकन पालन गर्छ, उसले आफ्नो जीवनमा भौतिक सुख हासिल गर्नेछ।'

यी नैतिक शिक्षाहरूको अभाव भएकै कारणले पिन आजभोलि हाम्रो समाज र देशका धेरैजसो मानिसहरूले पढेलेखेर विद्वान् कहलाइए पिन मनको शान्ति प्राप्त गर्न सिकरहेको देखिँदैन ।

जे होस्, भगवान् बुद्धले २६०० वर्षअगािड सिकाउनुभएका यी अमूल्य नैतिक शिक्षालाई हामीले इमान्दारीपूर्वक पालन गर्न सकौं र जीवनको अमूल्य सुख प्राप्त गरी सक्कली रूपले २५६२ औं वैशाख पूर्णमा मनाउन सकौं। धर्मकीर्तिको यही मनसाय रहेको छ।



# हलिंया अजू निह

🕭 बुद्ध शाक्य

हिलंया छन्हु व अजूगु न्हि! सिद्धार्थ जन्म जूगु व पुन्हि! लोकय् अलौकिक्गु व न्हि! स्वर्गं स्वाँ वा गाःगु व पुन्हि॥

> मितइनं पिनेया मित यागु, दु:ख ब्यंगु ज्ञानया व पुन्हि! जरा ब्याधि व मिभं यागु, लँपुया मुक्त जः लूगु पुन्हि॥

धयाच्वन, का:वा ज्ञान ईनाः दुःख ज्यंकेगु मूल ज्ञान मुनाः श्रमणं लुइका न्ह्यब्वया वंगु, अनन्त शान्तिया स्वांयापुन्हि॥

> अनित्यया दुनेनं नित्यगु, भीयात स्थीरय् तया तैगु दु:ख वेदनाय् गुब्लें मलाइगु, सत्व साधनाया पूर्ण व प्निह ॥

## बनेपा ध्यानकुटी - मैत्री केन्द्र लाई सहयोग

- 9) भिक्षु अश्वघोष महास्थिवर, ध्यानकुटी विहार, बनेपा – रू. ३०,०००/-
- २) मन्दिरा ताम्राकार तथा ताम्राकार परिवार, मरु, काठमाडौं दि. बुबा कुलरत्न ताम्राकारबाट दि. आमा हेरालानी ताम्राकारको पुण्यस्मृतिमा भोजन तथा रू. १०,०००/- प्रदान ।
- ३) गणमहा विहार त:केहें पुच:, काठमाडौंबाट, भोजन तथा रू. ६,०००/- प्रदान ।
- ४) अनिल लामा, नमोबुद्ध, माभ्रे श्रीमती शान्ता लामाको जन्मदिनको उपलक्ष्यमा – रू. ४,०००/-
- ५) चम्पा पुच: धर्मकीर्तिबाट भोजन तथा रू. ५,०००/- प्रदान ।
- ६) निल तारा शाक्य, अमक रत्न शाक्य, बनेपाबाट भोजनको लागि – रू. २,०००/-
- (9) सुवर्ण कुमार कंशााकार परिवार, श्रीघ:, नघ: बाट
   दि. बुवा बुद्ध रत्न कंशााकार, दि. आमा चिनिशोभा कंशााकारको प्ण्यस्मृतिमा रू. २,०००/-
- ८) निर्मला मानन्धर, असन, कमलाक्षीबाट रू. १,०००/-
- ९) भिक्ष बोधि, लुम्बिनी रू. १,०००/-
- १०) सुमना महर्जन, कालधारा, काठमाडौं, रू. १,०००/-
- 99) प्रविन्द्र राज तुलाधर, भोटाहिटी, काठमाडौं, – रू. 9,०००/-
- १२) प्रेमज्योति शाक्य, बनेपा रू. १,०००/-
- १३) राकेश शाक्य, बनेपा रू. १,०००/-
- १४) भिक्षु शोभित, गणमहा विहारबाट जलपानको लागि — रू. ५००/-
- १५) आयाम बचत तथा ऋण सहकारी संस्था लि. चारदोबाटो, बनेपा-७ बाट खाद्यान्न तथा श्टेशनरी सामग्री प्रदान ।
- १६) तुयू लक्ष्मी, अशोक रत्न शाक्य परिवार बनेपाबाट खाद्यान्न प्रदान ।
- १७) नानु मैंया शाक्य परिवार, बुद्धनगर, स्व.आमा शुभ लक्ष्मी शाक्यको पुण्यस्मृतिमा भोजन प्रदान ।
- १८) पुण्य लक्ष्मी तुलाधर परिवार, सामाखुसि, स्व.बुबा बृद्धरत्न कंशाकारको पुण्यस्मृतिमा भोजन प्रदान ।
- १९) रुपा शाक्य परिवार, बनेपाबाट भोजन प्रदान ।

### 🛞 आजीवन वार्षिक भोजन प्रदानगर्ने दाताहरू -

२०) गौतम शाक्य, बनेपा-७, छोरा अभिशेक शाक्य, जन्मदिनको उपलक्ष्यमा – रू. १४,०००/-

# बैशाख पूर्णिमा

### 🖾 कल्याण मित्र सत्यनारायण गोयन्का

[(यो लेख सन् १९६८ (बुद्ध वर्ष २५१२) को वैशाख पूर्णिमाको अवसरमा (पूज्य गुरुजी भारत आउनु एक वर्ष अघि) "ब्रह्म भारती" नामको मासिक पत्रिकामा प्रकाशित गरिएको थियो । १९९६ को वैशाख पूर्णिमा (बुद्धवर्ष २५४०) को अवसरमा साधकहरूको लाभार्थ हिन्दी विपश्यना पत्रिकामा पुन: प्रकाशित गरिएको थियो । आजको वैशाख पूर्णिमाको अवसरमा साभार गर्दै नेपालीमा प्रकाशित गर्दैछु ।)]

आज बैशाख पूर्णिमा हो । २५९२ (आजभन्दा २६४०) वर्ष पूर्व यसै दिन आजको नेपालको लुम्बिनी वन-प्रदेशमा राजकुमार सिद्धार्थ गौतमको जन्म भएको थियो । ३५ वर्ष पछि यसै वैशाख पूर्णिमाको दिन राजकुमारले गया प्रदेशको एउटा वृक्ष मुनि सम्यक सम्बोधि प्राप्त गर्नुभएको थियो ।

जुन सम्यक सम्बोधि प्राप्त गरेर सिद्धार्थ भगवान बन्नुभयो, वास्तवमा त्यो सम्यक सम्बोधि के थियो ? त्यो बुद्ध ज्ञान के थियो, कस्तो थियो– जुन प्राप्त गरेर मानव अध्यात्म दर्शनलाई नयाँ दिशा प्रदर्शन गऱ्यो।

बोधि प्राप्त हुँदा भगवानले देख्नु भयो- यो अविद्या हो 'म' र 'मेरो' छ भन्ने जन भाठो आत्मवादी भाव हामीमा छ त्यो नै अज्ञान हो । यसैको कारण संस्कार बन्दछ र जहाँ संस्कार हुन्छ त्यहाँ चैतन्य हुन्छ । यही चैतन्यको कारण चित्त र शरीरको संयोगद्वारा जीवनको धारा प्रवाहित हुन्छ । जहाँ शरीर र चित्तको संयोग हुन्छ त्यहाँ आँखा, कान, नाक, जिब्रो, छाला र मन यी ६ -इन्द्रियहरू र त्यसका ६ वटा विषय रुप, शब्द, गन्ध, रस स्पर्श र मन हुन्छ । जब यी ६ इन्द्रियहरू आ-आफ्नो विषयसंग स्पर्श हुन्छ तब त्यसको अनुभव हुन्छ । यसै अनुभूतिको कारण विषय प्रति आसक्ति उत्पन्न हुन्छ । यही तृष्णा बृद्धि हुँदै हुँदै तीब्र लालचीको रुप धारण गर्दछ। यसैको पूर्तिको लागि भित्र-भित्र मानसिक, कायिक र वाचिक कर्म गर्दछ, त्यही नै भव-कर्मको कारण बन्दछ। यसै भव-कर्म द्वारा जन्म हुन्छ । जन्म भएपछि बूढो हुन्, रोगी हुन् र मृत्य् हुन् निश्चित भयो । यसप्रकार अविद्या र तृष्णाको कारण द्:खको पहाड बन्दछ ।

तब भगवानले देख्नुभयो कि यो दुःख हो र दुःख उत्पन्न हुनुका कारण यी नै हुन् । यहाँ डराउनु पर्दैन किनभने यस दुःखबाट निस्किन पनि सकिन्छ । दुःखबाट निस्किने बाटो छ, उपाय छ । यही उपाय आर्य अष्टांगिक मार्ग हो । यो आर्य अष्टांगिक मार्ग भनेको के हो ?

यस आठ अंग भएको मार्गलाई तीन भागमा विभाजित गर्न सिकन्छ । पहिलो शील-खण्ड हो । यस अन्तरगत सम्मावाचा. सम्मा कम्मन्तो र सम्माआजिवो आउँदछ । शील भनेको सदाचारमय जीवन हो । शरीर र वाणीद्वारा क्नै किसिमको दराचरण नगर्न् नै शील हो। दोस्रो खण्ड समाधि हो । यस अन्तरगत सम्मावायामो, सम्मासति र सम्मासमाधि आउँदछ । अर्थात निरन्तर प्रयासद्वारा चञ्चल चित्तलाई कृनै एउटा आलम्बनमा केन्द्रित गरेर मनलाई स्थिर र शान्त बनाउन्, चित्त एकाग्र हुन नै समाधि हो । तेस्रो प्रज्ञाको खण्ड हो । यसको अन्तरगत सम्मासंक्कप्पो र सम्मादिद्रि आउँदछ । यो ज्ञानको खण्ड हो। ठीक संकल्प गरेर विपश्यना साधनाको अभ्यास गऱ्यो भने प्रज्ञा जाग्रत हुन्छ । भित्रको आँखा खुल्दछ । साधक सचेत हुन्छ, जागरुक हुन्छ र सत्यको साक्षात्कार गर्दछ । सत्यलाई नजिकबाट निरीक्षण गर्दछ. विश्लेषण गर्दछ । शरीर र चित्तको निरीक्षण-विश्लेषण गर्दछ । प्रकृतिको सत्य स्वभावको निरीक्षण-विश्लेषण गर्दछ । विपश्यनाको अभ्यासद्वारा स्वतः अनुभव हन थाल्दछ कि यो इन्द्रिय जगतको सारा क्षेत्र प्रतिक्षण परिवर्तनशील छ, अनित्य छ । बाहिरबाट हेर्दा सुखदायी जस्तो भएपनि वास्तवमा दु:खमय नै छ । ती सबै सार रहित छ । म अथवा मेरो भन्ने यहाँ केही पनि छैन. यो अनात्म छ । यसप्रकार यस साढे तीन हातको शरीर भित्र इन्द्रिय जगतको अन्भृति गर्दै-गर्दै वितृष्ण र अनासक्त ह्न्छ, अविद्याको अन्धकारमय पर्दा फाट्दछ र इन्द्रियातीत अवस्था प्राप्त हुन्छ । यही निर्वाण हो, यो नित्य छ, शाश्वत छ र यही परम स्ख हो । यसको साक्षात्कार द्वारा नै दु:ख निरोध हुन्छ । यही मार्ग हो । यही मार्गको फल हो ।

चित्तमा तृष्णा छ भने दु:खको श्रृजना हुन्छ, यो कुरा स्पष्ट छ । त्यस्तै चित्त तृष्णा रहित छ भने दु:ख निरोध हुन्छ। त्यसैले दु:खबाट मुक्त हुनको लागि चित्तलाई तृष्णा रहित बनाई निर्मल बनाउन् पर्छ, किनकि मन नै प्रधान हो, मन नै प्रमुख हो । द्:ख प्रजनन र द्:ख-निर्मूल गर्ने काममा मनको विशेष ठाऊँ छ। जब द:खरुपी रोगको निदान भईसकेको छ भने बाहिरी रोगको उपचार गर्न आवश्यक छैन, त्यो ब्यर्थ हुन्छ । रोगको मुख्य जरामा नै प्रहार गर्न् पर्ने हुन्छ । मनलाई पक्रेर त्यसलाई नै बदल्न् पर्छ, मनलाई नै सुधार्न् पर्छ । बाहिरी कर्मकाण्ड द्वारा मनलाई सुधार्ने काम कदापि हुन सक्दैन । न कुनै देवता अथवा ब्रह्माको कृपाद्धि अथवा वरदानबाट नै सम्भव हन्छ। यसको लागि त आफैले अभ्यास गर्नु पर्दछ। अथवा यस्तो विधि अपनाउन् पर्छ जस्को सम्बन्ध सीधा मनसंग हुन्छ । यही विद्या नै विपश्यना हो । यही नै धर्म-सिद्धान्तको ब्यावहारिक पक्ष हो । त्यसैले भगवानले यसलाई बल पूर्वक भन्न भएको छ। यही ब्यावहारिक पक्षले नै सद्धर्मको "सांदृष्टिक" अर्थात् स्वतःआफैले प्रत्यक्ष देख्न सक्ने बनाउँछ। यसबाट त्रुन्त "अकालिक" फल प्राप्त हुन्छ। साधक आफैले यसै जन्ममा यसै शरीर भित्र विम्क्तिको रस चाख्दछ। यसको कुनै बाहिरी शक्ति अथवा वरदानले होइन, आफ्नैः सत्प्रयत्नद्वारा सत्यको साक्षात्कार गर्दछ ।

हाम्रो प्रगति र पतनको कारण हामी स्वयं हो। वन्धन र मोक्षको कारण पिन हामी स्वयं हो। यस समय हामी जे-जस्तो छौं, ती आफ्नो पूर्व कर्मको परिणामको थूप्रो मात्र हौं। भविष्यमा जे-जस्तो बन्नेछौं, आफ्नै कर्मको कारण बन्दछौं। अहिलेको कर्म र भविष्यको गति बनाउने काममा हाम्रो आफ्नो अधिकार छ। हामी आफैले गाँठो बनाउँछौं र त्यसलाई आफैले फुकाउनु पर्छ। यो काम कोही अरुले आएर गरिदिंदैन।

पैंतीस वर्षको अवस्थामा सम्यक सम्बोधि प्राप्त गरेर पछिका पैंतालीस वर्षसम्म भगवानले यसै "सांदृष्टिक" र "अकालिक" धर्मको शिक्षा दिनुभयो । लाखौं, करोडौं मानिसहरूको मिथ्या-दृष्टि हट्यो, खोको रुढिवादी र परम्पराको पोल खोल्यो, निस्सार मान्यताहरूको जरा उखेलियो र मानिस भित्र रहेको असीम सामर्थ्यतालाई उजागर गरिदियो । जसको कारण उनीहरू आफ्नो खुट्टामा आफैं उभिन सक्ने भयो, नबुभेर-नजानेर बोकिरहेको बैसाखी फाल्न सक्ने भयो । तीर्थमा नुहाउन्, ब्रत लिन्, अनेक वेश-भूषा लगाउन्, पूजा-पाठ गर्न्, प्रार्थना-प्रशंसा गर्नु, अनुनय-विनय भाकल गर्नु जस्ता कर्मकाण्डलाई आफ्नो मृक्तिको माध्यम छानेर बसेका बहिर्मुखी मानिसहरूलाई उहाँले अन्तर्मुखी बनाउनु भयो। चित्तलाई विरज-विमल बनाएर सीधा सही मार्गमा हिँड्न सक्ने एउटा यस्तो सरल तरीका बताउनु भयो जसबाट मनुष्य आफ्नो उद्घार आफै गर्न सक्ने भयो, आफ्नो मृक्तिदाता आफै बन्न सक्यो। यसरी कुनै बाह्य शक्तिमा आधारित नभई, बाह्य मान्यतामा भर नपरी मानिस स्वयं आफ्नो मार्गमा अग्रसर हुनसक्ने बल प्रदान गर्नु भयो। आत्म-निर्भरता र आत्म-विश्वास प्रदान गर्नुभयो, आत्मशरण र धर्मशरणको अनन्यता प्रदान गर्नुभयो।

मानव जगतको यो अमूल्य दिक्षा प्रदान गर्दै आफ्नो जीवनको ८० वर्ष पूरा गरेर २५१२ (आज भन्दा २५६०) वर्ष पूर्व आजको दिनमा भगवान बुद्ध परिनिवृत्त हुनुभयो। अतः बैशाख पूर्णिमाको यो पावन दिवस तीन अवसर ज्धेर धन्य-धन्य भएको छ। �

(साभार- 'विपश्यना', २०७३ ज्येष्ठ, वर्ष ३३, अङ्क २)



## धर्मकीर्ति पत्रिकाको विशेष सदस्यहरू

ऋ.सं. ८७६

### अनारशोभा कंसाकार

रु. २,०००।-

ऋ.सं. ८७७

#### पद्मतारा शाक्य

ॐबहाल, युता रु. २,०००।–

ऋ.सं. ५७५

### नारायण देवी श्रेष्ठ

नयाँ बानेश्वर, काठमाडौं रु. २,००४।-

## मानिसको आचरण नै उन्नति ...

लेखक- भिक्षु अश्वघोष अनुवाद- वीर्यवती

मानिसको जीवन सुखमय र शिक्षित हुन शिक्षा अर्थात् अध्ययन नभई नहुने हुन्छ । शिक्षा भनेको पढेर ज्ञानी हुने औषि र उपाय हो । तर पढेर मात्रै ज्ञानी शिक्षित हुने भन्ने चाहिँ पक्कै होइन । ज्ञान बाहिरबाट आउँछ, ज्ञानी चाहिँ भित्रबाट हुन्छ । पढेर र सुनेर आफ्नै मनले वा ज्ञानले संभी यो राम्रो हो, यो नराम्रो हो भनी बुभि महसुस गरी सतर्क हुनुसके मात्र शिक्षित र ज्ञानी हन सिकन्छ ।

आमाबाब्ले आफ्ना छोराछोरीलाई स्क्लमा पढन पठाउन्को दुईवटा कारण छन्, ती हुन् पढेर आफ्नो बच्चा ठुलो मानिस बनोस् र ज्ञानी पनि होस् । शिक्षा भनेको स्कलमा पढेर मात्र प्राप्त हुने करा होइन । सज्जनहरूको संगत राम्रो क्रा स्नेर पनि शिक्षा लिन सिकन्छ। तर डाडलले दिनकादिन तरकारी चलाए पनि तिह्नको स्वाद थाहा नपाएजस्तो संगत गरेर मात्र शिक्षा कहाँ पाइन्छ र ? चालनी बृद्धिको मासिस कहिल्यै पनि शिक्षित हुन सक्दैन । चालनीले राम्रो जित फालिदिन्छ, नराम्रो मात्र स्वीकार गर्छ, जम्मा गर्ने गर्छ। नाङ्गलो बद्धिको मानिस शिक्षित र ज्ञानी हनसक्छ नाङ्गलोले काम नलाग्नेलाई बाहिर फालिन्छ र कामलाग्ने मात्र बचाउने. जम्मा गर्ने काम गर्छ । आजभोलि त चाल बृद्धि भएका मानिसहरूको संख्या बढी देखिन्छ, तर नाङ्गलो बृद्धि र विवेक वृद्धि भएका मानिसहरूको संख्यामा ह्रास भइरहेको देखिन्छ ।

स्कूलमा गएर नपढी देशविदेशको भ्रमण गरेर पिन शिक्षा लिन सिकन्छ, ज्ञानगुण हासिल गर्न सिकन्छ । नाचगान या नाटक हेरेर पिन शिक्षा लिन सिकन्छ, सिनेमा र टिभि हेरेर पिन शिक्षा लिन सिकन्छ । राम्रो मात्र नाङ्गलोले जम्मा गरेजस्तै राम्रो कामलाई टिपेर लिन सक्नुपर्छ । तर आजभोलि त सिनेमा हेरेर चरित्र भ्रष्त हुने कुरा मात्र सिक्ने, त्यस्तै प्रेरणा मात्र लिनेहरू बढी देखिन्छन ।

बुद्धधर्म अनुसार पढेलेखेर विद्वान भएकोलाई मात्र शिक्षित भनिदैन । साँच्यै नै विद्वान र सभ्य त्यसलाई भिनन्छ, जो पढेलेखे अनुसार सदाचारी हुन्छ, आमाबुबा जेठा तथा गुरूजनहरूको सम्मान गर्नजानेको हुन्छ, घमण्डी हुँदैन, अनपढ र गरीबहरूलाई हेला गर्दैन । अशिक्षितहरूलाई तालिम दिन सिजलो छैन, तर मनोवैज्ञानिक तरिकाबाट सम्भाई बुभाई शिक्षा दिनसके तालिम हुन्छ । पढेलेखेका विद्वानहरूले राम्रो विकासको काम गर्नेप्रति ईर्ष्या र डाहा गर्दैनन् । एकतामा अनेकता त्याउँदैनन् । आफूलाई पिन अरूलाई पिन हित र भलो हुने उपकारी काम गर्छन् । यस्ता गुण भएका व्यक्तिलाई शिक्षित र विद्वान भिनन्छ ।

आजभोलि अपवाद स्वरूप मानिसहरू आइए, बिए आदि पास भएपछि घरगृस्थीको काम गर्न मन पराउँदैनन्। तरकारी आदि किन्न बजार जाऊ भन्दाखेरि पढेर परीक्षा पास गरेको पसल गएर किनमेल गर्नको लागि होइन, तर कारी किन्न जाने काम त अक्षर पढ्न नजान्नेहरूको काम हो, नोकरचाकरको काम हो भन्ने गरेका सुनिन्छ। पढेपछि सेवक बन्ने होइनन, मालिक बन्न खोज्ने दास प्रवृत्ति कहाँबाट आएको ? यो शिक्षानीति नै "च्योबुद्धि" दास बुद्धिको हो कि ! केही पढेलेखेका छोराछोरी, छोरा बुहारीबाट घरको कामकाज नहुने भएपछि केहीले "आजभोलि अनपढ छोराबुहारी र छोरी नै ठीक, धेरै लगानी गरेर पढाएर मात्र के गर्ने, पढेलेखेकाहरूले बुढाबुढी आमाबाबहरूको वास्ता गर्दैनन्" भन्न थालेका छन्।

पालि साहित्यमा प्रसिद्ध पराभव सूत्रमा बुद्धलले भन्नुभएको छ, "सुविजानो भवं होति सुविजानो पराभवो" अर्थात् पढेलेखेको मान्छेको उत्थान पनि हुन्छ, पढेलेखेको मान्छे पतन पनि हुन्छ। कुनै कुनै पुस्तकमा यसरी अर्थ लेखिएको पाइन्छ, उन्निति र पतन हुने उस्को आचरण अनुसार नै हो।

साधारण समाजको व्यवहारितर दृष्टि राख्दा के देख्न पाइन्छ भने पढेलेखेर मात्र मानिस शिक्षित हुँदैन, ठूलो मानिस बन्दैन, शिक्षित वर्गले नै ठूलठूला गल्ती र अपराध गरिरहेको पाइन्छ। पढेलेखेका शिक्षित व्यक्तिहरूले (भिक्षहरूले) पनि भन्नेलाई भन्नदेऊ न भनी ह्यामी हृदयी भई बस्दछन् । लाजसरम र भयहीन भएका छन् । मानिसको व्यवहारले नै उसको शिक्षितपन र विद्वता चिन्न सिकन्छ । कामले मानिस उँच र नीच हुन्छ भनेर बुद्धले भन्नुभएको प्रमाण वसल सूत्रमा यसरी उल्लेख भएको छ – "नजच्चा वसलो होति नजच्चा होति ब्राह्मणो कम्मना वसलो होति, कम्मना होति ब्राह्मणो" अर्थात् जन्मले कोही पनि नीच र ब्राह्मण हुँदैन, कामले नीच र ब्राह्मण अर्थांत् उँच नीच हुन्छ ।

पढेलेखे अनसार इमान्दारीपन र अलि निस्वार्थी हनसके राम्रो हने, अभ आफ्ना कमीकजोरी र गल्ती महसस गरेर आत्मालोचना गर्नसके सनमाथि सगन्ध थपिने हुन्छ, शिक्षाको महत्व पनि बढ्छ । देशको संस्कृति र सभ्यता पनि स्रक्षित हुन्छ । प्रानो कला, वस्तु र रितिथितिको रक्षा गर्न मात्रलाई संस्कृति भनिदैन, मानिसको सभ्य जीवनसित संस्कृतिको घनिष्ट सम्बन्ध रहेको हुन्छ । संस्कृतिको रक्षाको लागि आर्थिक जीवनमा पनि सधार आउन पर्छ । जित भएपनि नप्गने तष्णाको जालमा फँस्नेले पनि संस्कृतिको रक्षा गर्न सक्दैन । भोकाएको मानिसबाट पनि संस्कृतिको रक्षा हन सक्दैन। हाल फोहरी काठमाडौं देखेर विदेशीहरू नेपालमा संस्कृति नै छैन भन्छन भने नेपालीहरूलाई साह्रै अशिक्षित वर्गमा समावेश गरिएका छन् । यद्यपि नेपाललाई प्राकृतिक सौन्दर्य र धार्मिक परम्पराले धनी बनाएकै छ । बृद्धको जन्मभूमि र सगरमाथाले नेपालको शीर जित ठाडो भएको छ, उत्तिकै फोहरको पहाडले नेपाल धेरै तल खसेको छ। अतः नेपालमा कस्तो प्रकारको शिक्षा दिइन्छ भन्ने प्रश्न खडा भएको छ । तर जबसम्म साँच्चैको शिक्षा प्रवाह गर्ने शिक्षकवर्ग विद्यमान रहने हुन्छ, तबसम्म संस्कृतिको भविष्य उज्वल ह्नेछ । �

## बुद्ध सम्वन्धी केही जानकारीहरू

- (१) चार आर्यसत्यलाई यथार्थ रुपले बुभनेलाई **बुद्ध** (=तथागत=शास्ता=भगवान्) भनिन्छ ।
- (२) त्रिरत्न भन्नाले बुद्ध, धर्म र संघ बुिफन्छ । बुद्ध, धर्म र संघको शरण जानु नै त्रिशरण वा त्रिरत्न शरण जानु हो ।

( साभार- बौद्ध दर्पण )

महामानव गौतम बुद्धया जन्म, बोधिज्ञान लाभ व महापरिनिर्वाण स्वंगू संयोग चूलाःगु पिवत्रगु बैशाख पुन्हिया लसताय् सकलिसत भिंतुना द्यष्ठाना ।

द्यम् गरावति



## शुभ गणपति

बचत तथा ऋण सहकारी संस्था लि. थाय्मरु, यँ फोन नं. ४२३२१०२, ४२३२१४६

A DA A

Reartiest Congratulation to the

Buddha Durnima
on the auspicious occasion of
Buddha's Teaching
for Leace and Lrosperit
to our Society!



### LALIMA

Saving & Credit Co-operative Ltd.

Mahabouddha, Ason-30, Kathmandu, Nepal Tel.: 4221196, Fax: 977-1-4221196 lalimaktm@yahoo.com

हाम्रा रेमिटेन्स सेवाहरू :-











# मित राम्रो नभएकोले गित राम्रो भएन

🗷 धम्मवती

प्रस्तुत गर्न लागेको कथा जातकको हो-

धेरै समयअगाडि बोधिसत्वले भाँडाकुँडाहरू बेच्ने व्यापारीको कलमा जन्म लिए।

ऊसँगै व्यापार गरेर हिँड्ने एक जना व्यापारी दुष्ट स्वभावको थियो । एक दिन दुवै जना नीलबाहिनी नदी तरेर व्यापार गर्न गए । गाउँमा पुगेपछि दुवैले छुट्टाछुट्टै बाटो लिए ।

गाउँको एक घरमा एउटी बुढी र उनकी नातिनी बस्दथे । अहिले उनीहरू गरिब र उनीहरूको परिवार सानो भए पनि केही वर्षपिहले उनीहरू धनी र उनीहरूको परिवार ठूलो थियो । समयको अन्तरालमा उनीहरूको परिवार नासियो । उनीहरू धनीबाट गरिब बने । अहिले उनीहरूको पुरानो घर ठाउँ-ठाउँमा चुहिएर 'आज भित्कएला कि भोलि' भइसकेको थियो ।

बोधिसत्व साथी व्यापारी भाँडाकुँडाहरू बोक्दै उनीहरूको घरतिर आइरहेको बज्यै र नातिनीले भयालबाट हेरिरहेका थिए । चम्केका नयाँ भाँडाकुँडाहरू देखेपछि नातिनीले तीमध्ये एउटा भाँडो लिने रहरलाई थाम्न सिकनन् ।

"भाँडो किन्नलाई हामीसँग पैसा पुग्दैन ।"
"सानो एउटा भए पनि किनिदिन्स् ।"

"सानोको पनि १ कार्षापन त भन्ला, मसँग त्यति पैसा पनि छैन ।"

बच्चीले पिरोल्नै थालेपछि नयाँ एउटा भाँडोसँग साटेर लिन बज्यैले भित्र कोठाबाट पुरानो थाल लिएर आइन्।

"यसको सट्टामा कुनै एउटा भाँडो दिनुहुन्छ ?" बज्यैले व्यापारीसँग सोधिन् ।

व्यापारीले थाललाई किसमा घोटेर हेऱ्यो। चिम्कलो पहेँलो भएर आएको देखेपछि उसलाई 'थाल सुनको हो' भन्ने पक्का विश्वास लाग्यो। उसले विचार गऱ्यो— "यिद अहिले भाँडोसँग साटोर लिएँ भने शङ्का लागेर यिनीहरूले पछि भगडा गर्न आउँन सक्छन्।" थाल फर्काउन उसले भन्यो— "यो प्रानो थालको सट्टामा नयाँ भाँडो दिन

मिल्दैन।"

पहिलो व्यापारी गएको एकछिनपछि दोस्रो व्यापारी पनि उनीहरूको अगाडि आइपुग्यो ।

"यसले नयाँ भाँडो देला कि एकचोटि सोधी हेर्नुस् न बज्यै" –नातिनीले पुन: आग्रह गरिन् ।

व्यापारी सोभो देखिएकोले बज्यैलाई ऊसँग पिन सोधिहेर्न मन लाग्यो। बज्यैले उसलाई पिन थाल देखाउँदै "यसको बदलामा कुनै एउटा भाँडो दिन मिल्ला कि?" भनी सोधिन्। व्यापारीले थाल लिई कसिमा घोटेर हेऱ्यो।

"बज्यै ! यो सुनको थाल हो । यो थालको मोल तिर्न मसँग पैसा पुग्दैन ।" व्यापारीले तिनीलाई सम्भायो ।

व्यापारीको कुरा तिनीले बुभन सिकनन् । ट्वाल्ल पर्दै बज्यैले भिनन्— "भर्खर यहाँबाट जाने व्यापारीले 'यो थालको सद्दामा नयाँ भाँडो दिन मिल्दैन' भनी गए। तपाईं यो थाल सुनको हो भन्दै हुनुहुन्छ । तपाईंकै प्रतापले यो सुनको भइदियो होला। त्यसैले तपाईंलाई जित दिन मन लाग्छ, त्यित दिएर यो थाल तपाईंले नै लान्स्।"

व्यापारीले आफूसँग भएको १ हजार कार्षापण (त्यसताकाको मुद्रा) मध्ये नदी तर्नलाई डुङ्गा-भाडा ४ कार्षापण मात्रै आफूसँग राखेर बाँकी धन र भाँडाकुँडाहरू पनि सबै दिई उनीहरूबाट बिदा भए । व्यापारीको स्वभावबाट प्रभावित बज्यैले उनको सही प्रकृति पनि जानिन्।

उनीहरूले सबै भाँडाकुँडाहरू थन्क्याई मात्र सकेका थिए, अघिको दुष्ट व्यापारी फेरि उनीहरूको घरिनर आइपुग्यो। बज्यैलाई बोलाई उसले "अघिको पुरानो थाल ल्याइदिनुस्, एउटा नयाँ भाँडो दिन्छु" भन्यो।

"अघि तपाईंले 'त्यो थालसँग भाँडो साट्न मिल्दैन' भनी पन्छचाएर जानुभयो । अर्को व्यापारी आई 'त्यो सुनको हो' भनेर १ हजार कार्षापण र ऊसँग भएका सबै भाँडाकुँडाहरू दिई लगिसक्यो ।"

यो सुनेर दुष्ट व्यापारी डाहाले छट्पटिँदै रगत बमन गरेर त्यहीँ प्राण त्याग गऱ्यो। मित राम्रो नभएकोले गित राम्रो भएन। �

# महाप्रजापती गौतमी

लेखिका- कुमारी विद्यावती मालविका नेपाल भाषामा अनुवाद- माधवी गुरुमां नेपालीमा अनुवाद- भिक्षुणी वीर्यवती

हिमालको काखमा अवस्थित कोलिय राज्यको र ाजधानी देवदह नाम गरिएको एउटा शहर थियो । त्यस देशको यशस्वी राजा सुबुद्धकी दुईवटी रूपवती छोरीहरू थिए । एउटी छोरीको नाम महामाया थियो भने अर्कीको नाम प्रजापती । रूप र गुणका सजीव मूर्तिको रूपमा रहेका यी दुबै राजकुमारीहरूको यौवनावस्था हुनासाथ कपिलवस्तुका राजा शुद्धोदनसंग बिबाह सम्पन्न भयो । जेठी महारानी भएकी हुनाले महामाया प्रधान राजमहिषी भइन् भने प्रजापति द्वितीय राजमहिषी भईन् । गौतम वंशीय बुहारी भएको नाताले द्वितिय राजमहिषिलाई "महाप्रजापती गौतमी" भनी सम्बोधन गरिने गर्थ्यो ।

वैशाख पूर्णिमा जस्तो पावन दिनमा प्रधान महिषी महामायाबाट नेपालको तराईमा अवस्थित लुम्बिनीको शालवनमा असंख्य शुभलक्षणले युक्त सुपुत्र सिद्धार्थ कुमारको जन्म भयो। तर पुण्यशीला अग्रमहिषीले सिद्धार्थ कुमारलाई जन्माउनु भएको सात दिनमा नै आफ्नो नश्वर देहलाई त्याग गर्नुभयो।

त्यसपछि महाराजा शुद्धोदनलाई यस अपूर्व गुणले सम्पन्न कुमारको पालनपोषण गर्ने विषयमा चिन्ता हुन थाल्यो । उक्त बालकलाई ज्योतिषहरू, सामुद्रिक-शास्त्र बेताहरू तथा महामुनीहरूले चक्रवर्ती नरेश अथवा प्राणी मात्रको हृदय-देवता हुनेछ भनी भविष्यवाणी गर्नु भएको कारणले उहाँलाई एक सुयोग्य ब्यक्तिको हातमा सुम्पनु अत्यावश्यक थियो । देवी महाप्रजापित गौतमीले आफ्नी दिदी (महामाया) प्रति अगाढ श्रद्धा र स्नेह राख्ने गर्थिन् । महामाया देवी परलोक भएपछि महाप्रजापित गौतमी प्रधान राजमहिषी भइन् । त्यही दिन उनको तर्फबाट पिन नन्द नामक पुत्ररत्नको जन्म भयो । परन्तु स्नेहमयी गौतमीले आफ्नो पुत्रलाई धाईआमाको हातमा सुम्पेर (सिद्धार्थ कुमारलाई आफ्ने पुत्र समान पालनपोषण गर्ने जिम्मा लिनुभई आफूले आफैलाई धन्य सम्भन् भयो । आफ्नी दिदीप्रति समर्पित अगाढ श्रद्धाको फलस्वरूप उनले शान्त

एवं ममतायुक्त भावनाले सिद्धार्थको पालनपोषण गरिन् । उनको ममतामय मातृ-प्रेममा सिद्धार्थ कुमारले दया, दान, कार्यकुशलता एवं अनेक गुणका साथसाथै बिद्या आर्जन गर्नुभयो । फेरी यशोधरा जस्ती बुहारीरत्न प्राप्त भएकोले देवी गौतमी भन् हर्षले गद्गद् भइन् ।

प्तरत्न सिद्धार्थको हरेक कार्यमा उत्साहित हुन्हुने गौतमीको मात्-हृदयमा क्मारको गृहत्यागले ठूलो चोट प्ऱ्यायो । तैपनि यशोधराले आफ्लाई पर्न गएको बिछोडको द्:खमा पनि उनीले गरेको त्यागमयी धैर्यपूर्ण आर्दशबाट प्रभावित भएर प्रजापित गौतमीले पनि आफ्नो दु:खलाई बिसीदै जीवन बिताउन भयो। सिद्धार्थले धेरैवर्ष सम्म कठिन तपस्या गरी मारलाई पराजित गरी बुद्ध बन्न सफल हन्भयो । बद्ध हन्भएपछि (सारनाथमा) धर्मचक प्रवर्तन गर्न् भयो । त्यसपछि उहाँले प्राणीहरूलाई अमृत उपदेश दिनहँदै कपिलवस्ततर्फ लाग्नभयो । त्यसबेला प्रजापति गौतमीको एक्लो पुत्र नन्द कुमारले आफ्नी नववधु र राजसिंहासन समेत त्याग गरेर त्रिरत्नको शरणमा जानुभयो । त्यस्तै यशोधराको एकमात्र पुत्र राहुलले पनि प्रव्रज्या ग्रहण गर्न्भयो । भगवान बृद्धको कल्याणकारी उपदेशवाट देवी महाप्रजापित भन् बढि प्रभावित हुन्भयो। अनि उहाँले बिश्व कल्याणको मार्गमा जानको लागि सर्वस्व त्याग गर्ने आकांक्षा प्रस्तुत गर्नुभयो, तर भगवान बद्धले बिभिन्न जिम्मेवारी तथा भन्भटहरूमा अल्मलिनुपर्ने महिलाहरूका लागि त्यागमय साधना पथमा लाग्न आज्ञा दिन् भएन । तैपनि उनी निराश भएन । भगवान् बुद्धको त्यस उपदेशबाट त्यहाँ उपस्थित पाँचसय जना महिलाहरू प्रभावित भएका थिए।

एक समय भगवान् बुद्ध बैशालीको उपवनमा धर्मोपदेशको अमृतबृष्टि गर्नुहुँदै प्राणीहरूको मङ्गल गरिर हनु भएको थियो। त्यहीवेला उत्साहपूर्ण गम्भिर हृदय लिएर पाँचसय जना शाक्य सुकुमारीहरूका साथ देवी गौतमी कपिलवस्तुबाट बैशाली सम्म पैदल यात्रा गरी पुग्नुभयो। लामो यात्राबाट थिकत ती सबै महिलाहरूको अनुहार मुर्फाइसकेको थियो, तर पिन उनीहरूको मन भने भिक्षणी संघ स्थापना गर्ने उच्च संकल्पको कारण उत्साहित थिए। भगवान् बुद्धको शिष्य आनन्दको ध्यान त्यसतर्फ केन्द्रित भयो। अनि उहाँ महाकारूणिक भगवान् समक्ष यसरी प्रश्न राख्नु भयो— "भन्ते! के हजुरको मुक्तिदायक धर्ममा नारी वर्गलाई कल्याण गर्ने मार्ग छैन?"

त्यसपछि भगवान् बुद्धले आफ्नो मंगलमयी वचनद्धारा उहाँको शिक्षा (धर्म) सबैको लागि भएको कुरा प्रष्ट्याउन् भयो । भिक्षु आनन्दले फेरि निवेदन गर्नुभएपछि भगवान् बुद्धले नारीहरूले पिन भिक्षुणी हुन पाउने स्वीकृती प्रदान गर्नुभयो । नारीबर्गको लागि त्यो दिन गौरवमय स्वर्णिम दिन भयो, जुन दिन समान अधिकारकी नेतृ देवी गौतमीको कठिन प्रयासको परिणाम स्वरूप प्रथम भिक्षुणी संघको स्थापना भयो । पाँचसय जना शाक्य सुकुमारीहरूले काषायवस्त्र धारण गरे, अनि देवी गौतमीलाई ती पाँचसय भिक्षुणीहरू मध्ये प्रमुखको रूपमा राखियो। यी साधिकाहरूले आफ्नो साधनाद्वारा भगवान् बुद्धलाई प्रसन्न पार्न सफल भए। अनि उनीहरू पिन भिक्षुहरू सरहको अधिकार प्राप्त गरी उपसम्पन्न भए।

कैयौं जन्म देखी साधना गर्दे अवतरण हन्भएकी गौतमीको त्यो जन्म अन्तिम जन्म थियो, जुन जन्ममा उहाँले सिद्धार्थ जस्तो दिब्य पुत्र-रत्नलाई पालनपोषण गर्ने सौभाग्य प्राप्त गर्नभयो, भगवान् बद्धको उपदेशद्वारा समाधि योग, एकाग्र चिन्तन, र अलौकिक ध्यान गर्न्ह्दै अरहन्त पद प्राप्त गर्ने शौभाग्य प्राप्त गर्न्भयो । बैशाली स्थित कटागारशाला समिप रहेको महावनमा भगवान् बृद्ध रहन्भएको बेला प्रजापित गौतमी पिन भिक्षणी संघ सहित उक्त स्थानमा र हन् भएको थियो । एकदिन चारिका गर्न्ह्दै उहाँले बिचार गर्नभयो- "भगवान् बद्धको महापरिनिर्वाण, कुमार नन्द र राहलको निर्वाण हुने अवस्थालाई मेरो ममतामयी हृदयले कसरी थाम्न सक्ला ? त्यसैले स्वयं मैले नै पहिला देह त्याग गर्नुपर्ला ।" यही कारण उहाँले भगवान् बृद्ध समक्ष देह त्याग गर्ने अनुमतिको लागि बिन्ति गर्नुभयो । भगवान् बृद्धले शान्त एवं गम्भिर वचनद्वारा उहाँलाई उपदेश दिनु भयो जसले गर्दा उहाँले (प्रजापित गौतमीले) समाधीमा रहन् भई परम शान्तमय निर्वाण प्राप्त गर्नु भयो।

भगवान् बुद्ध प्रति प्रजापित गौतमीको अटूट श्रद्धा थियो । उहाँले बुद्धलाई विश्व कल्याणका लागि अवतरण हुन् भएको व्यक्तित्वको रूपमा मान्नु हुन्थ्यो । थेरीगाथामा उहाँको भावुकता र सरलतापूर्ण भनाईलाई यसरी उल्लेख गरिएको छ – "सुगत ! म तिम्री आमा हुँ, परन्तु तिमी मेरो बुबा हौ ।" उहाँको भनाईको अर्थ थियो, उहाँले तथागतलाई पालन पोषण गरिन्, तर भगवान् बुद्धले जसरी एउटा बुबाले आफ्नो सन्तानलाई ज्ञान दिन्छ त्यस्तै गरेर उहाँलाई पिन ज्ञान एवं अनुपम उपदेशद्वारा अभिनव शान्ति प्रदान गर्नु भएको थियो । अर्को स्थानमा यसरी पिन उल्लेख गरिएको छ –

"अहो ! बहुजनिहतका लागि महामायाले गौतमलाई जन्म दिइन्, अनि उहाँले प्राणीहरूलाई बृद्ध, रोग र मरण भयबाट नै मुक्त गरिदिनुभयो। आज म पनि दु:ख निरोधगामीनी आर्य अष्टाङ्गिक मार्गमा विचरण गरिरहेकी छु।"

"बुद्धवीर, म तिमीलाई वन्दना गर्दछु। तिमी श्रेष्ठ है। म जस्ता कतिपय नारीहरूलाई दु:खरूपी आगोको ज्वालाबाट उद्धार गरी तिमीले शान्तिको वरदान दियौ। यो मेरो अन्तिम जन्म हो। तिम्रो ज्ञानले गर्दा आज ममा अब तृष्णा नाश भइसक्यो। तिमीले प्राणीहरूको दु:ख नाश गरिदियौ।"

कित मात्र श्रद्धा, कित मात्र भिक्त रहेको थियो उनको महाकारूणिकको कल्याणकारी उपदेशमा ! धन्य छ त्यस नारीरत्नलाई, जसको ध्येय नै संसारका सबै प्राणीहरूको मंगल होस्, सबैले ज्ञान प्राप्त गरी जीवन मुक्त हुन सकोस् भन्ने रह्यो । त्यस नारी महान जगतनेत्री हुन् जसले नारी जातीलाई पुरूषको समकक्ष (समान तह) पुऱ्याई अमृत तत्त्व प्राप्त गराई नारी जगतको कल्याण गराई दिइन् । ❖

### बुद्ध सम्वन्धी केही जानकारीहरू -

- (४) भिक्षु संघको स्थापना भारतस्थित सारनाथमा ई.पू. ५२८ मा धर्म चत्र प्रवर्तन (=प्रथम उपदेश) पिछ भएको थियो।
- (४) बुद्ध धर्मको मूल ग्रन्थलाई त्रिपिटक भिनन्छ। त्रिपिटक भन्नाले स्त्र पिटक, विनय पिटक र अभिधर्म पिटक ब्भिन्छ।
- (६) **सुत्र पिटक**मा बुद्धका उपदेशहरू संकलन गरिएका छन्। विनय पिटकमा भिक्षु र भिक्षुणीहरूको लागि विनय (नियम) संकलन गरिएका छन्। अभिधर्म पिटकमा दर्शनका कुराहरू समावेश गरिएका छन्।

( साभार- बौद्ध दर्पण

## खण्डहाल जातक

### - भिक्षुणी वीर्यवती

अन्यायपूर्वक मुद्दाबाट हराएर पठाइएका त्यस विचरो व्यक्ति ज्यादै चित्त दुखाउँदै न्यायाधीश खण्डहाललाई सराप्दै र रुँदै न्यायालयबाट फिर्करहेका थिए। संयोगवश उक्त व्यक्तिले राजाको सेवामा गइरहेका युवराज चन्द्रकुमारलाई देखे। अनि उसको मनमा केही हौसला जाग्यो बोधिचित्तले भिरएको राजकुमारलाई देख्ने वित्तिकै। आधार नपाई पानीमा डुब्न लागेको डुंगालाई कुनै बस्तुले आधार दिई पानीबाट उतार्न लाग्दा केही भरोसा मिले जस्तै उसको मनले अचानक एक बिलयो आधार मिलेको आभाष गऱ्यो। त्यसैले होला उसको मिलन अनुहारमा केही मुस्कान देखिन थाल्यो र उ दुगुर्दै गएर युवराजको पाऊ समात्दै न्याय माग्न थाल्यो।

त्यसबेला युवराज चन्द्रकुमार देशका उपराजा थिए। युवराज चन्द्रकुमारलाई पिन राम्ररी थाहा थियो उसका बुवा राजा "एक राजा" का खूव विश्वासिलो मात्रको रूपमा राखिएको पुरोहित एवं न्यायाधिश खण्डहाल एक नम्वरको घूसखोरी, भ्रष्टाचारी र अधार्मिक छ भन्ने कुरो। खण्डहालले उसलाई जसले घूस खुवाउँदै चाकडी र चापलुसी गर्थ्यो त्यस व्यक्तिलाई अधार्मिक पूर्वक मुद्दामा जिताइदिन्थ्यो भने घूस खुवाउन नसक्ने र अन्यायमा परेका व्यक्तिहरूलाई भने मुद्दामा हराइदिन्थ्यो। त्यस देशका विवेक बुद्धिहीन राजा "एकराजाले" खण्डहालको यस्तो बेइमानी र धूर्त कार्यवारे विचार पुऱ्याउन सिकरहेको थिएन।

युवराज चन्द्रकुमारले अन्यायमा पिल्सिएका त्यस व्यक्तिलाई साथ दिदै भने - "नडराऊ र पीर नगर म तिम्रो साथमा छु।" यति भनी त्यस व्यक्तिलाई पुनः न्यायालयमा लगी राजकुमार चन्द्रकुमारले सत्यता पूर्वक न्याय गरी खण्डहालको गलत निर्णयहरूलाई उच्च स्वरमा साधुवाद दिए। जनताहरूको हर्षपूर्ण कोलाहल स्वर सुनेपछि राजा आश्चर्य चिकत भएर यसको कारण बुभाउन पठाए। राजाले जनताको स्वरको यथार्थ कारण बुभाउन पठाए। राजाले जनताको स्वरको यथार्थ कारण

थाहा पाएपछि ज्यादै खुशी हुँदै चन्द्रकुमारलाई नै न्यायाधीश बनाइदियो । न्याय पूर्वक र निश्वार्थ पूर्वक न्याय छिन्ने व्यक्तिले मात्र जनतालाई दुःखबाट बचाउन सक्नेछ । त्यस्तो व्यक्तिलाई मात्र जनताले मनपराउने छ । उसको निर्णय मात्र सर्वमान्य हुनेछ । त्यसैले युवराज चन्द्रकुमारलाई न्यायाधिश बनाइएको समाचारले धेरैजसो जनताहरूलाई हिषत बनायो ।

तर यस घटनाले स्वार्थभावनाले ग्रसित राजपुरोहित खण्डहालको मनमा भूइँचालो गयो । उ कोधित बन्न पुग्यो । यो समाचार सुनी । उसको मनमा युवराज चन्द्रकुमार प्रति प्रतिशोधको भावना श्रृजना गराइदियो यस घटनाले ।

एकदिन राजालाई सपनामा रमणिय वातावरणले भिरिएको एक अचम्मको लोकको दर्शन भएछ। अन्ध श्रद्धा र विवेक बुद्धिहीन स्वार्थभानाले भिरिएको राजाले सोच्नथाल्यो- "आहा"! क्या रमाइलो लोक यो? यो त अवश्य पिन स्वर्गलोक हुनुपर्छ। यस्तो लोकमा जन्म लिन पाए क्या मज्जा हुने थियो। म त जसरी भएपिन त्यस स्वर्गलोकमा नगई छोड्दिन। तर त्यहाँ जानको लागि के कस्ता धर्मकर्म गर्नु पर्दो रहेछ, पिहला त्यो कुरो बुभनुपर्ला। अनि त्यस स्थानमा जानको लागि जे जस्तो धर्मकर्म गर्न परेपिन पिछ हट्दिन।" यस्तो सोचिवचारमा डुविरहेका राजाको सेवामा राजपुरोहित खण्डहाल टुप्लुक्क हाजिर हुनपुगे।

राजाको सेवामा हाजिर हुनपुगेका खण्डहालले राजा समक्ष भला कुसारी गर्दै सोध - "महाराज! हजुरको गाठमा सकुसल त छ होइन? राम्ररी सुक्ला भएको त छ होइन?"

खण्डहालको कुरो सुनी आफ्नो अचम्मको सपना बताउन कोतुहल भइरहेका राजाले खुशी हुँदै आफ्नो इच्छा व्यक्त गरे- "हे ब्राह्मण! तिमी त धर्म र विनयका कुशल ज्ञाता हौ। त्यसैले मैले तिमीसंग एउटा प्रश्न सोध्न मन लागिरहेको छ कस्तो पुण्य कर्म गरेमा स्वर्गलोक जान पाइँदो रहेछ?"

हनत यस्तो प्रश्नको सही उत्तर सर्वज्ञ बुद्ध अथवा उहाँका श्रावक र उहाँहरू पनि नभएमा बोधिसत्त्व संग सोध्न पाएको भए ठीक र सही उत्तर पाइने थियो। तर यहाँ एक हप्ता बाटो बिराएको मानिसले एक महिना सम्म बाटो बिराएको व्यक्तिसंग सहीमार्ग बारे जानकारी लिन खोजेको जस्तो मात्र भयो । राजपुरोहितले यवराज चन्द्रकमारसंग बदला लिने स्वर्ण मौका यही हो भन्ने ठानी षडयन्त्र रच्न थाल्यो । उसलाई जसरी भएपनि युवराज चन्द्रक्मारको हत्या गरी आफ्नो भ्रष्टाचारी कार्यको अवरोध हटाउन् थियो। तर चन्द्र कुमारलार्य मात्र लक्ष गरी षडयन्त्र रचाइयो भने सबैले उ प्रति नराम्रो शंका गर्नेछ । त्यसैले लड्डी पनि नभाँचियोस सर्प पनि मरोस् भन्ने जुक्ती निकाल्दै खण्डहालले आफ्नो षडयन्त्र रच्न थाल्यो । आफ्ले रचेको षडयन्त्रमा अरूले शंका उठाउन नपावस् भन्ने मनसायले द्ष्ट खण्डहालले मूर्ख राजालाई यसरी सल्लाह दिन थाल्यो- "हे देव! स्वर्गलोक प्गनको लागि त चारजवान छोरा, चारवटी छोरी, चारजवान श्रीमती देशका चारजवान महाजनहरू, चारवटा गोरूहरू, चारवटा घोडाहरू र चारवटा हात्तीहरू आदि प्राणीहरूको बली दिई यज्ञ गर्नुपर्छ । अनि मात्र स्वर्गलोक जान पाइन्छ।"

मूर्ख राजालाई के थाहा ? आफ्नै छोरो युवराज चन्द्रकुमार प्रति पुरोहित खण्डहालको प्रतिशोधको भावनाले भरिएको षडयन्त्रपूर्ण योजना बारे ? उत आफ्नै स्वार्थमा मग्न हुँदै स्वर्गलोक जाने आशामा विवेक बुद्धिहीन बन्दै थिए।

पुरोहित खण्डहालले आफ्नो कुरामा बिढ विश्वास दिलाउनका लागि र राजाले यय यज्ञ गर्नको लागि मन विचिलत नगरोस् भन्ने हेतुले फीर चाल चल्दै भन्न थाल्यो-"महाराज! यो यज्ञ अलि दृढ चित्त सिहत काम गर्न सक्ने व्यक्तिले मात्र गर्न सक्नेछ। मन फितलो पार्ने र छिन छिनमा मन परिवर्तन गर्ने खालका कमजोडी हृदयका व्यक्तिहरूले यस प्रकारको यज्ञ गर्ने आँट गर्न सक्दैनन्। यो एक प्रकारको विशेष फल दिने यज्ञ भएकोले यो यज्ञ गर्ने व्यक्तिको चित्त पिन विशेष गुणले भिरएको दन्हो कडा खालको हुनुपर्छ। चानचुने व्यक्तिले यो यज्ञ गर्न सक्दैनन्। त्यसैले महाराजाले अहिले नै दृढ निश्चय

गरी यज्ञको निर्णय लिन्भए बेश होला।"

खण्डहालको कुरा सुनी राजाले आफुले आफैलाई दृढ संकल्प सिहतको एक वीर पुरूषको रूपमा घोषित गर्दै हुकुम दिन थाले- जसरी भएपिन राजपुरोहित खण्डहालको सल्लाह बमोजिम यज्ञमा बिल चढाउनको लागि मेरा ४ जवान राजकुमारहरू, ४ जवान महारानीहरू, ४ जवान छोरीहरू, ४ जवान सेंठहरू, ४ वटा हात्तीहरू, ४ वटा घोडाहरू र ४ वटा गोरूहरूलाई ठीक पारी मेरो अगाडि ल्याउन्।"

राजाको हुक्म सारा देशमा फैलियो । राजदरवारको अन्तः प्रमा जव यो हल्ला स्नियो तब राजपरिवारमा एक भयानक अशान्ति र कोलाहल पूर्ण वातावरणले छायो। राजाका वृद्ध मातापिता दुबैजना ज्यादै द्:खी बने । आफ्ना प्यारा नातीहरू, ब्हारीहरू सेंठहरू र अन्य थुप्रै पशहरू समेतको ज्यान लिई स्वर्ग जान तम्सेका आफ्नो छोराको मुख्याई देखेर ज्यादै अपशोच गर्दै रूँदै कराउँदै उनीहरू द्वै जना बृद्ध बृद्धाहरू छोरालाई सम्भाउन आए र यसरी भने- "बाब् छोरा! तिमीले स्वर्ग जाने आशा राख्दै किन यस्तो नर्क जाने कार्य गर्दैछौ ? यसरी तिमी मूर्ख नबन । हाम्रो क्रो मान छोरा । यो कस्तो खालको यज्ञ हो जन यज्ञमा आफ्नो छोरा, श्रीमती र अन्य विभिन्न प्राणीहरूको हत्या गरी स्वर्ग जान पाउने लालच देखाइएको छ ?" यस्तो यज्ञको बारेमा त हामीले स्नेका नै छैनौं । यो यज्ञले त तिमीलाई अवश्य पनि नर्कमा लानेछ। त्यसैले तिमीले हामीले भनेको क्रा मानी यो घिनलाग्दो यज्ञ गर्ने तर्फ नलाग। यस कार्यलाई अहिले नै त्याग्ने विचार गर।"

तर स्वार्थी राजाले आफ्ना माता पिताका सल्लाहलाई क्नै महत्त्व दिएन ।

सर्वप्रथम चार जवान राजकुमारहरू (सूर्य, चन्द्र, भद्रसेन र वैमानिक सूर) लाई पकडेर ल्याउने हुकुम भयो राजाको तर्फबाट।

दूतहरू सर्वप्रथम चन्द्रकुमार समक्ष पुगी भने "कुमार ! तपाइँलाई मारी तपाइँका बुबा स्वर्गलोक जान चाहनु भएको छ । त्यसैले तपाइँलाई पकडेर ल्याउन हामीलाई पठाइएको छ ।"

यो कुरो सुनी चन्द्रकुमारले भन्यो- "मेरो बुबाले

धर्मकीर्ति मासिकः, बु.सं. २५६२, वैशाख पुनिहः, वर्ष-३६, अङ्क-१ —

कसको सल्लाह लिएर मलाई समात्न पठाएको हो ?" दूत - देव ! खण्डहालको क्रा सुनेर ।

चन्द्रकुमार - "उसले म एक्लोलाई मात्र पकड्ने कुरा गरेको हो कि अरूलाई पनि ?"

दूत- "अरूलाई पिन पकड्ने सल्लाह दिइएको छ कुमार।" यो कुरो सुनी चन्द्रकुमारले सोच्न थाल्यो। - "मेरो त कुनै पिन व्यक्तिसंग वैरभाव छैन। तर खण्डहाल एकजनाले मेरो कारणले उ न्यायाधिश बन्न नपाएको र अन्यायपूर्वक जनताहरूको सम्पत्ति भ्रष्टाचार गर्न नपाएको रीसले मसंग बदला लिने मनसायले नै यस्तो चाल चलेको हुनपर्छ। म एक्लोलाई मात्र मार्ने षडयन्त्र रचेमा सबैको उसमाथि शंका हुने डरले उसले आफ्नो षडयन्त्रलाई ढाकछोप गर्न अरू पिन थुप्रै व्यक्तिहरूको ज्यान लिन खोज्दैछ। कस्तो अन्या हो यो? मेरो बुबासंग भेटी यी निर्दोष व्यक्ति र प्राणीहरूलाई जीवन दान दिन लगाई मुक्त गराउने जिम्मा मेरो हो।

यसरी राजाका चारजवान छोराहरू, छोरीहरू र चार श्रीमतीहरूलाई पकडी राजा समक्ष उभ्याइए । राजपरिवारलाई पकड्दै जाँदा जनमानसमा त्यित हल्ला हुन पाएन । तर जब सेंठहरूलाई पकडन गइयो, तब देशभर कोलाहल मिच्चियो । मारिन लागेका सेंठहरू आफ्ना नाता कुटुम्बहरूका साथ राजकुल पुगे । नाता कुटुम्बहरूले घेरिएका सेंठहरूले राजासंग आ-आफ्ना प्राणको भिक्षा मागे । धेरै रोए कराए उनीहरू । तर मूर्ख राजाले कुनै व्यक्ति प्रति पनि दयाभाव राखेन । मासु वेच्ने बगरेको अगाडि आफ्नो प्राणको भिक्षा माग्ने प्राणीहरू सरह भएका थिए विचरो महाजनहरू त्यहाँ ।

दुष्ट ब्राह्मण खण्डहाल त यज्ञको तयारीमा जुट्न थालेका थिए। यही मौका पारी राजकुमार चन्द्रले आफ्ना बुबा समक्ष यज्ञमा होमिन लिगएका सबै प्राणीहरूको जीवन दान दिलाउने मनसाय व्यक्त गर्दै भन्न थाले-"देव! हामीलाई मार्ने काम नगर्नुस्। बरू हामीलाई दास बनाई त्यही खण्डहाललाई सुम्पिदिनुस्। हाम्रो खुट्टामा हथकडी लगाइ दिए तापिन हामीले हात्ती र घोडाको पालन गरी जीवन विताउने छौं। हामी हात्ती घोडाको मल बटुल्ने काम गर्न पिन तयार छौं। हामीलाई मार्ने विचार त्यागिदिन्स्। हामीलाई देश निकाला गरिदिए पिन बरू हामी भिखारी बनी बाँच्न तयार छौं। तर हाम्रो ज्यान निलइदिन्स् । बिन्ति छ । हे देव । जब हामी बालक थियौं, त्यही समयमा हामीलाई किन मार्न भएन ? अब त हामी बालककाल नाधी युवक भईसक्यों, अब आएर हामीलाई विनाकारण, विना अपराध मार्न खोज्दै हुन्हुन्छ ? यदि बाह्य देशहरूले हाम्रो देशमा आक्रमण गर्न आउँदा देश रक्षा गर्न्पऱ्यो भने जंगहरूको रेखदेख गर्न पऱ्यो भने बरू हामीलाई त्यस्तो कार्यमा खटाउने गर्नुस् न। पंक्षीहरूलाई समेत आफ्ना सन्तान प्यारो हुन्छन् भने तपाइँ त मानिस भएर पनि आफ्ना सन्तानहरूलाई हत्या गर्न चाहन् हन्छ ? तपाइँले अहिले खण्डहाल प्रति अन्ध श्रद्धा राख्दै हुनुहुन्छ। तर खण्डहालले मलाई षडयन्त्र गरी मार्ने चाल चलिरहेको छ । अहिले उसले मेरो कारणले यत्तिका प्राणीहरूको हत्या गर्न खोज्दैछ, पछि उसले अवश्य पनि तपाइँको समेत हत्या गर्ने चाल चल्नेछ । महाराज ! यस ब्राह्मणलाई श्रेष्ठ गाउँ, श्रेष्ठ निगम र श्रेष्ठ भोग सामग्री पनि दानको रूपमा दिइन्छ। त्यतिमात्र होइन यसले कलमा अग्र पिण्ड भई भोजन पनि ग्रहण गर्दछ । तर महाराज ! यस बाह्मणले श्रेष्ठ गाउँ दान दिने व्यक्तिहरूलाई नै अभ नराम्रो सोची कुकर्म पनि गर्दछ । हे देव ! यस्ता ब्राह्मण अकृतज्ञ हुन्छन् । यदि तपाइँले पुत्रहरूको बलि चढाई यज्ञ गरेमा मृत्य पश्चात् देवलोक पुगिन्छ भन्ने क्रामा विश्वास गर्न्हुन्छ भने सबभन्दा पहिले त्यही ब्राह्मण खण्डहालले यस्तो यज्ञ गराउने हुक्म दिन्स् न । किनभने खण्डहाललाई पनि स्वर्गलोक प्गने इच्छा त भइहाल्छ नि । स्वर्गलोक प्ग्ने इच्छा त कसलाई मात्र हुँदैन र श्र यदि यसरी आफ्नै छोराहरू बलि दिई स्वर्ग प्गिन्छ भने पहिला खण्डहालका छोराहरू बलि चढाई यज्ञ गर्न दिन्स् न । महाराज ! तपाइँलाई यसरी छोराहरू मारी स्वर्गलोक प्रिान्छ भन्ने सल्लाह दिने ब्राह्मणले पहिला उसले उसका छोराहरू मारी आफ् स्वर्गलोक जाने काम किन गरेन ? तपाइँले जस्तै आफ्ना नजिकका परिवारहरूलाई किन मारेन उसले ? उसको यो षडयन्त्रपूर्ण चालबाजीलाई तपाइँले किन ब्भन सक्नु भएन ? जसले यस्तो अत्याचारी यज्ञ गराउँछ गर्दछ र यस्ता महायज्ञको अनुमोदन गर्दछ, उ अवश्य पनि नरकगामी हुनेछ । यो अवश्यम्भावी हो ।"

यसरी आफ्नो पुत्रले विलाप गरेको सहन नसकी राजाले भने -"कुमारहरूलाई छोडिदिन् । मलाई आफ्ना छोराहरू मारेर स्वर्गलोक जानु छैन । मेरा छोराहरूलाई कसैले पनि मार्न सक्दैनन ।"

राजाको आदेश पालन भयो। सबै वन्दीहरू मुक्त गरिए।

तब खण्डहाल आई राजालाई भने - "महाराज! मैल तपाइँलाई पिहला नै भनेको थिएँ नि । यो यज्ञ अत्यन्त दुष्कर हो भनेर । तपाइँकै आदेश लिई मैले यज्ञको तयारी गिरसकें । अहिले आएर तपाइँ यस्तो अमूल्य यज्ञको बाधा बिन दिनुभयो । जसले यस्तो महान यज्ञ गराउँछ र गर्छ, ती सबै स्वर्गलोक पुगिन्छ भनेकै थिएँ मैले । अब तपाइँलाई स्वर्गलोक जाने इच्टा छैन भने मेरो भन्नु केही छैन ।" खण्डहालको कुरो सुन्ने वित्तिकै विवेकहीन मूर्ख राजाले स्वर्ग जाने आशा राख्यै फेरि सबै राजकुमारहरू सिहत अन्य बन्दीहरूलाई पिन पकड्कन लगाए ।

त्यसपछि पहिला जस्तै फोर हाहाकार मिच्चन थाल्यो। राजाको मूर्खतापूर्ण र स्वार्थपूर्ण कार्य प्रति राजपरि वार लगायत सबै जनताले विरोध गरेतापिन राजाको मन परिवर्तन गर्न सिकएन। आखिर चन्द्रकुमारका छोरा बालक वासुलले आफ्ना बाज्ये राजा समक्ष लिंडबुडी खेली आफ्ना बुबाको जीवन दान माग्दै भने - "मेरा पितालाई नमार्नुस्। म अहिले सानो बालक छु। म ठूलो हुन पाएको छैन ......"।

आफ्ना नाती बालक वासुलको विरह सुन्न नसकी राजाको आँखामा आँसुले भिरयो र नातीलाई अंकमाल गर्दे भने - बाबु! तिमीले पीर निलनु। मैले तिम्रो पितालाई मार्ने छैन। जाऊ तिम्रो बुबालाई भेट्नु। यती भनी फे रि सबै क्मारहरूलाई म्क्त गरिदिए।

तर फोरि पिन खण्डहालको जालसाजीले भरिएको कुरोले मोहनी लगाएपछि मूर्ख राजाले फोरि राजकुमार हरूलाई समात्न लगाएर यज्ञको तयारीमा लागे।

धूर्त खण्डहालले विचार गरे "यदि यी बन्दीहरूलाई राजा समक्ष नै राखि छोड्यो भने यिनीहरूले यसरी नै राजा समक्ष अनेक बिन्तीभाव गर्दे यो यज्ञलाई नै बिफल पारिदिन बेर छैन । त्यसैले अहिले समयमै अक्कल निकाली यिनीहरूलाई यज्ञ गर्ने स्थानमा लानु पर्ला ।"

यति विचार गरी उसले बिल दिनका लागि बन्दीको रूपमा ल्याइएका राजकुमारहरू सिहत अन्य सबै प्राणीहरूलाई यज्ञ गर्ने स्थानमा लानको लागि आदेश दिए।

बलिका लागि लगिएका चार राजकुमारहरू, चार राजक्मारीहरू, चार महारानीहरू, चार गृहपतीहरू, ४ हात्तीहरू. ४ घोडाहरू र चार गोरूहरू आदि सबैलाई यज्ञ गर्ने स्थानतर्फ पैदल हिंडाइयो । जब यसरी राजपरि वारहरू सहित अन्य प्राणीहरू पनि बलि दिनको लागि लगिए तब सारा देशवासीहरूले मन थाम्न सकेनन । तिनीहरू सबै ज्यादै दुखी बन्दै विलाप गर्दै पछि लागे। यसरी जनताहरू पनि पछि लागी यज्ञ गर्ने स्थानतर्फ प्रस्थान गरेको हुनाले देशको द्वारमा मानिसहरूको घँइचो हुन थाल्यो । देशको द्वार मा मानिसहरू नै नअटाउने तरीकाले जनसम्दायको घँइचोले ठेलमठेल गरेको देखी खण्डहाललाई भयले सताउन थाल्यो । उसले विचार गऱ्यो- यस्तो भीडले यज्ञ गर्ने स्थानमा घेरियो भने त्यहाँ अवश्य पनि केही उपद्रव हुन सक्छ । त्यसैले समयमै यो घुइँचोलाई रोक्न् राम्रो हुनेछ । यति विचार गरी खण्डहालले आफ्नो काममा बाधा आउन् निदने विचारले देशको ढो का बन्द गरी देशभित्र बाकी रहेका जनसम्दायलाई देश बाहिर नपठाउने आदेश दिए । अनि पहिला जित पनि जनसम्दाय बाहिर निस्कन पाए, तिनीहरू मात्र यज्ञ गर्ने स्थानतर्फ जान पाए । बाकी रहेका जनसमुदाय यज्ञ स्थानतर्फ जान नपाएको जोशका र निर्दोष व्यक्तिहरू र प्राणीहरूलाई बलि चढाउन लगिएको कार्यको विरोध गर्दै जोशले ठूल-ठूलो स्वरले चिच्झाउँदै कराउन थाले । उनीहरूको यस्तो भयानक आवाज सुनी पंक्षीहरू सबै आत्तिएर आकाशमा तितर वितर हुँदै उड्न थाले । यसरी त्यो क्षण त एकराजाको देशका डर लाग्दो र भयानक अशान्तिले भरिएको वातावरण छाएको थियो।

ऋमशः

"कान्त बास गर्ने, शान्त चित्त हुने, धर्मलाई राम्ररी चिन्ने भिक्षुलाई लोकोत्तर आनन्द (जन्म मरण चक्रबाट मुक्ति) प्राप्त हुनेछ ।" – धम्मपद

# वैशाख पूर्णिमाको पाँच संयोग

🗷 शुभवती

अरू वर्षहरूमा भौँ यस वर्ष २०७५ साल वैशाख १७ गते बुद्धजयन्तीको रूपमा मनाउँदैछ । जयन्ती भन्नाले कुनै पिन बितिसकेको व्यक्तिको गुणस्मरणको रूपमा मनाउने गरिन्छ । भगवान् बुद्धको गुणस्मरणको रूपमा विभिन्न देशमा आआफ्नो तरिकाले बुद्धजयन्ती मनाइन्छ । नेपालमा पिन 'वैशाख पूर्णिमा' स्वाँया पुन्हीको रूपमा विभिन्न रचनात्मक कार्यक्रमहरू गरी बुद्धजयन्ती मनाउँदै आइरहेको छ । वैशाख पूर्णिमा बुद्धसँग सम्बन्धित पाँचवटा घटना (संयोग) परेको दिनको रूपमा लिइन्छ । यी पाँच संयोगको बारेमा जानकारी लिई त्यसको महत्त्वको बारेमा यहाँ चर्चा गरिएको छ ।

#### जन्म –

नेपालको वर्तमान कपिलवस्तु जिल्लाको तत्कालीन राजा सुद्धोदन र महारानी महामायादेवीको सुपुत्रको रूपमा लुम्बिनी वनको सालवृक्षको मुनि सिद्धार्थको जन्म ई.प्. ६२३ मा भएको थियो । तद्अनुसार ६२३ + ई.सं. २०१८ गरी २६४१ वर्ष पूरा भई २६४२ वर्ष प्रवेश भयो। १ ब्रुढको जन्मको विषयमा विभिन्न विवादहरू आएको पनि देखिन्छन् । तर जनरल खड्गशमशेर ज.ब.रा. र डा. ए. फहररले १८९५-९६ मा लिम्बनी, निग्लिहवा र कोटीहवामा तीन अशोकस्तम्भ पत्ता लगाएर सर्वप्रथम "हिद ब्धे जाते, हिद भगवे जाने'ति लाँमिनि गामे" उत्कीर्ण गरिएको अशोकको शिलास्तम्भ प्राप्त भएको छ । त्यही कारणले बेलायतीहरूले भारतीय प्रातत्विवद् पि.सि. मुखर्जीलाई अनुसन्धान गर्न पठाए । उनले अरोराकोट (निग्लिहवा) कनकम्नि बृद्धको जन्मभूमि, कोटीहवा कक्छन्द बृद्धको जन्मभूमि र लुम्बिनी शाक्यम्नि बृद्धको जन्मभूमि हो भनेर निश्चित किटानसहित प्रमाण गरिदियो । २ यसै गरी ह्वेनसाङ, चीनिया यात्री फाहियान, देवलामित्र, नेपालको प्रातत्व विभाग, केशरशमशेर, ल्म्बिनी विकास कोष र बृद्धिस्ट फेडेरेसन आदिले गरिएको उत्खननबाट पनि बुद्धको जन्म लुम्बिनीमा नै भएको प्रमाण गरिसकेको छ। यही उत्खननहरूबाट कसैले पनि औंला ठडाउन नसिकने

गरी बुद्धको जन्म लुम्बिनीमा वैशाख पूर्णिमाको दिन भएको प्रमाण देखाइसकेको छ। २९ वर्षको उमेरसम्म दरबारिया सुख-सुविधा भोग्नुभयो। त्यसपछि जगतसंसार उद्धारको लागि कपिलवस्तु दरबार, नाबालक छोरा राहुल र पत्नी यशोधरादेवीलाई त्यागी गहत्याग गर्नभयो।

#### २. बोधिज्ञान प्राप्त -

सिद्धार्थ २९ वर्षको उमेरमा गृहत्याग गरेपछि 'दुःख के हो ? दुःखको कारण के हो ? दुःखबाट मुक्त रहन के-कस्ता मार्गहरू अपनाउनुपर्दछ ? भन्ने ज्ञानको खोजि गर्नुभयो । ६ वर्षको अथक प्रयासपछि ती प्रश्नको उत्तर पत्ता लगाउनुभई बोधिसत्त्व सिद्धार्थले बुद्धगयामा वैशाख पूर्णिमाको रातमा मारलाई विजय गरेर ध्यानाभ्यास गर्दै रातको प्रथम याममा पूर्वजन्मको ज्ञान, मध्यम याममा दिव्यचक्षु ज्ञान र अन्तिम याममा आस्रवक्षय ज्ञान प्राप्त गरी सम्यक सम्बुद्ध हुनुभएको थियो । बुद्धत्व प्राप्तपछि प्रसन्तता प्रकट गर्दै यसरी उदान भन्नुभयो—

"अनेक जन्म लिइयो दौडिँदै एकपछि अर्को गृहकारकलाई खोजिँदै द:ख जन्म भयो बारबार ।

हेर त गृहकारक तिमीले फेरि घर बनाउन सक्दैनौ।

ि तिम्रा सारा सामाग्रीहरू भाँचिदिएँ धूरी चूर्ण गरिसकेँ संस्काररहित चित्त भयो तृष्णा विनाश भइसक्यो।"<sup>३</sup>

यसरी उहाँले आजभन्दा २६०६ वर्षअगाडि बोधिज्ञान प्राप्त गर्नुभएको थियो । सो दिन पनि वैशाख पूर्णिमाकै दिन थियो ।

### ३. महापरिनिर्वाण -

आफूले प्राप्त गर्नुभएको ज्ञान ४५ वर्षसम्म बहुजन हित र बहुजन सुखको लागि बाँड्ने बाटोमा लाग्नुभयो। सबै संस्कारको अनित्यभाव देखेर कुशीनगरको शालवृक्षको मुनि तथागत ८० वर्षको उमेरमा आफ्नो भिक्षुहरूलाई आमन्त्रण गर्नुभई— "हे भिक्षु हो। अब म भन्दछु कि सबै संस्कारहरू नश्वर छन्। अप्रमादपूर्वक सम्पादन गर

<sup>9.</sup> Butval Buddhist.group.com

२. कोण्डन्य (सं.), **सम्यक सम्बुद्ध**, सुखी होतु नेपाल (२०६०), पृ. २०७।

३. ऐजन, पृ. १७।

(वय धम्म सङ्घारा अप्पमादेन सम्पादेथ) यसरी अन्तिम वचन प्रकट गर्नुभई बुद्धको परिनिर्वाणको २५६१ वर्ष पूरा भई यस पालिको बुद्धजयन्ती २५६२ औँ बुद्धजयन्तीको रूपमा मनाउँदै छन ।

### ४. प्रथम पटक कपिलवस्तु आगमन -

सिद्धार्थक्मारले गृहत्याग गरेपछि कपिलवस्त्का राजा शृद्धोदन र महाप्रजापित गौतमीलाई आफ्नो छोराको मुख हेर्ने ठुलो इच्छा थियो। शुद्धोदन राजाले नौ पटकसम्म द्त पठाउँदा पनि कसैले राजाको समाचार बृद्धसमक्ष भनेको थिएनन् । सिद्धार्थ जन्मेको दिनमा काल्दायी मन्त्रीले 'आफ्नो छोराको मुख हेर्ने इच्छा पुरा गरिदिन्छ भन्ने आशाले उसलाई दशौंपटक भगवानुकहाँ पठाए । मन्त्री पनि राजासँग प्रवृजित हुने अनुमति पनि लिई कपिलवस्त्बाट राजगृह गई भगवान्लाई श्द्धोदन राजाको समाचार स्नाए र भगवान् बृद्ध फाग्न पूर्णिमाको दिन आफ्नो बीस हजार भिक्ष्सङ्घसहित आफ्नो गृहनगर कपिलवस्त्को निम्ति राजगृहबाट प्रस्थान गर्न्भयो । प साठी योजन टाढा कपिलवस्त् नगरमा २ महिनापछि अर्थात् वैशाख पूर्णिको दिनमा प्रनुभयो । भगवान् बृद्ध हन्भएपछि उहाँको यो प्रथम पटक कपिलवस्त् आगमन थियो ।

### ५. सुमेध तपस्वीले बुद्धत्वको लागि प्रार्थना -

चार असङ्ख्य र एक लाख कल्प पहिले अमरावती भन्ने एक नगरमा सुमेध भन्ने ब्राह्मण थियो । त्यही नगरमा सम्यक सम्बुद्ध दीपङ्कर बुद्धलाई स्वागत गर्नको लागि सबै जनता तयार भइरहेका थिए । सबै जना सफासुग्घर गर्न र स्वागतको लागि आआफ्नो जिम्मा पूरा गर्न तत्पर थिए । सुमेध तपस्वीले पिन बाटो बनाउने जिम्मा लिएको थियो । काम गर्दागर्दै दीपङ्कर बुद्ध सवारी गराउने बाटो दुई हात जित जिमनमा हिलो पुर्न बाँकी नै थियो । त्यसैले भगवान् बुद्ध अगाडि सवारी गराउनको

लागि उक्त हिलो क्लिचएर नै जान्पर्ने थियो । अब के गर्ने ? त्यसैले समेध तपस्वी घोप्टो परी लेटिदियो। जसले गर्दा भगवान उनको शरीरमा टेकी हिलो भएको बाटो पार गर्नभयो । यसरी भगवानु बद्धको पाउमा हिलो पनि लागेन र क्नै कष्ट पनि भएन । यसरी हिलोमा लेटिरहन्भएका तपस्वी स्मेधले बृद्धको अन्भाव देखेर मनै मनले 'भगवान् दीपङ्करसमक्ष आफ् पनि सम्यक सम्बद्ध बन्न सक्ं भनी प्रार्थना गरिरहे- जसबाट केवल उसको मात्र नभई थुप्रै व्यक्तिहरूले जन्म-मरणचक्रबाट मुक्ती प्राप्त गर्न सक्न- भनी प्रार्थना गऱ्यो । उहाँको मनोदसालाई जान्न्भएका दीपङ्गर तथागतले तपस्वी स्मेधको भविष्यलाई नियाल्नुभयो । तब तपस्वी स्मेध सम्यक सम्बद्ध बन्न सक्ने सम्भावना देखी उसलाई आर्शिवचन दिन्हँदै यसरी भिवष्यवाणी गर्न्भयो । "चार असङ्ख्य र एक लाख कल्पसम्म आवश्यक पारमिताहरू पूरा गरी तिमी सिद्धार्थ गौतमको नामले बृद्ध बन्ने छौ। यसरी दीपङ्कर तथागतले तपस्वी स्मेधलाई बृद्ध हुनेछौ भनी भविष्यवाणी गर्न्भएको दिन पनि वैशाख पूर्णिमाको दिनमा नै पर्छ।

#### निष्कर्ष -

विश्वका ज्योति भगवान् बुद्धको जन्मजयन्ती (वैशाख पूर्णिमा) विभिन्न देशमा आआफ्नो देशको चालचलनअनुसार दान, शील, भावनाको अभ्यास गरी हर्षउल्लासका साथ मनाइन्छ । बुद्धसँग सम्बन्धित महत्त्वपूर्ण पाँचवटा घटनाहरू घटेको संयोग जुरेको दिन भएकोले वैशाख पूर्णिमाको दिनलाई महत्त्वपूर्ण दिनको रूपमा लिने गरिन्छ । �

#### सन्दर्भ-सामाग्री -

- 9. Butval Buddhist.group.com
- २. सं. कोण्डन्य (२०६०), **सम्यक सम्बुद्ध**, सुखी होत् नेपाल ।
- ३. अनु. वजाचार्य, दुण्डबहादुर (२०५६), **दीघनिकाय**, वीर-पूर्ण पुस्तक संग्रहालय, पाटन ।
- ४. भिक्षु अमृतानन्द (२०६३), **बुद्धजीवनी**, धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठी ।
- अनु. वज्राचार्य, दुण्डबहादुर (२०६८), जातक, वीर-पूर्ण प्स्तक संग्रहालय, पाटन ।
- भिक्षुणी वीर्यवती, धर्मकीर्ति (२०६३), धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठी ।

४. अनु. वजाचार्य, दुण्डबहादुर, **दीघनिकाय**, वीर-पूर्ण पुस्तक संग्रहालय (२०५६), पृ. २८० ।

भिक्षु अमृतानन्द, बुद्धजीवनी, धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठी, २०६३, पृ. ७३।

६. ऐजन, पृ. ३।

७. ऐजन, पृ. १९ ।

# नेपाल: भगवान् बुद्धको जन्मस्थल तथा कर्मस्थल

🙇 बखतबहादुर चित्रकार

अध्यक्ष- थेरवाद बौद्ध दायक केद्रिय परिषद, काठमाडौँ

भगवान् बुद्धको जन्मस्थल त लुम्बिनी, नेपाल हो भने कितपय कर्मस्थल नेपालमा पिन पर्दछ। यो निर्विवाद सत्य हो, वस्तुगत तथ्य हो। लुम्बिनीमा अवस्थित अशोक स्तम्भ र त्यसमा पालि भाषामा लेखिएको अभिव्यक्तिले जन्मस्थललाई प्रमाणित गरिदिएको स्पष्टै छ। साथै महाज्ञान प्राप्त भएपछि लामो समयसम्म भगवान् बुद्धबाट नेपालका विविध भागमा भएका भ्रमण, सम्पादन गरिएका कार्य, उपदेशका अनन्त श्रृङ्घला सुन्नेहरूका यथार्थ अनुभूति तथा अनुभवले बुद्धको कर्मस्थल नेपाल पिन भएको पुष्टि अनेक ढङ्गमा भएको पाइन्छ।

उपरोक्त सत्यमा ध्यान निवर्ड बुद्धको कर्मस्थलबारे यदाकदा कतै-कतैबाट भ्रम फैलाउने चेष्टा गरेको देखिन्छ। यसबाट केही समय कसै-कसैलाई बौद्धिक विलास होला तर त्यसबाट भ्रम वा असत्यबाहेक केही पिन प्राप्त हुँदैन। यस्तो भ्रमपूर्ण चिन्तनलाई वास्तवमा अहिलेको शिक्षित समाजमा कुनै स्थान छैन। यस्तो प्रयासले बुद्धसँग सम्बद्ध प्रसङ्ग र सन्दर्भलाई विभिन्न स्वार्थले आआफ्ना तात्कालिक वा रणनीतिक लाभ प्राप्तिका निमित्त तोडमोड गर्दै अर्के धारमा लाने खतरा पिन हुन्छ; जसबारे प्रत्येक नेपाली निरन्तर होशियार भइरहन् पिन पर्छ।

#### कार्यस्थलको परिवेश -

नेपालमा बौद्ध ज्ञान, अभ्यास तथा चिन्तन कतैबाट आयात भएको होइन । तिनलाई कसैले यहाँ ल्याइदिएको पिन होइन । आफूले बुद्धत्व प्राप्त गरेपछि, महाज्ञान प्राप्तिपछि भगवान् स्वयंले सो ज्ञानलाई सबैको कल्याणलाई मध्यनजरमा राखेर सरल ढङ्गमा विविध क्षेत्रका विविध समाजमा पुऱ्याउनुभएको हो, समाज त्यसलाई टिप्दै, पछचाउँदै अघि बढेको हो । यस क्रममा भगवान् बुद्धले नेपालका विविध भागमा पुगेर सर्वसाधारणमाभ ज्ञान प्रबर्द्धन गर्नुभएको स्पष्ट देखिन्छ, बौद्ध जीवनको अभ्यासका उदाहरण पेश गर्नुभएको दृष्टान्त पिन अनिगन्ती नै छन् । यिनले बुद्धको कर्मस्थल नेपाल पिन भएको कुरा उद्घोष मात्र गरिरहेका छैनन् । तिनले नेपाल पिन बद्धको कर्मस्थलको रूपमा प्रमाणित गरिरहेको छ ।

भगवान् बद्धले प्रत्येक दिन ध्यान गर्ने, चित्त शद्धि अभ्यास गर्ने, भ्रमण गर्ने, भिक्षाटन गर्ने, उपदेश दिने, उपयक्त आहार, आचार व्यवहार गर्ने, सर्वसाधारणका समस्याको समाधान गर्ने ऋममा भएका अनेक प्रसङ्ग कतै कथाको माध्यमबाट, कतै पालि भाषा वा अन्यका श्लोकका माध्यमबाट त कतै अभ्यासको माध्यमबाट त कतै अनभवीहरूको अभिव्यक्तिबाट कालान्तरसम्म पस्तान्तरण हुँदै आएको हो । प्रारम्भमा बुद्धलाई प्रत्यक्ष सुन्नेहरूले अनि क्रमशः उनीहरूले, शिष्यहरूले अरूलाई अर्को प्स्तालाई स्नाएर ब्द्धज्ञान र अभ्यास हस्तान्तरण हँदै आएको हो । जीवनमा बद्धशिक्षा अभ्यास गर्ने ऋमिकता पनि त्यसै गरी नै नेपालमा एक प्स्ताबाट अर्कोमा सर्दे आएको हो । पछि प्स्तकमा प्रकाशन गरेर, विद्वान्हरूले धर्म चिन्तन गरेर, शोधकर्ताहरूले खोजी गरेर, अभ्यासीहरूले अभ्यास नै गरेर बद्ध ज्ञान र अभ्यासलाई आम रूपमा जीवनमा समाजमा अहिलेसम्म निरन्तरता दिइरहेके देखिन्छ । यही बौद्ध ज्ञानको अटुट परम्परा र अभ्यासको निरन्तरता स्वयं नै बुद्धको कार्यस्थल नेपाल पनि भएको पृष्टि होइन र ?

बुद्धको जन्मस्थल लुम्बिनी, राजा सुद्धोदनको शासन क्षेत्र, दरबारस्थल, कपिलवस्तु, यशोधराका माइतीस्थल र ती वरपरका क्षेत्र भगवान् बुद्धबाट प्रारम्भिक समयमै प्रभावित भई भिक्षु बन्न अभिप्रेरित कुनै दाजुभाइसहित एक हजार अनुयायीहरूको विविध स्थानका प्रसङ्गलाई शूक्ष्म रूपमा केलाएर हेर्ने हो भने भगवान् बुद्धको समयदेखि नै नेपालका ती क्षेत्र बौद्ध चिन्तन र जीवनसँग परिचित मात्र होइन अभ्यस्त नै भएको पाइन्छ । साथै ती स्थानमा उपलब्ध विविध पुरातात्विक सम्पदा, वस्तीका सन्दर्भ तथा लेखनलाई विश्लेषण गर्नेहरू पिन बुद्धको कार्यस्थल नेपाल पिन भएको पुष्टि गर्ने थुप्रै प्रमाण फेला पार्छन् । बौद्ध चिन्तन र जीवनसँग निकटस्थ अभ्यास तथा बौद्धिक कथनका आधारमा पिन यही कुराको निक्योंल निस्कन्छ । बुद्धको कार्यस्थल अन्यत्रै हो भनी वकालत गर्नेहरूले राम्ररी बुभनुपर्छ— उपरोक्त स्थानमा बुद्धको

पालादेखि नै प्रचलित चिन्तन, अभ्यास तथा जीवनशैली तथा वस्तुगत बस्तीमा प्रत्यक्ष परोक्ष रूपमा कोरिएका तथ्यले नेपाल पनि बुद्धको कार्यस्थल भएको कुरालाई स्पष्ट रूपमा औँल्याइरहेछन ।

### नेपालबाट बाहिर फिँजिएको ज्ञान र अभ्यास -

हो, बौद्ध ज्ञान र अभ्यास तीभित्रका वैज्ञानिक, व्यावहारिक एवं मानवीय ग्ण, मूल्य र मान्यताका कारण कालान्तरमा क्रमशः नेपालबाट बाहिरतिर फैलँदै गयो. यसको व्यापकता विस्तार हुँदै रह्यो । बुद्ध स्वयं नै मानवको वृहत्तर हितका लागि विभिन्न स्थानको भ्रमण गरी बौद्ध ज्ञान र अभ्यास फिजाउन सँलग्न हुनुभएको हो । अनि स्वाभाविक रूपले भगवान् बुद्धको कार्यस्थल फराकिँदै गएर विश्वव्यापी नै हुन पुग्यो । संसारका विविध क्षेत्रमा रहने-बस्नेहरूले नेपालमा भएका बौद्ध चिन्तन र अभ्यासलाई विविध माध्यमबाट सिक्ने-सिकाउने, सुन्ने-ब्भने, चिन्तन गर्ने, ब्द्धलाई स्थापित गरेर उहाँको अन्यायी बन्ने-बनाउने, बौद्ध जीवन अन्शरण गर्ने-गराउने आदि क्रम अहिलेसम्म पनि चालू नै छ। भगवान् बृद्धको चित्तसम्बद्ध सचेतना र शद्धिलाई त अहिलेका यगका मनोचिकित्सकहरू सबभन्दा बढी वैज्ञानिक भनी ओखतीम्लो गर्न त्यसैको प्रयोग गर्न थालेको पाइन्छ । विश्वभर अहिले बौद्ध ध्यान- विपश्यनातर्फ देखिएको आकर्षणलाई यसै ऋमको पछिल्लो कडीभन्दा हुन्छ । त्यो ध्यानको रेखालाई विगतितर २५ सय वर्षअघिसम्म खिच्दै जाने हो भने भगवान् बृद्धले महाज्ञान प्राप्तिपछि नेपाली भूमिमा नै सिकाउन्भएको ध्यानको विन्द्मा नै प्गिन्छ भन्नु अतिशयोक्ति होला र!

बौद्ध ज्ञान र अभ्यास नेपालबाहिर नफराकिने पिन कुरै भएन। दुवै मानवजीवनसँग, विश्वसँग प्रत्यक्ष रूपमा सम्बद्ध— चार जीवन्त सत्य छन्। तिनमा जीवनमा दुःख हुन्छ, त्यसको कारण पिन हुन्छ, कारण हटाउँदा दुःख हट्छ, मध्यम मार्ग नै उचित हो। आठ मार्गका अनुशरणले दुःख हट्छ। एक विद्वान् वलपोल राहुलले स्पष्ट नै भनेको पाइन्छ, "संसार र जीवनमा दुःख र पीडा छ भन्ने बुद्धवचनलाई यथार्य वैज्ञानिक सत्यको रूपमा लिनुपर्छ, यसलाई बुद्ध भावनामा नैराश्य छ भनेर बुभनु हुँदैन। त्यसलाई दुःखको कारण हुने, सत्य कारणको निरोध हुने र त्यसबाट मृक्ति मिल्ने मार्ग छ भन्ने परिवेशमा अवलोकन गर्न व्यवहारिक हुनेछ ।"

बौद्ध निर्देशिका पनि उत्तिकै व्यवहारिक छ – बुद्धको सङ्गेत (उपदेशको सही अर्थ) बुफ, धम्मको (सत्य, अहिंसा, करुणा) बाटो लाग, सङ्गको (सुसङ्गत) साथले यात्रा सुगम हुन्छ । बुद्धवचनमध्येका मूल सन्देशमा शरीर, वचन र मनको शुद्धतालाई प्राथमिकतामा राखिएको तथा तिनको शुद्ध सचेत अभ्यासमा विशेष जोड दिइएको प्रसङ्गले वैज्ञानिकहरूलाई अहिले पनि प्रभाव पारिरहेछ ।

#### आवश्यकता -

नेपालका विगतका विविध कालखण्डका शासकले यस्तो महाज्ञान र जीवन अभ्यासको मर्म, मूल्य र मान्यतालाई नबुभ्दा वा बेवास्ता गर्दा वा किनारामा पार्दा भने धेरै कालसम्म देशिभित्र यो विस्मृतिमा पऱ्यो । तर बाहिर विश्वमा फिजिएर अहिले ३० करोडको हाराहारीका मान्छेका लागि प्रत्यक्ष अभ्यासको विषय र अन्यका लागि चिन्तन, चासो, सरोकारको विषय बन्न पुगिरहेको छ । अहिले पिन नेपालमा बौद्ध चिन्तन, शोधमा नेपाल पिन बुद्धको कार्यस्थलका विषयमा जित चर्चा, बहस, तथा विचार विमर्श हुनुपर्ने हो, लेखन, विश्लेषण तथा व्याख्या हुनुपर्ने हो हुन सकेको छैन । एक अर्थमा नेपाल पिन बुद्धको कर्मस्थल हो भन्ने विषयका अनेक आयामलाई आम चर्चामा बौद्धिक बहसमा वा सार्वजनिक चिन्तनमा ल्याइएको नै छैन । यसो गर्दा बुद्धसंबद्ध एक गहन पक्ष ओफेलमा पर्ने सम्भावना रहन्छ ।

महाज्ञान प्राप्तिपछि नेपालमा भगवान् बुद्धबाट भएका उपदेशक्रम, कार्य एवं मानवीय समस्याका समाधानका सन्दर्भहरूलाई केलाउनेतिर पाइला चालिएको छैन । यो आलेखको आशय हो— सम्बद्धहरूमा बौद्धिक चिन्तन र अभ्यासको मूल कार्यस्थल बौद्धकालिन समयदेखि नै नेपाल रहेको भन्ने विषयमा पिन ध्यान केन्द्रित गर्दै जानु आजको आवश्यकता हो । यसो गरिएन भने कालान्तरमा सम्बद्ध यथार्थ बुद्धको मूल कार्यस्थल नेपाल पिन हो— भन्ने मूल्य अँध्यारोमा पर्दै जाने खतरा पिन छ । अहिले नै कितले त कार्यस्थलको विषयमा केही भ्रमको खेती गरेको पिन नदेखिने होइन । यसैले सिक्तय रूपमा बुद्धको कार्यस्थल नेपाल पिन हो भन्ने विषयका अनेक आयामलाई प्रकाशमा ल्याई जनमानसलाई सही रूपमा ससचित गर्न आजको आवश्यकता हो । ❖

## जीवन-कला

### \land नरेन्द्रनाथ भट्टराई

आनन्दसँग जीवनयापन गर्न जान्नुलाई नै जीवन-कला भनिन्छ। यसलाई जीवनको अनुशासन पिन भनिन्छ। सांसारिक जीवनयापन गर्नेले त समयानुकूल बुद्धि-विवेक पिन पुऱ्याएर चल्नुपर्दछ भने खास गरी मनुष्यजीवनको अन्तिम पक्ष वृद्धावस्था सुचारु रूपले चलाउन त भन् कठिन हुन्छ। शरीरमा शक्ति हुँदैन, यस अवस्थामा कमाई गर्न सब्दैन, बारम्बार रोगले आक्रमण गर्दछ, सांसारिक रमभम-भोगविलास सबै व्यर्थजस्ता देखिन थाल्छन्। छोराछोरी, नातिनातिनीहरूबाट अपहेलित हुन थालिन्छ। वृद्धावस्थामा आफ्नो साथमा केही धन-सम्पत्ति पिन नभएको मानिसको हालत त भन् दुःखदायी हुन्छ।

एकजना विद्वान् ब्राह्मणका चारजना छोरा र दुइटी छोरी थिए। ती ब्राह्मणले सबै छोराछोरीलाई राम्ररी पढाएर विवाह पनि गरिदिए। एकसेएक पढे-लेखेका बहारीहरू भित्र्याइयो । बृढाबृढीले आफ्ना छोराछोरीको पढाई र विवाहमा भएभरका धन खर्च गरे। छोराहरू र ज्वाइँहरूले उच्च-उच्च पदमा जागिर पनि पाए। एक दिन बढा पण्डित अचानक मरे। अब बृढिया एक्ली भइन्। कतै जाउँ, केही गरूँ आफूसँग पैसा छैन । बुहारीहरू सासूको कोठामै पस्दैनन् । छोरालाई त भन् भेटनेसम्म फर्सद छैन । बल्ल-बल्ल छोरालाई केही भन्यो भने म बहारीलाई भनिदिउँला भन्दथे । ब्हारीलाई भन्यो भार्किने, फर्किने, वास्तै नगर्ने। बृढियाले बिहान-बेल्का पेटभरि राम्ररी खान पनि नपाउने भइन । एक दिन बिहान देउताथान जान लाग्दा आफ्ना पतिका साथी एक जना पण्डितजीसँग भेट भयो । आफ्ना मित्रको पत्नी त्यसरी दब्लाएको देखेर के भयो भनी सोधे। बृढियाले गहभरी आँसु निकालेर सबै वृतान्त भनिदिइन् । तब पण्डितजीले म तपाईंको समस्या समाधान गरिदिन्छ, भोलि म दिउँसो एउटा कन्त्र लिएर आउँछ र तपाईंसँग क्रा गर्छ । तपाईं सही थापेर हुन्छ हन्छ, हो हो मात्र भन्नस् । सब ठीक हन्छ ।

भोलिपल्ट एक जना मानिसलाई एउटा कन्तुर बोकाई पण्डितजीले चोकबाटै "माथि को हुनुहुन्छ ?" भनी कराए । एउटी बहारीले देखिन र कसलाई भेटन आउनुभएको भनी सोधिन्। फलाना ब्राह्मणको नासो यो कन्त्र उहाँकी धर्मपत्नीलाई बुकाइदिन आएको, उहाँ हुन्हुन्छ कि भनी ती पण्डितले भने । बुहारीले माथि कोठामा हन्हन्छ आउन्होस् भनी कोठामा लगिदिइन्। बृढियालाई नमस्कार गर्दै पण्डितजीले त्यो कन्त्र बढियाको अगाडि राखिदिए। उता ती बहारीलाई कन्तर र मानिसबारे खसखस लाग्न थाल्यो। अरू ब्हारीहरूलाई पनि भनिदिइन् । सबै ब्हारीहरू ढोकाबाहिर बसेर सुन्न थाले । पण्डितजीले भन्न थाले- "हेर्नुहोस् बज्यै ! यो कन्त्रमा तपाईंको पतिले सुन, चाँदी र केही गहना मलाई नासो राख्न दिन्भएको थियो, यसभित्र हजारौँको सम्पत्ति छ, उहाँ त बित्नभयो । अब तपाईंले यसलाई राम्ररी सम्हालेर राख्नहोला, म तीर्थ जान लागेँ। लौ यो साँचो घाँटीमा भ्रण्डचाउन्होस्" भन्दै साँचो घाँटीमा भाण्डचाइदिएर पण्डितजी बिदा भएर निक्लिए।

सबै क्रा ढोकाबाहिरबाट ब्हारीहरूले स्निरहेका थिए। पण्डितजी जाने बित्तिकै बुहारीहरू बृढियाको वरिपरि बसेर चिया ल्याउँ कि भनी एउटीले भनिन्, अर्कीले हल्वा बनाएर ल्याउँछ भनी निस्किन् । अर्की चाहिँ खट्टा स्मस्म्याउन लागिन् भने अर्कीचाहिँ ओछचान तह लगाउन लागिन्। साँभ पतिहरू आएपछि सबै वृत्तान्त स्नाइदिए । त्यस दिनदेखि त छोराहरू पनि आमाकहाँ आउने, सञ्चो-विसञ्चो सोध्ने गर्न थाले । ब्हारीहरूले मीठा-मीठा खाना ठीक-ठीक समयमा ख्वाउने, स्याहारस्सार गर्ने, राम्रा-राम्रा ल्गा ल्याइदिने गर्न थाले। बीच-बीचमा सबैको नजर घाँटीको साँचो र सिरानीको कन्त्रमा जान्थ्यो । कालगतिले बृढियाको मृत्य् भयो । साँचो र कन्त्रको लागि पञ्चायत डाकियो। काजिकरिया सिकएपछि पञ्च पलादमीको सम्मुखमा कन्त्र खोलियो। कन्त्रभित्र दर्शन ढ्ङ्गाका ट्का र तेलिया इँटका ट्का चारवटा निस्कियो ।

यस्तो पनि हुन्छ जीवन-कला। 🂠

"आफूलाई प्राप्त भएको लाभ अलिकति भएपिन यसलाई तुच्छ नठानी शुद्ध जीविका गर्ने, आलस्य रहित भिक्षुलाई देवताले पिन प्रशंसा गर्दछ।" – धम्मपद

## म्यानमार भ्रमण एक अनुभव

🖾 सुमना गुरुमां



म्यानमारस्थित वगानको स्वेदगों पगोडा

विश्वका विभिन्न देशहरूमध्ये बौद्ध थेरवादी देशको रूपमा बर्मा देशलाई पनि लिन सक्छौं । यस देशमा भगवान् बुद्धको उपदेश 'त्रिपिटक'लाई आस्था र श्रद्धापूर्वक जगेर्ना गरिराखेको हामीले देख्न सक्छौं ।

यो सुन्दर देश दक्षिण एसियाली मुलुकअन्तर्गत पर्दछ। जहाँ १०० भन्दा बढी जातिय समूहहरू बसोवास रहेको पाइन्छ। यो देश भारत, बङ्गलादेश, चीन, लाओस र थाइल्यान्ड देशहरूसँग सीमा जोडिएको पाइन्छ। बर्मा (म्यानमार) लाई भौगोलिक हिसाबले Upper Burma, Midddle Burma र Lower Burma गरी तीन भागमा विभाजन गरिएको पाइन्छ। April 1937 मा बर्मा बेलायतको उपनिवेश बनेको थियो भने 4<sup>th</sup> January, 1948 मा स्वतन्त्र भयो। यसै गरी १९६२ देखि २०११ सम्म सैनिकशासन रहेको थियो। समय र शासनव्यवस्थासँग त्यहाँको राजधानी पनि परिवर्तन गरिएको पाइन्छ। हाल बर्माको नयाँ राजधानी निपदो (Naypyidaw) रहेको छ। १

यस देशका मानिसहरूमा धर्मको प्रभाव निक्कै देखिन्छ। गाउँदेखि सहरसम्म जताततै बुद्धधर्मका अनुयायी र चैत्य-विहार देख्ने सुअवसर प्राप्त गर्न सिकन्छ। यहाँको विकसित सहरहरूमध्ये यंगुन पिन हो; जुन विगतमा राजधानीको रूपमा रहेको थियो। यसै सहरमा भगवान् बुद्धको केशधातु राखेर बनाइएको (Golden Pagoda) स्वेदगों फया भन्ने चैत्य पिन छ। जुन बर्माको प्रख्यात चैत्यमध्ये एक हो। यसै गरी यहाँ छैठौँ संगायन गरिएको स्थान पिन हेर्न सक्छौँ। यो सहर बर्माको विकसित सहरको रूपमा रहेको छ। यहाँ सैनिकशासनको समयमा यो सहर शैनिककोलोनिको रूपमा रहेको थियो।

यसरी बुद्धको शिक्षा (धर्म) लाई हेर्न, देख्न र अनुभव गर्न पाउने देश बर्मा हो । प्रारम्भिक उतारचढावपछि हालसम्म पिन शासन चिरस्थाइको सम्बन्धमा यहाँको छुट्टै इतिहास रहेको छ । सुरुवाती इतिहास भएको स्थानको रूपमा 'वगान' लाई लिन सिकन्छ। अहिलेको शुद्ध धर्मको

<sup>9.</sup> MA course- note-by-M.R.S.-google

नयाँ युगको प्रारम्भ गर्ने पुरानो ऐतिहासिक स्थानको रूपमा वगानलाई लिन सक्छौं। वगानमा लगभग २००० भन्दा बढी स्तुपहरू रहेको पाइन्छ। ऐतिहासिक स्थल वगान मण्डलेको दक्षिणी भागमा पर्दछ। ऐरावती नदीको पूर्व दिशातर्फको त्यस ठाउँलाई वगानक्षेत्र भनिन्छ। यहाँ १००० वर्षभन्दा अगाडिका स्तुपहरू पनि छन्। वगानको चारैतिर साना-ठूला स्तुपहरू देख्न सिकन्छ। साँभपख वगानबाट अस्ताउँदो सूर्यको भलक पनि देख्न सिकन्छ। ऐरावती नदीको किनार र सँगै देखिने पहाड र चारैतिर भएको स्तुपको कारण वगान ज्यादै सुन्दर र मनोरम स्थलको रूपमा लिन सिकन्छ।

वगानमा राजा अनोरथले 1034-115 AD सम्म आफ्नो शासनव्यवस्था चलाएका थिए । राजा अनोरथको शासनकालमा उनको राज्यमा महायानी धर्मको विस्तार भएको थियो । त्यस समयमा महायानी भिक्षहरूलाई 'अरि भिक्ष्' भनेर सम्बोधन गर्ने गरिन्थ्यो । अनोरथ राजाले राज्यविस्तारको क्रममा उहाँको भेट एक जना थेरवादी भिक्ष् (शीन अरहं) धम्मदस्सी महाथेरसँग भएको थियो । यसरी थेरवादी भन्तेसँगको भेटपश्चात उहाँले वास्तविक धर्मलाई हृदयदेखि जान्ने अवसर प्राप्त गर्न्भयो । यस्तो अमुल्य धर्मबाट म र मेरा जनता विञ्चित रहेछ । भन्ने विचार गरी आफ्नो राज्यमा रहेको महायानी धर्म हटाएर थेरवादी धर्म ल्याउने प्रण गरी आफू त्यस दिनबाट थेरवादी बन्न प्रो । आफ्नो उद्देश्य पूरा गर्ने विचार गरी नजिकको राज्यमा थेरवादी धर्म भएको र त्यस धर्मलाई आफ्नो देशमा ल्याउनको लागि राजा अनोरथले मित्रताको हात बढ़ाइ पत्राचार गरे। तर अपशोच टथौंका राजा मनोहरले त्यस पत्रको अनादर गरी तिमीहरू जस्तो लडाक्, भगडा मनपर्नेहरूको लागि यो धर्म योग्य छैन भन्ने उत्तर दिए। राजा अनोरथले आफ्नो सोचाईभन्दा फरक सन्देश सनेर रिसाउँदै धर्मको लागि टथौंमा युद्धले नै जित्ने र धर्म ल्याई प्रचारप्रसार गर्ने अठोट गरी टथौंमा युद्धको घोषणा गरे। विजय पनि हासिल गरे। युद्धपछि राजा मनुहा (Manuha) लाई बन्दि बनाएर ल्याइयो।

यसरी विजय हासिल गरेपछि राजा अनोरथले त्यहाँ भएका अरि भिक्षु (महायानी भिक्षु) हरूलाई चीवर त्यागी देशबाट निष्काशन हुन आदेश दिनुभयो । यसरी सम्पूर्ण अरी भिक्षुहरूलाई हटाएर शुद्ध थेरवादी शासनको स्थापना गरे। जुन परम्परा हालसम्म पिन निरन्तर रूपमा रहेको छ। त्यस समयमा विकृतिको रूपमा व्याप्त भएको महायानी धर्म जसमा अरि भिक्षुहरूले धर्मको नाममा नराम्रो संस्कार बसाएका थिए र जाँड-रक्सी खाने गरेको नराम्रो प्रथालाई हटाएर देशमा शुद्ध धर्मको स्थापना गर्न सफल राजा अनोरथलाई धार्मिक राजाको रूपमा मान्ने गरिन्छ।

यसरी थेरवादी शासनको स्थापना भएपछि वगानमा धेरै चैत्य र महाविहारको स्थापना भएको थियो। देशैभिर धर्म प्रचारप्रसार गर्ने र चैत्य स्थापना गर्ने प्रथा नै चलेको थियो। जसमध्ये वगानका केही प्रमुख चैत्यहरू–

- 9) स्वेजीगन चैत्य (1044-77 A.D.)
- २) आनन्द मन्दिर (1105 A.D.)
- ३) मनहा मन्दिर (1067 A.D.)

### 9) स्वेजीगन चैत्य (Shwezigon Pagoda) 1044-77 A.D.

स्वेजीगन चैत्यको सुरुवात राजा मनोरथले गरेका थिए। कार्य सफलताको लागि उनले यस चैत्यको सुरुवात गरेका थिए। तर यसलाई पूरा गर्ने काम भने उनका छोरा च्यासेताले गरेका थिए। वगानको सुरुवातमा यस चैत्यको दर्शन गर्नुपर्छ भन्ने जनविश्वास रहेको पाइन्छ।

२) आनन्द मन्दिर (Ananda Temple) 1105 A.D. आनन्द मन्दिरको निर्माण राजा च्यासेताले गरेका थिए। यसको बनावट र भगवान्को अनुहार स्थानअनुसार फरक देख्न सिकन्छ, यहाँको प्रख्यात मन्दिरमध्येको एक हो र यसको छट्टै विशेषता रहेको पाइन्छ।

## ३) मनुहा मन्दिर (Manuha Temple) 1067 A.D.

यस मन्दिर मनोहर राजाले बनाएका थिए। आफ्नो राज्य, धन-सम्पत्ति सबै हारेपछि बन्दी अवस्थामा भएको दुःख र मनको उकुस-मुकुस दर्शाउने उद्देश्यले आफ्नो हातको औँठी (गहना) बेचेर सोही पैसाले यो मन्दिरको निर्माण गरेका थिए। मन्दिरमा रहेको सानो ठाउँमा ठूलो मन्दिर अप्ठेरो भएजस्तो विचित्र देखिने मूर्ति ज्यादै सुन्दर छ। मूर्ति हेर्दा मनोहर राजाको पीडालाई हामीले अनुभव गर्न सक्छौँ। यो पनि ज्यादै सुन्दर र छुट्टै मनोभाव बोकेको मन्दिरको रूपमा पृख्यात छ।

तसर्थ बर्मामा हालसम्म पनि धर्मको प्रभाव रहेको थेरवादी देशको रूपमा लिन सक्छौँ । गाउँदेखि सहरसम्म हरेक कनामा हामीले भगवानको चैत्य स्तपा देख्न सक्छौँ। बद्धधर्मको प्रभाव हृदयमा बसेको देखिन्छ । प्रत्येक मानिसको बोली-व्यवहारमा धर्म देख्न वा अनुभव गर्न पाइन्छ । यसै गरी थेरवादी शासनको मुल जरा भएको देश बर्मा हो । जहाँ पाँचौँ संगायनमा 'त्रिपिटक' लाई परै सिङ्गमर्मरमा कोरिएर सुरक्षित गरिराखेको छ । जसलाई हामीले अहिले पनि देख्न सक्छौँ । छैठौँ संगायना पनि बर्मामा नै सम्पन्न भएको थियो । भगवानको धर्मलाई पालन गरी 'त्रिपिटक' लाई हालसम्म सुरक्षित राख्ने विश्वकै नम्ना देशको रूपमा बर्मालाई लिन सिकन्छ । भगवान्को मन्दिरलाई स्न्दर तरिकाबाट सजाइएको पाइन्छ कि रातको भिलिमिलीमा हामी कतै स्वर्गमा छौँ कि भन्ने आभास हन्छ । प्रत्येक मन्दिरमा सनौलो सनको जलप त कतै असली स्न राखेर श्रद्धापूर्वक चैत्य बनाइएको छ । जेटको चैत्य साँभको समयमा देखिने दश्य ज्यादै मनमोहक र सुन्दर देखिन्छ । चारैतिर चैत्य स्त्पा र बाटोमा सधैँको लहर देख्दा भाव विभोर भएर आउँछ।

| धर्मकीर्ति विहारमा बुद्धपूजा र धर्मदेशना       |                                   |                                   |
|------------------------------------------------|-----------------------------------|-----------------------------------|
| मिति २०७४-७५                                   | बुद्धपूजा गर्नुहुने<br>गुरुमांहरू | धर्मदेशना गर्नुहुने<br>गुरुमांहरू |
| २०७४ साल चैत्र<br>११ गते, अष्टमी,<br>आइतवार    | अमता                              | ीत्रक्षात्रकार<br>वीर्यवती        |
| २०७४ साल चैत्र<br>१७ गते, पूर्णिमा,<br>शनिवार  | अमता                              | धम्मवती                           |
| २०७४ साल चैत्र<br>२५ गते, अष्टमी,<br>आइतवार    | क्षान्तिवती                       | त्यागवती                          |
| २०७५ साल वैशाख<br>१ गते, संक्रान्ति,<br>शनिवार | शुभवती                            | धम्मवती                           |
| २०७५ साल वैशाख<br>३ गते, औंशी, सो<br>मवार      | सुवण्णवती                         | खेमावती                           |

# नेपालया लुम्बिनी जन्म जुम्ह भगवान् बुद्ध

🗷 कष्ण किप

की.न.पा.-१०, भरिया प्ख्सी

नेपा: देया ऐतिहासिक पण्यभमी लम्बिनी कपिलवस्त्या महाराज अब सद्घोदन माँ महारानी मायादेवीया कोखय जन्म ज्याः राजक्मार सिद्धार्थ थ:ग् राजक्मार पद लिपा महाराज जुईग अले परम सन्दरी जीवन संगीनी काय राह्ल क्मार नापं फ्क्क त्याग यानाः प्राणीजगतया हीत जुईग् विश्व शान्तिया निमित्त

नीगदं वैसय खदंतक घनघोर कठोर तपस्याया इले थी थी व:पिं मारगणयात शान्ति व मैत्री भावं त्याकाः बोधिज्ञान प्राप्त यानाः सम्यक सम्बद्ध ज्याः एसिया महादेशया चन्द्र सर्य स्वयाः थीग् जः विश्व शान्तिवादीया म्ख्यम्ह नायो ज्याः पीन्यांदतक त्यान मचासे सवारी साधनया वास्ता मयासे न्यासि हे बिज्यानाः

गांगामे निसें जंगलया कुं कुलामेतक बुद्ध धर्म संघया अनमोल उपदेश बियाः चयदंया वैसे निर्वाण ज्या बिज्यात शाक्यम्नि सिद्धार्थ

गौतम बद्ध धायकाः।



# चार अनमोल दृष्टि-बुद्ध हुनु अधिका प्रेरणास्रोत

🖄 **लेख रत्न शाक्य**, ढल्को

दर्शन पाए असित, ऋषिले, जव शिशुलाई स्पर्श गरे, क्षणमा हाँसे र क्षणमा रोए, दृष्य त्यो देखी श्द्वोदन विष्मयमा परे ॥१॥ असित बोले, जव सोधे कारण, राजन ! यिनी दरवार बसे चक्रबर्ती, दरवार छोडे महान धर्म स्धारक, महामानव बुद्ध बनि संसार हाँक्नेछ ॥२॥ यस युगका बालबालिका जस्तै सिद्धार्थको बाल्य जीवन उस्तै फरक त्यति हो उनी चिन्तनमा हन्थ्यो जन्म, मृत्यु, विरामी र सन्त जीव किन हन्थ्यो? ॥३॥ तिम्रो पलपल क्षणको मधुर हाँसोले, क्षण क्षण तिम्रो मध्र ध्वनिको बोलीले, सारा महल हर्षोल्लासले दरवार नृत्यमा रम्थ्यो सारा कपिलवस्त् राज्य शान्ति र आनन्दमा रमायो ॥४॥ विरक्ती सँगै सिद्धार्थ य्वावस्थामा प्गे, मन दरवार मै बन्दी बन्न चाहेनन. भ्रमण आज्ञा लिन सभा भवन प्गे, जीवनचक्र ब्र्भन शहर ड्ले राजक्मार ॥५॥ भेट भयो पहिलो भ्रमणमा एउटा बृद्ध मान्छे, दोस्रो भ्रमणमा एउटा विरामी मान्छे देखे. तेस्रो भ्रमणमा मरेको मान्छेको मलामी देखे चौथो पटक देखे पहेँलो चीवरमा एउटा भिक्ष ॥६॥ चार दृश्यले दरवार त्याग्ने निष्कर्षमा पुगे। समाज, र जगतको उद्धार हुने ठाने उन्ले। द्बन्द, मारकाट, भौभगडा बन्द र शान्ति हुने ठाने । मान्छे मान्छे वीच प्रेम, सद्भाव र भाईचारा बढ्ने ठाने ॥ ॥ ती चार घटनालाई बलिया किला ठाने उन्ले. दृढ, समर्थन फैलाउने उदेश्यले कार्यमा लाग्ने दृढ सँकल्प गरे उन्ले। दरवार बने बाधक उन्को इच्छा नप्ऱ्याउने ॥८॥

राजा श्द्वोदन सबै द्:खदर्द सहन तयार भए, सिद्धार्थलाई बाहिरी संसार नदेखाउने निधोसाथ, राजक्मारको भिक्ष् बन्ने तिब्र चाहनालाई निश्तेज गर्न उद्दत भए राजा श्द्वोदन ॥९॥ राजा बृद्धिमान र प्रजावत्सल थिए नै, साथमा पुत्रवत्सल पनि उनी थिए, ज्न क्रा नहोस् भन्ने उनी चाहन्थे, भाग्यले अन्यथा नगरे त्यो नहोस् भन्दथे ॥१०॥ तन्नेरी उमेरका सिद्धार्थ चिन्तित मन, सुखसयल भन्दा संसारिक बेदनामा डुब्दै बृहत द्:ख निवारणमा हराउँदैथ्यो, जीवनका दु:ख निवारण गर्नेमा सोच्दथ्यो ॥११॥ छोरा, पत्नी र गृह त्याग गरे सिद्धार्थले, एउटा दिव्य जीवनको खोजी गर्न हिँडे। सत्यको शिक्षा ग्रहण गरे अनेक तरीकाले. यो जगत कसरी कसले शासन गरिरहेछ ॥१२॥ अन्तहीन दृढ प्रतिज्ञाका साथ ६ वर्षको अनवरत तपस्या पछि बैशाख पूर्णिमाको एकाविहान, बोधीज्ञान प्राप्त गरी बृद्ध बने ॥१३॥ वहाँ तथागत भगवान बद्ध बन्न् भयो, त्यसपछी बृद्ध उपदेश जगतमा फैलाउन, सत्य र करूणाको भावना फैलाउन, मान्छे मान्छेमा बोधिसत्त्व भावना निर्माण गर्न लागे ॥१४॥ अहिँसा पर्मोधर्म भन्ने उपदेश फैलाए. पश्पन्छिको हिंसा मानव धर्म होइन भन्ने सिकाए, चौपायाको अधिकारलाई अधिक सम्मान गर्न सिकाए, प्राणी मात्रले दीर्घ जीवन जिउने कला सिकाए। 19४॥ व्यवहारिक, अलौकिक र प्रयोग जन्य धर्म दिए, बृद्ध संसारमा सर्व प्रसिद्ध भईकन आए। परिबर्तन दिए त्यसले सामाजिक वृतमा लोकजनहरू उत्साहित, प्रफुल्लित भए ॥१६॥

### श्वास्थ्य सम्बन्धा केही जानकारी

# औषधिबिना कब्जियत हटाउने घरेलु उपचार

🗷 डा. दिव्यरत्न वज्राचार्य

कब्जियतको रोगीलाई औषधिभन्दा खानपान एवं पथ्यापथ्यको विशेष ध्यान दिन आवश्यक हन्छ । खाँदाखेरि यस्तो वस्त्को प्रयोग गर्नुपर्छ, जसले खाएपछि स्वतः पेट सफा रहन सकोस । कब्जियतको कारणले शरीरमा अनिगन्ति रोगहरू लाग्न सक्छन। कब्जियत भएको रोगीले बिहान सबेरै उठ्नेबित्तिकै चिसो पानीले राम्रोसँग नृहाउन् पनि राम्रो हुन्छ । पौडी खेली नुहाएमा पनि धेरै उत्तम हन्छ । कोही पनि कलेजोको बिरामीको कारण खाएको राम्रोसँग पाचन नभई कब्जियतको शिकायत धेरै दिनसम्म भइरहे अथवा पेटमा वाय् जम्मा भएर जसको दिसा सफा भएको छैन, त्यस्तो व्यक्तिले बिहान सबेरै डल्न, दौडन र व्यायाम गर्न् र प्रतिदिन एक छटाक पेस्ता खान् र महिको सेवन गर्नाले रोग बिस्तारै घटछ । व्यायाम लगातार जारी राख्नुपर्छ। त्यसले जिर्ण भइसकेको स्वास्थ्य फेरि प्राप्त हुन्छ । सबै प्रकारको ताजा फलहरू कब्जियतको लागि विशेष लाभदायक छ। मेवा सर्वोत्तम छ ।

अन्नमा सबभन्दा राम्रो चना हो। यसलाई भिजाएर खानु उत्तम छ। यदि भिजाएको चना राम्ररी पचेन भने त्यस बखत चनालाई उसिनेर नून, अदुवा आदि हाली खानु असल छ। कोही-कोही दाल चनालाई भिजाएर खाने गर्दछन्। तर त्यसरी खानुभन्दा बोका भएको गेडा चना नै खानु राम्रो हुन्छ। प्रत्येक अन्नको बोक्तामा कब्जियत हुन नदिन प्रसस्त मात्रामा शक्ति हुन्छ। अचेल खानामा बोका-बोका फाली राम्रो र स्वादिलो बनाएर मात्र खाने चलन छ। तर त्यसमा रहेको गुणकारी तत्त्वहरू फाली खाने गरिएकोले कब्जियत भई विभिन्न रोगले मानिसलाई सताउने गर्दछ।

गहुँको र चनाको खोस्तासमेत भएको पिठोको रोटी पकाई खानु सबैभन्दा राम्रो हुन्छ । उसिनेको चना अथवा गहुँ मिलाएको चनाको पिठोको रोटी कब्जियतको लागि साँच्चै नै धेरै राम्रो काम गर्ने हुन्छ । जुनसुकै अन्नको रोटी खाए पनि त्यसको खोस्टा अलग नगरी खानुपर्छ । खोस्तासहितको रोटी खानाले पेटमा कब्जियत हन पाउँदैन । मेसिनबाट पिनेको पिठो खाँदा स्वादिलो भए तापिन यसमा किन्जियत नष्ट गर्ने शक्ति हुँदैन । गहुँको दाल पकाई खाँदा पिन फाइदा गर्छ । गहुँलाई उसिनेर त्यसमा स्वादअनुसारको नून मिलाई खाँदा अति फाइदाजनक हुन्छ । जाँतोमा पिनेको चोकरसिहतको रोटी खानु किन्जियतलाई असाध्यै राम्रो हुन्छ । खाँदा राम्रोसँग दाँतले चपाई-चपाई खानुपर्छ । काजु, अंजिर, सुकेको मेवा, खजूर, पेस्ता, दाँतेओखर, निरवल आदि खानु पिन हितकर छ ।

सागपात र हरियो तरकारी खानु लाभदायक छ। खान सक्यो भने सबभन्दा राम्रो रायोको साग पकाई नून, जीरा हाली भातको सट्टा पेटभिर खानाले किन्जयतको सिकायत अनुभूति कहिल्यै हुँदैन; किनिक जसरी कुचो आदिले कुनाकाप्चा, भुइँमा भएको फोहोर-मैलालाई सफा गर्दछ, त्यस्तै गरी रायोको सागले पिन आन्द्राको भिल्लीमा अड्केर रहेको मललाई राम्ररी निखारेर सफा गर्न मद्दत गर्दछ।

पाकेको बेलको सर्वत पनि यसको लागि अति नै ग्णकारी हुन्छ । यसले आन्द्रामा गोटी बनेर रहेको मल सफा गरी निकालिदिन्छ । बेलचाहिँ पाकेको र ताजा हनपर्छ । सधैँ-सधैँ कब्जियत हनेको लागि इसवगोलको सेवन पनि धेरै फाइदाजनक छ। यसको बीज ६ घण्टासम्म पानीमा भिजाई खान् राम्रो हुन्छ । यसको खोस्तारहितको पानी खान सिकन्छ। यो दिसा लाग्ने चीज होइन। पुरानो आउँको कारण हुने किब्जियतको लागि योभन्दा उत्तम चीज अरू पाइँदैन । दाल, घ्यू र गुलियो धेरै खान् हुँदैन । द्ध, दही र मोहीको व्यवहार उत्तम छ; किनकि यसले कब्जियत नाश गर्छ। बिहान सबेरै खुला हावामा बिस्तारै-बिस्तारै हिँड्ने-दौड्ने गर्नाले पनि कब्जियत नाश हुन्छ। कब्जियतमा मास्, रक्सी, चिया, कफी, खुर्सानी, मसलाहरू, मिठाई, भात, मैदा, खोस्तारहित-मेसिनबाट पिनेको पीठो, रातमा जागी रहन्, खानापछि दिनमा स्तन् आदि निषेध (वर्जित) मानिन्छ ।

साभार- 'आयुर्वेद', वर्ष २, अङ्ग २, पूर्णाङ्ग ३, कार्तिक २०५९

धर्मकीर्ति मासिक; बु.सं. २४६२; वैशाख पुन्ति; वर्ष-३६; अङ्ग-१ —

# दकले तःधंगु दुःख- जन्म

### 🗷 सुनिता मानन्धर

दिपय् सीम्ह । थःथिति सकसियां ख्वःसः । स्वयाच्चंपिनि मिखाय् नं ख्विब लःलः धाः। 'गपाय्च्व दुःख जुल । सी हे मत्यवं सित । छँय् च्चंपिनि दुःख जुइगु जुल । छँया हामा । कमे यानाः नकीम्ह ।' सकसियां म्हुतुइ छता छता खं । अनया ख्वःसः कोलाहलं मन पिपि च्याः । लँय् जूपिं नं छक्वः थिङ्ग दं । छु जुयाः सीगु ? सु सीगु ? अनया विलाप सलय् आक्रोश दु । हीमीचाःगु पह दु । दुःख व वेदनाया सः दु । थन तःधंगु दुःखं कल । सुं सित । सुयां जाति बन्धु मन्त । संसारं तापाक वन । सदां थः नापं च्वंम्ह । थः नापं सुख-दुःखया खं व्याःम्ह । नापं व्वलंम्ह । छँ जः सकसियां लिधंसा । छँया थां । थुलि जक मखुसें थः सन्तान जूसा भन्न अति मितना यानातःम्ह । वया लागिं धकाः जीवन पाःम्ह । थज्याःम्ह मन्त कि दुःख जुइगु स्वाभाविक हे खः । सीगु वा सुयां मृत्यु जुइगु दुःख सिवाय् सुख गबलें जुइ मखु ।

खयत ला जन्म जुसेंलि मृत्यु जुइगु संसारया रित खः। तर नं मृत्युयात आत्मसात याये थाकु। जन्मकाःछि, सुं अजर-अमर जूगु मदु। ध्व वास्तविकतायात थुइके थाकु। बुद्धकालय् कृषा गौतमी थुकियात आत्मसात याये मफुगु खः। थः अतिकं यःम्ह नच्चाम्ह मचा। उकिसनं कायमचा सित। व अतिकं ख्वल। व थाय्थासय् वन। थःत तःधंगु दुःख वःगु तायेकल। सीम्ह मचायात ज्वनाः उखेंथुखें वन। अन्तय् तथागत बुद्धया शरणय् वन। तथागत बुद्धया कारणं मृत्यु सत्ययात बोध यात। सीगु व सिना वनेमाःगु वास्तविकतायात थुइकल। थःत वःगु दुःखया नापं आत्मसात यात।

सुं सीवं शोक-सन्ताप यायेगु स्वभाविक खः। ध्व मनू जक मखु हरेक प्राणीया स्वभाव नं खः। गुलिं सः पिकयाः विलाप याइ। गुलिं थःगु नुगलं दुःखी जुइ। शोक-सन्तापया कारणं असह्य वेदना नं पिदनी। ध्व दुःखया छगू कारण नं खः।

थन सकतां थम्हं धया थें दइ मखु। मनंतुंगु पूवनी मखु। थः अतिकं माया याःपिंनाथ बाया च्वने माली। थः सर्वस्व भाःपिउपिं नाप च्वने मदयेयः। थुकिया कारणं दुःखी जुइपिं म्हो मजू। अभ खः मितनामिनाप बाये मालाः आत्महत्यातकं याइ। गुलिं थः मितनामिनाप च्वनेत मेपिंत

स्याइ । दुःख बी । थः जन्मदाता थःथितिपिं नापं ल्वाना जुइ । वनाप च्वनेगु हे जक सुख भाःपी । तर थ्व सदां स्थिर जुइ मखु । बुद्धकालय् पटाचारां थः मितनामिया लागिं थ:ग् महल त्व:तल । थ: य:म्हनाप च्वनेत जङ्गलया वासय् तकं सुख तायेकल । थाकुयात नं अ:पु भा:पिल । तर वया इच्छा ताः ईतक मल्यन । जङ्गलय् सिँ काःवंम्ह भाःत सर्पं न्यानाः सित । थः मस्त निम्ह नं मदयेका च्वनेमाल । थःत यःपिं थःनापिं मदयेवं वया होश हे छखे लात । व सी व म्वायेया दथुइ लात । बेहोसीया हालतय् पचिनांगा ज्ल । उखेंथ्खें थःग् स्रय् चाःहिउ ज्ल । पटाचारायात अतिकं दुःखं कल । थःग् दुःख सह याये मफुत । थः यःपिं सदां दइ मखु धइगु वास्तविकतायात ध्वाथ्इके मफ्त । वयात मानसिक द्:खं कल । वयाके दौर्मनस्य ब्वलन । थ्व हे दौर्मनस्यया कारणं व बेहोस जुल । दौर्मनस्यया कारणं मनू ख्वइ । चिल्लाय् दनी । आत्महत्या याइ। विष नइ। ख्वयाः वा सिनाः दुःखं मुक्त जुइगु तायेकी । थुकिं चित्तय् जक पीडा जुइगु मखु । शरीरय् नं पीडा ब्वलंकी।

सकलें यः जुइ मखु । थःत मयःपिं नं दइ । थःगु बिचाःनाप पाःपिं न दइ । तर थःत मयःसां उपिंनाप हना च्वने माली । थःत मयःम्ह, थम्हं मनं मखंम्ह नापं च्वनेमाःगु नं दुःख । अप्रिययात खनेवं मनंनिसें दुःखी जुइ । थुकिया कारणं कलह ब्वलनी । त्वय् ब्वलनी । चित्तयात असन्तुष्ट याना बी ।

प्राणीया जीवन सदां उथें जुइ मखु । ईकथं हिलावनी । परिस्थिति कथं पानावनी । छुं ई न्ह्यः निरोगी स्वस्थ जुइफु । तर पलख लिपा हे ल्वचं कयेफु । थन वैंस वनेमाः धइगु नं मदु । नकितिनि बूम्ह मचा जुइमा वा ल्याय्म्ह बुराबुरि न्ह्याम्हेसितं ल्वचं कइ । ल्वचं कयेगु दुःख ब्वलनेगु स्वाभाविक हे खः । थःगु शरीर थम्हं धाःथे दइ मखु । नये-त्वने थःगु इच्छा कथं जुइ मखु । गनं वनेगु च्वनेगु थाय्तकं दइ मखु । थःथिति छुँजःपिंसं तकं वास्ता मयायेफु । थुगु इलय् थःत थःहे बोभ्क जुइ । अले दुःखी व निराश जुइ । जन्म कासेंलि ल्वचं मकःपिं दइ मखु । तःधंगु ल्वय् जुइमा वा चीधंगु हरेक प्राणीया शरीरय्

# Significance of Vesak

**∠** Ven Mahinda

The significance of Vesak lies with the Buddha and his universal peace message to mankind.

As we recall the Buddha and his Enlightenment, we are immediately reminded of the unique and must profound knowledge and insight which arose in him on the right of his Enlightenment. This coincided with three important events which took place, corresponding to the three watches or periods of the night.

During the first watch of the night, when his mind was calm, clear and purified, light arose in him, knowledge and insight arose. He saw his previous lives, at first one, then two, three up to five, then multiples of them, ten, twenty, thirty to fifty. Then 100, 1000 and so on. As he went on with his practice, during the second watch of the night, he saw how beings die and are reborn, depending on their Karma, how they disappear and reappear from one form to another, from one plate of existence to another. Then during the final watch of the night, he saw the arising and cessation of all phenomena, mental and physical. He saw how things arose dependent on causes and conditions. This led him to perceive the arising and cessation of suffering and all forms of unsatisfactoriness paving the way for eradication of all faints of cravings. With the complete cessation of craving, his mind was completely liberated. He attained to full Enlightenment. The realization dawned in him together with all psychic powers.

The wisdom and light that flashed and radiated under the historic Bodhi Tree at Buddha Gaya in the district of Bihar in Northern India more than 2500 years ago, is of great significance to human destiny. It illuminated the way by which mankind could

cross from a world of superstition, or hatred and fear, to a new world of light, of true love and happiness.

The heart of the Teachings of the Buddha which remains a universal message to mankind is contained in the teachings of the Four Noble Truths, namely,

The Noble Truth of Dukkha or Suffering
The Origin or Cause of Suffering
The End or Cessation of Suffering

The path which leads to the cessation of all sufferings.

The first Noble Truth is the Truth of Dukkha which has been generally translated as "suffering". But the term Dukkha, which represents the Buddha is view of life and the world, has a deeper philosophical meaning. Birth, old age, sickness and death are universal. All beings are subject this unsatisfactoriness. Separation from beloved ones and pleasant conditions, association with unpleasant persons and conditions, and not getting what one desires. These are also sources of suffering and unsatisfactoriness. The Buddha summarises Dukkha in what is known as the Grasping Aggregates. Herein, lies the deeper philosophical meaning of Dukkha for it encompasses the whole state of being or existence.

Our life or the whole process of living is seen as a flux of energy comprising of the five aggregates, namely the Aggregate of Form or the Physical Process, Feeling, Perception, Mental Formation and Consciousness. These are usually classified as mental and physical processes, which are constantly in a state of flux or change.

When we train our minds to observe the functioning of mental and physical processes,

we will be able to realize the true nature of our lives. We will see how it is subject to change and unsatisfactoriness. And as such, there is no real substance or entity or self which we can cling to as 'I', 'MY' or 'MINE'.

When we become aware of the unsatisfactory nature of life, we would naturally want to get out from such a state. It is at this point that we begin to seriously question ourselves about the meaning and purpose of life. This will lead us to seek the truth with regards to the true nature of existence and the knowledge to overcome unsatisfactoriness

From the Buddhist point of view, therefore the purpose of life is to put an end of suffering and all other forms of unsatisfactoriness to realize peace and real happiness. Such is the significance of the understanding the realization of the First Nobel Truth.

The second Noble Truth explains the origin or Cause of Suffering. Tanha or Craving is the universal Cause of Suffering. It includes not only desire for sensual pleasures, wealth and power, but also attachment to ideas, views, opinions, concepts and beliefs. It is the lust for flesh, the lust for continued existence (or externalism) in the sensual realms of existence, as well as the realms of form and the formless realms. And there is also the lust and craving for non existence (or nihilism). These are all different forms of selfishness, desiring things for oneself, even at the expense of others.

Not realizing the true nature of one's self, one clings to things which are impermanent, changeable and perishable. The failure to satisfy one's desires through these things causes disappointment and suffering.

Craving is a powerful mental force present in all of us. It is the root cause of our sufferings. It is this craving which binds us in samsara- the repeated cycle of birth and death.

The third Noble Truth points to the

cessation of Suffering, where there is no craving, there is no becoming, no rebirth, where there is no rebirth, there is no decay, no old age, no death, hence no suffering. That is how suffering is ended, once and for all.

The fourth Noble Truth explains the Path or the way which leads to the cessation of suffering. It is called the Noble Eightfold Path.

The Noble Eightfold Path avoids the extremes of self-indulgence on one hand and self-torture on the other. It consists of Right Understanding, Right Thought, Right Speech, Right Action, Right Livelihood, Right Effort, Right Mindfulness and Right Concentration.

The Path Factors maybe summarized into 3 stages of training, involving morality, mental culture and wisdom.

Morality or good conduct is the avoidance of evil or unwholesome actions- actions which are tainted by greed, hatred and delusion and the performance of the good or wholesome actions- actions which are free from greed, hatred and delusion, but motivated by liberality, loving-kindness and wisdom.

The function of good conduct or moral restraint is to free one's mind from remorse (or guilty conscience). The mind that is free from remorse (or guilt) is naturally calm and tranquil, and ready for concentration with awareness. The concentrated and cultured mind is a contemplative and analytical mind. It is capable of seeing cause and effect, and the true nature of existence, thus paving the way for wisdom and insight.

Wisdom in the Buddhist context, is the realization of the fundamental truths of life, basically the Four Noble Truths. The understanding of the Four Noble Truths provide us with a proper sense of purpose and direction in life. They form the basis of problem-solving.

The message of the Buddha stands today as unaffected by time and the expansion of

#### - श्रमदीरि

knowledge as when they were first enunciated. No matter to what lengths increased scientific knowledge can extend man's mental horizon, there is room for the acceptance and assimilation for further discovery within the framework of the teachings of the Buddha.

The teaching of the Buddha is open to all to see and judge for themselves. The universality of the teachings of the Buddha has led one of the world's greatest scientists, Albert Einstein to declare that "if there is any religion that could cope with modern scientific needs, it would be Buddhism"

The teaching of the Buddha became a great civilizing force wherever it went. It appears to reason and freedom of thought, recognizing the dignity and potentiality of the human mind. It calls for equality, fraternity and understanding, exhorting its followers to avoid evil, to do good and to purify their minds.

Realizing the transient nature of life and

all worldly phenomena, the Buddha has advised us to work out our deliverance with heedfulness, as "heedfulness is the path to the deathless".

This clear and profound teachings on the cultivation of heedfulness otherwise known as Satipatthana or the Four Foundations of Mindfulness, is the path for the purification of beings for the overcoming of sorrows and lamentation, for the destruction of all mental and physical sufferings, for the attainment of insight and knowledge and for the realization of Nibbana. This has been verified by his disciples. It is therefore a path, a technique which may be verified by all irrespective of Caste. Colour or Creed.

Source- Vesak '91 Australian Buddhist Mission. INC.



### The Aphorisms of Ashin Janakabhivamsa

- If you do insight meditation,
   You will gain wisdom,
   If you have developed wisdom
   You will be able to remove avijja (ignorance)
- If you do meditation, you will attain stability of mind. Only when the mind is stable can you get rid of desires and passions.
- In Buddhism, there are practical methods of Practice.

"A wise person may not always be a man in all matters, A woman, with discerning wit in a given situation, May herself also prove to be a wise person."

- Bhadrakundalakeshi Theri (Theri Gatha)

"What should the woman's nature to do with them (or hinder) Whose hearts are firmly set, who, ever move, with the growing knowledge onward in the path.

- Soma Theri (Theri Gatha)

# **Concept of God**

This is how imagination and humanism eventually fused together to become religion. Some people say that it is difficult to believe that any god created religion. Perhaps we could say that man created religion and later introduced the concept of a god into religion. An American philosopher, Prof. Whitehead, once stated that originally man created god and later god created man. What he meant was that the concept of god was created by man and later this concept was transformed into divinity. On the other hand, a French philosopher, Anatole France said that if the concept of god did not exist. Somehow or other, man would have created one because it is very important for his psyche. A divine power is necessary to alloy our innate fear suspicion, worries, disturbances, anxiety, and craving. To avoid problems we depend on an external force to give us solace. Knowing the nature of the human mind, therefore, Anatole France said that if a god did not exist we would have to create one.

In this sense we are just like children. When a small baby is crying and the mother is too busy to carry it, what she does is to put a treat in its mouth to comfort it. That will stop the baby from crying. The concept of god helps many people in this manner. To stop their worries and dry their treats they develop various pacifiers in the form of religious beliefs and practices.

#### The Buddha -

It was in a religious climate such as this that the Buddha appeared. As a prime living in the lap of luxury he started to think very deeply on why living beings suffer in this world. What is the cause of this suffering? He asked. One day while he was sitting under a tree as a young boy, he saw a snake suddenly appear and catch a frog. As the snake and the

frog were struggling an eagle swooped down from the sky and took away the snake with the frog still in its mouth. That incident was the turning point for the young prince to renounce the world by life. He began to think about how living beings on the earth and in the water survive by preying on each other. One life form tries to grab and the other tries to escape and this eternal battle will continue as long as the world exists. This never ending process of hunting, and self preservation is the basis of our unhappiness. It is the source of all suffering. This Prince decided that he would discover the means to end this suffering.

#### Renunciation -

He studied under various religious teachers and learnt everything they had to teach but was unable to discover how to end suffering. He spent many years pondering this question. Finally at the age of 29 he seriously contemplated on old age, sickness, death and decided that without giving up his worldly preoccupations and his responsibilities and pleasures it would be impossible for him to find the answer. That is why he had to leave the palace in what is known as "The Great Renunciation". After struggling for six years, which represented the culmination of endless life cycles of cultivation and struggle for spiritual development, the finally gained enlightenment and understood the secret of our suffering. This was the beginning of another "religious system". But it was a religion like nothing anyone had known in the past. In fact many people today do not even like to call Buddhism a religion, because the word "religion" evokes a great many negative emotions in their minds

Source "Buddhism as a Religion" Dr. K. Sri Dhammananda.



# **Development of the Noble Eightfold Path**

The constituents of the Path are:

- 1. Sammaditthi- Right views
- 2. Sammasankappa- Right thoughts or intentions
- 3. Sammavaca- Right speech
- 4. Sammakammanta- Right action
- 5. Sammaajiva- Right livelihood
- 6. Sammavayama- Right effort
- 7. Sammasati- Right mindfulness
- 8. Sammasamadhi- Right concentration

Among the eight constituents, right speech, right action and right livelihood are grouped in sila magga, the path of morality. If one abstains from for oral sins of lying, slandering, harsh speech and frivolous talk, one may be regarded as practicing the path to right speech. If one abstains from committing the three sins of killing, stealing and incontinents, one would be regarded as practicing the path of right action. If one abstains from the seven kinds of misleads so far described, one would also be regarded as practicing the path to right/livelihood. Thus sila maggas form basic steps to be observed before practicing the law.

Right effort, right mindfulness and right concentration are grouped in samadhi magga, the path relating to calmness of the mind. It is achieved only after samatha concentration. When the watchful mind takes note of each object of samatha and vipassana, he is said to have made the right effort which can accomplish four tasks viz.

- 1. the task of preventing immoralities that have not yet arisen from arising
- 2. the task of eliminating immoralities that have already arisen.
- 3. the task of developing moralities that have not yet been developed and,

4. the task of establishing the moralities that have been developed.

Concentration on the sense object to be observed is right mindfulness. It has two paths, the samatha sammasati, right concentration and vipassana sammasati, right meditation. The pali canon defines right mindfulness as follows:-

There are four satipatthanas, namely, mindfulness as regards body, mindfulness as regards feelings or sensations, mindfulness as regards thoughts and mindfulness as regards dhamma. These four are achieved after due reflection of the mind on body, sensation, thought and dhamma. It has been definitely shown that these four foundations of mindfulness are grouped in sammasati magga. Therefore noting the process of respiration of breathing in and breathing out as well as noting the parts of human anatomy such as hair of the head, hair of the body, etc. is samatha sammasati. So also the observation of Kasina objects or corpses for purposes of exercise in mind-culture constitute samatha sammasati. However nothing and remembering physical behavior, sensations of the mind or of the body, sight, hearing, attachment, anger etc. is vipassana sammasati, right mindfulness in insight meditation. When the state of sammasati is established, one shall be regarded as possessing right views having gained insight into the arising and passing away of nama(anxiousness) and rupa(corporality) or in other words, mind and matter, and also into the three marks of existence, namely impermanence, unsatisfactoriness and unsubstantiality.

Source- A discourse on To Nibbana via the Noble Eightfold Path. by Venerable Mahasi Sayadow.



## **Buddha's Education and Action**

Prof. Suwarna Shakya Ombahal, Kathmandu

Lord Buddha who is the son of Nepal is regarded as the hero of peace in the world. It's difficult to recognize Siddhartha Gautama as to recognize the god. When we call god as the creator, destroyer and protector of the world then god in introduced. Most of the people is to be satisfied by giving the responsibility of their pain and happiness to the god by calling him to be omniscient. We can summon the god when we are in trouble. We can eliminate the suffering by making wishes to the god considering his as different deities. The teaching of Gautama Buddha is different from this kind of human behavior.

People have been conducting the religion as per their understanding and wishes. The one who hasn't understood the definition of religion would be going to commit a sin in the name of religion. There are a lot of people who reach to the temple for fulfilling their selfishness of completing their own willingness instead of remembering virtues of god by calling they are doing the nobility. Some people keep on wandering in temples by not taking care of their own family. There would be shops, beggars and mongers in front of the god's temple. People don't care even when there are animals like dog and cow in the premises of the temple. When such kind of unhealthy environment is seen, the visitors' attention can be derived towards it. We can see the negligence towards the temple's dignity becoming impure because of such reasons. People have less interest to improve the bad habit of continuing lie and vice in the name of religion and tradition. In such issues related to religion, if people are not taught to aware from the childhood then such children in the future would have evil in their manner and the society would have to cope the difficulty.

Peace and religion are very close topic. Where there is religion, there will be peace. In order to establish peace, the teachings of the Buddha is equal to the proper medicine. According to Buddha's teaching the life of the religion is compassion. In a place where compassion exists, there won't be any robbery, violence, murder and trickery. There won't be exploitaion and harassment. The teaching of Buddha doesn't entangle in logic and argument. The Buddha's teaching directly leads to the duty. When

his teaching is not studied well then it's meaning may have the difference. The religion of Buddha is the religion of cause and effect, voidness and the middle path. The teaching of the Buddha is called Buddhism. We can that Buddhism has been compared with socialism and communism but it is rationalism. This ism is of higher level than other isms. The founder of this ism, lord Buddha has remained as Light of the World.

There are people who call Buddha as the messenger of peace. Such people seems to have influence of other religion. Buddha is not a messenger of anyone. Buddha is self-realized Great Learned Man, the leader of peace. Some people call him the ninth incarnation of the god. People might have called him so according to the tradition of divinity having faith or by feeling proud, they might have expressed respect to Buddha but it becomes obvious that they are ignorant about the fact that there's no incarnism in Buddhism. Buddha's not an incarnation of anybody. He is such a great learned man who has passed away from the vicious circle of birth and death by obtaining the *Mahaparinirvana*.

It seems as if the Buddha's teaching has been affected since there's no real Buddhist behavior in those people who call themselves to be buddhists. To be a Buddhist is not through the surname but through the behavior. Buddhism is a humanistic religion. It's a religion of becoming independent. Theism is dependency. There are many religion that regards the existence of god than the existence of man himself. There are a lot of people who keep reverence to god. The devotion is a different thing and slavery is a different thing. Devotion is nice thing but if it inspires the attitude of slavery then devotion itself will be degraded. The worshipping of Buddha's not done by simply keeping is idol in front of us. In the context of Buddha, the Buddhist religion is totally different from other types of literature. Such difference means the literature created on the basis of Buddha's foundation of Four Noble Truth and Eightfold Path. There has been both positive and negative influence of other religion in Buddhist literature. When an ignorant person without knowledge of Buddhism writes an article on it, there will be torment in the religion. Any religious article will not be similar to other social issue. Religion will be based on a principle. When any issue is opposite to the principal then it would be like mocking the principal itself.

When we talk about the religion, we can get liberation from the suffering only by changing the behavior but not by changing the attire. Buddhism pinpoints to such kinds of real thing. The publication of huge number of articles and books related to religion is not considered to be the bevelopment of religion. Buddha is called to be a *Bibhajjavadi*. It means a person who is capable of analyzing every. issue and explain the soul by diving it into thousand parts. Until we can understand Bibharjjavadism, we will be rarely understanding Buddha. Lord Buddha's considered to be very wise, rich, knowledge and completely meditative. There are people who consider Buddha to be exponent in a topic according to their own perspective. Moreover, there are many people who consider him to be guite meditative.

Those who live good life before obtaining the Nirvana will gain guidance. In order to gain guidance people should be knowledgeous of moral percepts. According to Buddhism, if a person cannot follow even a single precept he would not gain the guidance. The place of learning Buddha's teaching is the monastery. Thus, in a monastery the rules of Buddha's teaching are automatically followed. Nowadays, the Buddhist monasteries are found everywhere as the temples. In such monasteries people follow the trend of accepting the offerings and putting *Tika* similar to temple. There is a provision of following 227 rules of Vinaya for the monks who stay in monastery. This type of Vinaya rule is not found in a temple but they have their different rules in a temple. The idol of Buddha's kept in a monastery. Buddha has become so by denunciating his state of being prince any renouncing his crown adorned with diamonds and pearls. He became Buddha by wearing the yellow robe and gaining the enlightenment. The Buddha who became Buddha in such way has been venerated by enshrining his idol with a crown decorated with diamonds and pearls in a monastery and called it to be a monastery. Those known as Buddhists go to such monastery for Buddha's worship. it's also found that those who go to religious sites go there not for devotion but for fashion and religious competition. Those who don't know the difference between what's sacrifice and what's greed also follow Buddhism and lot of such people can be found. Those who

understand the issues of Buddhism also can't gain Guidance until they remain lustful.

In today's practice, we can see that the people who try to violate the religious society are even prized instead of punishing by the religious organisations though they neglect the religion and action.

We can also view that even the 'donation' is becoming impure in today's practice. Money is only a one-sided proper aid in religious aspect too. Those who exchange money with thier name is also called 'donation'. The religious field that analyzes the devotees by underestimating them preferring only the money would be proved today as a curse. It's essential to continue the right effort to approach appropriate religion by investigating the polluted attribute in practice though we can see many religious activities increasing today. Since the right action of religion is decreasing, it's seen that though the doctor has suggested us not to worry, we've to worry in today's condition.

Buddha is called practical because of his teaching being practical. people are called most practical becausr of the traits such as not having insolent, not keeping egoism and having the quality of people's welfare. In any aspect of such aspects, Buddha's teaching seems to have no weakness. In this context, it would be appropriate you repeat the Buddha's notable speech here.

Let's not believe in anything by closing our eyes. It's the issue of complete liberation to come down to action by self-deciding and confirming and not by implementing anything just because it is done by our parents or clan, told by the learned scholars, written in scriptures, seems to be logical or it seems to be good for oneself. it's based on self prospection. It's not the issue of anybody's hostility, it's not the issue of proclaiming others, it is the right issue from any angle of social behavior. The teaching of the Buddha doesn't inspire lier, stupid and disguiser. Thus, the true follower of Buddhism should establish his identity by remaining in Buddhist action in reality. It will be the matter of his personality. If a person doesn't practise his learning into action, then such person's character would be of immoral conduct. To practise Buddha's teaching into action is becoming completely social for manking as it is practial. There are many basis to say so. .



# American Buddhist Poetry comes from Portland To Kathmandu's Dharmakirti Vihar Monastery



When as a poet I taught the intimate workshop "Writing the Buddhist Poem," at the Portland Shambhala Center in 2013, I never imagined that almost five years later I would expand on that topic in Nepal.

During my stay in Kathmandu between Feb. 4 and Feb. 12, I taught at the Dharmakirti Vihar before a large group of Nepalese Theravada Buddhists, lay and monastic. I also taught at a series of other venues.

This was quite different from the 2013 Dharma Arts festival experience in Portland, when we discussed what constituted a Buddhist poem, read a few by Gary Snyder, Jane Hirshfield and others, and then tried our hand at our own.

The welcoming committee of lay women greets Willa Schneberg at the Dharmakirti Vihar

The welcoming committee of lay women greets Willa Schneberg at the Dharmakirti Vihar.

Written by: Willa Schneberg

I owe my magical Nepal experience to Nabin Chitrakar, who is a poet, Buddhist, and secretary to the cultural preservation organization Nepal Bhasa Parisad. Chitrakar, a member of the Dharmarkirti Vihar, invited me to come to Kathmandu as a poet-inresidence, and connected me with the monastery.

I'm also grateful to the Regional Arts & Cultural Council, which provides professional development grants to artists who live in Clackamas, Multnomah and Washington counties, all in Oregon.

Chitrakar organized six poetry-related programs during my stay.

Some highlights included:

I spoke to students, writers and critics about poetry translation at the Nepal Academy, an institute for the promotion of the languages, literature and culture.

At the Nepal Academy of Fine Arts, I talked about the interface between poetry and sculpture.

I discussed political poetry with graduate students in English and philosophy at the Institute of Advanced Communication, Education & Research.

I spoke to a group of Newari writers, sponsored by their organization Nepalbhasa Parishad, which sponsors the promotion of works in the Newari language, Nepal Bhasa.

I gave a presentation to members of Gungan, a Nepalese women's writers' organization that has been in existence for more than 20 years.

Willa Schneberg speaking about writing Buddhist poetry at Dharmakirti Vihar in Kathmandu

Willa Schneberg speaking about writing Buddhist poetry at Dharmakirti Vihar in Kathmandu.

The culmination of all my presentations, on the last Saturday before I returned to Portland, was talking about "The American Buddhist Poem" at Dharmakirti Vihar, founded in 1965 by Bhikkhunī Dhammawati. A nun, and abbess of the nunnery and monastery, she is now 84 years old.

Dhammawati immersed herself in the dharma at Khemarama Nuns' Study Center in Yangon, Myanmar, and in 1962 received the highest degree of Dhammachariya. This is one who lives the dhamma and/or teaches dhamma by example.

Since then Dhammawati has published more than 50 books. In 1988 she traveled to Hsi Lai Temple in California to receive full Bhikkhuni ordination in the Chinese Dharmagupta lineage, becoming the first Nepalese Bhikkhuni in recent history to do so.

And this is the venerable personage I would be sitting next to and speaking in front of! I found the task a little less daunting when I learned English was not her language of fluency.

Venerable Dhammawati offers Willa Schneberg a token of appreciation after Schenberg's talk

Venerable Dhammawati offers Willa Schneberg a token of appreciation after Schneberg's talk.

Arriving at the vihar I was greeted by lay women, many of whom were wearing deep-red Nepalese-style saris with black trim.

They were lined up just inside the monastery gate with a bouquet of flowers and an orangered scarf for me. They placed the scarf around my neck, and we bowed "namaste" to each other

Bhikkhuni Dhammawati had not yet entered the large hall. I sat down on a small padded folding chair next to the very cushioned chair of Abbess Dhammawati. Behind were life-sized dioramas of the Buddha's birth, the Buddha surrounded by disciples teaching the four noble truths, and a depiction of his death.

As soon as Dhammawati entered the sanctuary, we all stood up. She was followed by a retinue of Buddhist nuns who live at the vihar with her. She led the assembled in a chant, I believe in Pali, the language of early Buddhism.

Sangha member Arun Siddhi Tuladhar served as the master of ceremonies. He asked me to light what he called "the Buddha lamp," and then there was more chanting with Venerable Dhammawati.

The president of Dharmakirti Vihar Women's Association offered an appreciation dinner after Schenberg's talk

The president of Dharmakirti Vihar Women's Association offered an appreciation dinner after Schneberg's talk.

Most of the introductions were in Nepali or in Nepal Bhasa. The secretary of the Dharmakirti Vihar Conservation Trust spoke in English, and she said that part of the trust's mission is to bring foreign Buddhist scholars to speak. Since I am not a member of that esteemed company, I felt even more honored to be invited.

Nabin Chitrakar, who organized all my appearances, explained that his introduction

had consisted of outlining my poetry chops (experience), and discussing how we met.

He told participants he heard me read at the Eastside Freedom Library, an arts and social justice venue in St. Paul, Minnesota, where his daughter lives. We began an email correspondence that evolved into how I might bring my flavor of poetry to Kathmandu.

Standing at the podium, before I began talking about my sense of American Buddhist Poetry I said that I was a Buddhist in the Shambhala tradition, had taken the refuge vow, and was in a bodhisattva study group. I knew it was impossible to truly communicate through language the depth of gratitude I felt to Bhikkhuni Dhammawati, members of the vihar, and to Nabin Chitrakar, who had given me the opportunity to speak in their sanctuary on a Saturday afternoon in February.

I launched in by tackling the question of what is the American Buddhist poem. I referred to poet Gary Snyder, who in his introduction to the anthology "Beneath a Single Moon: Buddhism in Contemporary American Poetry," said Buddhist poems are vehicles to express "impermanence, no-self, the inevitability of suffering, interconnectedness, emptiness, the vastness of mind and the provision of a way to realization..."

The intricately carved entrance to the Dharmakirti Vihar in Kathmandu

The intricately carved entrance to the Dharmakirti Vihar in Kathmandu.

Snyder is an American Zen Buddhist and environmentalist, whose poems blend physical reality with precise observations of nature. I spoke about haiku, how it was first written by Buddhist monks in Japan, and that it is a spiritual art of being in the moment, capturing impermanence and no-self. Many contemporary American haiku poets no longer conform to the 5-7-5 form, and believe that 11 syllables in English is equivalent to 17 in Japanese.

I explicated a poem by haiku poet Patricia Donegan, a student of Chogyam Trungpa Rinpoche, and another by Snyder.

I shared "A Blessing for Wedding" by Jane Hirshfield, who studied at Green Gulch Farm, a Zen center north of San Francisco, and who received lay ordination in 1979.

"Today" is the word that begins each line of much of this poem. The first line reads, "Today when persimmons ripen/."

We also explored two poems by non-Buddhists, who I believe share Buddhist sensibilities: Mary Oliver and William Stafford. Oliver's poem "The Buddha's Last Instructions," reveals the direct and immediate way in which she responds to the natural world's glory and transience:

Even before the sun itself hangs, disattached, in the blue air, I am touched everywhere By its ocean of yellow waves.

I ended my talk with "You Reading This, Be Ready," by Bill Stafford, who lived in Lake Oswego, Oregon, and died in 1993. He was the Oregon Poet Laureate and the U.S. Poet Laureate. Here is the last stanza:

What can anyone give you greater than now, starting here, right in this room, when you turn around? •

"Life is easy to live for a man who is without shame, a crow hero, a mischief-maker, an insulting, bold, and wretched fellow."

"Not to commit any sin, to do good, and to purify one's mind, that is the teaching of (all) the Awakened." — Dhammapada

# Ladyface – 26

(Association)



Once upon a time, the King of Benares had a royal bull elephant who was king, patient and harmless. Along with his sweet disposition, he had a lovely gentle face. So he was affectionately known as 'Ladyface'.

One night, a gang of robbers met together just outside the elephant shed. In the darkness they talked about their plans for robbing people. They spoke of beating and killing, and bragged that they had given up ordinary goodness so they would have no pity on their victims. They used rough he-man type gutter language, intended to scare people and show how tough they were.

Since the nights were quiet, Ladyface had nothing else to do but listen to all these terrible

plans and violent rough talk. He listened carefully and, as elephants do, remembered it all. Having been brought up to obey and respect human beings, he thought these men were also to be obeyed and respected, even as teachers.

After this went on for several nights, Ladyface decided that the correct thing to do was to become rough and cruel. This usually happens to one who associates with those of a low-minded cruel nature. It happens especially to a gentle one who wishes to please others.

A 'mahout' is what the Indians call the special trainer and caretaker of a particular elephant. They are usually very close. Early one morning. Ladyface's mahout came to see him as usual. The elephant, his mind filled with the night's robber-talk, suddenly attacked his mahout. He picked him up in his trunk, squeezed the breath out of him, and smashed him to the ground, killing him instantly. Then he picked up two other attendants, one after another, and killed them just as ferociously.

Word spread quickly through the city that the once adored Ladyface had suddenly gone mad and become a frightening man killer. The people ran to the king for help.

It just so happened that the king had an intelligent minister who was known for his understanding of animals. So he called for him and asked him to go and determine what sickness or other conditio had caused his favorite elephant to become so insanely violent.

This minister was the Bodhisatta - the Enlightenment Being. Arriving at the elephant shed, he spoke gentle soothing words to Ladyface, and calmed him down. He examined him and found him in perfect physical health. As he spoke kindly to Ladyface, he noticed that the elephant perked up his ears and paid very close attention. It was almost as if the poor animal were starved for the sound of gentle words. So the understanding minister figured out that the elephant must have been hearing the violent words or seeing the violent actions of those he mistook for teachers.

He asked the elephant guards, "Have you seen anyone hanging around this elephant shed, at night or any other time?" "Yes, minister," they replied, "for the last couple weeks a gang of robbers had been meeting here. We were afraid to do anything, since they were such mean rough characters. Ladyface could hear their every word."

The minister returned immediately to the

king. He said, "My lord king, your favorite elephant, Ladyface, is in perfect physical health. I have discovered that it was by hearing the rough and vulgar talk of thieves during many nights, that he has learned to be violent and cruel. Unwholesome associations ofter lead to unwholesome thoughts and actions."

The king asked, "What is to be done?" The minister said, "Well my lord, now we must reverse the process. We must send wise men and monks, who have a high-minded kind nature, to spend just as many nights outside the elephant shed. There they should talk of tha value of ordinary goodness and patience, leading to compassion, loving-kindness and harmlessness."

So it was carried out. For several nights the kind wise ones spoke of those wonderful qualities. They used only gentle and refined language, intended to bring peacefulness and comfort to others.

Lo and behold, hearing this pleasant conversation for several nights, Ladyface the bull elephant became even more peaceful and pleasant than before!

Seeing this total change, the minister reported it to the king, saying, "My lord, Ladyface is now even more harmless and sweet than before. Now he is as gentle as a lamb!"

The king said, "It is wonderful indeed that such a madly violent elephant can be changed by associating with wise men and monks." He was amazed that his minister seemed to be able to read the mind of an elephant. So he rewarded him appropriately.

The moral is: As rough talk infects with violence, so do gentle words heal with harmlessness.

to be continue ...

(Source: Prince Goodspeaker)

"Not to blame, not to strike, to live restrained under the law, to be moderate in eating, to sleep and sit alone, and to dwell on the highest thoughts, this is the teaching of the Awakened."

"Do not speak harshly to anybody; those who are spoken to will answer thee in the same way. Anary speech is painful, blows for blows will touch thee." — Dhammapada

## धर्मकीर्ति विहार

### गतिविधि

#### विशुद्धि मार्ग- समाधि

२०७४ चैत्र २४ गते, शनिवार प्रवक्ता- डा. त्रिरत्न मानन्धर प्रस्त्ती- राजभाइ त्लाधर

समाधिअन्तर्गत पर्ने चालीसवटा समथ भावनामध्ये दश कसिण, दश अनुस्मृति र दश अशुभको व्याख्या पहिलेको कक्षाहरूमा भइसकेको छ। बाँकी दशवटामा ४ ब्रह्मविहार, ४ आरूप्य, १ आहारेप्रतिकुल संज्ञा र १ चतुधात व्यवस्थापन पर्दछन्।

चारवटा ब्रह्मविहार (चतुब्रह्मविहार) भनेको मानिसको आध्यात्मिक उत्थानको लागि नभइनहुने चार वटा गुणहरू हुन् । ती गुणहरू हुन् :

(क) मैत्री (ख) करुणा (ग) म्हिता (घ) उपेक्षा

मैत्री वैरविहिन अवस्था हो । दुर्भावना राख्नेलाई पनि सद्भावना राखेर मात्रै जित्न सिकन्छ । मैत्री बोलिबाट मात्रै होइन भित्री हृदयदेखि गर्नुपर्छ । मैत्री भावना विकसित गर्दे लैजान निम्न क्राहरूको मनन गर्नुपर्छ :

- ं) द्वेषको नराम्रो फल- द्वेषको कारणले प्रत्यक्ष अथवा अप्रत्यक्ष रूपमा नराम्रो फल नै आउँछ ।
- ii) मैत्रीको आनिसंस (फल)— मैत्री बलियो भयो भने राम्ररी निन्द्रा आउँछ, डरलाग्दो सपना आउँदैन, अरूको प्रिय बन्छ, चित्त एकाग्र हुन्छ, अग्नि-शस्त्र आदिको भय हुँदैन ।
- iii) कर्मफल- प्रतिकूल परिस्थिति अरूको कारणले होइन, आफ्नै कर्मको कारणले आउने हो भन्ने कुरा बुभनुपर्छ ।
- iv) अनादिकालको प्रत्यवेक्षण— हाम्रो अनिगिन्ति जन्महरूमा अहिले भएका सबै मनुष्यहरू एक न एक जन्ममा अवश्य नै माता या पिता भइसकेको हुनुपर्छ । त्यसैले अहिले कसैसँग पिन वैरभाव नराख्ने।
- v) धातुविभाजन- यदि कसैप्रति वैरभाव आए ऊ त खाली धात्को (चत्रमहाभ्तको) प्ञ्ज मात्रै हो भनेर

विचार गर्ने।

अरूको दुःख देखेर उसलाई त्यसबाट छुट्कारा दिलाउने प्रयास गर्नु करुणा हो । करुणाले वैरभाव पिन हटेर जान्छ । भगवान् बुद्धले असङ्ख्य जन्महरूसम्म अनेक दुःख-कष्ट सहेर पारिमताहरू पूरा गर्नुभयो र फलस्वरूप बुद्धत्व प्राप्त गर्नुभयो । बहुजन हितको लागि उहाँमा निहित महाकरुणाको कारणले नै यस्तो सम्भव भएको हो ।

अरूको खुसी देखेर आफू पिन खुसी हुन सक्नु मुद्दिता हो । यो इर्ष्याको विपरित अवस्था हो । इर्ष्याले आफ्नै मनमा जलन हुन्छ भने मुद्दिताले ब्रह्मलोकसम्म पिन प्ऱ्याउन सक्छ ।

अनुकूल या प्रतिकूल जुनसुकै परिस्थिमा पिन मनलाई विचिलित नगरिकन बस्न सक्नु उपेक्षा अर्थात् समता हो । अष्टलोकधर्म (लाभ-अलाभ, यश-अयश, प्रशंसा-निन्दा, सुख-दु:ख) ले प्रभावित नभइकन रहन सक्नु उपेक्षा भावना हो । यो भावनाको विकास गर्दै जान सके जीवन शान्तिपूर्ण हन्छ ।

मैत्री, करुणा, मुद्दिता र उपेक्षा भावनाहरू बलियो हुँदै गएको खण्डमा ब्रह्मलोकमा जन्म हुन सक्ने भएकोले यिनीहरूलाई चतुब्रह्मविहार भनिएको हो ।

चार आरूप्य ध्यानहरूले अरूप ब्रह्मलोकमा प्ऱ्याउँछ। ती ध्यानका विषयहरू हुन् –

- १) आकास अनन्त २) विज्ञान (चित्त) अनन्त
- ३) आकिन्चन (शून्यता)
- ४) नैव संज्ञा ना संज्ञा (संज्ञा न छ न छैन)

आहारमा मज्जा लिनुको सट्टा त्यसको कारणबाट हुन सक्ने हानिलाई चिन्तन गरी भोजनमा संयमित हुन सक्न आहारे प्रतिकुल संज्ञा हो।

सबैको शरीर चारवटा धातु— पृथ्वी (ठोस), आपो (तरल), तेजो (अग्नि), वायो (वायु) को मिश्रित समूह मात्रै हो भनेर ध्यानभावना गर्न्लाई चत्धात् ववत्थान भनिन्छ।

"आफूलाई प्राप्त भएको लाभलाई तुच्छ नठान्तु । अरूलाई प्राप्त भएको लाभ देखी ईर्ष्या नगर्नु । अरूलाई प्राप्त भएको लाभ माथि ईर्ष्या गर्ने भिक्षुहरूलाई समाधि लाभ हुन सक्दैन ।" – धम्म्पद

#### सारनाथमा अल्पकालिन प्रव्रज्या समारोह सम्पन्न



दुर्लभ प्रव्रज्या ग्रहण ग<mark>रे</mark>का प्र<mark>व्रजित व्यक्तिह</mark>रूका साथ आयोजक परिवार

सारनाथ, भारत । (२०७४ फाग्न १४-२८ सम्म)

भिक्षुणी धम्मवती गुरुमांको ८४ औँ जन्मोत्सवको उपलक्ष्यमा बुद्ध चारधाममा प्रव्रज्या कार्यक्रम सञ्चालन गर्दै आइरहेको सिलसिलामा यसपालि सारनाथमा ५ दिने प्रव्रज्या समारोह सम्पन्न गरिएको छ । धर्मकीर्ति विहार को गुरुमांहरूको आयोजना एवं भिक्षुणी केशावतीको संयो जकत्वमा सञ्चालित उक्त कार्यक्रममा ११ जना श्रामणेर प्रव्रज्या, ९ जना प्रव्रजित गुरुमां र ६७ जना ऋषिणी प्रव्रज्या गरी कूल ७७ जना व्यक्तिहरू अल्पकालीन प्रव्रज्या शिविरमा सहभागी भएका थिए । प्रव्रज्या कार्यक्रम सम्पन्न भएपछि ९१ जनाको यात्री समूहले लुम्बिनी, श्रावस्ती, कुशीनगर, सारनाथ, बुद्धगया, राजगृह, नालन्दा, वैशाली र जनकपुर यात्रा गर्दै काठमाडौँ फर्केका थिए ।

उक्त ५ दिने प्रव्रज्या कार्यक्रमको संक्षिप्त विवरण यसरी रहेको छ–

फागुन १९ गते महाबोधि विहारका विहाराधिपित भिक्षु मेधङ्कर थेरोबाट नेपालका ११ जना उपासकहरूलाई श्रामणेर प्रव्रज्या गर्न्भएको थियो । नेपालबाट जानुभएका ९ जना उपासिकाहरूलाई गुरुमां प्रव्रज्या गराउनुभएको थियो भने ६७ जना उपासिकाहरूलाई ऋषिणी प्रव्रज्या गराउनुभएको थियो। धर्मदेशना गर्नहने व्यक्तिहरू

- १. भिक्षु मेधङ्कर थेरो (श्रीलङ्का)
- २. भिक्षणी पञ्जावती
- ३. भिक्षुणी केशावती
- ४. भिक्ष्णी रूपशीला
- ५. डा. विजयराज वजाचार्य

उक्त ५ दिने कार्यक्रममा सारनाथमा निर्मित गन्धकुटी मन्दिरभित्र ५ दिनसम्म महाबोधि विहारका विहाराधिपति मिक्षु मेधङ्कर थेरो प्रमुख अन्य भिक्षुहरू र यात्रीहरूले धर्मचक प्रवर्तन सूत्र पाठ गर्नुभएका थिए । ५ दिनसम्म बुद्धपूजा र ध्यानभावना कार्यक्रम पनि सम्पन्न गरिएको थियो ।

उक्त पाँचिदने कार्यक्रममा नेपालबाट जानुभएका गुरुमांहरू, पञ्जावती, केशावती, रूपशीला र सुचिताबाट महापरित्राण पाठ गर्नुभएको थियो ।

# धर्मकीर्ति विहार परियत्ति केन्द्रबाट परियत्ति परिक्षामा उत्तिर्ण भएका परिक्षार्थीहरूको नामावली – २०७४ साल

|             |                |                      |       | ,               |
|-------------|----------------|----------------------|-------|-----------------|
| क्र.सं.     | पञ्जिका<br>नं. | नाम / थर             | कक्षा | उत्तिर्ण श्रेणी |
| ٩.          | २९९९           | श्यामलाल चित्रकार    | ९     | पहिलो           |
| ٦.          | ३३३४७          | नीलम शाक्य           | દ્    | दोस्रो          |
| ₹.          | २४२९१          | श्रीजना वज्राचार्य   | ሂ     | पहिलो           |
| ٧.          | २१२८४          | आनन्दप्रसाद श्रेष्ठ  | ¥     | दोस्रो          |
| ሂ.          | ३३३४८          | श्रृजना वज्राचार्य   | ሂ     | तेस्रो          |
| €.          | २४७८४          | सरीता सिखाकार        | 8     | पहिलो           |
| . 9         | १९३९६          | मतिना मानन्धर        | ४     | पहिलो           |
| ۲.          | २४३०४          | सविना शाक्य          | 8     | दोस्रो          |
| ٩.          | ३०५९५          | तारा महर्जन          | 8     | दोस्रो          |
| 90.         | २४७⊏३          | करुणा कंसाकार        | 8     | दोस्रो 🤎        |
| 99.         | २१२७४          | स्नेहा मानन्धर       | 8     | तेस्रो          |
| ٩٦.         | ३०५५२          | सरीता श्रेष्ठ        | ३     | प्रथम           |
| <b>१</b> ३. | २६५२२          | मनहरा महर्जन         | ३     | प्रथम           |
| 98.         | ३०६०२          | सुमी शाक्य           | ą     | प्रथम           |
| 9ሂ.         | २६५१३          | दुर्गादेवी उपासिका   | ą     | दोस्रो          |
| ٩६.         | ३३३४५          | एमिका बनिया क्षेत्री | ३     | तेस्रो          |
| ૧૭.         | ३३३४४          | सम्भाना शाक्य        | 2     | डिस्टिङसन       |
| ٩٣.         | ३०५६०          | दिलशोभा महर्जन       | 2     | डिस्टिङसन       |
| ٩९.         | ३०५७५          | प्रतिमा डङ्गोल       | २     | डिस्टिङसन       |
| २०          | ३०५६१          | नन्दालक्ष्मी तुलाधर  | २     | प्रथम           |
| ર૧.         | ३०५४६          | सोनु वज्राचार्य      | २     | प्रथम           |
| २२.         | ३०५६७          | रसना शाक्य           | २     | प्रथम           |
| २३.         | ३०५७६          | स्मृति शाक्य         | 2     | प्रथम           |
| २४.         | ३०५८९          | हरिकृष्ण बस्नेत      | 7     | प्रथम           |
| २५.         | ३०५६२          | रस्मीशोभा तुलाधर     | 2     | प्रथम           |
| २६.         | ३०५४७          | विज्न सिन्दुराकार    | २     | तृतीय           |
| <b>૨</b> ૭. | ३०५७९          | दिक्षा शाक्य         | २     | तृतीय           |
| २८.         | ३०५९८          | पर्वत बस्नेत         | २     | तृतीय           |
| २९.         | ३०५६५          | अंकिता महर्जन        | २     | तृतीय           |

| _ |             |        |                    |   | ,         |
|---|-------------|--------|--------------------|---|-----------|
| L | ₹0.         | ३१२१६  | आहाना तुलाधर       | २ | तृतीय     |
|   | ₹9.         | ३३३४३  | विमला वज्राचार्य   | 2 | तृतीय     |
| L | ३२.         | ३०५८८  | अनुशा केसी         | 2 | तृतीय     |
|   | ३३.         | ३०५५६  | वसुन्धरा महर्जन    | 2 | तृतीय     |
|   | ₹४.         | ३०५८७  | विजिता खत्री       | P | तृतीय     |
|   | ३५.         | ३०५९०  | सुजन कार्की        | P | तृतीय     |
|   | ३६.         | ३३३४१  | सृजना महर्जन       | ٩ | डिस्टिङसन |
|   | રૂહ.        | ३३३१४  | रीतु कंसाकार       | ٩ | डिस्टिङसन |
|   | ₹5.         | ३३३२१  | मीना श्रेष्ठ       | ٩ | प्रथम     |
|   | ३९.         | ३३३११  | कुसलावती गुरुमां   | ٩ | प्रथम     |
|   | 80.         | ३३३३३  | सोनी श्रेष्ठ       | ٩ | प्रथम     |
| , | ४१.         | ३३३३६  | अनारशोभा कंसाकार   | ٩ | प्रथम     |
|   | 82.         | ३३३२९  | मैयाँ महर्जन       | ٩ | प्रथम     |
|   | ४३.         | ३३३३८  | सुप्रिया श्रेष्ठ   | ٩ | प्रथम     |
|   | 88.         | ३३३१२  | कुसुमावती गुरुमां  | ٩ | प्रथम     |
|   | ४५.         | ३३३१९  | नीमा तामाङ         | ٩ | प्रथम     |
|   | ४६.         | ३३३१६  | सजीना तुलाधर       | ٩ | प्रथम     |
|   | 89.         | ३३३३५  | प्रनीश श्रेष्ठ     | ٩ | प्रथम     |
|   | ४८.         | ३३३३०  | सुजाता खड्का       | ٩ | प्रथम     |
|   | ४९.         | ३३३१७  | आर्य वज्राचार्य    | ٩ | प्रथम     |
| L | <b>χ</b> ο. | ३३३२८  | अनुपा मगर          | ٩ | दोस्रो    |
|   | ሂ9.         | ३३३२३  | श्रोण भुजेल        | ٩ | दोस्रो    |
|   | ५२.         | ३३३२७  | शेता बन्दु श्रेष्ठ | ٩ | दोस्रो    |
|   | ५३.         | ३३३२६  | शीवा तामाङ         | ٩ | दोस्रो    |
|   | <b>X</b> 8. | ३३३१३  | विदर्शना कंसाकार   | ٩ | दोस्रो    |
|   | ሂሂ.         | ३३३२२  | शविन थापा          | ٩ | तृतीय     |
|   | ५६.         | ३३३३७  | मीमदेवी शाक्य      | ٩ | तृतीय     |
|   | પ્રહ        | ३३३१८  | बुद्ध तामाङ        | ٩ | तृतीय     |
|   | ሂട.         | ३३३३४. | रियान महर्जन       | ٩ | तृतीय     |
|   | ५९.         | ३३३३२  | सीता महर्जन        | ٩ | तृतीय     |
| _ |             |        |                    |   |           |

"चञ्चल चित्त सहितको दुराचारी भई सयौँ वर्षसम्म जीवित रहनु भन्दा शीलवान् ध्यानी भई एकदिन मात्र बाँच्नु श्रेष्ठ हुनेछ ।" - धम्मपद

### धर्मकीर्ति बौद्ध अध्ययन गोष्ठी आर्थिक प्रतिवेदन

प्रस्तुतकर्ता- कोषध्यक्ष, श्यामलाल चित्रकार प्रस्तुत मिति- २०७५/१/०८

वि.सं. २०७३/१२/०५ देखि वि.सं. २०७५/०९/०७ सम्मको निम्न अनुसार जम्मा आम्दानी रू. ५७३२८०.३२ मध्ये रू. ८४६९९.७३

खर्च भई रू. ४८८५८०.५९ वचत भएको छ । आजको मितिमा रू. १६८२०१७.६८ जम्मा मौज्दात रहेको छ ।

| ऋ.सं.        | विवरण                                      | आम्दानी         | खर्च     | जचत (न्यून)       |
|--------------|--------------------------------------------|-----------------|----------|-------------------|
| (क)          | कार्यक्रमहरू                               |                 |          |                   |
|              | १. वार्षिक भेला,                           | 98800.00        | १७०१५.०० | -२६ <b>१</b> ४.०० |
|              | २. श्रद्धेय अश्वघोष भन्तेको                | ७२८०.००         |          | ७२८०.००           |
|              | ९१ औं जन्मोत्सव                            |                 |          |                   |
|              | ३. श्रद्धेय धम्मवती गुरूमांको              |                 | 5000.00  | -5000.00          |
|              | ८४ औं जनमोत्सव                             |                 |          |                   |
|              | ४. गुरू पूजा                               | 9004.00         | १७००५.०० | 0.00              |
|              | ५. बुद्धिज्म फर यूथ                        |                 | २२००.००  | -२२००.००          |
|              | ६. बौद्ध हाजिरी जवाफ प्रतियोगिता           | 9900.00         | २१७००.०० | -90000.00         |
|              | ७. अल्पकालिन ऋषिनी तथा श्रामणेर प्रव्रज्या | ३०४०६.००        |          | ३०४०६.००          |
|              | ८. मदन रत्न मानन्धर सम्मान खर्च            | ed Digita       | १४४०.००  | -१५५०.००          |
|              | जम्मा                                      | ८०७९१.००        | ६७४७०.०० | १३३२१.००          |
| ( <b>ख</b> ) | अन्य आम्दानी खर्चहरू                       |                 |          |                   |
|              | १. व्याज आम्दानी : एक्प्रेस                | १५६७९७.३२       |          |                   |
|              | " " : शुभगणपति                             | २७१०२.००        |          |                   |
|              | २. सदस्यता शुल्क                           | <b>5</b> 1€0.00 |          |                   |
|              | ३. धम्मवती गुरूमांबाट चन्दा                | ₹00000.00       |          |                   |
|              | सहयोग                                      |                 |          |                   |
|              | ४. विज्ञापन खर्च                           |                 | ३०००.००  |                   |
|              | ५. यातायात खर्च                            |                 | २२००.००  |                   |
|              | ६. दराज मर्मत खर्च                         |                 | १५००,००  |                   |
|              | ७. ब्याज कर एक्प्रेस                       |                 | ९२६२.७३  |                   |
|              | ब्याज कर शुभगणपति                          |                 | १२६७.००  |                   |
|              | जम्मा                                      | ४९२४८९.३२       | १७२२९.७३ | ४७४२४९.४०         |

| (ग)  | 'क' र 'ख' जम्मा                                    | ५७३२८०.३२  | ८४६८८ ७३       | ४८८४८०.४९ |
|------|----------------------------------------------------|------------|----------------|-----------|
| (ঘ)  | गत वर्षको मौज्दात                                  | ११९१२३७.०९ |                |           |
|      | दिन बाँकि राम कुमारी                               | २२००.००    |                |           |
|      | थप यस वर्षको वचत                                   | ४८८४८०.४९  |                |           |
|      | यस वर्षको मौज्दात जम्मा                            | १६८२०१७.६८ |                |           |
| (इ∙) | यस वर्षमा भएको मौज्दात विवरण                       |            |                |           |
|      | १. एक्प्रेस वचत खाता ००१४१                         |            | १९५६८.६६       |           |
|      | एक्प्रेस वचत खाता ००६७२                            |            | १९३०४८.३५      |           |
|      | एक्प्रेस मुद्दति खाता                              |            | ११५००००.००     |           |
|      | २. शुभगणपति : मुद्दति ११२५                         |            | 900000.00      |           |
|      | शुभगणपति : मुद्दति ११९९                            |            | 9x0000.00      |           |
|      | ३. शुभगणपति वचत                                    |            | ६३७३९.००       |           |
|      | ४. ने.बै.लि चल्ती                                  |            | ५५०१.६७        |           |
|      | ६. साँस्कृतिक कार्यक्रम सिडि बनाउन<br>पेश्की बाँकी |            | <b>१६०</b> .०० |           |
|      | जम्मा                                              | १६८२०१७.६८ | १६८२०१७.६८     |           |

#### "दकले तःधंगु दुःख- जन्म" क्रमशः ... ...

दयाच्वनी । थ्वहे ल्वय्या कारणं दु:ख सियाच्वंपिं पला:पतिकं खंकेफु । बुद्धकालय् नं पुतिगत्ततिस्स थेरयात ल्वचं क:बलय् अतिकं दु:ख जुल । वयात सुनानं वास्ता मयात । लासाय् छम्वारा जुयाः च्वनेमाल ।

थन त्याय्म्हया ई स्वयाः बुराबुरी जुया च्वनेमालीगु नं दुःख हे खः । बुराबुरी जुइवं थःगु शरीरं साथ बी मखु । थम्हं धयाथें याये फइ मखु । थःगु अधिनय् छुं दइ मखु । सक्तां थः सन्तानया ल्हातय् लाइ । सन्तानया अधीनय् च्वनेमाली । मेबलय् स्वयाः आपाः ल्वचं कइगु ई नं थ्व हे जुइ । थुगु इलय् न्हाय्पनं ताइ मखु । मिखा बुलुया वनी । ल्हाःतृति थरथर खाइ । म्हुतुया वा हाया वइ । बांलाःगु सँ तुइसे च्वनी । रूपरङ्ग पाइ । अतिकं बांलाःम्ह जूसां ख्वाःया ला ह्यह्य कुनी । बांलाक न्ववाये फइ मखु । दिमागं बांलाक ज्या याये फइ मखु । छपलाः छी तकं थाकुइ । शुद्धिबुद्धि छखे लाइ । थुकथंया दिं हनेगु नं दुःख हे खः । खयत ला जन्म लिसें मचा, त्याय्म्ह, त्यासे जुइगु सृष्टिया नियम खः । थ्व हे नियति कथं बुराबुरी जुइगु खः ।

दुःख थुकथं थीथी कथं वइ । इलं दुःखयात हिला बी। तंका बी। ल्वमंका बी। तर दु:खं गबलें त्व:ती मखु। तथागत बुद्धं दकलय् तःधंगु दुःख हे जन्मयात कयाबिज्यागु दु । खय्त ला थन जन्म जुइवं फुक्कं लय्ताइ । न्हूम्ह मचायात लसकुस याइ। तर जन्मंनिसें दुःख वइगु खँयात वाः चायेकी मखु । नयेपित्याइगु, तांन्वइगु आदि वेदना जन्म लिपा वइगु दु:ख ख:। अनं लिपा थ: कत: म्हसीकी। यः मयः धाये सयेकी । नाना कथंया इच्छा ब्वलनी । थ्व प्राप्त मजुइवं दु:ख जुइ। अनं लिपा यौवन विनाश जुइ। बल तना वनी । स्मृति हीन जुइ । थः सन्तानं घृणा याइ । थ:त थ: हे बोभा जुइ। थन नं दु:ख व्वलनी। थुकथंया दु:खया मू कारण जन्म ख: । जन्म, मरण, शोक, परिदेव, दौर्मनस्य, उपायास, अप्रिय संयोग, प्रिय वियोग, थ्व सकतां दुःख खः । तथागत बुद्धं न्यागू उपादानस्कन्धय् दकले न्हापांगु दुःख जाति दुःख धयाबिज्याःगु दु । अनंया दुःख जरा खः । लिपांगु दुःख मरण खः । थुकथं जन्मं स्वाना वःगु दुःख । मृत्युतकं थ्यंकीगु सत्ययात बुद्ध शिक्षां बोध याकी ।

(साभार- नेपाल भाषा टाइमस (वि.सं. २०७४ पुस २६ बुधवा:)

धर्मकीर्ति मासिक; बु.सं. २५६२; वैशाख पुन्ति; वर्ष-३६; अङ्क-१ —

### धर्म प्रचार

समाचार

# बुद्ध विहार पुनः निर्माण शिलान्यास कार्य सम्पन्न



शिलान्यासको क्रममा परित्राण पाठ हुँदै

२०७५ वैशाख १० गते सोमबार, अष्टमी । बृद्ध विहार भृक्टीमण्डप, काठमाडौँ ।

भृकुटीमण्डपस्थित बुद्ध विहार पुनः निर्माण हुन गइरहेको छ । उक्त विहारको पुनः निर्माणकार्य थालनि गर्नको लागि यही वैशाख १० गते सोमबार बुद्ध विहार पुनः निर्माण समिति र बुद्ध विहार संरक्षण समितिले शिलान्यास कार्यक्रम आयोजना गरिएको थियो । श्रद्धेय भिक्षु महासङ्घघाट परित्राणपाठ गरि काठमाडौं महानगर पालिकाका मेयर, उपमेयर सहित भिक्षु महासंघवाट सामुहिक शिलान्यास कार्यक्रम सम्पन्न गरिएको थियो ।

#### पालि-नेपालभाषा शब्दकोश पिदनीन

बुद्धवचन त्रिपिटक अध्ययन यायेत मदयेकं मगाःगु पालि-नेपालभाषा शब्दकोश पिहाँ वयेत्यंगु सुखद समाचार प्राप्त जूगु दु।

त्रिपिटकअन्तर्गत आपालं ग्रन्थया अनुवादक, बौद्ध विद्वान् दुण्डबहादुर वज्राचार्यपाखें हे अनुवाद व सम्पादन जुयाः आः वइगु वैशाख २२ गते शनिवार, यलया गाबहालस्थित रत्नाकर महाविहारय् न्हिनसिया १ ताः इलय् छगू समारोहस उगु शब्दकोश विमोचन जुइत्यंगु दु।

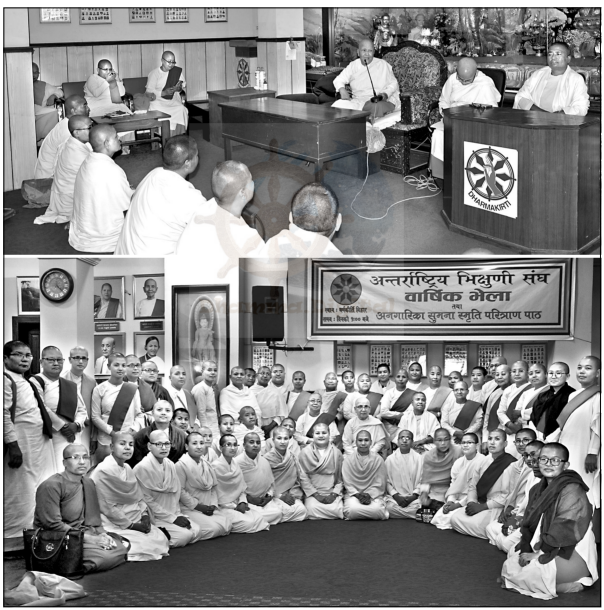
लिसें वहे ज्याभवलय् विनयपिटकअन्तर्गतया 'महावर्ग' व अभिधम्मपिटकया 'यमक' ग्रन्थ नं उलेज्या जुइत्यंगु खँ वसपोल वज्राचार्यपाखें सीदुगु दु। थेरवाद बुद्धधर्मया जगकथं कयात:गु त्रिपिटक ग्रन्थिलसें बौद्ध वाङ्मयया सफू सकल बौद्ध-अबौद्ध जनिपिनिनितिं हित, सुख व कल्याणया धुकू धायेबह:जू। अथे जुयाः थजा:गु ग्रन्थरत्नत थथ:गु छुँय तयातयेगु, अध्ययन यायेगु व याकेगु नं तःधंगु धर्मया कार्य खः। उकिं इच्छुक महानुभाविपन्त उगु ज्याभवलय् लसकुस द्ग् खं वसपोल वज्राचार्यज्ं कना बिज्या:ग् द्।

लुमंके बह:जू, दिवङ्गत महानायक आचार्य भिक्षु अमृतानन्द महास्थविरपाखें रचना जूगु 'बुद्धकालीन ग्रन्थ'त हाकनं छापेयानाः पित कायेगु ज्या नं वसपोल वज्राचार्यजु पाखें याकनं हे जुइत्यंगु न्यने दु।

### अन्तर्राष्ट्रिय भिक्षुणी संघ वार्षिक भेला

२०७५ वैशाख १० गते, धर्मकीर्ति विहार धम्महल ।

यस दिन अन्तर्राष्ट्रिय भिक्षुणी संघको वार्षिक भे ला सम्पन्न गरियो । यही अवसरमा दिवङ्गत सुमना गुरुमाको पुण्यतिथि पनि परेको कारणले उहाँको पुण्यस्मृतिमा परित्राण पाठ गरी पुण्यानुमोदन पनि गरिएको थियो । अनोजा गुरुमांले स्वागत भाषण गरी जीनवती गुरुमांले वार्षिक विवरण प्रस्तुत गर्नुभएको उक्त कार्यक्रममा धम्मवती गुरुमांले ओवाद दिनुभएको थियो। यसरी नै ञाणवती गुरुमांले धन्यवाद ज्ञापन गरी कार्यक्रम समापन गर्नुभएको थियो।



वार्षिक भेलामा सहभागी हुन्भएका भिक्ष्णी ग्रुमांहरूको समूह



#### अनिच्चावत संखारा उप्पादवय धम्मिनो उपज्जित्वा निरूज्झन्ति तेसं वृपसमो सुखो



बुन्हि : ने.सं. १०७५ कृष्णपक्ष तृतीया (२०११ कार्तिक २७ गते) शुक्रवार

<u>मदुगुन्हि :</u> ने.सं. १९३८ चौलाथ्व द्वादिश (२०७४ चैत्र १४ गते) बुधवार

# दिवङ्गत शीलरत्न ताम्राकार, मरु, त्यंगः

पूर्णहेरा पुचः, धर्मकीर्ति विहारया सदस्य कञ्चन ताम्राकारया जहान शीलरत्न ताम्राकार दिवङ्गत जुयादिल । वयकःया सुगति व निर्वाण कामना यासे पुण्यानुमोदन यानाच्चना । अथेहे थुगु दुःखं कयाच्चंगु इलय् वय्कःया जहानिपसं संसारया त्रिलक्षण स्वभाव (अनित्य, दुःख, अनात्म) यात थ्वीकाः धैर्य धारण याय् फय्मा धकाः नं कामना यानाच्चना ।





# पूर्णहेरा पुचः

धर्मकीर्ति विहार, श्रीघः, नःघः, यँ



**— ४६** ●





२५६२ औं बैशाख पूर्णिमाको शुभ उपलक्ष्यमा समस्त प्राणीहरूमा सुख, शान्ति

त्था

कल्याण होस् भनी कामना गर्दछौं ।





# हिमाल आयरन एण्ड रुटील (प्रा.) लि.

ज्योति भवन, १९१९, कान्तिपथ, पो.ब.नं. १३३, काठमाडौं फोनः ४२५४०४७, ४२२५४९०; फ्याक्सः ४२५४०४७

e-mail: headoffice@himalsteel.com.np

#### आवरण चित्र परिचय

## बुद्धप्रतिको सही वन्दना

लेखक- कल्याण मित्र सत्यनारायण गोयन्का अनुवाद- वीर्यवती

अधिकांश धर्मनिष्ठ व्यक्तिहरूलाई इच्छामृत्यु सिद्ध हुन्छन्। भगवान् बुद्धजस्तो धर्मनिष्ठ को हुन्छ र? उहाँलाई त इच्छामृत्यु सिद्ध भइसकेको नै थियो। मृत्युराज मारले यस सत्यलाई थाहा पाइसकेको थियो। त्यसैले भगवान् बुद्धले अरूलाई पनि जन्म-मरणको चक्रबाट विमुक्त हुने ज्ञान सिकाउँदै हुनुहुन्छ भन्ने कुरा थाहा पाएपछि मृत्युराजले सहन सकेन।

भगवान् बुद्ध मात्र एक्लै मृत्युक्षेत्रको सीमाबाहिर उम्किन्हँदा त सहन नसक्ने मारले अन्य व्यक्तिहरूलाई पनि यस क्षेत्रबाट बाहिर निकाल्ने बुद्धको निर्णयलाई कसरी सहन सक्ला र। "कति जनालाई मात्र यस भवविमक्तिरूपी विपश्यना सिकाई मेरो चङ्ग्लबाट बाहिर निकाल्ने होला । अब मृत्य्क्षेत्रको आवादी कम हुँदै जानेछ । मेरो साम्राज्य क्षीण हुँदै जानेछ ।" यति सोच्दै मृत्युराजले भगवान् बृद्धलाई अगाडि बढ्न्बाट रोक्न चाह्यो । तर भगवान् बद्धले सम्यक सम्बोधिको लागि अपरिमित मात्रामा आवश्यक पारमिताहरू पूरा गर्न्भएको थियो; जसको कारणले उहाँले अगणित प्राणीहरूलाई म्किमार्ग देखाउन सफल हन्भयो। यदि उहाँले आफ्नो लागि मात्र म्क्ति चाहन्भएको हो भने प्रत्येक बृद्ध हुनको लागि नै उहाँमा प्रशस्त पारमिताहरू पूर्ण थियो । त्यसैले सम्यक सम्बद्ध नै हन्भएपछि उहाँले मारको त्यस याचनालाई कसरी स्वीकार्न सक्न्ह्न्थ्यो र ? मारले त बारम्बार भगवान् बद्धसमक्ष आई सकेसम्म छिटो परिनिर्वाण भइदिन आगृह गर्ने गथ्यों (दी.नि. अहकथा २.१६८, महापरिनिब्बाणस्त्तवण्णना) । भगवान् बुद्धले भन्नुभयो-"यस विम्क्तिदायिनी विपश्यना विद्याबाट लोककल्याण गर्दै सयौँ वर्ष बाँच्न चाहन्छ । यसको निमित्त धेरै सङ्ख्यामा भिक्ष्-भिक्ष्णी तथा गृहस्थ प्रुष र नारीहरू यस विद्याले पारङ्गत भई अरूलाई पनि यो विद्या सिकाउन सक्षम हनेछन्।"

यस वखत पापी मार आई भगवान् बुद्धलाई उहाँको पूर्वकथन सम्भाउँदै भन्यो – "भगवान् ! तपाईं ले भन्नुभएजस्तै धेरै सङ्ख्यामा भिक्षु-भिक्षुणी, गृहस्थ पुरुष र नारीहरू विपश्यना विद्यामा अभ्यासरत हुँदै प्रशिक्षणकार्यमा पनि निप्णं भइसके । अब तपाईं ले

दिनुभएको आश्वासन पूरा भइसके। त्यसैले अब तपाईंले परिनिर्वाण प्राप्त गर्नुहोस्।"

यसपछि भगवान् बुद्धले भन्नुभयो – "पापी मार ! तिमी निश्चिन्त रहन् । अल्प समयमा नै तथागत परिनिर्वाण हुनेछ । आजभन्दा तीन महिनापश्चात् वैशाख पूर्णिमाको दिन तथागत परिनिर्वाण हुनेछ ।"

महापरिनिर्वाणको लागि भगवान् बुद्ध पश्चिम दिशातर्फ जानुभयो । तीन महिनाको लामो यात्रा पूरा गर्नुभई भगवान् बुद्ध कुशीनगरबाहिर दुईवटा सालको रूखमुनि बीच मञ्चमा लेट्नुभयो । उहाँले भन्नुभयो– "यहीँ मेरो महापरिनिर्वाण हुनेछ ।"

भगवान् बुद्धको यो बचन सुन्नेवित्तिकै ज्ञान पारङ्गत हुन बाँकी भिक्षुहरूले विरह गर्दे रुन थाले । जुन भिक्षु ज्ञानले पारङ्गत भइसकेका थिए उनीहरू 'अनिच्चावत सङ्गारा' को चिन्तन-मनन गर्न थाले ।

भगवान् बुद्ध परिनिर्वाण हुन लाग्नुभएको हल्ला कुशीनगर सहरमा फैलियो। त्यसपछि मानिसहरूको समूह एकपछि अर्को गर्दै भगवान् बुद्धलाई अन्तिम दर्शन गर्न आए। तीमध्ये कोही विरह गर्दै रुँदै आए। कसैले पुण्य अर्पण गर्न आए। कसैले पुष्पवर्षा गर्न आए। त्यसपछि भगवान् बुद्धले भन्नुभयो– "भगवान् बुद्धलाई पूजाअर्चना गर्नु ठीक छैन। मैले तिमीहरूलाई बारम्बार भन्ने गरिरहेकै छु– 'इमाय धम्मानुधम्म पटिपत्तिया बुद्धं पूजेमि'

अर्थात् – भगवान् बुद्धलाई सही तरिकाले पूजा गर्नु भनेको नै धम्मानुधम्मको प्रतिपादन गर्नु हो । जो भिक्षु ध्यानावस्थित हुन्छ, त्यसले बुद्धको सही पूजा गरेको हुनेछ ।

#### आरद्धवीरिये पहितत्ते, निच्चं दल्लहपक्कमे समग्गे सावके पस्स, एतं बुद्धान वन्दन

थेरी- अपदान (२.२.१७९)

यसरी जुन श्रावकले समग्र रूपमा पराक्रमी भई ध्यानभावना गरिरहेको हुन्छ, उसले ठीक तरिकाले बद्धवन्दना गरेको ठहरिनेछ ।

(आवरण तस्विर- महापरिनिर्वाण हुनुअगाडि बुद्धलाई सही तरिकाले वन्दना गर्ने विधि सिकाउनुहुँदै भगवान् बुद्ध)