

न जच्चा वसलो होति, न जच्चा होति ब्राम्हणो । कम्मुना वसलो होति, कम्मुना होति ब्राम्हणो' ति ।।

कोही पनि जातले वृषल हुँदैन, न जातले ब्राम्हण हुन्छ, कर्मले वृषल हुन्छ, कर्मले नै ब्राम्हण हुन्छ ।

> <sub>अनुवादक</sub> कविरुकुमार वजाचार्य

# वृषल को १

भगवान् बुद्ध श्रावस्तीमा घर-घर (सप्पदान) भिक्षाटन गर्दै जब अग्गिक भारद्वाजको घरसमीप पुग्नुभयो तब वहाँलाई देखेर भारद्वाज अपमान शब्दहरूद्वारा जागे - रोक ए मुंडक ! त्यहीं रोक ! अगाडि नबढ श्रमण ! वृषल ! त्यहीं रोक ।

भारद्वाजको घरमा अग्नि हवन चलिरहेको थियो । उसलाई डर थियो कि उसको यो पवित्र कर्म-काण्डमा कुनै श्रमणको अपवित्र छाया नपरोस् । त्यहाँ एउटा राम्रो आचरण भएका विद्वान् ब्राम्हणले बुद्धलाई श्रद्धापूर्वक चरण स्पर्श गरेर पूजा गरे तर अग्गिक भारद्वाजले जस्तो भएपनि भगवान् बुद्धलाई गाली गर्दै रहे ।

वृषल त्यसलाई भन्दछ जो शूद्रहरूमा पनि तल्लो स्तरको शूद्र, नीचहरूमा पनि सबभन्दा धेरै नीच भएका र चाण्डालहरूमा पनि सबैभन्दा चान्डाल भएका हुन्छन् । यसरी गाली गरिरहेपछि भगवान् बुद्धले सोध्नुभयो - "के तिमीलाई थाहा छ कि वृषल कसलाई भन्दछ र कस्तो हुन्छ ?"

त्यसपछि भारद्वाजले भने - "मलाई थाहा छैन, तिमीले नै बताउनू ।" त्यसपछि भगवान् शास्ताले वृषलको अर्थ यसकिसिमसँग बताउनभयो ।"

"वृषल उही हुन्छ जो कोधी हुन्छ, अरूलाई बैर राख्ने हुन्छ, धेरै ईर्ष्यालु, मिथ्यादृष्टिक र मायाबी हुन्छ । जो जीवहिंसक हुन्छ, जसले जीवमाथि दया र माया गर्दैन । जसले आफ्नो गाउँलाई नाश गर्ने प्रयास गर्छ र अत्याचारी हुन्छ । जसले चोरी गर्छ, जसले ऋण लिएर ऋण तिर्नुपर्ला भनेर साहूकारलाई गाली गलौज गर्छ, जो समर्थ भएर पनि आफ्ना माता-पितालाई पालन गर्दैन । जसले मातापिता, भाइबन्धुहरूलाई कुट्छ, पिट्छ र नराम्रो (कटु) वचन बोल्छ । जसले अरूलाई नराम्रो कर्मको मार्गदर्शन गर्छ, त्यस्ता कुरामा घुमाई फिराई बोल्छ । जसले आफ्नो पाप-कर्म लुकाउँछ । जसले अर्काको घरमा राम्रो र मिठो खाना खान्छ तर आफ्नो घरमा आएका पाँहुनाहरूलाई सत्कार गर्दैन । जसले भूठो कुरा बोलेर अरूलाई ठग्ने र धोखा दिने हुन्छ । जसले भोजनको समय श्रमण ब्राम्हणलाई केही दान दिँदैन । जसले अभिमानवश ु अरूको निन्दा र आफ्नौ प्रशंसा गर्छ । जो कोधी, कृपण, भूठा, निर्लज्ज र नि:संकोची हुन्छ । जसले आफ्ना शिष्यहरूलाई गाली गर्छ । जस्तै - चांडालपुत्र सोपाक मातंग भएँपछि यतिको अगाडि बढे कि अनेक ब्राम्हण र क्षेत्रीहरू उसको सेवामा आउने गर्दथे । निधन भइसकेपछि पनि जब ऊ ब्रम्हलोक गयो तब पनि उसको जातिले उसलाई न निन्दाद्वारा बचाउन सके न अधोगतिद्वारा ।" धर्मको यो वाणी सुनेर अग्गिक भारद्वाज भगवान् बुद्धको, धर्मको र संघको शरणागत उपासक भयो । उसलाई ज्ञानको सम्भाना भयो ।

**≫**•≪



(नेपाली अनुवादसहित)

अनुवादक कविरकुमार वज्राचार्य

सम्पादक प्रा. **सुवर्ण शाक्य** 

प्रकाशक त्रिपिटक ज्ञान कक्षा

प्रकाशक - त्रिपिटक ज्ञानकक्षा खुसिबुँ, काठमाडौँ । 👘 👘

बुद्धसम्वत् - २४४८

नेपालसम्वत् - ११३३

विक्रमसम्वत् - २०७०

इस्वीसम्वत् - २०१३

छपाई प्रति - ५००

मूल्य - २००१-

कम्प्यूटर टाइप सेटिंग - तोषण शाक्य

मुद्रक

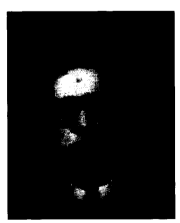
# कान्तिपुर प्रिन्टिङ्ग प्रेस काठमाडौँ, नेपाल ।

# प्रकाशनलाई सहायता भरोसा

# ( दिवंगतहरूको नामबाट )



**दिवंगत हीरामान नकर्मी** असन, कमलाछी, काठमाडौँ



दिवंगत हीरा स्थापित



दिवंगत ज्ञानलक्ष्मी स्थापित

नयाँ बजार, पकनाजोल, काठमाडौँ

# प्रकाशनलाई सहायता भरोसा



वीरकुमार वज्राचार्य कुलांभलु, रक्तकाली, काठमाडौँ



बालाजु, वनस्थली, काठमाडौँ

# सम्म्पादनसँगै

बुद्ध विश्वप्रसिद्ध महामानव हुन् । करुणा र शान्तिका प्रतीकको रूपमा मानिसले बुद्धलाई संभन्छन् । बुद्धद्वारा पंचशीलदेखि लिएर प्रतीत्यसमुत्पाद-धर्मसम्मको उपदेश गरी शान्तपूर्ण निर्वाणत्व प्राप्तिसम्मको कुरा संभाइएको छ । बुद्धले बताएका कुरालाई बुद्धधर्म भन्ने गरिएको छ । बुद्धधर्मको सारांश 'दु:ख र दु:खमुक्ति' हो । यसैलाई 'धर्म' भनिएको छ । दु:ख र दु:खमुक्तिको विषयलाई लिएर उपदेश दिइएका आधारभूत कुराहरूको सँगालोलाई 'त्रिपिटक' भनिएको छ । त्रिपिटक विनयपिटक, सुत्तपिटक र अभिधम्मपिटकमा वर्गीकरण गरी सूत्रआदिमा विभाजित गरिएको छ । यस्ता विभाजित कुरालाई छुट्टाछुट्टै पुस्तकको रूपमा प्रकाशित गरी अध्ययन गर्न सजिलो पारिएको छ । त्रिपिटक उसबेलाको जनभाषा पालि (मागधी) भाषामा लेखिएको छ । बुद्धधर्मको पहुँच भएसम्मका देशहरूमा आफआफ्ना देशीय भाषाहरूमा त्रिपिटक अनुवाद गरिएको छ ।

नेपालमा प्रकाशित त्रिपिटकअन्तर्गतका पुस्तकहरूमध्येको 'सुत्तनिपात' पुस्तक नेवारभाषामा मात्र अनूदित भएको छ । सुत्तनिपात खुद्दकनिकायका ९४ वटा ग्रन्थहरूमध्येको एउटा ग्रन्थ हो । यसमा ४ वटा वर्ग र ७२ वटा सूत्र छन् । गृहत्यागी एकान्तवासी भिक्षुहरूलगायत सामान्य जनहरूपर्यन्तमा धर्मका कुरा संभाउने, बुभाउने खालका यी सूत्रहरू हुन् । यसमा जन्मदेखि लिएर सम्बोधिप्राप्तिसम्मका बुद्धको जीवनीभित्रका महत्त्वपूर्ण घटनाहरू बताइएका छन् । यसभित्र जातिभेद र यज्ञ-होम आदि विषयमा स्पष्ट पारिएको छ । पुरोहितहरूले यी कुराको समर्थनमा कसरी मन्त्रहरूको रचना गरे भन्ने कुरा यसमा छ । त्यस्तै बलिप्रथा सुरू भएको र त्यसभन्दा अगाडिका ब्राम्हणहरूका विभिन्न आचरणहरूको विषयका कुरा यहाँ प्रस्तुत छ । यो 'सुत्तनिपात' बुद्धका शिक्षा, दीक्षा र विचार-भावका कुराहरू संभन, बुझ्न र पालन गर्न योग्य पुस्तकको रूपमा रहेको छ । कविरकुमार वज्राचार्यले सुत्तनिपातको रूपमा प्रकाशित भइराखेको यस ग्रन्थलाई नेपालीभाषामा अनुवाद गर्नतिर आफ्नो ध्यान आकर्षित गरेअनुसार यो पुस्तक आज नेपालीसमाजमा छुट्टै विशेषता बोकेर आएको छ । पालिभाषामा लिखित यस ग्रन्थको अनुवाद भारतमा हिन्दीभाषमा भिक्षु धर्मरक्षितद्वारा गरिएको छ भने नेपालमा नेपालभाषामा धर्मरत्न 'त्रिशूली' बाट भएको छ । बहुभाषाभाषी देश नेपालका विभिन्न भाषाभाषीहरूमा प्रथमवार नेपाली-भाषामा अनुवाद गरी बुद्धका अमृतमय शिक्षाको रस पान गराउन कस्सिनु कविरकुमारको धर्मप्रतिको गहिरो आस्थाको प्रकटीकरण हो । आज नेपालमा बुद्धधर्मको अध्ययन अध्यापन हुने बौद्ध महाविद्यालयसमेत खडा भई एम्.ए. डिग्रीसम्मको कक्षा संचालन भइसकेको अवस्थामा यो नेपालीभाषामा अनूदित

'सुत्तनिपात' पुस्तक अभावपूर्तिका साथै उपयुक्त रहन आएको छ । आफू नेपालीभाषाको दक्षतामा कमजोरी रहेको सकारी भाषाशुद्धिको लागि गुरुकापी नै मेरो जिम्मामा अर्पेर यसलाई सम्पादन गरिदिनसमेत आव्हान गरी मलाई यस धर्मकार्यमा प्रेरित गरेको कुरा कविरकुमारको स्पष्टवादिता, धर्मप्रति निस्वार्थता र धर्मविनयको प्रियता छर्लंगिन आएको छ । अनुवादक कविरकुमार मिहेनती र त्रिपिटकका समर्पित अनुयायी रहेका छन् । उनले 'नत्थि मे सरणं अञ्वं, बुद्धो मे सरणं वरं' भनी बुद्धपूजामा प्रार्थना गरिने गाथाअनुसार आचरण व्यवहारमा पालन गरेर नेपालीसमाजमा जरो गाडेर रहेको नानादेवताको पूजा गर्ने संस्कारको चक्करमा समेत लाग्न छोडेका छन् । यो एउटा चेतनाको कुरा हो । यसलाई कट्टरपन्थी भन्न मिल्दैन बरु विचारमा पक्का सिद्धान्तवादीको तहमा राख्दा अत्युक्ति नहोला । यस पुस्तकमा पालिभाषाको साथसाथै नेपालीभाषा पनि राखी दबै भाषाको

पते पुरायम्मा सारायायाय सायसाय पतिसाय पति साम राखा पुर्य मायवा एकै साथ ज्ञान ग्रहणमा समेत सरल होस् भन्ने मनसाय राखिएको छ । अनुवादमा हुन्जेलसम्म पालिभाषाको ठ्याम्मै नेपालीअर्थ प्रयोग गर्न प्रयत्न गरिएको छ । कहीं बुझ्न सजिलोको लागि भावानुवाद पनि प्रयोग गरिएको छ । अनुवादकको आफ्नो भाषाशैलीलाई यथासम्भव उस्तै कायम गरिएको

( ख )

छ । सुत्तनिपातमा रहेका उल्लेखनीय ७ वटा विशेष विषयलाई चित्रसमेत राखेर त्यससंबन्धित गाथाको आधारमा त्यसको साथै विवरण पनि प्रस्तुत गरिएको छ ।

त्रिपिटक नै धर्मसर्वस्व मान्ने 'त्रिपिटक ज्ञानकक्षा' बाट यस पुस्तकको प्रकाशनको जिम्मा बोकेको छ । प्रकाशनमा आर्थिक टेवा दिन श्रद्धालु दाताहरू तम्सिदिएका छन् । कडा परिश्रमका साथ कम्प्यूटर टाइप सेटिंगमा तोषण शाक्यबाट सजावट भएको छ । अति हर्षित छु । भित्रैदेखि ओइरिएको साधुवाद व्यक्त गर्दछु । देश विदेशको भ्रमण गरी विभिन्न अनुभूतिहरू बटुली अभिरुचिका साथ बुद्धशिक्षामा समर्पित अनुवादक कविरकुमार वज्राचार्यको अरू अमूल्य ग्रन्थहरूको पनि अनुवादकार्यमा निरन्तर हात बढिनै रहनेछ भन्ने ठूलो विश्वास लिएको छु ।

> सम्पादक प्रा. सुवर्ण शाक्य ॐबहाल, काठमाडौँ ।

## प्रकाशकीरा

बुद्धको शिक्षा निर्विवाद मानवशान्तिको कुराले चिनिन्छ । बुद्धको शिक्षालाई नै बुद्धधर्म भनिन्छ । बुद्धधर्मको आधिकारिकरूपमा आधारग्रन्थ भनी त्रिपिटकलाई लिइन्छ । त्रिपिटकअन्तर्गतका बुद्धधर्मसम्बन्धी पुस्तकहरू धेरै प्रकाशित भएका छन् । नेपालमा पनि यसप्रकारका बुद्धधर्मसम्बन्धी पुस्तकहरू प्रकाशनमा आउने गरेको कुरा सुखकर छ । बुद्धले आफ्नो शिक्षामा नैतिक कुरामात्र गरेका छैनन्, अनुभवका कुरा बताएका छन् । त्रिपिटकमा सूत्रपिटक बुद्धका शील, आचरण र च्यावहारिक शिक्षाको संग्रह हो । यसअन्तर्गतका विषयहरू अति लोकप्रियरूपमा रहेका छन् ।

पुस्तक प्रकाशित हुने कममा नेपालीभाषामा अनूदित 'सुत्तनिपात' पुस्तक सम्पादित भई प्रकाशनयोग्य अवस्थामा यस त्रिपिटक ज्ञानकक्षामा प्राप्त भएको छ । प्रकाशित गर्ने सुअवसरले सन्तोष प्राप्त भएको छ । नेपालमा नेपालीभाषामा यो 'सुत्तनिपात' पुस्तक पहिलोपटक अनूदित भइरहेको छ । यसका अनुवादक कविरकुमार वज्राचार्य यस त्रिपिटक ज्ञानकक्षाका संस्थापक व्यवस्थापक हुनु र सम्पादक प्रा. सुवर्ण शाक्य पनि स्वयं त्रिपिटक ज्ञानकक्षाका संस्थापक निर्देशक नै हुन आएको मा यस त्रिपिटक ज्ञानकक्षाको लागि ठूलो गौरवको कुरा हुन आएको छ ।

यस पुस्तक प्रकाशनका लागि श्रद्धालु कविरकुमार वज्राचार्य, वीरकुमार वज्राचार्य, लक्ष्मी महर्जन, दानमाया महर्जन, दिवंगत आफ्ना माता-पिताका नाममा पद्मा नकर्मी र दिवंगत आफ्ना पिताका नाममा अमररत्न स्थापितको सेवाको कदर गरी वहाँहरूमा साधुवाद व्यक्त गरिएको छ । अनुवादक र सम्पादकद्वय स्वत: कृतज्ञताका पात्र रहनुभएको छ । व्यस्तताका बावजूद पनि कम्प्यूटर टाइप सेटिंगमा तदारुखताका साथ मिहेनत गरिदिने तोषण शाक्यप्रति धन्यवाद ज्ञापन गर्नु कर्तव्य ठानिएको छ । साथै समयमै प्रकाशित गर्नको लागि सहयोग गर्ने कान्तिपुर प्रिण्टिङ्ग प्रेस परिवारमा सविनय धन्वाद ज्ञापन गरिन्छ ।

त्रिपिटक ज्ञानकक्षा खसिबँ, काठमाडौँ। नमो तस्स भगवतो अरहतो सम्मासम्बुद्धस्स

# ग्रन्थपरिचय

भगवान् शाक्यमुनि बुद्धले बुद्धत्व प्राप्ति (इस्वीपूर्व ५८८८) देखि लिई महापरिनिर्वाणपर्यन्त (इस्वीपूर्व ६४३) सम्म जुनसुकै पनि उपदेश दिनुभएको थियो, ती सबै मौखिक थिए । उनले कुनै ग्रन्थको न त प्रणयन गरे न ग्रन्थरूपमा कुनै उपदेश विशेषप्रकारले दिएका थिए । उनले समय-समयमा जुन उपदेश दिएका थिए ती उपदेशहरू वहाँका शिष्यहरूले कंठाग्र गर्दै आए र उनको महापरिनिर्वाणको नै वर्षमा आएर उनको महापरिनिर्वाणको सप्तपर्णी नाम गरेको गुफामा पाँच सय (५००) भिक्षुहरूले प्रथम संगीति (संगायन) को आयोजन गरे । त्यस संगीतिमा भगवान् बुद्धका सम्पूर्ण उपदेशहरूको संकलन गरिएको थियो र पठन-पाठनको सुविधाको लागि त्यसलाई तीन पिटकहरूमा विभाजित गरे, जसलाई तिपिटक (त्रिपिटक) भन्ने गरिएको छ । तिपिटक नै बुद्धधर्मको प्राचीनतम मूल धरोहर अथवा थाती हुन् । यसका तीन पिटक यसप्रकार छन् - १. सुत्तपिटक, २. विनयपिटक, ३. अभिधम्मपिटक १. सुत्तपितक निम्नलिखित पाँच निकायहरूमा विभक्त छन् -

क) दीर्घनिकाय, ख) मज्भिमनिकाय, ग) संयुत्तनिकाय,

घ) अंगुत्तरनिकाय, ङ) खुद्दकनिकाय ।

### खुहकनिकायमा - १४ ग्रन्थ छन् -

खुद्दकपाठ, २. धम्मपद, ३. उदान, ४. इतिवुत्तक, ४. सुत्तनिपात,
 ६. विमानवत्थु, ७. पेतवत्थु, ८. थेरगाथा, ९. थेरीगाथा, १०. जातक,
 ११. निद्देस, १२. पतिसम्भिदामग्ग, १३. अपदान, १४. बुद्धवंस,
 १४. चरियापितक ।

विनयपिटक निम्नलिखित पाँच भागहरूमा विभक्त छन् क) पाराजिका, ख) पाचित्तिय, ग) महावग्ग, घ) चूलवग्ग, ङ) परिवार

३. अभिधम्मपिटकमा निम्नलिखित सात ग्रन्थहरू छन् -

#### ( 중 )

क) धम्मसंगणी, ख) विभंग, ग) धातुकथा, घ) पुग्गलपञ्जत्ति, ङ) कथावत्थ, च) यमक, छ) पट्ठान ।

यसबाट स्पष्ट हुन्छ कि सुत्तनिपात खुद्दकनिकायको पाँचौँ ग्रन्थ हो । यसमा ४ (पाँच) र ७० (सत्तरी) सुत्तहरूमा गणना गरिएको थिएन । पारायण-वग्गमा कूल सुत्तहरूको संख्या १६ (सोऱ्ह) मानिएको थियो । यो प्राचीन परम्परा हो ।

अट्ठकथामा भनिएको छ - "सुत्ततो उरगवग्गे द्वादस सत्तानि, चूलवग्गे चुद्दस, महावग्गे द्वादस, अट्ठवग्गे १६ (सोऱ्ह) पारायणवग्गे सीलसाति सत्तति सुत्तानि । अर्थात् सुत्तको अनुसार उगवग्गमा १२ (बाऱ्ह) सुत्त, चूलवग्गमा १४ (चौध) सुत्त, महावग्गमा १२ (बाऱ्ह), अट्ठकवग्गमा १६ (सोऱ्ह), पारायण-वग्गमा १८ (अठार) यसप्रकार ७० (सत्तरी) छन्, तर वत्थुगाथा र पारायण-सुत्तलाई समेत लिएर कूल सुत्तको संख्या ७२ (बहत्तर) छन् ।

सुत्तनिपातको नामकरण - 'सुत्तनिपात' यो नाम संगीतिकारक भिक्षुहरू-द्वारा राखिएको थियो । सुत्त बुद्धधर्मको पारिभाषिक शब्द हो । नवांग बुद्धवचनहरूमा यो पहिलो नै थियो । त्रिपिटकमा भगवान् शाक्यमुनि बुद्धको जुन उपदेश सुत्त नामले गद्य या पद्यमा संगृहीत छ, त्यसलाई सुत्त भन्ने गरेका छन् । चाहे त्यो ठूलो वा सानो सबै सुत्त हुन्, जसलाई हामी सूत्र भन्दछौँ तर सूत्र होइन अट्ठकथामा भनिएको छ - "दुबै विभंग (भिक्खुविभंग तथा भिक्खुनीविभंग), स्कन्धकमा मङ्गलसुत्त, रतनसुत्त, नालकसुत्त र तुवटक सुत्त । अन्य पनि जुन सुत्त नामले तथागतको वचन हो त्यसलाई सुत्त भनी थाहापाउनु पर्दछ ।" परमत्थजोतिकमा भनिएको छ -

"सुवुत्ततो सूचनतो अत्थान सुदठ ताणतो ।

सवणा सूदना चेव यस्मा सुत्तं पृतुच्चति ।।

वर्ष - सायद यो विभिन्नप्रकारले भनिन्छ, सूचित गर्ने, अर्थहरूको राम्रो र ठीकसँग प्रकट गर्ने र श्रवणमात्रले पनि आनन्द दिने हुन्छ, त्यसकारण सुत्त भनिएको हो । यस्ता सूत्रहरूलाई एकत्र गरेर एक ग्रन्थमा संकलित गरेमा नै यो ग्रन्थलाई सुत्तनिपात भन्दछ -

#### ( च )

तथा रूपाणि सुत्तानि निपातेत्वा ततो ततो ।

মঙ্গীনা च अयं तस्मा सङ्खमेवमुपाञतो ।।

अर्थ - त्यसप्रकारका सूत्रहरूको स्थान - स्थानबाट लिएर यो संगीतिबद्ध गरिएको थियो, त्यसकारण यसको नाम सुत्तनिपात हुन गयो । संक्षेपमा भन्ने हो भने सुत्तनिपातको अर्थ सुत्तहरूको संग्रह हो ।

सुत्तनिपातका विशेषता - सुत्तनिपात गद्यात्मक र पद्यात्मक दुबै सुत्त हुन् तर पद्यात्मक सुत्तहरूको बाहुल्य छ । यी सुत्तहरूमा बुद्धधर्मका सिद्धान्तहरू बढी मार्मिकताको साथ वर्णन गरिएको छ । स्वर्गीय पूज्य भदन्त जगदीश काश्यपका शब्दहरूमा - बुद्धधर्मको आफ्नो मौलिकरूपमा सम्भनको निम्ति सुत्तनिपात एक आदर्श ग्रन्थ हो । हृदयलाई स्पर्श गर्न, संवेग उत्पन्न गर्न र संसारबाट त्यागी परमार्थको प्राप्तिमा लगाउनको निमित्त अदभुतको क्षमता यसको अंश अंशमा विद्यमान छ । सारा त्रिपिटकबाट छानेर महाराज अशोकले ७ (सात) यस्ता मुख्य सुत्तहरूको नाम आफ्नो भाबु शिलालेखमा कुँदेर लेखेका थिए । ती लेखिएका बहुमूल्य सूत्रहरूले सबैलाई पढ्न तथा आचरण गर्नको निमित्त प्रेरणा दिएको छ । यी ७ (सात) मुख्य सूत्रहरूमा -

भाबु शिलालेखमा यसप्रकार छ -

"पियदासी लाजा मागधं संघं अभिवादेतूनं आहा अपावाधतं च फासु विहालतं चा । ए केचि भंते आवतके हमा बुधासि संघसी' ति गालवे च पसादे च । ए केचि भंते भगवता बुधेन भासिते सर्वे से सुभासिते वा । ए चखो भंते हमियाये दिसेया हेवं सधंमे चिलठिकीते होसती' ति अलहामि हकं तं वातवे । इमानि भंते धंम पलिया यानि विनय समुकसे अलिय वसाणि अनागत-भयानि मुनिगाथा मोनेयसूते उपतिस पसिने ए चा लाघुलोवादे मुसावादं अधिगिच्य भगवता बुधेन भासिते एतानि भंते धंमपालियायानि इछामि किंति बहुके भिखुपायं चा भिखुनिये चा अभिखिनं सुनेयु चा उपाधालयेयू च । हेमंमेवा उपसाका चा उपासिका चा । ऐत्तेनि भंते इमं लिखापयामि अभिपेतं मे जानंत्' ति ।" –

अशोकको अभिलेख पृष्ठ ११४।

"दुई 'मुनिगाथा' र 'उपतिसपसिने' छन् जुन यसै सुत्तनिपातको मुनिसुत्त (१,२,३) र सारिपुत्रसुत्त (४,१६) हुन् ।"

यसबाट प्रष्टरूपले सिद्ध हुन्छ कि सुत्तनिपातको कति लोकप्रियता थियो र यसैको कति धेरै महत्त्व थियो ? सुत्तनिपातमा आएका चार सूत्रहरूको आबु शिलालेखका धर्म-पर्यायहरू (धम्मपालियायानि) मा समीकरण भइसकेको थियो । यी यसप्रकारका छन् -

| शिलालेखमा आगत सूत्र | - | सुत्तनिपातको सुत्त |
|---------------------|---|--------------------|
| 9. विनय समुकसे      | - | तुवटकसुत्त (४,१४)  |
| २. मुनिगाथा         | - | मुनिसुत्त (१,१२)   |
| ३. मोनेयसूते        | - | नालकसुत्त (३,१२)   |

४. उपतिसपसिने - सारिपुत्तसुत्त (४,१६)

उक्त शिलालेखमा आएका सात सुत्तहरूमध्ये केवल तीन नै छन् -

१) अलियवसानि (अरियवंससुत्त - अंगुत्तरनिकाय ४,३,८)

२) अनागत भयानि (अंगुत्तरनिकाय ४,३,७) र

३) लाघुलोवाद (राहुलोवादसुत्त) मज्भिमनिकाय २,२,१ र २,२,२ अन्य ग्रन्थहरूका हुन् ।

यसप्रकार सुत्तनिपातको प्राचीनता र यसको महत्त्व सम्भन सकिनेछ । भाब - शिलालेखको अर्थ यसप्रकार छ -

प्रियदर्शी राजा मागधले संघलाई अभिवादन गरी उनको निर्विघ्नता र सुख-विहारको बारेमा सोध्छु । भन्ते ! यो तपाईंहरूलाई विदित छ कि बुद्ध, धर्म र संघमा मेरो कति प्रगाढ श्रद्धा र विश्वास छ । भन्ते ! जुनसुकै पनि भगवान् बुद्धद्वारा भाषित छन् ती सबै राम्रोसँग निश्चितरूप लागेको छ कि यसप्रकार धर्म चिरस्थायी हुनेछ, त्यसको घोषणा गर्ने मेरो कर्तव्य हो । भन्ते ! यो धर्म-पर्याय हो - 'विनय-समुकसे अलिय वसाणि, अनागत भयानि, मुनिगाथा मोनेयसूते उपतिस पसिने' यस्तै राहुलवादमा मृषावादको विवेचना गर्दे भगवान् बुद्धद्वारा जुन भनिएको छ, भन्ते ! म चाहन्छु कि यस धर्म-पर्यायहरूका बहुसंख्यक भिक्षुवाद र भिक्षुणीवादहरूले प्रतिक्षण सुनियोस् र यसलाई मनन गरुन् । यसप्रकार उपासक र उपासिकाले पनि । भन्ते ! यही प्रयोजनको निम्ति यसलाई लेखाइरहेको छु, मेरो अभिप्राय यो हो कि सबै मनुष्यहरूले सम्भन सकून् ।

सुत्तनिपातमा तत्कालीन उत्तरभारतका यी सामाजिक, धार्मिक, भौगोलिक, ऐतिहासिक आदि अवस्थाहरूको सम्बन्धमा प्रचुर सामग्री हुन् । वर्णव्यवस्थाको खण्डन, शुद्ध ब्रम्हचर्यको पालन, बुद्धको गृहत्यागको कारण विभिन्न मतवादहरूको विस्तार, तापसजीवनका महत्त्वहरू प्राचीन ब्राम्हणहरूको कर्तव्य, यज्ञ-हवन आदिको निस्सारता, समाजमा व्याप्त मिथ्याविश्वासहरूको वर्णन, विभिन्न दार्शनिक गुरुहरूको निराकरण, आत्मा, परमात्माको ऊहापोहको निस्सारता आदि विषयहरू यहाँ मिलेका छन् । बौद्धगृहस्थ र भिक्षुको के कर्तव्य हो ? सद्गृहस्थहरूले कसरी जीवन यापन गर्नुपर्दछ, दुराचारी र दुःशील भिक्षुको संघबाट बहिष्कृत गर्दै शुद्ध भिक्षुहरूका साथ ध्यान भावनामा जुट्नुपर्दछ, कसैलाई पनि हेय (हेला) दृष्टिले हेर्नुहुँदैन, सबैलाई समान सम्भनुपर्दछ, दृष्टिहरूको ओवादमा पर्नुहुँदैन, सांसारिक आसक्तिहरूको त्याग अकिंचन हो । परमसुख निर्वाणको प्राप्तिको निम्ति कोशीस गर्नु आदि पनि यसमा आएका, जुनसुकै

| १. खग्गविसाणसुत्त         | D <u>h</u> a | अपदान (१,२) मा ।           |
|---------------------------|--------------|----------------------------|
| २. मेत्तसुत्त             | -            | खुद्दकपाठ (९) मा ।         |
| ३. रतनसुत्त               | -            | खुद्दकपाठ (६) मा ।         |
| ४. महामङ्गलसुत्त          | -            | खुद्दकपाठ (४) मा ।         |
| ४. आलजकसुत्त              | -            | संयुत्तनिकाय (७,१,९) मा ।  |
| ६. सुन्दरिक भारद्वाजसुत्त | -            | संयुत्तनिकाय (१०,१२) मा ।  |
| ७. कसिभारद्वाजसुत्त       | -            | संयुत्तनिकाय (७,२,१) मा ।  |
| ८. सुभासितसुत्त           | -            | संयुत्तनिकाय (८,४) मा ।    |
| ९. कोकालिकसुत्त           | -            | संयुत्तनिकाय (६,१,१०) मा । |
| १०. सेलसुत्त              | -            | मज्भिमनिकाय (२,४,२) मा ।   |
| ११. वासेट्ठसुत्त          | -            | मज्भिमनिकाय (२,४,८) मा ।   |
|                           |              |                            |

( 775 )

यस्तै नै धम्मपद, उदान, इतिवुत्तक, थेरगाथा, थेरीगाथामा धेरैजसो गाथा जस्ताको त्यस्तै पाइएका छन् । सुत्तनिपातका अनेक गाथाहरू एवं सुत्त महायान संस्कृतसाहित्यको कथावस्तु ललितविस्तर आदि ग्रन्थहरूमा पनि पाइएका छन् । माथि उल्लिखितमा पनि सुत्तनिपात चार सुत्तहरूको नाम महाराज अशोकको भाबु शिलालेखमा पनि अंकित भएको छ । पहिलो शताब्दीको इस्वीमा लिखित मिलिन्द-पञ्होमा सुत्तनिपातको नाम र यसका गाथाहरू पनि आएका छन् । यी सबै कुराहरूबाट स्पष्ट हुन्छ कि सुत्तनिपात प्राचीन भइसक्दा पनि त्रिपिटक-परिवारको नै प्रथम संगितमा संगृहीत ग्रन्थ हो र यसको उत्तिकै महत्त्व छ जति कि पालि त्रिपिटकका अन्य ग्रन्थहरूको ।

सुत्तनिपातको विषयवस्तु - माथि हामीले उल्लेख गरिसकेका छौँ कि सुत्तनिपात पाँच वग्गहरूमा विभक्त छ र त्यसमा सत्री सुत्त आएका छन् । वत्थुगाथा र पारायणसुत्तलाई लिई यसको संख्या बहत्तर भएको हो ।

पहिलो उरगवरग हो जसमा १२ (बान्ह) सुत्त छन् । उरगसुत्तमा सर्पको पुरानो काँचुली छोड्ने समान आसक्तिहरूलाई त्याग्ने उपदेश हो । धनियसुत्त मगधको एक गृहस्थको सुखी जीवनको वर्णन हो । खग्गविसाणसुत्तमा गैडाजस्तै एक्लै विचरण गर्दै विमुक्त सुखको अनुभव गर्ने उल्लिखित छ जुन धेरै नै संविग्नकारक र विमुक्तिजनक छ । कसिभारद्वाजसुत्तमा ४०० (पाँचसय) हलोहरूद्वारा खेती गराउने गृहस्थ ब्राम्हण प्रव्रजित भई, अर्हत्त्वको साक्षात्कार गर्नेसम्मको वर्णन छ । भगवान् बुद्धले चुन्दलाई चारमुनिहरूको परिचय चुन्दसुत्तमा दिएका छन् । पराभवसुत्तमा अवनतिका कारणहरूको, वसलसुत्तमा नीच भन्ने मनुष्यहरूको वर्णन छ । विजयसुत्तमा अनित्यता वर्णित छ र मुनिसुत्तमा भिक्षु र गुहस्थको जीवनचर्या वर्णित छ ।

दोस्रो चूलवग्ग हो । यसमा १४ (चौध) सुत्त छन् । यस वर्गको पहिलो सूत्र रतनसुत्त हो, जसमा बुद्ध, धर्म र संघको महिमा बताइको छ र भनिएको छ कि यस सत्य-वचनले कल्याण हुनेछ । यो धेरै मूल्यवान् र लोकप्रिय एवं कल्याण-कारी सुत्त हो । यस सुत्तको देशनाबाट वैशाली बासीहरूका सबै रोग, दुर्भिक्ष, अनावृष्टि आदि उपद्रव शान्त भएको थियो । आमगन्धसुत्तमा भनिएको छ कि मासु-माछा खाएमा बरु आमगन्ध हुँदैन, प्रत्युत खराब आचरण नै आमगन्ध हो, महामङ्गलसूत्रमा ३८ (अठतीस) वटा मङ्गल बताइएको छ र भनिएको छ कि पहिले तीनवटा रोग थिए - इच्छा, भोक र जरा । पशु-बधप्रथा चलिसकेपछि ९८ वटा रोग भए । धम्मिकसुत्तमा प्रव्रजित र गृहस्थहरूका कर्तव्यहरूको निर्देश गरिएको छ ।

तेस्रो महावग्ग हो । यसमा १२ (बाऱ्ह) सुत्त छन् । पब्बज्जासुत्तमा भगवान् बुद्धको गृहत्यागका कारणहरूको वर्णनका साथै महाराज बिम्बिसार सँग गरेको वार्ताको पनि चर्चा छ, जसमा भगवान् बुद्धले आफ्नो कुल, गोत्र, पिता र राजधानी आदिमा उल्लिखित गर्दै भन्नुभएको छ कि कामभोगहरूको दोष र निष्कामताको गुणलाई देखेर मैले गृहत्याग गरेको हूं । मेरो मन तपश्चर्यामा लागिरहेको र म त्यसको निमित्त गइरहेको छु । पधानसुत्तमा भगवान् बुद्धद्वारा बताइएको छ कि मारको पराजय कसरी भयो, सुभासितसुत्तमा प्रिय र मधुर वचन बोल्नको निमित्त उपदेश हो । पछिका चार सुत्तहरूमा ऋमशः सुन्दरिक भारद्वाज, माघ<mark>,</mark> सभिय र सेल- यी चार प्रसिद्ध ब्राम्हणहरू बुद्धधर्मबाट प्रभावित भएर त्रिरत्नको शरणमा गएको वर्णन र माघलाई छोडी शेष तीनको प्रव्रजित भई अर्हत्त्व प्राप्त गरेको पनि वर्णन छ । सल्लसुत्तमा अनित्यताको वर्णन छ । वासिट्ठसुत्तमा वर्णव्यवस्थाको खण्डन छ । कोकालिकसुत्तमा गाली दिएर दुर्गति प्राप्त गरेको विवरण छ । नालकसुत्तमा बुद्धोत्पत्ति असित ऋषिको दर्शनार्थ आउने र आफ्नो भाञ्जा नालकलाई प्रेरित गर्ने तथा उसलाई ज्ञान प्राप्तिको वर्णन छ । द्वयतानुपस्सनासुत्तमा प्रतीत्यसमुत्पादधर्मको अनुलोम र प्रतिलोमद्वारा सम्भाइएको थियो ।

चौथो अट्ठवग्ग छ । यसमा १६ (सोऱ्ह) सुत्त छन् । सबै दार्शनिक र गम्भीर छन् । मागन्दिय तुवटक र सारिपुत्तसुत्त यही वग्गमा आएका छन् । मागन्दिय आफ्नी पुत्रीलाई भगवान् बुद्धसँग विवाह गरिदिन चाहन्छ तर भगवान् बुद्धको विरक्तियुक्त वाणीलाई सुनेर अनागामी भएको थियो । तुवटकसुत्तमा भिक्षुचर्याको सुन्दर वर्णन छ । सारिपुत्तसुत्तमा पनि भगवान् बुद्धको निर्वाण प्राप्तिको साधनामा लागिरहेका भिक्षुहरूको कर्तव्यको विवेचना गरिएको छ ।

पाँचौँ पारायणवग्ग हो । यसमा १६ (सोऱ्ह) सुत्त छन् । वत्थुगाथा र पारायणसुत्तलाई समेत लिएर त्यसका १८ (अठ्ठार) जाति छन् । वत्थुगाथामा बावरी र उसका शिष्यहरूको वर्णन छ । त्यस मार्गको पनि स्पष्टरूपले उल्लेख गरिएको छ कि उसले कुन मार्गबाट गोदावरी नदीको किनारबाट जाँदै भगवान् बुद्धको दर्शन गर्नुभएको थियो । अगाडि बावराका सोऱ्ह जना शिष्यहरूको प्रश्न र भगवान् बुद्धको उत्तर छ । यी प्रश्न दार्शनिक, आध्यात्मिक र वैर ाग्ययुक्त छन् । अन्तमा पारायणसुत्तमा पिंगियद्वारा बुद्धको गुणगान गर्नुभएको थियो ।

अट्ठकवरग र पारायणवरग एकप्रकारले दार्शनिक काव्य-संग्रह हुन् र विश्वसाहित्यमा धेरै प्रसिद्ध छन् । यही कारण यो कि बुद्धकालमा पनि यसका धेरै बेजोद प्रचार र महत्त्व थियो । पछि यसको महत्त्व भन् बढ्यो । यही कारण हो कि पछि यसलाई लिएर बौद्धदर्शनको शून्यवाद आदि विचारधारा-हरूको निरूपण भएर महायानमा त्यस बिचारको पल्लवन भयो । महायानी धर्मग्रन्थहरूका साथै यसका प्रतिहरू विदेशहरूमा पुगे र चीनी, मंगोलिया, तिब्बत आदि भाषाहरूमा यसको भाषन्तर भयो ।

अट्ठवग्ग तथागतलाई धेरै प्रिय थियो । जुन समय आयुष्मान् सोणफुटिकण्ण भगवान् बुद्धको दर्शनार्थ अवन्ति भएर कुररधरबाट श्रावस्ती आए र रातमा गन्धकुटीमा सुते । त्यस समय भिनसार भएका भगवान् बुद्धले उनलाई अट्ठवग्गको पाठ गर्नका निमित्त भन्नुभयो । जब उसले पाठ गरिसके त्यसपछि भगवान् बुद्धले साधु ! साधु ! साधु ! भिक्षु भनी अनुमोदन गर्नुभयो ।

शैली र छन्द - सुत्तनिपातको एउटै शैली छ । उनको शैलीमा अनेकरूपता छ । विषयअनुार भाषा पनि जटिल र सरल छन् । अनेक सुत्त संवादहरूको रूपमा छन् । कुनै प्रश्नोत्तरको रूपमा छन् र कुनै स्वाभाविक शैलीमा छन् । अन्तिम अट्ठक र पारायणवर्गहरूको भाषा स्वभावत: कुनै कठिन भएको पाइन्छ किनकि यी दुबै वर्गहरूमा गम्भीर दार्शनिक विषयहरूमा विचार व्यक्त गरिएको छ ।

सुत्तनिपातका छन्दहरूमा प्रायः गणहरूको बिचार थिएन । ती वैदिक ग्रन्थहरूको जस्तै आठ अक्षरहरू भएका अनुष्टुभ् एघार अक्षरहरू भएका, त्रिष्टभ् तथा बान्ह अक्षरहरू भएका गाथाहरू छन् र पदहरू भएका छन् । कुनै कुनै त्रिष्टुभ् छन्दका गाथाहरूमा सात-सात, आठ-आठ पदसम्म छन् । .....बापटले यही कारणहरूलाई देखाएर लेखेका छन् कि सुत्तनिपात अत्यन्त प्राचीन छ किनकि वेदलाई छाडी पछिका कुनैपनि छन्दमा यो स्वतन्त्रता देख्नको निम्ति मिलेको पाइँदैन । सुत्तनिपातमा मुख्यतः निम्नलिखित छन्द पाइन्छन् - अनुष्टभ्, त्रिष्टुभ्, जगती, अतिजगती, वैतालीय, औपच्छन्दसिक, वेगवती र आर्या । कुनै गाथाहरू अर्धसम र विसम छन्दहरूमा तथा कुनै ४,६,७ पदीहरूमा "गाथा" छन्द पनि भनिन्छ । वास्तवमा सुत्तनिपातमा अनुष्टभ् र त्रिष्टुभ् छन्दहरूको संख्या ८६ प्रतिशत छन् र १४ प्रतिशत अन्य छन्दहरूमा छन् ।

भिक्षु धर्मरक्षित ।

विषयसूची

| क्रम.      | विषय              |                                       | <u>पेज नं.</u> |
|------------|-------------------|---------------------------------------|----------------|
| э.,        |                   | (क) उरगवग्ग                           |                |
| ٩.         | उरगसुत्तं         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ٩              |
| २.         | धनियसुत्तं        |                                       | હ              |
| <b>ə.</b>  | खग्गविसाणसुत्तं   |                                       | १३             |
| ۲.         | कसिभारद्वाजसुत्तं |                                       | २३             |
| X.         | चुन्दसुत्तं       |                                       | २९             |
| <b>ε</b> . | पराभवसुत्तं       | с.                                    | 39             |
| ૭          | वसलसुत्तं         |                                       | হও             |
| 5.         | मेत्तसुत्तं       |                                       | <u>እ</u> ሸ     |
| <b>S</b> . | हेमवतसुत्तं       |                                       | ४७             |
| 90.        | आलवकसुत्तं        |                                       | ሂሂ             |
| 99.        | विजयसुत्तं        |                                       | ५९             |
| ૧૨.        | मुनिसुत्तं        |                                       | ६३             |

(ख) चूलवग्ग

| ۹. | रतनसुत्तं               | ६९   |
|----|-------------------------|------|
| ર. | आमगन्धसुत्तं            | હપ્ર |
| ३. | हिरिसुत्तं              | હલ   |
| ۲. | महाम <b>ङ्ग</b> लसुत्तं | ፍየ   |
| X. | सूचिलोमसुत्तं           | द ३  |
| ٤. | धम्मचरियसुत्तं          | 59   |
| છ. | ब्राम्हणधम्मिक्सुत्तं   | ९१   |

(ढ)

( ण )

|            |                   | (घ) अट्ठकवग्ग |   |
|------------|-------------------|---------------|---|
| ۰<br>۹. ۱۰ | कामसुत्तं         | રપ્ર          | x |
| ર.         | गुहट्ठकसुत्तं     | २४            | 9 |
| રૂ.        | दुर्ट्ठट्ठकसुत्तं | २४            | ९ |

| ۹.                  | पब्बज्जासुत्तं         |           | १२७ |
|---------------------|------------------------|-----------|-----|
| ર.                  | पधानसुतं               |           | १३१ |
| <b>ર</b> .          | सुभासितसुत्तं          |           | 930 |
| ۲.<br>۲.            | सुन्दरिकभारद्वाजसुत्तं |           | የ४٩ |
| <u>ب</u>            | <b>माघसुत्तं</b>       |           | १४३ |
| ε.                  | सभियसुत्तं             |           | १६१ |
| ر.<br>بي            | सेलसुत्तं              |           | ୧७७ |
| د.<br>د             | सल्लसुत्तं             |           | १९३ |
| S.                  | वासेट्ठसुत्तं          | · · · · · | १९७ |
| ۰.<br>۹٥.           | कोकालिकसुत्तं          |           | २१४ |
| ۲ <i>۵</i> ۰<br>۹۹. | नालकसुत्तं             |           | २२४ |
| ۹२. ˈ               | -                      |           | ২३७ |

# (ग) महावग्ग

| ۶.  | नावासुत्तं             |                  | ९९  |
|-----|------------------------|------------------|-----|
| S.  | किंसीलसुत्तं           |                  | 909 |
| 90. | उट्ठानसुत्तं           |                  | १०३ |
| 99. | राहुलसुत्तं            | $e^{-i\omega t}$ | १०४ |
| 92. | वङ्गीससुत्तं           |                  | 909 |
|     | सम्मापरिब्बाजनियसुत्तं |                  | ११३ |
| 98. | धम्मिकसुत्तं           |                  | ११९ |

|                | (ङ) पारायणवग्ग           |             |
|----------------|--------------------------|-------------|
| ۹.             | वत्थुगाथा Dhamma.Digital | ३१३         |
| ર.             | अजितमाणवपुच्छा           | <b>३</b> २७ |
| ₹.             | तिस्समेत्तेय्यमाणवपुच्छा | ३२९         |
| ۲.             | पुण्णकमाणवपुच्छा         | ३२९         |
| X.             | मेत्तगूमाणवपुच्छा        | રૂર્        |
| ६.             | धोतकमाणवपुच्छा           | zer         |
| છ <sub>.</sub> | उपसीवमाणवपुच्छा          | <b>3</b> 30 |
| ፍ.             | नन्दमाणवपुच्छा           | ३४१         |
| <b>९</b> .     | हेमकमाणवपुच्छा           | ३४३         |
| 90.            | तोदेय्यमाणवपुच्छा        | 38X         |
| 99.            | कप्पमाणवपुच्छा           | 38X         |

| ۰.              | लुद्धट्ठकसुरा        | રદ્વ    |
|-----------------|----------------------|---------|
| X.              | परमट्ठकसुत्तं        | २६४     |
| <b>Ę</b> .      | जरासुत्तं            | २६७     |
| છ.              | तिस्समेत्तेय्यसुत्तं | २६९     |
| ፍ.              | पसूरसुत्तं           | રખ્વ    |
| <b>S</b> .      | मागन्दियसुत्तं       | રાષ્ટ્ર |
| ٩0 <sub>.</sub> | पुराभेदसुत्तं        | રહવ     |
| 99.             | कलहविवादसुत्तं       | २८३     |
| १२.             | चूलवियूहसुत्तं       | २८७     |
| 93.             | महावियूहसुत्तं       | २९३     |
|                 | तुवटकसुत्तं          | २९९     |
|                 | अत्तदण्डसुत्तं       | ३०३     |
|                 | सारिपुत्तसुत्तं      | 905     |
|                 |                      |         |

| १३.         | भद्रावुधमाणवपुच्छा | ३४९          |
|-------------|--------------------|--------------|
| ٩४.         | उदयमाणवपुच्छा      | ३४९          |
| <b>੧</b> ጲ. | पोसालमाणवपुच्छा    | ્ર રૂપ્રવ    |
| <b>૧</b> ૬. | मोघराजमाणवपुच्छा   | きんき          |
| ૧૭          | पिंगियमाणवपुच्छा   | <b>3</b> X 3 |
| १८.         | पारायणस्त्तं       | <b>3</b> XX  |

१२. जतुकण्णिमाणवपुच्छा

#### नमो तस्स भगवतो अरहतो सम्मासम्बद्धस्स

# सुत्तनिपात

#### १. उरगवग्ग

# १. उरगसुत्तं (१,१)

र्था उप्पतितं विनेति कोधं, विसतं सप्पविसं'व ओसधेहि । सो भिक्सु जहाति ओरपारं, उरगो जिण्णमिव तत्त्वं पुराणं ॥१॥

यो रागमुढच्छिढा असेसं, भिसपुप्फं'व सरोरुहं विगय्ह । सो भिक्खु जहाति ओरपारं, उरगो जिण्णमिव तचं पुराणं ॥२॥

यो तण्हमुदच्छिदा असेसं, सरितं सीघसरं विसोसयित्वा । सो भिक्खु जहाति ओरपारं, उरगो जिण्णमिव तचं पुराणं ॥३॥

यो मानमुदब्बधी असेसं, नलसेतुंव सुढुब्बलं महोघो । सो भिक्खु जहाति ओरपारं, उरगो जिण्णमिव तचं पुराणं ॥४॥

उरगतगग

#### भगवान् अर्हत् सम्यक्सम्बुद्धलाई नमस्कार ।



#### १. उरगवग्ग

### १. उरगसुत्त (१,१)

[यो सूत्रमा निर्वाणप्राप्त भिक्षुहरूको गुण वर्णन छ, यसमा सर्पको विषलाई औषधीद्वारा शान्त गरेझैं यो लोक र परलोकलाई त्याग्ने विषयमा भनिएको छ ।]

जुनप्रकारले शरीरमा फैलिएको सर्पको विषलाई औषधीद्वारा शान्त गरिदिन्छ, ठीक उसैप्रकार जसले भिक्षुमा उत्पन्न भएको कोधलाई शान्त पार्छ, उसको निमित्त सर्पले आफ्नो पुरानो काँचुलीलाई छोडेर गएको जस्तै यो लोक र परलोकलाई छोडिदिन्छ । । १ । ।

जुनप्रकार तलाउमा प्रवेश गरी कमलको फूल तोडिन्छ, ठीक उसैप्रकार जुन भिक्षुले सम्पूर्ण रागलाई नष्ट गरिसकेको हुन्छ, उसले सर्पले आफ्नो पुरानो काँच्लीलाई छोडेर गएको जस्तै यो लोक र परलोकलाई छोडिदिन्छ ।।२।।

जुनप्रकार जोडले बगेको नदीलाई तृष्णारूपी नदीले सुकाइदिन्छ, त्यस्तै प्रकारले जो भिक्षुले सम्पूर्ण अभिमानलाई जरादेखिनै उखालेर फालिदिन्छ उसले सर्पको आफ्नो पुरानो काँचुलीलाई छोडेजस्तो यो लोक र परलोकलाई छोडिदिन्छ ।।३।।

जुनप्रकार धेरै कमजोर नरकटले बाँधेर बनाइराखेको पुललाई ठूलो बाढीले बगाएर लैजान्छ, त्यस्तैप्रकारले जो भिक्षुले सम्पूर्ण अभिमानलाई उखेलेर फालिसकेको हुन्छ, उसले सर्पले आफ्नो पुरानो काँचुलीलाई छोडेर गएको जस्तो . यो लोक र परलोकलाई छोडिदिन्छ ।।४।।

#### उरगवग्ग

(2)

चो नाज्झगमा भवेसु सारं, विचिनं पुप्फमिव उढुम्बरेसु । सो भिक्खु जहाति ओरपारं उरगो जिण्णमिव तचं पुराणं ॥४॥

यस्सन्तरतो न सन्ति कोपा, इति भवाभवतं च वीतिवत्तो । सो भिक्खु जहाति औरपार, उरगो जिण्णमिव तच पुराणं ॥६॥

यस्स वितक्का विधूपिता, अज्झतं सुविकप्पिता असेसा । सो भिक्खु जहाति ओरपार, उरगो जिण्णमिव तचं पुराणं ॥७॥

यो नाच्चसारी न पच्चसारी, सब्बं अच्चगमा इमं पपञ्चं । सो भिक्खु जहाति ओरपार, उरगो जिण्णमिव तत्तं पुराणं ॥८॥

यो नाच्चसारी न पच्चसारी, सब्बं वितथमिदं'ति जत्वा लोके । सो भिक्खु जहाति ओरपारं, उरगो जिण्णमिव तचं पुराणं ॥५॥

यो नाच्चसारी न पच्चसारी, सब्बं वितशमिदं'ति वीतलोभो । सो भिक्खु जहाति ओरपारं, उरगो जिण्णमिव तत्तं पुराणं ॥१०॥

यो नाच्चसारी न पच्चसारी, सब्बं वितथमिबं'ति वीतरागो । सो भिक्खु जहाति ओरपारं, उरगो जिण्णमिव तत्त पुराणं ॥११॥

उरगवग्म

जुनप्रकार गूलरको वृक्षमा पुष्प खोज्दा नपाएझैं ठीक त्यसैप्रकार जो भिक्षुले संसारमा कुनैप्रकारको सार (तत्त्व) लाई पाएको हुँदैन उसले सर्पले आफ्नो काँचुलीलाई छोडेर गएको जस्तो यो लोक र परलोकलाई छोडिदिन्छ ।।४।।

जो भिक्षुसँग आफ्नो मनमा क्रोध छैन र जो पुण्य र पापरहित भइसकेको हुन्छ, उसले सर्पको आफ्नो पुरानो काँचुलीलाई छोडेर गएको जस्तो उसले यो लोक र परलोकलाई छोडिदिन्छ ।।६।।

जो भिक्षुसँग वितर्क नष्ट भइसकेको हुन्छ र जसको चित्त पूर्णरूपले संयम भइसकेको हुन्छ, उसले सर्पको आफ्नो पुरानो काँचुली छोडेर गएको जस्तो यो लोक र परलोकलाई छोडिदिन्छ ।।७।।

जो भिक्षु अति शीघ्रगामी हुन्छ र न अति मन्दगामी हुन्छ, जसले सारा सांसारिक प्रपञ्चहरूलाई पार गरिसकेको हुन्छ, उसले सर्पले आफ्नो पूरा काँचुलीलाई छोडेर गएको जस्त<mark>ो यो लोक र परलोक्लाई छोडि</mark>दिन्छ ।।८।।

जो भिक्षु न अति शीघ्रगामी हुन्छ र न अति मन्दगामी हुन्छ, जसले "संसारमा भएका सबै भौतिक बस्तुहरू निस्सार छन्" भनी जानिसकेको छ जसले सर्पले आफ्नो पुरानो काँचुली छोडेर गएको जस्तो यो लोक र परलोक लाई छोडिदिन्छ ।।९।।

जो भिक्षु न अति शीघ्रगामी हुन्छ र न अति मन्दगामी हुन्छ, जसले "यो सम्पूर्ण भव निस्सार हो" - भनी जानी लोभरहित भइसकेको हुन्छ, उसले सर्पको आफ्नो पुरानो काँचुलीलाई छोडेर गएको जस्तो यो लोक र परलोकलाई छोडिदिन्छ ।।१०।।

जो भिक्षु न अति शीघ्रगामी हुन्छ र न अति मन्दगामी हुन्छ जसले "यो सम्पूर्ण दुनिया निस्सार हो" - भनी जानी राग-रहित भइसकेको हुन्छ, उसले सर्पको आफ्नो पुरानो काँचुलीलाई छोडेर गएको जस्तो यो लोक र परलोकलाई छोडिदिन्छ ।।१९।।

उरमवम्म

(8)

यो नाच्चसारी न पच्चसारी, सब्बं वितथमिदं'त वीतदोसो । सो भिक्खु जहाति ओरपार, उरगो जिण्णमिव तत्त्वं पुराणं ॥१२॥

यो नाच्चसारी न पच्चसारी, सब्ब विथमिदं'त वीतमोहो । सो भिक्खु जहाति ओरपारं, उरगो जिण्णमिव तचं पुराणं ॥१३॥

यस्सानुसया न सन्ति केचि, मूला अकुसला समूहतासे । सो भिक्खु जहाति ओरपारं, उरगो जिण्णमिव तत्तं पुराणं ॥१४॥

यस्स ढरथजा न सन्ति केचि, ओरं आगमनाय पच्चयासे । सो भिक्खु जहाति ओरपारं, उरगो जिण्णमिव तत्तं पुराणं ॥१४॥

यस्स वनश्रजा न सन्ति केचि, विनिबन्धाय भवाय हेतुकप्पा । सो भिक्खु जहाति ओरपारं, उरगो जिण्णमिव तत्तं पुराणं ॥१६॥

यो नीवरणे पहाय पञ्च, अनिघो तिण्णकथंकथो विसल्लो । सो भिक्खु जहाति ओरपार, उरगो जिण्णमिव तत्त्वं पुराणं ॥१७॥

Re P

2.34

जो भिक्षु न अति शीघ्रगामी हुन्छ र न अति मन्दगामी हुन्छ, जसले "यो सम्पूर्ण विषय निस्सार हो" - भनी जानी द्वेषरहित भइसकेको हुन्छ, उसले सर्पले आफ्नो पुरानो कांचुलीलाई छोडेर गएको जस्तो यो लोक र परलोकलाई छोडिदिन्छ ।।१२।।

जो भिक्षु न अति शीघ्रगामी हुन्छ र न अति मन्दगामी हुन्छ, जसले "यो सम्पूर्ण विषय निस्सार हो" भनी जानी मोहरहित भइसकेको हुन्छ, उसले सर्पले आफ्नो पुरानो कांचुलीलाई छोडेर गएको जस्तो यो लोक र परलोकलाई छोडिदिन्छ ।।१३।।

जो भिक्षुसँग कुनैप्रकारको आसक्ति छैन, अकुशल कार्यको मूल जडलाई नष्ट गरिसकेको हुन्छ, उसले सर्पले आफ्नो पुरानो कांचुलीलाई छोडेर गएको जस्तो यो लोक र परलोकलाई छोडिदिन्छ ।।१४।।

जो भिक्षुसँग पुन: संसारमा उत्पन्न हुनको निमित्त कुनैप्रकारको एक अणु पनि क्लेश (आसक्ति) बाकी छैन, उसले सर्पको आफ्नो पुरानो काँचुलीलाई छोडेर गएको जस्तो यो लोक र परलोकलाई छोडिदिन्छ ।।१४।।

जो भिक्षुमा संसार-बन्धनमा रहने खालको कुनैप्रकारको तृष्णा हुँदैन, उसले सर्पको आफ्नो पुरानो काँचुलीलाई छोडेर गएको जस्तो यो लोक र परलोकलाई छोडिदिन्छ ।।१६।।

जो भिक्षुले पाँच नीवरण - (१. कामछन्द, २. व्यापाद, ३. थीनमिद्ध, ४. उद्धच्च-कुक्कुच्च, ४. विचकित्सा) लाई त्यागिसकेको हुन्छ, जो निष्पाप, सन्देहरहित हुन्छ र जसले सांसारिक आसक्तिरूपी काँडाहरूलाई उखेलेर फालिसकेको हुन्छ, उसले सर्पको आफ्नो पुरानो काँचुलीलाई छोडेर गएको जस्तो यो लोक र परलोकलाई छोडिदिन्छ ।।१७।।

80 उरगसुत्त समाप्त **C**श्व **≫**…€÷

## **२. धनियसुत्तं (१,२)**

"पक्कोढनो ढुद्धसीरो, हमस्मि (इति धनियो गोपो), अनुतीरे महिया समानक्सो । छन्ना कुटि अहितो गिनि, अथ चे पत्थयसी पवस्स देव" ॥१॥

"अक्कोधनो विगतसिलो' हमस्सि (इति भगवा), अनुतीरेमहियेकरत्तिवासो । विवटा कुटि निब्नुतो गिनि, अथ चे पत्थयसी पवस्स देव" ॥२॥

"अंधकमकसा न विज्जरे (इति धनियो गोपो), कच्छे रूल्हतिणे चरन्ति गावो । बुट्टि'पि सहेय्यु आगतं, अथ चे पत्थयसी पवस्स देव" ॥३॥



[यो सुत्तमा भगवान्बुद्धले विदेह राष्ट्रस्थित पर्वत राष्ट्रको धर्म कौण्डिन्य नगरको श्रेष्ठ धनिय नाम गरको ग्वालालाई मही नदीको किनारमा वर्षाकालमा सांसारिक आसक्तिहरूको त्यागको विषयमा धर्म-उपदेश दिनुभयो, जुन उपदेश सुनेर धनिय र उनकी आफ्नी भार्यासँगै उनीहरू भिक्षु र भिक्षुणी भएर अर्हत्त्वको साक्षात्कार गरे <sup>(१)</sup> । यसका सम्पूर्ण वार्ताक्रम यहाँ बताइएको छ ।]

धनिय गोप (गोठाला) - भात पाकिसकेको छ । दुध पनि दुहिसकेका छ । आपना परिजनहरूसँग मही नदीको <sup>(२)</sup> किनारमा निवास गरिरहेको छ । मेरो कुटी राम्रोसँग छाना लगाइएको छ । आगो बलिरहेको छ । हे देव । यदि तिमी चाहन्छौ भने राम्रोसँग वर्षा हनू । १९। ।

भगवान् बुद्ध - म क्रोधरहित हूं । मेरो चित्तको काँढा <sup>(३)</sup> निस्किसकेको छ, मही नदीको किनारमा एक रातको निमित्त विहार गरिरहेको छु । मेरो कुटी खुलिरहेको छ (राग आदि एघार प्रकारको <sup>(४)</sup>) आगो शान्त भइसकेको छ । हे देव ! यदि तिमी चाहन्छौ भने राम्रोसँग वर्षा हुनु ।।२।।

धनिय गोप (गोठालो) झिंगा र भुसुना यहाँ छैन, हरिया घाँसहरू उम्रिर हेको मैदानमा गाई गोरु, सांढे चरिरहेका छन् । आएको वर्षालाई पनि सहनेछु । है देव ! यदि तिमी चाहन्छौ भने राम्रोसँग वर्षा हुनू ।।३।।

- चित्तको कील (काँढा) पाँचवटा छन् १. बुद्धप्रति शंका, २. धर्मप्रति शंका, ३. संघप्रति शंका, ४. भिक्षुशिक्षाप्रति शंका, ४. सबम्हचारीहरूप्रति कुपित (नराम्रो विचार) गर्ने, उनीहरूप्रति मनमा खराब भावना राख्ने ।
- ४) "श्रोत्र ०।० शब्द ०।० श्रोत्र-विज्ञान ०।० श्रोत्रको-संस्पर्श ०।० श्रोत्रको संस्पर्शको कारण (उत्पन्न) वेदनाहरू ०।० घ्राण (नासिका-द्वन्द्रिय) - गंध-घ्राण-विज्ञान जलिरहेको हुन्छ । जिव्हा ०।० रस ०।० जिव्हा-विज्ञान ०।० जिव्हा-संस्पर्श ०।० जिव्हा संस्पर्शको कारण (उत्पन्न) वेदनाहरू कायस्पर्श, कायविज्ञान, कायसंस्पर्शले उत्पन्न वेदनाहरू, मन, धर्म मनोविज्ञान, मनसंस्पर्श, रागअग्नि, द्वेषअग्नि, मोहअरिन, जन्मजरा, मरणको योगले जलेको हुन्छ । रोएर पिटेर, दु:खले दुर्मनस्कताले जलेका यी सबै भगवान् बुद्धले आज्ञा गर्नुभएको हो ।

#### उरगतग्म

(て)

धनियको निवासस्थानमा महीको किनारमा ग्वालाहरूले विहार बनाएको छ । त्यो विहार आज पनि गोकुलंक विहारको नाममा प्रचलित छ - अट्ठकथा ।

२) यो एउटा गंडकको नाम हो ।

"बद्धा हि मिसी सुसङ्कता (इति भमवा), तिण्णो पारमतो विनेय्य ओधं । अत्थो मिसिया न विज्जति, अथ चे पत्थयसी पवस्स देव" ॥४॥

गोपी मम अस्सवा अलोला (इति धनियो गोपो), दीघरत्तं संवासिया मनापा । तस्सा न सुणामि किञ्चि पापं, अथ चे पत्थयसी पवस्स देव" ॥५॥

चित्तं मम अस्सवं विमुत्तं विमुत्तं (इति भगवा), दीघरत्तं परिभावं सुदन्तं । पापं पन मे न विज्जति, अथ चे पत्थयसी पवस्स देव" ॥६॥

अत्तवेतनभतो' हमस्मि (इति धनियो गोपो), पुत्ता च मे समानिया अरोगा । तेसं न सुणामि किञ्चि पापं, अथ चे पत्थयसी पवस्स देव" ॥७॥

ना' ह' भतको' सिम कस्सचि (इति भगवा), निब्बिट्ठेन चरामि सब्बलोके । अत्थो भतिया न विज्जति, अथ चे पत्थयसी पवस्स देव'' ॥८॥

अत्थि वसा अत्थि धेनुपा (इति धनियो गोपो), गोधरणियो पवेणियो' पि अत्थि । उसभोपि गवम्पतिध अत्थि, अथ चे पत्थयसी पवस्स देव ॥५॥

नटिथ वसा नटिथ धेनुपा (इति भगवा), गोधरणियो पवेणियो' पि नटिथ । उसभो' पि गवम्पती' ध नटिथ, अथ चे पत्थयसी पवस्स देव ॥१०॥

सिला निसाता असम्पवेधी (इति धनियो गोपो), दामा मुञ्जमया नवा सुसंठाना । न हि सक्सिनित धेनुपा' पि छेत्तुं, अथ चे पत्थयसी पवस्स देव ॥११॥ भगवान् बुद्ध - मैले एउटा राम्रो डुंगा बनाइसकेको छु, भवसागरलाई डुंगाद्वारा तरेर पार गरिसकेको छु अब डुंगाको आवश्यकता छैन । हे देव ! यदि तिमी चाहन्छौ भने राम्रोसँग वर्षा हुनू ।।४।।

धनिय गोप - मेरी गोपिनी (भार्या) आज्ञाकारीणी र निर्लोभी छिन्, उनले दीर्घकालसम्म प्रेमभावनाले मिलिजुली जीवन-काल व्यतीत गरिरहेकी छिन् । मैले र उनले कुनैप्रकारको पाप-कर्म गरेको सुनेको छैन । हे देव ! यदि तिमी चाहन्छौ भने राम्रोसँग वर्षा हुनू ।।४।।

भगवान् बुद्ध - मेरो चित्त वशीभूत र विमुक्त छ । दीर्घकालको लागि सुशिक्षित र दान्त (दमन-कृत) भइसकेको छु । मेरो अनुशय (भित्रसम्म) चित्तमा पाप छैन । हे देव ! यदि तिमी चाहन्छौ भने राम्रोसँग वर्षा हुनू । । ६ । ।

धनिय गोप - मैले स्वयं काम गरी आफैले कमाएर खाएको छु, मेरो पुत्र अनुकल र निरोगी छ उसको विषयमा कुनै पाप-कर्म गरेको मैले सुनेको छैन । हे देव ! यदि तिमी चाहन्छौ भने राम्रोसँग वर्षा हनू ।।७।।

भगवान् बुद्ध - म कसैको नोकर होइन, मलाई नोकरीको आवश्यकता पनि छैन । हे देव ! यदि तिमी चाहन्छौ भने राम्रोसँग वर्षा हन् ।।८।।

धनिय गोप - मसँग तरुनो गोरु पनि छ, दुघ दिने गाई छ, गाईको जोडा सांढे पनि छ । हे देव । यदि तिमी चाहन्छौ भने राम्रोसँग वर्षा हन् ।।९।।

भगवान् बुद्ध - मसँग न तरुनो गोरु छ, न दुध दिने गाई छिन्, न गाईको जोडा सांढे नै छ । हे देव ! यदि तिमी चाहन्छौ भने राम्रोसँग वर्षा हुनू ।।१०।।

धनिय गोप - अचल खुट्टा (काठ, जमिनमा गाडेको किला) पनि राम्रोसँग गाडेको छ, बाबियोले बनाएको डोरी छ, तरुण गोरुले पनि त्यसलाई तोड्न सक्तैन । हे देव ! यदि तिमी चाहन्छौ भने राम्रोसँग वर्षा हुनू ।।११।।

#### उरगतग्म

उसमोरिव छेत्वा' बन्धनानि (इति भगवा), नागो पूतिलत' व ढालचित्वा । बाहुं पुन उपेस्सं गढासेय्य, अथ चे पत्थयसी पवस्स ढेव ॥१२॥

निन्न च थलं च पूरयन्तो, महामेघो पवस्सि तावदेव । सुत्वा देवस्स वस्सतो इममत्थं धनियो अभासथ ॥१३॥

लाभा वत नो अनप्पका, ये मयं भगवन्तं अह्साम । सरणं तं उपेम चक्खुम, सत्था नो होहि तुवं महामुनि" ॥१४॥

गोपी च अहं च अस्सवा, ब्रम्हचरियं सुगते चरामसे । जतिमरणस्स पारगा, ढुक्खस्सन्तकरा भवामसे ॥१४॥

नन्दति पुत्तेहि पुत्तिमा (इति मारो पापिमा), गोमिको गोहि तथेव नन्दति । उपधीहि नरस्स नन्दना, नहि सो नन्दति यो निरूपधि ॥१६॥

सोचति पुत्तेहि पुत्तिमा (इति भगवा), गोमिको गोहि तथेव सोचति । उपधीहि नरस्स सोचना, नहि सो सोचति यो निरूपधी' ति ॥१७॥

and the second second

छ धनियसुत्तं दुतियं निट्ठितं व्य +≫••≪•

339999

भगवान् बुद्ध - साढेलेझें बन्धनलाई तोडेर, हात्तीले पूति-लता (गुरुचिकोलता) नष्ट गरेझें मैले फेरि फेरि जन्म ग्रहण गर्नु परेन । हे देव ! यदि तिमी चाहन्छौ भने राम्रोसँग वर्षा हुनू । 19२। ।

त्यही क्षण खाल्डाखुल्डी भूमिमा पानी भरिकन ठूलो वर्षा भयो, बस्दै गरेको मेघलाई देखेर र सुनेर धनियले यो कुरा भने ।।१३।।

"अहो हामीहरूलाई धेरै नै लाभ भयो, जब कि हामीहरूले भगवान् बुद्धलाई दर्शन गरिरहेका छौ ? हामीहरू चक्षुष्मान्को शरणमा जान्छौ । तपाई हाम्रो शास्ता (गुरु) हुनुहुन्छ ।।१४।।

म र मेरा आज्ञाकारीणी गोठालाहरू बुद्ध-धर्मको पालन गर्नेछौ । जन्म तथा मृत्युलाई पार गरी, दु:खलाई अन्त गर्नेछौ । १९४। ।

मार - पुत्र भएकाहरू, पुत्रहरूसँग आनन्द लिई रहेका हुन्छन् । त्यस्तै गोठालाहरू (ग्वालाहरू) सांढे, गोरु र गाईसँग आनन्द लिइरहेका हुन्छन् । विषय-भोग नै मनुष्यहरूको निमित्त आनन्दको कारण हुनेछ, जो विषय-भोगले रहित हुन्छ, ऊ कहिले पनि आनन्दित हुनेछैन ।।१६।।

भगवान् बुद्ध - पुत्रवान्हरू आफ्ना पुत्रहरूसँग शोक गर्नेछन्, त्यस्तै ग्वालाहरू सांढे, गोरु, गाईहरूसँग शोक गर्नेछन् । विषय-भोग नै मनुष्यको लागि शोकको कारण हुन्छ, जो विषय-भोगरहित हुन्छ, ऊ कहिलेपनि शोक गर्दैन ।।१७।।

### ∞ धनियसुत्त समाप्त व्æ -≫••≪-

उरगवग्ग

( 92 )

## 🐘 😚 🗄 👘 २३. खम्मविसाणंसुत्तं (१,३)

सब्बेसु भूतेसु निधाय ढण्डं, अविहेठयं अञ्ञतरम्पि तेसं । न पुत्तमिच्छेय्य कुतो सहायं, एको चरे खग्गविसाणकप्पो ॥१॥

संसग्गजातस्स भवन्ति स्नेहा, स्नेहन्वयं ढुक्खमिढं पहोति । आदीनवं स्नेहजं पेक्खमानो, एको चरे खग्गविसाणकप्पो ॥२॥

मित्ते सुहुज्जे अनुकंपमानो, हापेति अत्थं पटिबद्धचित्तो । एतं भयं सन्थवे पेक्खमानो, एको चरे खग्गविसाणकप्वो ॥३॥

वंसो विसालोव यथा विसत्तो, पुत्तेसु ढारेसु च या अपेक्खा । वंसक्कलीरोव असज्जमानो, एको चरे खग्गविसाणकप्पो ॥४॥

मिगो अरञ्ञम्हि यथा अबद्धो येनिच्छकं गच्छति गोचराय । विञ्ञू नरो सेरितं पेक्खमानो, एको चरे खग्गविसाणकप्यो ॥४॥

आमन्तना होति सहायमज्झे, वासे ठाने गमने चारिकाय । अनभिज्झितं सेरितं पेक्खमानो, एको चरे खग्मविसाणकप्पो ॥६॥



यदि साथैविचरण गर्न अनुकूल लोम्ह धीर र बुद्धिमान् मित्र नपाएमा राजाले आफ्नो पराजित राष्ट्रलाई छाडेफ्रैं, गैँडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।

नोचे लभेच निपकं सहायं, सद्धिं चरं साधुविहारिधीरं । राजाव रद्ठं विजितं पहाय, एको चरे मातङ्गरञेव नाजो ।।

## भगवान् बुद्धको एकान्तवास

कोशांवीमा भिक्षुसंघमा कुनै साधारण कुरालाई लिएर मतभेद भयो, जसका कारण ठूला-ठूला पारस्परिक अप्रिय भगडा वाद-विवादको रूप धारण गरियो । कटुता बढेर संघमा फूट हुन थाल्यो । यो संघभेद र कलह-विवाद सद्धर्मको निम्ति अत्यन्त अशोभनीय थियो । भगवान् बुद्धले यो कुरा सुनेर कलह मिटाउन कोशांवीमा जानुभयो । उहाँले (बुद्ध) मैत्रीपूर्वक उपदेशद्वारा उनीहरूलाई सम्भाउन प्रयत्न गर्नुभयो तर असफल भयो । अहंकार दानव शिरमा चढेपछि बुद्धि भ्रष्ट हुने हुन्छ । त्यसलाई भगवान् तथागतजस्तो आफ्नो महान् शास्ताको पनि कुरा सुन्ने-सम्भने बुद्धि आएन । सबै श्रावकहरूलाई भगवान् शास्ताको उपदेश थियो कि परस्पर आफूआफूमा घनिष्ठ सम्बन्ध राखेर रहनु राम्रो हुन्छ, जस्तो कि दूध र पानी । सबै समग्र भई एक मनजस्तो हुनू । संमोदमान या एक अर्कोप्रति मुदित भावना राख्नू । एक अर्कोलाई प्रियचक्षुद्वारा हेर्नू । एक अर्कोप्रति नयनमा प्रेमको मधु भरेको होस् तर अहंकार प्रमुख भयो भने कहाँ प्रेम, कहाँ मधु ? द्वेषको विष नै भरिरहेको हुन्छ नयनभित्र ।

जब दुबै पक्षमा सद्बुद्धि आएन तब भगवान् बुद्धले उनीहरूलाई छोडेर जानुभयो । त्यसै पनि वहाँ शास्ता जन-कोलाहलबाट टाढा रहन मन पराउनुहुन्थ्यो । अत: केही दिन एक्लै एकांतमा बिताउन निर्णय गर्नुभयो ।

भगवान् बुद्ध निर्जन पारिलेय्यक रक्षित वनखण्डमा भद्रशाल वृक्षको मुनि एकांतमा सुखले विहार गर्नुभयो । त्यसै समय अन्य हात्तीहरू, हत्तिनीहरू र उनका बच्चाहरूको भीडद्वारा दिक्क हुँदै एक वृद्ध हात्ती एकांत खोज्दै पारिलेय्यक वनखंडमा आइपृग्यो ।

जुन स्थानमा भगवान् बुद्ध विहार गरिरहनुभएको थियो त्यहाँ उनी अपरिमित मैत्रीमा भुल्यो । सारा वातावरण अपूर्व शान्तिद्वारा भरिपूर्ण भयो । ऊ नित्य भगवान् बुद्धको सेवामा आफ्नो सूंडद्वारा केही फल र पानी ल्याउने भयो । यो एकांत सुखको साथ-साथै भगवान् बुद्धको सान्निध्यको सुख उनले प्राप्त गऱ्यो ।

केही दिन निबिड शान्तिको एकांतवासको सुखभोग गरी भगवान् बुद्ध चारिका गर्दै श्रावस्तीको जेतवन विहारमा पुग्नुभयो । फेरि साधकसंघको समूहमा नै घुलमिल्नु भयो ।

कोशांवीको गृहस्थबाट खुसी नभई अन्य ठाउँमा विहार गर्न निम्ति जानुभयो, तब तिनीहरूले दु:खी हुँदै संघका दुबै पक्षलाई भोजनादिको दान बन्द गरिदिए । दुबै पक्षका भिक्षुहरू जेतवन विहार पुगे । त्यस्तो पारस्परिक मतभेद हुँदा कस्तो व्यवहार गर्नुपर्दछ भन्ने विषयमा भगवान् बुद्धले एक प्रभाशाली उपदेश दिएर नियम बनाइदिनुभयो ।

भगवान् बुद्धको प्रभाशाली उपदेशद्वारा कोहीले जेतवनको सघन मैत्रीमय वातावरणमा चक्षुकरणीय, ज्ञानकरणीय, विद्याकरणीय, विपश्यनाद्वारा अंतचक्षु जगाई अनित्यताको ज्ञानद्वारा प्रज्ञासंबन्धी विद्यामा पोख्त हुँदै, पारस्परिक विमल मैत्रीभाव सबल गरी सबै द्वेष-द्रोह दूर गरे । भगडा-फसादहरू र विग्रह-विवादहरूद्वारा सर्वथा मुक्त भए ।

\*\*\*

# ३. खग्गविसाणसुत्त (१,३)

[यो सुत्तमा एकान्तवासको महत्त्व बारेमा बताउनुभएको छ ।]

सम्पूर्ण प्राणीहरूप्रति दण्ड त्याग गर, त्यसमध्ये अरूहरू कसैलाई त्रास नदेऊ वा नसताऊ । पुत्रको पनि कामना नगर, फेरि साथीहरूको कुरा त अर्के हो ? गैडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।१।।

संसर्गमा बस्नेहरूलाई स्नेह उत्पन्न हुन्छ, फोरे स्नेहको कारण दु:ख उत्पन्न हुनेछ, त्यसकारण स्नेहबाट उत्पन्न हुने दुष्परिणमलाई देखेर अथवा जानेर गैंडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।२।।

आसक्त भएका व्यक्ति वा मित्रहरू र भाइ बन्धुहरूमाथि अनुकम्पा गर्दै आफ्नो हित (अर्थ) लाई गुमाउनेछ, मेलजोलमा बसी यस भयलाई देखेर गैंडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।३।।

स्त्री-पुत्र प्रति जो आसक्त छ त्यो फैलिएको ठूलो बाँसको रूख तुल्य समान छ । अल्भिरहेको बाँसको भाङ्गजस्तै आसक्त हो जुन स्त्री-पुत्रमा रहिरहेको हुन्छ । बाँस भैं सम्म परेको र चिप्लो भएको ले गर्दा कुनै अर्कोसँग न छेकी, न छोई रहेको हेर र गैडाजस्तो एक्लै विचरण गर ।।४।।

जसरी जंगलमा नबाँधेका मृगहरू चरनको निमित्त तिनीहरू जहाँ जान चाहन्छ, त्यही एक्लै स्वतन्त्ररूपले विचरण गर्छन्, त्यस्तैप्रकारले बुद्धिमान् (विज्ञ) व्यक्तिले स्वतन्त्रतालाई देखेर गैडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।४।।

कहीं बसेको समयमा, रोकिरहेको समयमा, जाने बेलामा वा चारिका गर्ने समयमा, मित्रहरूसँगः परामर्श (अनेकप्रकारका कुरा) गर्नुपर्ने हुन्छ र गर्छ पनि । त्यसैले गर्दा अनपेक्षभाव र स्वच्छन्दताको कामना गर्दै गैडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।६।।

#### उरमवग्म

(98)

खिड्डा रती होति सहायमज्झे, पुत्तेसु च विपुलं होति पेमं । पियविप्पयोगं विजिगुच्छमानो, एको चरे खग्गविसाणकप्पो ॥७॥

चातुद्धिसो अप्यटिघो च होति, सन्तुस्समानो इतरीतरेन । परिस्सयानं सहिता अछन्भी, एको चरे खग्गविसाणकप्यो ॥७॥

ढुस्सङ्ग्रहा पब्बजितापि एके, अशो गहट्ठा घरमावसन्ता । अप्पोस्सुक्को परपुत्तेसु हुत्वा, एको चरे खग्गविसाणकप्पो ॥५॥

ओरोपयित्वा गिहिव्यञ्जनानि, संसीनपत्तो यथा कोविलारो । छेत्वान वीरो गिहिबन्धनानि, एको चरे खग्गविसाणकप्वो ॥१०॥

सचे लभेथ निपकं सहायं, सद्भिं चरं साधुविहारि धीरं । अभिभुय्य सब्बानि परिस्सयानि, एको चरे खग्गविसाणकप्वो ॥१९॥

नो चे लभेश निपकं सहायं, सद्भिं चरं साधविहारि धीरं । राजाव रट्ठं विजितं पहाय, एको चरे खग्गविसाणकप्यो ॥१२॥

अद्भा पसंसाम सहायसम्पदं, सेट्ठा समा सेवितब्बा सहाया । एते अलद्भा अनवज्जमोजी, एको चरे खग्गविसाणकप्यो ॥१३॥

बिस्वा सुवण्णस्स पभस्सरानि, कम्मारपुत्तेन सुनिट्ठितानि । सङ्घट्टमानानि ढुवे भुजस्मिं, एको चरे खग्गविसाणकप्यो ॥१४॥

एवं ढुतियेन सहा ममस्स, वाचामिलापो अभिसज्जना वा । एतं भयं आयतिं पेक्खमानो, एको चरे खग्गविसाणकप्यो ॥१४॥ मित्रहरूका बीच क्रीडा र रति हुन्छन्, स्त्री-पुत्र प्रति पनि विपुल (धेरै वा अति) प्रेम हुन्छ, प्रियहरूसँगको वियोगप्रति घृणा गर्दै गैंडाजस्तै एक्लो विचरण गर ।।७।।

जे पाइन्छ त्यसैमा सन्तुष्ट भई जीवन यापन गरिरहनेलाई चारैदिशामा निर्भय हुन्छ, सारा बिघ्न-बाधाहरूको सहने र फेरि त्यसदेखि नडराई गैडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।८।।

कोही कोही प्रवृजितहरू पनि एक आपसमा मिलिजुली बस्न नसकेका हुन्छन्, त्यस्तै नै घरमा बस्ने गृहस्थ पनि अरूका पुत्रहरूप्रति अनासक्त भएभैं गैडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।९।।

गृहस्थ वेशभूषालाई छोडेर, जसरी पात नभएको कोविलार वृक्षभै वीर पुरुष जीवनले बन्धनलाई तोडी हिँडेभै गैंडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।१०।।

धीर र बुद्धिमान्, मित्र प्राप्त भएमा सबैप्रकारका विघ्न-बाधालाई टाढा राखी ऊसँग स्मृतिमान् र प्रसन्न भएर विचरण गर ।।११।।

धीर र बुद्धिमान् मित्र प्राप्त नभएमा राजाले पराजित (हारेको) राष्ट्रलाई छोडी रहनेभौ गैडाजस्तै एक्लै विचरण गर 119२41

हामी निश्चितरूपले मित्रलाभको प्रशंसा गर्छों, त्यसरी नै आफूभन्दा श्रेष्ठ र समान मित्रहरूसँग संगत गर्नु पर्दछ । त्यस्तो संगत प्राप्त नभएमा निर्दोष आजीविका गर्ने भएर गैंडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।१३।।

सुनारद्वारा सुनिर्मित (बनाएको) सुनको चमकिला आभूषणहरूलाई दुई हातले टकराएको देखेर गैंडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।१४।।

यसप्रकारले नै अरूसँग आफू बस्दा प्रलाप अथवा आसक्ति हुने हुन्छ, भविष्यमा यस्तो हुने भयलाई देखेर गैडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।१४।।

#### उरगतग्ग

(98)

कामा हि चित्रा मधुरा, मनोरमा विरूपरूपेन मथेन्ति चित्तं । आदीनवं कामगुणेसु दिस्वा, एको चरे खग्गविसाणकप्यो ॥१६॥

ईती च गण्डो च उपह्नवो च, रोगो च सल्लं च भयं च मेतं । एतं भयं कामगुणेसु दिस्वा, एको चरे खग्गविसाणकप्वो ॥१७॥

सीतं च उण्हं च खुढं पिपासं, वातातपे ढंससिरिंसपे च । सब्बानि पेतानि अभिसम्भवित्वा, एको चरे खग्गविसाणकप्यो ॥१८॥

नागो' व यूथानि विवज्जयित्वा, संजातखन्धो पढुमी उलारो । यथाभिरन्तं विहरे अरञ्जे, एको चरे खग्गविसाणकप्पो ॥१५॥

अट्ठान तं सङ्ग्रणिकारतस्स, यं फस्सये सामयिकं विमुत्तिं । आदिच्यबन्धुस्स वचो निसम्म, एको चरे खग्गविसाणकप्यो ॥२०॥

बिट्ठीविसूकानि उपात्तिवत्तो, पत्तो नियामं पटिलद्भमग्गो । उप्पन्नञाणोम्हि अनञ्ञनेय्यो, एको चरे खग्गविसाणकप्यो ॥२१॥

निल्लोलुपो निक्कुहो निप्पिपासो, निम्मक्सो निद्धन्तकसावमोहो । निरासयो सब्बलोके भवित्वा, एको चरे खग्गविसाणकप्पो ॥२२॥

पापं सहार्यं परिवज्जरोथ, अनत्थदस्सिं विसमे निविट्ठं । सयं न सेवे पसुतं पमत्तं, एको चरे खग्गविसाणकप्पो ॥२३॥

बहुस्सुतं धम्मधरं भजेथ, मित्तं उलारं पटिभानवन्तं । अञ्जाय अत्थानि विनेय्य कड्वं, एको चरे खग्गविसाणकप्पो ॥२४॥

उरमतम्म

सांसारिक काम-भोग विचित्र, मधुर र मनोरम छन् त्यसबाट नानाप्रकाले चित्तलाई विचलित पार्दछ र काम-भोगहरूको दुष्परिणामलाई देखेर गैंडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।१६।।

यो विपत्ति हो, विकारको पोको हो, उपद्रव हो, रोग हो , विष हो र भय हो भनी कामभोगमा यसप्रकारको भय देखेर गैंडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।१७।।

सदी, गर्मी, भोक, प्यास, हावा, घाम, माहुरी, भिंगा र सर्पहरूबाट उत्पन्न कष्टलाई सहेर गैंडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।१८।।

जुनप्रकार पद्मकुलमा उत्पन्न विशाल गजराजले आफ्नो दललाई त्यागेर आफ्नो इच्छानुसार जंगलमा विचरण गरी बस्छ, त्यस्तै नै गैंडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।१९।।

संगतिमा रत भएको मानवलाई सामयिक विमुक्ति पाउन पनि असम्भव नै हुन्छ, आदित्यबन्धुको यो वचनलाई संभी गैडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।२०।।

मैले मिथ्यादृष्टिहरूलाई पार गरिसकेको छु, मैले लक्ष्यलाई प्राप्त गरिसकें, मार्ग प्राप्त भइसक्यो, ममा ज्ञान उत्पन्न भइसक्यो, मलाई दोस्रो व्यक्तिको आवश्यकता छैन भनी गैडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।२१।।

लोभ, ढोंग, तृष्णा, डाह, चित्त-मल र मोहले रहित भई, कुनैप्रकारको इच्छा नगरिकन संसारका सबै आसक्तिहरूलाई त्यागेर, गैंडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।२२।।

अनर्थलाई ग्रहण गर्ने, खराब कार्यहरूमा संलग्न, दुराचरणमा लागेका, पापमित्रहरूलाई त्यागी आलस्य र प्रमादमा नलागी गैंडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।२३।।

बहुश्रुत, धर्मधर, उदार, प्रज्ञावान्, मित्रहरूसँग सत्संगत गर । अर्थलाई जानी सन्देहलाई टाढा राखी, गैडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।२४।।

#### उरगवग्म

( 70 )

स्तिङ्डं रतिं कामसुसं च लोके, अनलङ्करित्वा अनपेक्समानो । विभूसनट्ठाना विरतो सच्चवादी, एको चरे खग्गविसाणकप्यो ॥२४॥

पुत्तं च ढारं पितरं च मातरं, धनानि धञ्ञानि च बन्धवानि । हित्वान कामानि यथोधिकानि, एको चरे खग्गविसाणकप्पो ॥२६॥

सङ्गो एसो परित्तमेत्थ सोख्यं, अप्प' स्सादो ढुक्खमेत्थ मिय्यो । गलो एसो इति जत्वा मुतीमा, एको चरे खग्गविसाणकप्पो ॥२७॥

सन्दालयित्वा संयोजनानि, जालंव भेत्वा सलिलम्बुचारी । अग्गीव दडढ् अनिवत्तमानो, एको चरे खग्गविसाणकप्पो ॥२८॥

ओक्सित्तचक्सू न च पाढलोलो, गुत्तिन्द्रियो रक्सितमानसानो । अनवस्सूतो अपरिडय्हमानो, एको चरे खग्गविसाणकप्यो ॥२५॥

ओहारयित्वा गिहिव्यञ्जनानि, संघिन्नपत्तो यथा परिछत्तो । कासायवत्थो अभिनिक्खमित्वा, एको चरे खग्गविसाणकप्यो ॥३०॥

रसेसु गेधं अकरं अलोलो, अनञ्जपोसी सपदानचारी । कुले कुले अप्पटिबद्धचित्तो, एको चरे खग्गविसाणकप्यो ॥३१॥

पहाय पञ्चावरणानि चेतसो, उपक्किलेसे व्यपनुज्ज सब्बे । अनिस्सितो छेत्व सिनेहढोसं, एको चरे खग्गविसाणकप्पो ॥३२॥

विपिटि्ठकत्वान सुखं दुखं च, पुब्बे' व च सोमनस्सदोमनस्सं । लद्भानुपेक्खं समर्थ विसुद्धं, एको चरे खग्गविसाणकप्यो ॥३३॥

da p

41.5

41

-23

สาวขอ

· •

संसारका ऋीडा, रति र कामसुखमा आसक्त हुने बेला, त्यस्ता कुरामाः ध्यान नराखी, श्रृङ्गारका बस्तुद्वारा अलग्ग रही सत्यवादी भई गैडाजस्तै एक्लैं विचरण गर 11२४11

स्त्री, पुत्र, माता, पिाता, धन, धान्य, बन्धुगण यी सबै प्रकारका कामभोगलाई त्याग गरेर, गैडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।२६।।

यो बन्धन हो, यसमा कम सुखमात्र छ, यसमा कम स्वाद र दु:ख अधिक (धेरै) छ, बुद्धिमान् पुरुषले 'यो फोहर हो' भन्ने बुभी, गैंडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।२७।।

जाललाई प्वाल पारेर जाने माछाजस्तै बन्धनहरूलाई नष्ट गरी, जलिसकेको ठाउँमा अग्नि फर्केर नआएक्रै सबै बन्धनलाई छोडी, गैंडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।२८।।

आँखाहरूलाई तल भुकाई, प्रकाश नहुने इन्द्रियहरूप्रति संयमी रही फेरि तृष्णा तथा कामले हुने द्वेषरहित भई, गैंडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।२९।।

पात नभएका परिछत्र वृक्षजस्तो गृहस्थ वेशभूषालाई त्यागी काषायवस्त्र धारण गरी (भिक्षु बनी) गृहत्त्याग गरी, गैडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।३०।।

रस-तृष्णामा लोभ त्याग्ने भई, चंचलतारहित भई कसैलाई पाल्नतिर नलागी, घर घरमा भिक्षाटन गर्ने गरी कुनै कुलमा आसक्त नभई गैडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।३१।।

चित्तका पाँच नीवरणहरूलाई त्यागेर, सबै चित्त-मलहरूबाट टाढा रहेर अनासक्ति रहित होऊ र स्नेहलाई छोडेर गैंडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।३२।।

सुख र दुःखलाई त्याग गरी प्रसन्नता र अप्रसन्नतालाई प्रहाण गरी, उपेक्षाको विशुद्ध ध्यान लाभ गरी, गैडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।३३।।

#### उरगतग्ग

(20)

आरद्भविरियो परमत्थपत्तिया, अलीनचित्तो अकुसीतवुत्ति । बल्हनिक्कमो थामबलुपपन्नो, एको चरे खग्मविसाणकप्यो ॥३४॥

पटिसल्लानं झानमरिञ्चमानो, धम्मेसु निच्चं अनुधम्मचारी । आदीनवं सम्मसिता भवेसु, एको चरे स्वग्गविसाणकप्पो ॥३४॥

तण्हुक्खयं पत्थयं अप्पमत्तो, अनेलमूगो सुतवा सतीमा । सङ्गातधम्मो नियतो पधानवा, एको चरे खग्गविसाणकप्पो ॥३६॥

सीहो' व सह्नेसु असन्तसन्तो, वातो' व जालम्हि असज्जमानो पढुमंव तोयेन अलिप्यमानो, एको चरे खग्गविसाणकप्यो ॥३७॥

सीहो यथा ढाठबली पसयह, राजा मिगानं अभिभुय्य चारी । सेवेथ पन्तानि सेनासनानि, एको चरे खग्मविसाणकप्यो ॥३८॥

मेत्तं उपेक्खं करूणं विमुत्तिं, आसेवमानो मुद्रितं च काले । सब्बेन लोकेन अविरूज्झमानो, एको चरे खग्गविसाणकप्यो ॥३४॥

रागं च ढोसं च पहाय मोहं, संढालयित्वान संयोजनानि । असन्तसं जीवितसङ्खयम्हि, एको चरे खग्गविसाणकप्यो ॥४०॥

भजन्ति सेवन्ति च कारणत्था, निक्करण ढल्लभा अज्ज मित्ता । अत्तट्ठपञ्ञा असुची मनुस्सा, एको चरे खग्गविसाणकप्पो ॥४१॥

परमार्थ प्राप्तिको निमित्त सतत (सँधै) प्रयत्नशील भई, जागरुक भई, आलस्यलाई त्यागी, दृढ संकल्प; धैर्य र बलले युक्त भई, गैडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।३४।।

समाधिस्थ भई, ध्यानमा तल्लीन रही, नित्य धर्मअनुसार आचरण गर्दै, संसारको दुष्परिणामलाई मनन गरी, गैंडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।३४।।

तृष्णा-क्षय गर्नको लागि अप्रमत्त (अप्रमादी), निपुण, श्रुतिवान् र स्मृतिमान् बनी, धर्मलाई जानी समाधिमा संलग्न भई, गैंडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।३६।।

कुनै आवाजबाट कम्प नहुने सिंहसमान, जालमा नरोक्ने हावा तथा पानीले न छोएको कमलको फूलसमान बनेर गैंडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।३७।।

जसरी दन्त भएको मृगराज सिंहले सबै पशुहरूलाई दमन गर्ने जस्तो, त्यस्तैप्रकारले एकान्त ठाउँमा शयनासनको सेवन गरी, गैडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।३८।।

समयअनुसार मैत्री, उपेक्षा, करुणा, विमुक्ति र मुदिताको अभ्यास गर्दै सारा संसारमा कसैले कसैलाई पनि विरोधभाव नराख्ने गरी गैंडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।३९।।

राग, द्वेष तथा मोहलाई प्रहाण (त्याग) गरी बन्धनहरूलाई नष्ट गरी, मृत्यबाट पनि नडराउने भई गैंडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।४०।।

मनुष्यहरू स्वार्थको कार्यमा साथ दिने हुन्छन्, हिजो आज निस्वार्स्थी मित्रहरू दुर्लभ छन्, धेरै जसो मनुष्यहरू स्वार्थी, दुर्बुद्धि र अशुद्ध छन्, त्यसैले गैंडाजस्तै एक्लै विचरण गर ।।४९।।

# 

( 22 )

# 8. कसिभारद्वाजसूत्तं (9,8)

एवं मे सुत्तं । एकं समयं भगवा मगधेसु विहरति दक्सिणागिरिस्मि एकनालयं ब्राम्हणगामे । तेन सो पन समयेन कसिभारद्वाजस्स ब्राम्हणस्स पञ्चमत्तानि नङ्गलसतानि पयुत्तानि होन्ति वप्यकाले । अथ सो भगवा पुब्बण्हसमयं निवासेत्वा पत्तचीवरमादाय येन कसिभारद्वाजस्स ब्राम्हणस्स कम्मन्तो तेनुपसङ्कमि । तेन सो पन समयेन कसिभारद्वाजस्स ब्राम्हणस्स परिवेसना वत्तति । अथ सो भगवा येन परिवेसना तेनुपसङ्कमिः उपसङ्कमित्वा एकमन्तं अट्ठासि ।

अहसा सो कसिभारद्वाजो ब्राम्हणो भगवन्तं पिण्डाय ठितं । दिस्तान भगवन्तं एतदवोच - "अहं, सो समण ! कसामि च वपामि च; कसित्वा च वपित्वा च:भुञ्जामि, त्वंपि, समण, कसस्सु च वपस्सु च; कसित्वा च वपित्वा च भुञ्जस्सू" ति ।

"अहं' पि स्रो, ब्राम्हण ! कसामि च वपामि च कसित्वा च वपित्वा च भुञ्जामी" ति । "न स्रो पन मयं पस्साम भोतो गोतमस्स युगं वा नङ्गलं वा फालं वा पाचनं वा बलिबद्धे वा । अथ च पन भवं गोतमो एवंअह - "अहं' पि स्रो, ब्राम्हण ! कसामि च वपामि च: कसित्वा च 'वपित्वा च भुञ्जमी" ति ।

अथ खो कसिभारद्वाजो ब्राम्हणो भगवन्तं गाथाय अज्झभासि -

"कस्सको पटिजानासि, न च पस्साम ते कसिं । कसिं नो पुच्छितो ब्रूहि यथा जानेमु ते कसिं" ।।१।।

"सद्धा बीजं तपो वुटि्ठ, पञ्ञा मे युगनङ्गलं । हिरि ईसा मनो योत्तं, सति मे फालपाचनं ॥२॥

उरगवग्ग

(23)



बुढ्ले भन्नुभयो - हे ब्राम्हण । श्रद्धा मेरो बीज हो, तप वृष्टि (वर्षा) हो, प्रज्ञा मेरो युगनङ्गल (जुबा र हलो) हो, लज्जा मेरो फाली छडी हो ।

"सद्भा बीजं तपो तुटि्ठ पञ्जा ले सुगलङ्गलं । हिरी ईसा ललो योतं सति ले फाल्पाचलं ।।

एक भिक्षादाता गृहस्थ कुनै हट्टा-कट्टा भएका ले मागिरहेको देखेर त्यसमाथि ताना कस्छ । उसलाई दुत्कार्दे भन्दछ । "तिमी लूलो-लँगडो छैनौ । बलिष्ठ व्यक्ति हौ । किन भीख माग्दैछौ ? मेहनत र मजदूरी गर्दै किन आफ्नो पेट पाल्दैनौ ? मैले धेरै मिहेनत गरी धन कमाएको छु ।"

यस्ता घटनाहरू अकसर गरेर भइरहने हुन्छ । एक दिन भगवान् बुद्ध एकनाला ब्राम्हणग्राममा विहार गरिरहनुभएको थियो । वहाँ (बुद्ध) पूर्वान्ह समयमा भिक्षाटनका निम्ति निस्कनुभयो र कसिभारद्वाजको खेतनजिकै उसको कार्यस्थानमा पुग्नुभयो । यस समय त्यहाँ भोजन पर्सिरहेको थियो । जब उसले भगवान् बुद्धलाई उभिरहेको देखे, तब खेतहरूको मालिक कसिभारद्वाजले उच्च गर्वका साथ भने -

"हे श्रमण ! म जोत्छु, रोप्छु । जोतेर-रोपेर खान्छु । तिमी पनि जोत र रोप । जोतेर रोपेर खाऊ ।

हे ब्राम्हण ! म पनि जोत्छु, रोप्छु । जोती रोपी खान्छु ।

हे श्रमण ! तिमी कस्तो कृषक हौ ? कहाँ तिम्रो कृषि र कृषिको सामान छ ?

हे ब्राम्हण ! श्रद्धा मेरो बीज हो, तप वृष्टि हो, प्रज्ञा मेरो हलो । लज्जा मेरो बन्धन चित्त हो, स्मृति मेरो फाली र छडी हो । म शारीरले, वाणीले संयत छु । भोजनप्रति संयत छु । म असत्यलाई सत्यताद्वारा छेदन गर्छु, उखेलिदिन्छु । अरहत्त्वप्राप्ति मेरो फसल काट्ने निमित्त हो । वीर्य मेरो बैल (सांढे) हो । निर्वाण मेरो गाडी हो जसले त्यहाँ पुऱ्याइदिनेछ, जहाँ शोकको नामोनिशान रहनेछैन । यो कृषि अमृतफलदायिनी हुन्छ, सर्वदु:खविमोचनीय हुन्छ ।

ब्राम्हण बुद्धिमान् थियो, पूर्व पारमी सम्पन्न थियो । उसलाई शुद्धधर्म सम्भनमा धेरै समय लागेन । उसले भने - "तपाईं साँच्चै कृषक हुनुहुन्छ । तपाईंको कृषि साँच्चै अमृतफलदायिनी छ ।" यति भनेर उसले भगवान् बुद्धलाई खीर अर्पित गरे । भगवान् बुद्धले त्यसलाई अस्वीकार गर्नुभयो ।

धर्मोपदेश गरेर प्राप्त भोजन अभोज्य हो । नथाहापाएका, नसम्भेका मनुष्यले भोजनदानलाई धर्मोपदेशको मूल्य सम्भने गर्दछ, जबकि धर्मोपदेश अनमोल हुन्छ । त्यसको मूल्यांकन गर्न योग्य छैन । कसिभारद्वाज ब्राम्हण भगवान् बुद्धको अमृतवाणीद्वारा अतिशय प्रभावित भएर वहाँको अनुगामी बने । उसलाई भगवान् बुद्धद्वारा प्रव्नज्या मिली उपसम्पदा मिल्यो । विपश्यना गर्दा उसलाई अरहंत अवस्थासम्म प्राप्त भयो हो क्या । भाग्याशाली ब्राम्हण धन्य भयो ।

\*\*\*

# ४. कसिभारद्वाजसुत्त (१,४)

[यो सुत्तमा भगवान् शाक्यमुनि बुद्ध पनि कृषक हुन् र कृषक भनेको के हो भनी बताइएको छ ।]

यस्तो मैले सुनें । एक समय भगवान् तथागत मगधको दक्षिणगिरिमा एकनाल नाम गरेको ब्राम्हणहरूको गाउँमा विहार गरिरहनुभएको थियो । त्यस समय कृषिभारद्वाज ब्राम्हणको खेत पाँचसय हलले जोताई कार्य भइरहेको थियो । एक दिन भगवान् तथागत पूर्वान्ह समयमा (मध्यान) चीवर धारण गरेर मात्र लिई कसिभारद्वाज जुन खेतमा काम गरिरहेको थिए, त्यहाँ पुग्नु भयो ।त्यस समय ब्राम्हणले भोजन परिकरहेका थियो । त्यहीं भगवान् बुद्ध उभिइ रहनु भयो । कृषिभारद्वाज ब्राम्हणले देखे । त्यो देखेर भगवान् बुद्ध यस्तो भने - "हे श्रमण ! मैले खेत जोत्ने र रोप्ने कार्य गरी खाईरहेको छु, तपाईंले पनि जोतेर खानू, रोपेर खानू" ।

भगवान् बुद्ध - "ब्राम्हण । मैले पनि खेतमा हलो जोतेर र रोपेर नै खाएको छ ।"

"मैले गौतमसँग युग (जुआ), नङ्गल (हलो) फाली र हल पनि देखिन तैपनि तपाईले यस्तो भन्नुभयो कि ब्राम्हण । मैले पनि जोतेर रोपी खाएको छु ।" त्यसपछि कृषिभारद्वाज ब्राम्हणले बुद्धलाई गाथाद्वारा भने - "तपाईले आफूलाई कृषक भनेर बताउनुभएको छ, तर हामीले तपाईंको खेतीकार्य देखेनौ । हामीले तपाईंसँग सोढैछौ कृपया भन्नुहोस् जसले गर्दा तपाई खेतीको करा बुझ्न र जान्न सक्नुहुन्छ ।।१।।

बुद्ध - श्रद्धा मेरो बीउ हो, तप वृष्टि हो, प्रज्ञा मेरो युग र नङ्गल हो, लज्जा (हलको दण्ड) हो, मनले जोत्ने हो, स्मृति मेरो हल र फाली हुन् ।।२।।

(28)

#### उरमवग्म

"कायगुत्तो वचीगुत्तो, आहारे उढरे यतो । सच्च करोमि निहानं, सोरच्चं मे पमोचनं ॥३॥

"विरियं मे धुरधोरय्ह, योगक्खेमाधिवाहनं । गच्छति अनिवत्तन्तं, यत्थ गन्त्वा न सोचति ॥४॥

"एवमेसा कसी कट्ठा, सा होति अमतप्फला । एतं कसिं कसित्वान, सब्बद्धक्खा पमुच्चती" ति ॥४॥

अथ स्रो कसिभारद्वाजो ब्राम्हणो महतिया कंसपातिया पायसं वड्ढेत्वा भगवतो उपनामेसि - "भुञ्जतु भवं गोतमो पायासं कस्सको भवं; यं हि भवं गोतमो अमतप्फलं कसिं कसती" ति ।

"गाशामिगीतं मे अभोजनेय्यं, सम्परसतं ब्राम्हण नेस धम्मो । गाशामिगीतं पत्नुदन्ति बुद्धा, धम्मे सति ब्राम्हण वुत्तिरेसा ॥६॥

"अञ्जेन च केवलिन महेसिं<mark>, सीणासवं कुक्कुच्चवूपसन्तं ।</mark> अन्नेन पानेन उपट्ठहस्सु, सेत्तं हि नं पुञ्जपेक्सस्स होती" ति ॥७॥

"अथ कस्स चाहुं, भो गोतम ! इमं पायासं ढम्मी" ति ?" न खो' हुं तं, ब्राम्हुण ! पस्सामि संदेवके लोके समारके सब्रम्हुके सस्समणब्राम्हुणिया पजाय संदेवमनुस्साय, यस्स सो पायासो भुत्तो सम्मा परिणामं गच्छेय्य, अञ्जत्र तथागतस्स वा तथागतसावकस्स वा, तेन हि त्वं, ब्राम्हुण ! तं पायासं अप्पहरिते वा छड्डेहि, अप्पाणके वा उद्धके ओपिलापेही" ति । कायले (शरीरले) संयम भई वचनले संयम गरी भोजन र पेटप्रति संयम राखे को छु । सत्यद्वारा घाँस काट्छु अर्हत्त्वको प्राप्ति नै मेरो फसल कटाई हो ।।३।।

मेरो वीर्य नै गोरु हो र निर्वाणको गाडी हो । जतातिर बिना रोकिकन चल्छ, त्यतातिर गइरहेको छ, जहाँ गई शोक कहिले पनि हुँदैन, अर्थात् शोक निर्मूल हुन्छ ।।४।।

यसप्रकार यो मेरो खेतको कामले कृषि अमृतफलदायी हुनेछ, यस कृषिलाई अपनाएर मनुष्य सबैप्रकारका दु:खहरूबाट मुक्त हुनेछन् ।।४।।

त्यसपछि कृषिभारद्वाज ब्राम्हणले एक सुवर्णथालमा क्षीर पस्केर भगवान् बुद्ध बसेको ठाउँमा गए - "गौतम ! क्षीर भोजन गर्नुहोस् तपाईं कृषक हुनुहुन्छ, तपाईं गौतम अमृत-फलदायी कृषिकार्य गर्नुहुन्छ ।"

"धर्म-उपदेश गरिसकेपछि प्राप्त भएको भोजन मेरो निमित्त अभोज्य (अयोग्य) हुन् । ब्राम्हण ! त्यसरी भोजन गर्नु सम्यक् दर्शकको कर्तव्य होइन (धर्म होइन) बुद्ध धर्मोपदेशद्वारा प्राप्त भोजनलाई त्याग गर्दछु । ब्राम्हण ! धर्म विद्यमान भइरहेसम्म यस्तो चलन चलिनै रहन्छ" । । ६ । ।

प्रज्ञावान्, महर्षि, क्षीणासव र चञ्चलतारहित महर्षिहरूको सेवा अरू अन्नपानद्वारा गर, यो पुण्य चाहना गर्नेहरूको लागि क्षेत्र हो ।।७।।

ब्राम्हण - "भो गौतम ! यो क्षीर मैले कसलाई दिऊँ ?"

भगवान् बुद्ध - "ब्राम्हण ! देव, ब्रम्हा, श्रमण तथा ब्राम्हणअन्तर्गत यी सम्पूर्ण लोकमा तथागत र तथागतका श्रावकको अतिरिक्त अन्य कुनै श्रमणब्राम्हण, ब्रम्हा, देवता, देव-मनुष्यहरू र प्रजाहरूमा मैले कसैलाई पनि देखेको छैन जसको यो क्षीर खाएर कल्याण हुन्छ । त्यसको निमित्त ब्राम्हण ! यो क्षीरलाई हरियो घाँसरहित भूमिमा फ्याँकिदिनू अथवा जीवरहित जलमा बगाइदिनू ।"

#### उरमवम्म

(26)

अथ सो कसिभारद्वाजो ब्राम्हणो तं पायासं अप्पाणके उदके ओपिला-पेसी । अथ सो सो पायासो उदके पक्सितो चिच्चिटायति चिटिचिटायति सन्धूपायति सन्धूपायति । सेथ्यथापि नाम फालो दिवसं सन्तत्तो उदके पक्सितो चिच्चिटायति चिटिचिटायति, सन्धूपायति सम्पधूपायति, एवमेव सो पायसो उदके पक्सितो चिच्चिटायति चिटिचिटायति सन्धूपायति सन्धूपायति ।

अश्व सो कसिभारद्वाजो ब्राम्हणो संविग्गो लोमहट्ठजातो रोन भगवा तेनुपसङ्कलि, उपसङ्कलित्वा भगवतो पाढेसु सिरसा निपतित्वा भगवन्त एतढवोच - "अभिक्कन्त, भो गोतम, अभिक्कन्त, भो गोतम ! सेय्यथापि, भो गोतम, निक्कुज्जितं वा उक्कुज्जेय्य, पटिच्छन्नं वा विवरेय्य, मूल्हरस वा मग्गं आचिक्सेय्य, अन्धकारे वा तेलपज्जोतं धारेय्य चक्सुमन्तो रूपानि ढक्सिन्तीतिः एवमेवं भोता गोतमेन अनेकपरियारोन धम्मो पकासितो । एसाहं भवन्तं गोतमं सरणं गच्छामि धम्मञ्च भिक्सुसङ्घज्य, लभेय्याहं भोतो गोतमस्स तन्तिके पब्बज्जं, लभेय्यं उपसम्पदं ति ।

अलत्थ सो कसिभारद्वाजो ब्राम्हणो भगवतो सन्तिके पत्नज्जं, अलत्थ उपसम्पदं। अचिरुपसम्पन्नो सो पनायस्मा भारद्वाजो एको वूपकट्ठो अप्यमत्तो आतोपी पहिततो विहरन्तो न चिरस्सेव यस्सत्थाय कुलपुत्ता सम्मदेव अगारस्मा अनगारियं पत्नजन्ति तदनुत्तरं - ब्रम्हचरिय परियोसानं दिट्ठेव धम्मे सयं अभिज्ञा सच्छिकत्वा उपसम्पज्ज विहासि, "स्त्रीणा जाति, वुसितं ब्रम्हचरियं, कतं करणीयं, नापरं इत्थत्तायति" ति अत्भज्ञासि । अञ्जतरो च सो पनायस्मा भारद्वाजो अरहतं अहोसीति ।

80 कसिभारद्वाजसुत्तं चतुत्यं निट्ठितं । Q

उरमतम्म

(20)

त्यसपछि कृषिभारद्वाज ब्राम्हणले त्यो क्षीर जीवरहित पानीमा डुबाइ दियो । त्यो क्षीर पानीमा पर्ने बित्तिकै चिच्चिट चिट्चिट् शब्द निस्की त्यसबाट बाफ उडेर आयो जस्तो कि दिनभरी तताएको फलाम पानीमा राखेपछि चिच्चिट, चिटचिट आवाज आएर बाफ माथि आएजस्तो भयो ।

तब कृषिभारद्वाज ब्राम्हण संविग्न र रोमाञ्चित भई जहाँ भगवान् बुद्ध रहनुभएको थियो, त्यहाँ गए । त्यहाँ गएर भगवान् बुद्धलाई साष्टाङ्गदण्डवत् गरी भने - "हे गौतम ! आश्चर्य हो । हे गौतम ! आश्चर्य हो ! जस्तो कि हे गौतम ! घोप्टो परेको लाई पल्टाएको, ढाकेको लाई खोलेको, बाटो (मार्ग) भूलेको लाई बाटो बताइदिएको अथवा अन्धकारमा तेलको प्रदीप (बत्ती) धारण गरेपछि आँखा भएका मनुष्यले त्यो बस्तुलाई देखिने हुन्छ, त्यसरी नै तपाईं गौतमद्वारा अनेकप्रकारका धर्म प्रकाशित गर्नुभयो । अब म गौतमको शरणमा जान्छु, धर्मको शरणमा जान्छु र भिक्षुसंघको शरणमा जान पनि म तपाईं गौतमकहाँ प्रव्रज्या र उपसम्पदा माग्छु ।"

कृषिकार भारद्वाज ब्राम्हणले भगवान् बुद्धकहाँ प्रव्रज्या पाए, उपसम्पदा पाइसकेपछि केही दिनभित्र आयुष्मान् भारद्वाज एकान्तमा संयमी, अप्रमादी, उद्योगी तथा तल्लीन (तत्पर) भई विहार गर्दै शीघ्र (तुरन्तै) जसको निमित्त कुलपुत्रहरू सम्यक्रूपले घरबार छाडी, बेघर भई प्रव्रजित हुन्छन्, त्यसप्रकार को अनुत्तर ब्रम्हचर्यको अन्तिम फललाई यही जीवनमा स्वयं ज्ञानले साक्षात्कार गरी प्राप्त गरिलिए । उसले थाहापाए - "आयु क्षीण भइसकेको छ, ब्रम्हचर्य पूर्ण गरिसकें, जतिपनि भोग गर्नुपर्ने हो ती सबै भोग गरिसके, यहाँ अब कुनै गर्ने निमित्त कुरा बाकी छैन । आयुष्मान् भारद्वाज अर्हन्तमध्ये एक भए ।

# 

#### उरगतग्ग

(20)

# ५. चुन्दसुत्तं (१,५)

"पुच्छामि मुनिं पहूतपञ्ञ (इति चुन्दो कम्मारपुत्तो), बुद्धं धम्मस्सामिं वीततण्हं । दिपढुत्तमं सारशीनं पवरं, कति लोके समणा तदिङ्ग ब्रूहि" ॥१॥

"चतुरो समणा न पञ्चमत्थि (चुन्दाति भगवा), ते ते आविकरोमि सक्खिपुट्ठो । मग्गजिनो मग्गदेसको च, मग्गे जीवति यो च मग्गढूसी` ॥२॥

"कं मग्गजिनं वढन्ति बुद्धा (इति चुन्दो कम्मारपुत्तो), मग्गक्खायी कथं अतुल्यो होति । मग्गे जीवति ने ब्रूहि पुट्ठो, अथ ने आविकरोहि मग्गढूसि" ॥३॥

"यो तिण्णकश्वंकश्रो विसल्लो, निब्बानाभिरतो अनानुगिद्धो । लोकस्स सबेवकस्स नेता, तादिं मग्गजिनं वढन्ति बुद्धा ॥४॥

परमं परमं' ति यो' ध ञत्वा, अक्साति विभजति इधेव धम्मं । तं कङ्काच्छिदं मुनिं अनेजं, दुतियं भिक्स्वनमाह मग्मदेसिं ॥४॥

"यो धम्मपढे सुढेसिते मग्गे, जीवति संयतो सतीमा । अनवज्जपढानि सेवमानो, ततियं भिक्खुनमाहु मग्गजीविं ॥६॥

"छढ़नं कत्वान सुब्बतानं, पक्सन्दि कुलढूसको पगब्भो । मायाबी असञ्जतो पालापो, पतिरूपेन चरं स मगगढूसी ॥७॥

उरगवम्म

 $c \in \{x\}$ 

# ५. चुन्दसुत्तं (१,५)

यिस सुत्तका चारप्रकारका श्रमणहरू]

चुन्दकर्मारपुत्र - महाप्रज्ञावान् मुनि, धर्मस्वामी, तृष्णारहित मनुष्यहरूमा उत्तम र सारथीहरूमा सर्वश्रेष्ठ भगवान् बुद्धसँग म सोध्छु - "संसारमा कति-प्रकारका श्रमणहरू छन् ? कृपया यसलाई बताउनुहोस्" ।।१।।

भगवान् बुद्ध - "चारप्रकारका श्रमण छन्, पाँचौं छैन । जुन तिमीले मसँग सोधिरहेका छौ, त्यो म बताउँछु । ती हुन् १) मार्गजिन, २) मार्ग देशक, ३) मार्गजीवी, ४) मार्गदूषी ।।२।।

चुन्दकर्मारपुत्र - "बुद्धले कसलाई मार्ग जिन भन्छ ? अतुलनीय मार्ग देशक कसरी हुनेछ ? मेरो सोधाइअनुसार मार्गजीवी र मार्गदूषीको बारे पनि बताउनुस्, प्रकट गर्नुस्" ।।३।।

भगवान् बुद्ध ! जो सन्देहले रहित, सांसारिक काँडाहरूले (शल्य) मुक्त, निर्वाणमा लीन, आसक्तिरहित, देवताहरूसहितको लोकको नेता हो, उसलाई मार्गजिन भन्दछ ।।४।।

जो मुनिले यो संसारमा परमार्थलाई परमार्थ भनी जानी यहाँ त्यस धर्मको उपदेश दिन्छ, फेरि व्याख्या गर्छ, त्यस्तो सन्देहरहित, तृष्णामुक्त मुनि, द्वितीय भिक्षुलाई मार्गदूषी भनिएको छ ।।४।।

जो सुदेशित (राम्रोसँग धर्मदेशना गरिएको) धर्मपदअनुसार संयमित र स्मृतिमान् भई मार्गमा जीवन-निर्वाह गरी बसिरहेको हुन्छ, निर्दोष धर्महरूको पालन गर्ने हुन्छ, त्यो तृतीय भिक्षुलाई मार्गजीवी भन्दछ ।।६।।

जो शुद्ध व्रत धारण गरी मौका पर्खेर बस्छ, जो पाखण्डी, कुल-दूषक, प्रगल्भी, मायावी, असंयमी र बकवादी हुन्छ र भिक्षुभेषमा विचरण गर्छ त्यस्तो व्यक्ति मार्गदूषी हो ।।७।।

### उरगवग्ग

(30)

षते च पटिविजिझ यो गहट्ठो, सुतवा अरियसावको सपञ्जो । सब्बे नेताबिसाति ञत्वा, इति बिस्वा न हापेति तस्स सद्भा । कथं हि बुट्ठेन असम्पबुट्ठं, सुद्धं असुद्धेन समं करेय्याति ॥७॥

> ∞ चुन्दसुत्तं पञ्चमं निट्ठितं । २२ -≫••≪-

## ६. पराभवसूत्तं (१,६)

एवं मे सुतं । एकं समयं भगवा सावत्थियं विहरति जेतवने अनाथपिण्डि-कस्स आरामे । अथ खो अञ्जतरा देवता अभिक्कन्ताय रत्तिया अभिक्कन्तवण्णा केवलकप्यं जेतवनं ओभासेत्वा येन भगवा तेनुपसङ्कमिः उपसङ्कमित्वा भगवन्तं अभिवादेत्वा एकमन्तं अट्ठासि । एकमन्तं ठिता खो सा देवता भगवन्तं गाथाय अज्झाभासि –

परावभन्तं पुरिसं, मयं पुच्छाम गोतम् । भगवन्तं पुट्ठुमागम्म, किं पराभवतो मुखं ॥१॥

सुविजानो भवं होति, सुविजानो पराभवो । धम्मकामो भवं होति, धम्मदेस्सी पराभवो ॥२॥

इति हेतं विजानाम, पठमो सो पराभवो । ढुतियं भगवा ब्रूहि, किं पराभवातो मुखं ॥३॥

असन्तस्स पिया होन्ति, सन्ते न कुरूते पियं । असतं धम्मं रोचेति, तं पराभवतो मुखं ॥४॥ जो प्रज्ञावान्, श्रुतवान् आर्यश्रावक गृहस्थ छ, यस्ता कुरालाई जानिसकेको हुन्छ, "सबै यस्ता हुँदैनन्" यो जानेर, देखेर आफ्नो श्रद्धालाई कम गर्दैनन्, तब दृष्ट र सज्ज्नसँग कसरी समान हुन सक्छ, फेरि शुद्ध र अशुद्धहरूसँग कसरी समान हुन सक्छ ।।८।।

# 80 चुन्दसुत्त समाप्त 🐼

# ६. पराभवसुत्त (१,६)

[व्यक्तिको अवनतिका बाऱ्ह कारण]

यस्तो मैले सुनें । एक समय भगवान् बुद्ध श्रावस्तीमा अनाथपिण्डिकको जेतवनाराममा विहार गरिरहनुभएको थियो । त्यस समय एक देवता रात बितिसिकेपछि उज्ज्वल प्रकाश छदैं सारा जेतवनलाई प्रकाश पार्दै जहाँ भगवान् बुद्ध विराजमान हुनुभएको थियो त्यहाँ गई भगवान् बुद्धलाई अभिवादन गरी एकतिर बसे । एकतिर बसेका त्यस देवताले भगवान् बुद्धसँग गाथाद्वारा भने -

भगवान् बुद्ध कहाँ आएर हामीले पतन हुने पुरुषहरूको विषयमा सोधि रहेका छौं, पतन हुने कारण के हो ? । 1911

भगवान् बुद्ध - उन्नतिगामी पुरुष सजिलैसँग चिन्च सकिन्छ, त्यस्तै नै अवनतिगामी पुरुष पनि सजिलैसँग चिन्न सकिन्छ । धर्मकामी (धर्मप्रेमी) को उन्नति हुन्छ र धर्मद्वेषीको अवनति हुन्छ ।।२।।

देवता - यसप्रकार अवनतिको प्रथम कारण हामीले जानिसक्यौँ । भगवान् बुद्धले अवनतिको तेस्रो कारण बताउन्होस् ।।३।।

भगवान् बुद्ध - जसलाई दुर्जन (असत्पुरुष) प्रिय हुन्छ, सज्जनहरू (सत्पुरुषहरू) सँग प्रेम गर्दैन, असत्पुरुषहरूको धर्मलाई मनपराउँछ, त्यो उसको अवनतिको कारण हो ।।४।।

#### उरगतम्म

(32)

इति हेतं विजानाम, ढुतियो सो पराभवो । ततियं भगवा ब्रूहि, किं पराभवतो मुखं ॥५॥

निह्वासीली सभासीली, अनुट्ठाता च यो नरो । अलसो कोधपञ्ञाणो, तं पराभवतो मुखं ॥६॥

इति हेतं विजानाम, ततियो सो पराभवो । चतुत्थं भगवा ब्रूहि, किं पराभवतो मुखं ॥७॥

यो मातरं वा पितरं वा, जिण्णकं गतयोब्बनं । पहु सन्तो न भरति, तं पराभवतो मुखं ॥७॥

"इति हेतं विजानाम, चतुत्थो सो पराभवो । पञ्चमं भगवा ब्रूहि, किं पराभवतो मुखें ॥५॥

"यो ब्राम्हण समर्ण वा, अञ्ञ वा' पि वनिब्बकं । मुसावादेन वञ्चेति, तं पराभवतो मुख" ॥१०॥

"इति हेतं विजानाम, पञ्चमो सो पराभवो । छट्ठमं भगवा ब्रूहि, किं पराभवतो मुखं" ॥१९॥

"पद्धतवित्तो पुरिसो, सहिरञ्जो सभोजनो । एको भुञ्जति साढूनि, तं पराभवतो मुखे" ॥१२॥

"इति हेतं विजानाम, छट्ठमो सो पराभवो । सत्तमं भगवा ब्रूहि, किं पराभवतो मुखें" ॥१३॥

"जातित्थद्धो धनत्थद्धो, गात्तत्थद्धो च यो नरो । सञ्जाति अतिमञ्जेति, तं पराभवतो मुखे" ॥१४॥

उरमवग्म

(33)

देवता - यसप्रकार अवनतिको दोस्रो कारण हामीले जानिसक्यौँ । भगवान् ! अवनतिको तेस्रो कारण बताउनुस् ।।४।।

भगवन् बुद्ध - जो व्यक्ति निद्रालु, भीडभाडमा मस्त, परिश्रम (उद्योग) नगर्ने, आलसी र कोधी हुन्छ, त्यो उसको अवनतिको कारण हो ।।६।।

देवता - यसप्रकार अवनतिको तेस्रो कारण जानिसक्यौँ । भगवन् ! अवनतिको चौथो कारण बताउनुहोस् ।।७।।

भगवान् बुद्ध - जो समर्थवान् भइसकेर पनि आफ्ना वृद्ध माता-पितालाई पालन पोषण गर्दैन त्यो उसको लागि अवनतिको कारण हो ।।८।।

देवता - यसप्रकार हामीले अवनतिको चौथो कारण जानिसक्यौँ । भगवान् ! अवनतिको पाँचौँ कारण बताउनुहोस् ।।९।।

भगवन् बुद्ध - जो श्रमण ब्राम्हण, श्रमण या कुनै दोस्रो याचकलाई झूठ बोलेर धोखा दिन्छ, त्यो उसको अवनतिको कारण हो ।।१०।।

देवता - यसप्रकार अवनतिको पाँचौ कारण हामीले जान्यौ । भगवन् ! अवनतिको छैठौ कारण बताउन्होस् । १९१। । इन्द्रिया

भगवान् बुद्ध - जो धनवान् र भोजनले सम्पन्न छ जब ऊ एक्लैले स्वादिष्ट भोजन गर्छ त्यो उसको लागि अवनतिको कारण हो ।।१२।।

देवता - यसप्रकार अवनतिको छेठौँ कारण हामीले जानिसक्यौँ । भगवन् ! अवनतिको सातौँ कारण बताउनुहोस् ।।१३।।

भगवान् बुद्ध - जो मनुष्यले जाति, धन तथा गोत्रको घमण्ड गर्छ, आफ्नो भाइ-बन्धुहरूलाई पनि जातिको कारण अनादर गर्छ, त्यो उसको लागि अवनतिको कारण हो ।।१४।।

#### उरमवम्म

(38)

· · · ·

"इति हेतं विजानाम, सत्तमो सो पराभवो । अट्ठमं भगवा ब्रूहि, किं पराभवतो मुखे" ॥१४॥

"इत्थिधुत्तो सुराधुत्तो, अक्सुधुत्तो च यो नरो । लद्भं लद्भं विनासेति, तं पराभवतो मुस्रं ॥१६॥

"इति हेतं विजानाम, अट्ठमो सो पराभवो । नवमं भगवा ब्रूहि, किं पराभवतो मुखें ॥१७॥

"सेहि बारेहि असन्तुट्ठो, वेसियासु पढुस्सति । बिस्सति परबारेसु, तं पराभवतो मुख" ॥१८॥

"इति हेतं विजानाम, नवमो सो पराभवो । दसमं भगवा ब्रूहि, किं पराभवतो मुखं" ॥१५॥

"अतीतयोब्बनो पोसो, आनेति तिम्बरुत्थनि । तस्सा इस्सा न सुपति, त<mark>ं पराभवतो मुर्स्र</mark>" ॥२०॥

"इति हेतं विजानाम, दसमो सो पराभवो । एकादसमं भगवा ब्रूहि, किं पराभवतो मुखे" ॥२१॥

"इत्थि सोण्डि विकिरणि, पुरिसं वापि ताढ़िसं । इस्सरियसिमं ठापेति, तं पराभवतो मुखं" ॥२२॥

"इति हेतं विजानाम, एकादसमो सो पराभवो । द्रादसमं भगवा ब्रूहि, किं पराभवतो मुर्खं" ॥२३॥

"अप्पभोगो महातण्हो, खत्तिये जायते कुले । सो' थ रज्जं पत्थयति, तं पराभवतो मुखं" ॥२४॥

(39)



देवता - यसप्रकार अवनतिको सातौँ कारण हॉमीलैं जानिसक्यौँ । भगवन् ! अवनतिको आठौँ कारण बताउनुहोस् । 19४ । 1

भगवान् बुद्ध - जो व्यक्ति स्त्रीहरूसँग लागिरहेको हुन्छ, शराबी र जुवाडी हुन्छ, कमाएको धन नष्ट गरिदिन्छ त्यो उसको लागि अवनतिको कारण हो ।।१६।।

देवता - यसप्रकार अवनतिको आठौँ कारण हामीले जानिसक्यौँ । भगवन् ! अवनतिको नवौँ कारण बताउन्होस् ।।१७।।

भगवान् बुद्ध - जो आफ्नो स्त्रीसँग असन्तुष्ट भइरहन्छ, बेश्याहरू र अरू स्त्रीहरूसँग भूलिरहन्छ, त्यो उसको निमित्त अवनतिको कारण हो ।।१८।।

देवता - यसप्रकार अवनतिको नवौँ कारण हामीले जानिसक्यौँ । भगवन् ! अवनतिको दशौँ कारण बताउनुहोस् । 19९। ।

भगवान् बुद्ध - वृद्ध व्यक्तिले जब नवयुवतीलाई ल्याएको हुन्छ तब उसको ईर्ष्याको कारणले सुत्न सक्तैन, त्यो उसको लागि अवनतिको कारण हो ।।२०।।

देवता - यसप्रकार अवनतिको दशौँ कारण हामीले जान्यौँ । अवनतिको एघारौँ कारण बताउनुहोस् ।।२१।।

भगवान् बुद्ध - कुनै लालची या सम्पत्ति नष्ट गर्ने स्त्री या पुरुषलाई सम्पत्तिको मालिक बनाइदियो भने, त्यो उसको अवनतिको कारण हो ।।२२।।

देवता - यसप्रकार अवनतिको एघारौँ कारण हक्ष्मीले जानिसक्यौँ । भगवन् ! अवनतिको बाऱ्हौँ कारण बताउनुहोस् ।।२३।।

भगवान् बुद्ध - क्षत्रीय कुलमा उत्पन्न, अल्प सम्पत्ति भएको र महालालची पुरुष जब राज्यको कामना गर्दछ तब त्यो उसको लागि अवनतिको कारण हो ।।२४।।

(3&)

#### उरगतमा

NC:

# "एते पराभवे लोके, पण्डितो समवेक्खिय । अरियो दस्सनसम्पन्नो, स लोकं भजते सिव' ति ॥२४॥

# 

# ७. वसलसुत्तं (१,७)

एवं मे सुतं। एकं समयं भगवा सावत्थियं विहरति जेतवने अनाथपिण्डिकस्स आरामे । अथ खो भगवा पुब्बण्हसमयं निवासेत्वा पत्तचीवरमादाय सावत्थियं पिण्डाय पावसि। तेन खो पन समयेन अगिकभारद्वाजस्स ब्राम्हणस्स निवेसने अगिग पज्जलितो होति, आहुति पग्गहिता। अथ खो भगवा सावत्थियं सपदानं पिण्डाय चरमानो येन अगिगकभरद्वाजस्स ब्राम्हणस्स निवेसनं तेनुपसङ्कति।

अह्सा सो अग्गिकभारद्वाजो ब्राम्हणो भगवन्तं ढूरतोव आगच्छन्तं । बिस्वान भगवन्तं एतढवोच - "तत्रेव, मुण्डकः तत्रेव, समणकः तत्रेव, वसलक तिट्ठाही" ति ।

एवं तुत्ते, भगवा अगिकभारद्धाजं ब्राम्हणं एतदवोच - "जानासि पन त्वं, ब्राम्हण, वसलं वा वसलकरणे वा धम्मे" ति ? "न ख्वाहं, भो गोतम, जानामि वसलं वा वसलकरणे वा धम्मे; साधु मे भवं गोतमो तथा धम्मं देसेतु, यथाहं जानेय्यं वसलं वा वसलकरणे वा धम्मे" ति । "तेन हि, ब्राम्हण, सुणाहि, साधुकं मनसि करोहि: भासिस्सामी" ति । "एवं, भो" ति खो अगिगकभारद्धाजो ब्राम्हणो भगवतो पच्चस्सोसि । भगवा एतदवोच -

1.1

संसारमा दर्शनयुक्त पण्डित आर्य पुरुषहरू अवनतिको कारणलाई राम्रोसँग जानी सुखपूर्वक जीवन ग्रहण गरी बस्छन् ।।२४।।

# 

### ७. वसलसूत्त (१,७)

[वृषल (नीच) को हुन् ?]

यस्तो मैले सुनें । एक समय भगवान् बुद्ध श्रावस्तीमा अनाथपिंडिक आराम जेतवन विहारमा रहनुहुँदा एक दिन भगवान् तथागत मध्यान्ह समयभन्दा अगाडि चीवर धारण गरी भिक्षु-पात्र लिई भिक्षाको निमित्त श्रावस्तीमा प्रविष्ट हुनुभयो । त्यस समय अग्निक भारद्वाज ब्राम्हणको घरमा अग्नि (आगो) प्रज्वलित भइरहेको थियो, जसमा आहुतिको सामग्री राखिएको थियो । तब भगवान् शास्ता श्रावस्तीमा घर-घर भिक्षाटन (अर्थ सप्पदान) गर्दै जहाँ अग्निक भारद्वाज ब्राम्हणको घर हो त्यहाँ जानुभयो । अग्निक भारद्वाज ब्राम्हणले भगवान् तथागतलाई टाढादेखि नै आइरहेको देखे । त्यो देखेर भगवान् बुद्धलाई यस्तो भने - "त्यही मुण्डक । त्यही श्रमणक, त्यही वसलक (नीच) ! यस्तो भनिसकेपछि भगवान् बुद्धले ठहरी (ठग) आग्निक भारद्वाज ब्राम्हणलाई यस्तो भन्नु भयो - ब्राम्हण ! के तिमीले वृषल (नीच) अथवा वृषल धर्मलाई जानेको छौ ?"

'हे गौतम ! म वसल या वृषल बनाउने धर्मलाई भन्दिन । ठीक छ कि तपाई गौतमले मलाई यस्तो धर्म-उपदेश दिनुहोस् कि वृषल या वृषलकारक धर्मलाई जान्न सकूं ।

"त्यसो भए ब्राम्हण ! सुन र राम्ररी मनमा धारण गर । म भन्दछु ।" "हुन्छ, ठीक छ ! भनी अग्निक भारद्वाज ब्राम्हणले भगवान् बुद्धलाई भने । भगवान् बुद्धले यस्तो भन्नुभयो -

#### उरमवग्म

(36)

ł

"कोधनो उपनाही च, पापमक्खी च यो नरो । विपन्नबिट्ठी मार्यावी, त जञ्ञा वसलो इति ॥१॥

"एकजं वा द्विजं वापि, रोध पाणं विहिंसति । रस्स पाणे दया नत्थि, तं जञ्जा वसलो इति ॥२॥

"यो हन्ति परिरुन्धति, मामानि निगमानि च । निग्गाहको समञ्ञातो, तं जञ्ञा वसलो इति ॥३॥

ँगामे वा यदि वा रञ्जे, यं परेसं ममायितं । श्रेय्या अदिन्नं गावियति, तं जञ्जा वसलो इति ॥४॥

"यो हुवे इणमाढाय, चुज्जमानो पलायति । न हि ते इणमत्थीति, तं जञ्जा वसलो इति ।।४।।

"यो वे किञ्चिक्सकम्यता, पंथस्मिं वजतं जनं । हन्त्वा किञ्चिक्समादेति, तं जञ्ञा वसलो इति ॥६॥

"यो अत्तहेतु परहेतु, धनहेतु च यो नरो । सक्खिपुट्ठो मुसा ब्रूति, तं जञ्ञा वसलो इति ॥७॥

-71,

วาสส์-

~ \*

3391099

"यो आतीनं सखानं वा, दारेसु पटिदिस्सति । सहसा सम्पियेन वा, तं जञ्जा वसलो इति ॥७॥

"यो मातरं वा पितरं वा, जिण्णकं गतयोब्बनं । पहु सन्तो न भरति, तं जञ्ञा वसलो इति ॥५॥

यो मातरं वा पितरं वा, भातरं भगिनि ससुं । हन्ति रोसेति वाचाय, तं जञ्जा वसलो इति ॥१०॥

(32)

1.0

जो नर कोधी, बांधेको गोरुजस्तो धेरै ईर्ष्यालु मिथ्यादृष्टिधारी र मायावी हुन्छ, उसलाई वृषल (नीच) भनी जान्नू ।।१।।

जसले योनिज (पेटबाट जन्मने प्राणी), अण्डज (फुलबाट जन्मिने-प्राणी) हरूको हिंसा गर्छ, जसलाई प्राणीहरूप्रति दया-माया छैन, त्यसलाई वृषल भन्छ ।।२।।

जसले गाउँहरू वा शहरमा घेरेर लुट्छ र नष्ट गर्छ, जो अत्याचारीको रूपमा प्रसिद्ध छ, उसलाई वृषल भन्छ ।।३।।

जसले गाउँमा वा अरण्य (जंगल) मा अरूको सम्पत्ति चोर्छ, उसलाई वृषल भन्छ ।।४।।

जसले ऋण लिई फिर्ता मागेमा "तिम्रो ऋण लिएको छैन" भनेर भाग्नेछ, उसलाई वृषल भन्छ ।।४।।

जसले कुनै बस्तुको इच्छा गरी बाटोमा हिँडिरहेको व्यक्तिलाई मारेर कुनै बस्तु लिन्छ, उसलाई वृषल भन्छ ।।६।।

जसले आफ्नो निम्ति या अरूको निम्ति धनको इच्छाले झूठो साक्षी बक्छ, उसलाई वृषल भन्छ ।।७।।

जसले जबर्जस्ती वा प्रेमभावले बन्धुहरू अथवा मित्रहरूका स्त्रीसँग सहवास गर्छ, उसलाई वृषल भन्छ ।।८।।

जो समर्थवान् भएतापनि जीर्ण भइसकेका माता-पितालाई भरण-पोषण (पालन पोषण) गर्दैन, उसलाई वृषल भन्छ ।।९।।

जसले माता-पिता भाइ-बहिनी या सासू-ससुरालाई कुटपीट या कडा वचनले प्रहाण गरी कोध गर्छ, उसलाई वृषल भन्छ ।।१०।।

(80)

"यो अत्थ पुच्छितो सन्तो, अनत्थमनुसासति । पटिच्छन्नेन मन्तेति, तं जञ्जा वसलो इति ॥११॥

"यो कत्वा पापक कम्म, मा म जञ्जाति इच्छति । यो पटिच्छन्नकम्मन्तो, तं जञ्जा वसलो इति ॥१२॥

"यो वे परकुलं गन्त्वा, भुत्वान सुचि भोजनं । आगतं नप्पटिपूजेति, तं जञ्ञा वसलो इति ॥१३॥

"यो ब्राम्हणं समणं वा, अञ्ञ वापि वतिब्बकं । मुसावादेन वञ्चेति, तं जञ्ञा वसलो इति ॥१४॥

"यो ब्राम्हणं वा समणं वा, भत्तकाले उपदि्ठते । रोसेति वाचा न च देति, तं जञ्जा वसलो इति ॥१४॥

"असतं यो'ध पब्बूति, मोहे<mark>न पलिगुण्ठितो ।</mark> किञ्चिक्सं निजिगीसानो, तं जञ्ञा वसलो इति ॥१६॥

"यो चत्तान समुक्कंसे, परं च मवजानाति । <sup>18641</sup> निहीनो सेन मानेन, तं जञ्ञा वसलो इति ॥१७॥

"रोसको कढ़रियो च, पापिच्छो मच्छरी सठो । आहिरिको अनोत्तप्पी, तं जञ्जा वसलो इति ॥१८॥

"यो बुद्धं परिभासति, अथवा तस्स सावकं । परिब्बाजं गहटटां वा, तं जञ्जा वसलो इति ॥१५॥

"यो वे अनरह' सन्तो, अरहं पटिजानाति । चोरो सब्रम्हके लोके, एस खो वसलाधमो ॥२०॥ 1

1 21-

Service State

 $\sim$ 

a ij

जसले राम्रो र सत्य कुरा सोद्धा अनर्थ कुरा गरी खराब बाटो देखाउने हुन्छ र कुरालाई घुमाइफिराई बोल्छ, उसलाई वृषल भन्छ ।।११।। जसले पापकर्म गरी अरूले आफूले गरेको पाप-कर्मलाई थाहा नपाओस् भन्ने इच्छा गर्छ, जसले लुकी लुकी पाप-कर्म गर्छ, उसलाई वृषल भन्छ ।।१२।। जसले अरूको घरमा गएर स्वादिष्ट भोजन गर्छ तर उनीहरू आफ्ना घरमा आउने बेलामा भने आदर-सत्कार गर्दैन, उसलाई वृषल भन्छ ।।१३।। जो ब्राम्हण श्रमण अथवा कुनै भिखारीलाई झूठ बोली धोखा दिन्छ, उसलाई वषल भन्छ ।।१४।।

जसले भोजनको समयमा आएका ब्राम्हण, श्रमणलाई क्रोधले गाली गर्छ र उललाई केही बस्तु दिँदैन उसलाई वृषल भन्छ ।।१५।।

जसले मोहको पासोमा अल्झेर मोहित भई कुनै बस्तुको इच्छा गरी झूठ बोल्छ, उसलाई वृषल भन्छ ।।१६।।

जसले आफूले आफूलाई बढाई-चढाई गरी कुरा गर्छ तर अरूलाई भने निन्दा गरी तल्लो स्तरमा राख्छ र त्यस अभिमानले आफू तल्लो स्तरमा झर्छ, उसलाई वृषल भन्छ ।।१७।।

जो कोधी, कंजूस, खराब इच्छा गर्ने, कृपण (दीन) शठ, हुन्छ र नराम्रो कार्य गर्नमा लज्जा र भय नलिने हुन्छ, उसलाई वृषल भन्छ ।।१८।।

जसले बुद्ध र उनका श्रावक, परिव्राजक अथवा गृहस्थ शिष्यहरूलाई गाली गर्छ उसलाई वृषल भन्छ ।।१९।।

जो अर्हत् नभएपनि आफूलाई अर्हत् भन्छ, ऊ ब्रम्हसहित सारा लोक (संसार) को चोर हो र अधम वृषल (धेरै तल्लो स्तरको नीच अथवा चन्डाल) हो । यसरी मैले तिमीलाई धेरै वृषलको अर्थ बताएं ।।२०।।

#### 🛙 उरमवम्म

୍ୟ ୫୧ )

"एते खो वसला दुत्ता, मया रोते पकासिता । न जच्चा वसलो होति, न जच्चा होति ब्राम्हणो । कम्मुना वसलो होति, कम्मुना होति ब्राम्हणो ॥२१॥

"तदमिनापि जानाथ, यथामेदं निदस्सनं । चण्डालपुत्तो सोपाको, मातङ्गो इति विस्सुतो ॥२२॥

"सो यसं परमं पत्तो, मातङ्गो यं सुढुल्लमं । आगच्छुं तस्सुपट्ठानं, सतिया ब्राम्हणा बहू ॥२३॥

"सो देवयानं मारूय्ह, विरजं सो महापर्थ । कामरागं विराजेत्वा, ब्रम्हलोकूपगो अहु । न नं जाति निवारेसि, ब्रम्हलोकूपपत्तिया ॥२४॥

"अज्झायककुले जाता, ब्राम्हणा मन्तबन्धुनो । ते च पापेसु कम्मेसु अभिण्हमुपढिस्सरे ॥२५॥

"दिट्ठेव धम्मे गारय्हा, सम्पराये च ढुग्गति । न ते जाति निवारेति, ढुग्गचा गरहाय वा ॥२६॥

"न जच्चा वसलो होति, न जच्चा होति ब्राम्हणो । कम्मुना वसलो होति, कम्मुना होति ब्राम्हणो" ति ॥२७॥

एवं तुत्ते, अगिमकभारद्वाजो ब्राम्हणो भगवन्तं एतढवोच - "अभिक्कन्तं भो गोतम, अभिक्कन्तं भो गोतम, सेय्यथापि भो गोतम, निक्कुज्जितं वा उक्कुज्जेय्य, पटिच्छन्नं वा विवरेय्य, मूल्हरस वा मग्गं आचिक्खेय्य, अन्धकारे वा तेलपज्जोतं धारेय्य चक्खुमन्तो रूपानि ढक्खिन्तीति । एवमेव भोता गोतमेन अनेकपरियायेन धम्मो पकासितो । एसाहं भवन्तं गोतमं सरणं गच्छामि, धम्मं च भिक्खूसङ्घं च । उपासकं मं भवं गोतमो धारेतु अज्जतग्गे पाणुपेतं सरणं गतन्ति ।

80 वसलसुत्तं सत्तमं निदिठतं । **CA** 

(83)

उरमवम्म

जातले कोही वृषल हुँदैन, न जातले बाम्हण हुन्छ । कर्मले कोही वृषल हुन्छ र कर्मले नै बाम्हण हुन्छ ।।२१।।

यसको उदाहरण पनि जान कि चन्डाल-पुत्र सोपाक जो मातंग नामले प्रसिद्ध थिए ।।२२।।

जो मातंगले जुन महान् यशलाई प्राप्त गरे, त्यो अरूको लागि धेरै दुर्लभ थियो । उसको सेवामा धेरै क्षेत्रिय तथा ब्राम्हण आएर उपस्थित हुन्छन् ।।२३।।

ऊ कामरागलाई दमन गरी दिव्यरथमा चढेर शुद्ध महापथबाट ब्रम्हलोकमा गए । जातले उसलाई ब्रम्हलोकमा जन्म हुनलाई कसैले पनि छेक्न सकेन ।।२४।।

वैदिक कुलमा उत्पन्न हुने मन्त्र-बन्धु जो ब्राम्हण हो, उसले पनि पाप-कर्महरूमा संलग्न भएको देखाइदिनेछ ।।२४।।

यस जन्ममा नै ऊ निन्दित हुन्छ र परलोकमा दुर्गतिमा प्राप्त हुन्छ । दुर्गति र निन्दाले कुनै जातिलाई बचाउन सक्दैन ।।२६।।

कुनै पनि जातले वृषल हुँदैन फोरि न जातले ब्राम्हण हुन्छ । कर्मले नै वृषल हुन्छ, कर्मले नै ब्राम्हण हुन्छ ।।२७।।

यति भनिसकेपछि अग्निक भारदाज ब्राम्हणले बुद्धलाई यस्तो भने -"आश्चर्य हो, हे गौतम ! आश्चर्य हो हे गौतम ! जसरी कि हे गौतम ! उल्टो घोप्टिरहेको थाललाई सुल्टो गरिदिएझैं ढाकेकोलाई खोलिदिए झैं बाटो भुलेकालाई बाटो देखाइदिए भैं अथवा अन्धकारमा तेलको प्रदीप (बत्ती) धारण गरेभैं जसको आँखा छ, त्यसले बस्तुहरू छर्लङ्ग देख्न सक्छ, त्यस्तै नै गौतम अनेकप्रकार ले धर्म प्रकाशित गर्नुभयो । अब म गौतमको शरणमा जान्छु । धर्म र भिक्षुसंघको शरणमा जान्छु । मलाई तपाईले जीवनपर्यन्त शरणागत उपासक भनी धारण गर्नुहोस् ।"

> छ वसलसुत्त समाप्त छ अःर्\*

35910991

(88)

# 🐘 🥼 ट. मेतसुत्तं (१,८)

करणीयमत्थकुसलेन, यं तं सन्तं पढं अभिसमेच्च । सक्को उजूच सुजू च, सुवचो चस्स मुढु अनतिमानी ॥१॥

सन्तुस्सको च सुभरो च, अप्यकिच्चो च सल्लहुकवुत्ति । सन्तिन्द्रियो च निपको च, अप्यगब्भो कुलेसु अननुमिद्वो ॥२॥  $[1, \ell_{i}] = \{1, \dots, l\}$ 

न च खुद्द' समाचरे किञ्चि, येन विञ्ञू परे उपवढेय्युं । सुखिनो व खेमिनो होन्तु, सब्बसत्ता भवन्तु सुखितत्ता ॥३॥

ये केचि पाणभूतत्थि, तसा वा थावरा अनवसेसा । दीघा वा ये महन्ता वा, मजिइामा रस्सका' णुकथूला ॥४॥

बिट्ठा वा येव अद्विट्ठा, ये च ढूरे वसन्ति अविढूरे । भूता व सम्भवेसी वा, सब्बे <mark>सत्ता भवन्तु सुसितत्ता ॥४॥</mark>

न परो परं निकुब्बेथ, नातिमञ्जेथ कत्थचि न कञ्चि । व्यारोसना पटिघसञ्जा, नाञ्जमञ्जस्स ढुक्खमिच्छेय्य ।।६।।

माता यथा नियं पुत्तं आयुसा एकपुत्तमनुरक्से । एवम्पि सब्बभूतेसु, मानसं भावये अपरिमाण ॥७॥

81

ा जो।

2.4°

329099

# ट. मेत्तसुत्त (१,८)

[सबै प्राणीहरूप्रति मैत्री-भावना राखनुलाई ब्रम्हविहार भन्दछ]

शान्तिपद प्राप्तिको इच्छा भएका, कल्याण साधनामा निपुण मनुष्यले इच्छा हुने भोग्य बस्तु प्राप्त गर्न ऊ ऋजु (सीधा) र अत्यन्त ऋजु बन्नुपर्दछ । 19 । 1

शान्ति प्राप्त गर्नेले सन्तोषी, सहज पोष्य (पाल्न सजिलो) अल्पकृत्य, (नचाहिँदो कुरा नगर्ने), साधारण जीवन बिताउने हुनुपर्छ । उसका इन्द्रियहरू शान्त भएको हुनुपर्छ । चतुर अप्रगल्भ (घमण्डी नहुने) गंभीर हुनुपर्दछ । फेरि कुलमा अनासक्त भएको हुनुपर्दछ ।।२।।

कुनैपनि यस्तो कार्य (काम) नगर्नू, जसको लागि दोस्रो विज्ञ पुरुषले उसलाई दोष दिनुपर्ने हुन्छ । यसप्रकार मैत्री गर्नु कि सबै प्राणी सुखी होउन्, क्षमाशील होउन् र सुखितात्मा (सुखी आत्मा) होउन् ।।३।।

जंगम या स्थावर, दीर्घ या महान् मध्य या ऱ्हस्व छोटो, अणु या स्थूल, दृष्ट (देखिने) अदृष्ट (नदेखिने) दूरस्थ (टाढा) या निकटस्थ (नजिक), उत्पन्न या उत्पन्न हुने जतिपनि प्राणी रहेका छन्, ती सबैले सुखपूर्वक जीवन बिताउन सकून् । । ४-४ । ।

एकले अर्कोलाई गाली नगर्नू । कहिल्यै कुनैलाई पनि अपमान नगर्नू । वैमनस्य (द्वेषभावी) मा विरोधभावले एकले अर्कोलाई दु:ख दिने इच्छा नगर्नू । 1६ । ।

माताले जुनप्रकार आफ्नो शरीरलाई वास्ता नगरिकन आफ्नो एक्लो पुत्रको रक्षा गर्छिन् त्यस्तैप्रकार प्राणीमात्रप्रति असिम प्रेम-भाव बढाउनु पर्दछ ।।७।।

#### उरगवग्म

(38)

नेतं च सब्बलोकस्मिं, मानसं भावये अपरिमाणं । उद्वं अधो च तिरियं च, असम्बाधं अवेरं असपत्तं ॥८॥

तिट्ठं चरं निसिन्नो व, सयानो वा यावतास्स विगतमिद्धो । एतं सतिं अधिट्ठेय्य, ब्रम्हमेतं विहारमिधमाह्व ॥५॥

बिटिठं च अनुपञ्गम्म, सीलवा बस्सनेन सम्पन्नो । कामेसु विनय गेधं, न हि जातु गब्भसेय्य, पुनरेतीति ॥१०॥

> > ५. हेमवतसुत्तं (१,८)

"अज्ज पण्णरसो उपोसथो (इति सातगिरो यक्खो), बिब्बा रति उपट्ठिता । अनोमनामं सत्थारं, हुन्द्र पस्साम गोतमं" ॥१॥

"कच्चि मनो सुपणिहितो (इति हेमवतो यक्सो), सब्बभूतेसु तादिनो । कच्चि इट्ठे अनिट्ठे च, सङ्घट्यस्स वसीकता" ॥२॥

"मनो चस्स सुपणिहितो (इति सातागिरो यक्खो), सब्बभूतेसु तादिनो । अथो इट्ठे अनिट्ठे च, सङ्घप्पस्स वसीकता" ॥३॥

"कच्चि अदिन्नं नांदियति (इति हेमवतो यक्सो), कच्चि पाणेसु सञ्जतो । कच्चि आरा पमादम्हा, कच्चि झानं न रिज्वति" ॥४॥

339099

बिना बाधा, वैरी र शत्रुमाथि, तल्लो या माथिल्लो वा सानो सबै संसारका प्राणीप्रति असीम प्रेम बढाउनुपर्दछ ।।८।

उभिँदा, हिँड्दा, बस्दा, सुन्दा जबसम्म जागृत हुन्छ तबसम्म यसप्रकारले स्मृति राखेर बस्नुपर्दछ, यस क्रियालाई नै ब्रम्हविहार भनिएको छ ।।९।।

यस्तो मनुष्य कुनै मिथ्यादृष्टिमा नपरी शीलवान् भई विशुद्ध दर्शनले युक्त भई, काम-तृष्णालाई नाश गरी पुनर्जन्मद्वारा मुक्त हुनेछ ।।१०।।

# ५. (हेमवतसुत्त (१,५)

[दुई यक्षहरूका बीच भगवान् बुद्धको विषयमा कुराकानी हुन्छ । तिनीहरू भगवान् बुद्धकहाँ गएर उपदेश सुन्छन् । त्यसपछि उनीहरू बुद्धका अनुयायी हुन्छन् । (बुद्धको महिमा)]

सातागिर यक्ष - आज पूर्णिमाको उपोसचवत, दिव्यरात्री (अत्यन्त मनोहर भएको रात) छ, श्रेष्ठ नाम रहेका भगवान् शास्ता गौतमलाई दर्शन गर्न जाऊं । 19 । 1

हेमवत यक्ष - उनको चित्त एकाग्र (समाधिस्थ) छ ऊ सबै प्राणीहरूप्रति समान छ, के प्रिय र अप्रिय विषयमा उनको संकल्प आफ्नो वशमा छ ? ।।२।।

सातागिर यक्ष - के उनको चित्त (मन) एकाग्र (समाधिस्थ) छ ? के ऊ सबै प्राणीहरूप्रति समान छ ? के प्रिय र अप्रिय विषयमा उनको संकल्प वशमा छ ? ।।३।।

हेमवत यक्ष - के उसले चोरी गर्दैन ? के प्राणीहरूप्रति संयमी छ ? के ऊ प्रमादबाट टाढा छ ? के ध्यानमा रिक्त छैन ? ।।४।।

### उरमवम्म

v gritter i verster i

(87)

"न अबिन्नं आबियति (इति सातागिरो यक्खो ), अथो पाणेसु सञ्ञतो । अथो आरा पमाबम्हा, बुद्धो झानं न रिञ्चति" ॥५॥

"कच्चि मुसा न भणति (इति हेमवतो यक्खो), कच्चि न खीणव्यप्पथो । कच्चि वेभूतियं नाह, कच्चि सम्प्रं न भासति" ॥६॥

"मुसा च सो न भणति (इति सातागिरो यक्खो), अथो न खीणव्यप्पथो । अथो वेभूतियं नाह, मन्ता अत्थं सो भासति" ॥७॥

"कच्चि न रज्जति कामेसुं (इति हेमवतो यक्सो), कच्चि चित्तं अनाविलं । कच्चि मोहं अतिक्कन्तो, कच्चि धम्मेसु चक्खुमाँ ॥८॥

"न सो रज्जति कामेसु (इति सातागिरो यक्सो), अथो चित्तं अनाबिलं । सब्बं मोहं अतिक्कन्तो, बुद्धो धन्मु चक्खुमा" ॥४॥

"कच्चि विज्जाय सम्पन्नो (इति हेमवतो यक्खो), कच्चि संसुद्धचारणो । कच्चिस्स आसवा सीणा, कच्चि नत्थि पुनब्भवो" ॥१०॥

"विज्याय चेव सम्पन्नो (इति सातागिरो यक्सो), अश्रो संसुद्धचारणो । सब्बस्स आसवा सीणा, नत्थि तस्स पुनब्भवो" ॥११॥

"सम्पन्नं मुनिनो चित्तं, कम्मना व्यप्पर्थन च । विज्ञाचरणसम्पन्नं, हुन्द पस्साम गोतमं" ॥१२॥

"एणिजङ्घं किसं धीरं, अप्पहारं अलोलुपं । मुनिं वनस्मिं झायन्तं, एहि पस्साम गोतमं" ॥१३॥

्सीहं वेकचर नाम, कामेसु अनपेक्सिनं । उपसङ्घम्म पुच्छाम, मच्च्रपासा पमोचनं" ॥१४॥

(82)

उरमवम्म

सातागिर यक्ष - ऊ चोरी गर्दैन । ऊ प्राणीहरूप्रति संयमी छ । प्रमादबाट टाढा रहेका हुन् । बुद्ध ध्यानले रिक्त नभएका हुन् ।।४।।

हेमवत यक्ष - के उसले झूठो कुरा बोल्दैन ? कडा वचन प्रयोग गर्दैन ? विपत्ति हुने कुरा गर्दैन ? नचाहिँदो (अनर्थ) कुरा गर्दैन ? ।।६।।

सातागिर यक्ष - उसले झूठो कुरा बोल्दैन । उसले कटु वचन (कडा वचन) पनि बोल्दैन । विपत्ति हुने कुरा पनि गर्दैन । ऊ कम बोल्छ र जुन बोलेको हुन्छ त्यो सार्थक नै हुन्छ ।।७।।

हेमवत यक्ष - के ऊ काम-भोगहरूमा आसक्त छैन ? के उनको चित्त निर्मल छ ? सम्पूर्ण मोह त्याग गरिसकेको छ ? (बुद्ध) धर्महरूमा चक्षुष्मान् छ ? ।।८।।

सातागिर यक्ष - ऊ काम-भोगहरूमा आसक्त छैन । उनको चित्त निर्मल छ । सम्पूर्ण मोहलाई त्याग गरिसकेको छ । (बुद्ध) धर्महरूमा चक्षुष्मान् छ ।।९।।

हेमवत यक्ष - के ऊ विद्याले युक्त छ ? के आचरण शुद्ध छ ? के उनको आसव क्षीण भइसकेको छ ? के उसको पुनर्जन्म हुँदैन ? ।।१०।।

सातागिर यक्ष - ऊ विद्याले युक्त छ । ऊ शुद्ध आचरण भएको हो । उसका सबै आसव क्षीण भइसकेका छन् । उसको पुनर्जन्म हुँदैन ।।११।।

वहाँ मुनिको चित्त कर्म र वचनले सुसम्पन्न छ । विद्या र आचरणले सुसम्पन्न भएको वहाँ गौतमको दर्शन गर्न हामीहरू जाऔँ ।।१२।।

मृगको समान जांघ भएको, धीर, कृश, अल्पाहारी (भोजनको मात्रा ज्ञान भएका) चंचलताले रहित, जंगलमा ध्यान गरिरहने मुनि गौतमलाई दर्शन गर्न जाऔ ।।१३।।

जंगलमा एक्लै विचरण गर्ने सिंह र हस्तीराजजस्तो, कामभोगहरूको कामना नगर्ने गौतमकहाँ गएर मृत्युपासको उपाय सोधौँ ।।१४।।

#### उरमवग्ग

( **YO** )

"अक्खमतार' पवत्तारं, सब्बधम्मानपारगुं । बुद्धं वेरभयातीतं, मयं पुच्छाम गोतमं" ॥१५॥

"किस्मिं लोको ससुप्पन्नो (इति हेमवतो यक्सो), किस्मिं कुब्बति सन्थवं । किस्स लोको उपादाय, किस्मिं लोको विहुञ्जति" ॥१६॥

"छस्सु लोको समुप्पन्नो (हेमवताति भगवा), छस्सु कुब्बति सन्थवं । छन्न मेव उपाढाय, छस्सु लोको विहञ्ञति" ॥१७॥

"कतमं तं उपाढानं (इति हेमवतो), यत्थ लोको विहञ्ञति । निय्यानं पुच्छितो ब्रूहि, कथं ढुक्सा पमुच्चति" ॥१८॥

"पञ्च कामगुणा लोके (इति भगवा), मनो छट्ठा पवेदिता । एतथ छन्दं विराजेत्वा, एवं ढुक्खा पमुच्चति" ॥१४॥

"एतं लोकस्स निय्यानं, अक्सातं वो यथातथं । एतं वो अहमक्सामि, एवं ढुक्सा पमुच्चति" ॥२०॥

"को सूध तरति ओघं (इति हेमवतो), को'ध तरति अण्णवं । अप्पतिट्ठे अनालम्बे, को गम्भीरे न सीढति" ॥२१॥

"सब्बदा सीलसम्पन्नो (इति भगवा), पञ्जवा सुसमाहितो । अज्झत्तचिन्ती सतिमा, ओघं तरति दुत्तरं" ॥२२॥

( ¥9 )

**359099** 

दुइजना यक्ष - धर्म-उपदेश गर्ने, धर्मचक प्रवंतन गर्ने, सबै धर्महरूमा पारंगत, वैर र भयले रहित गौतम सँग हामी केही कुरा सोध्छौं ।।१५।।

हेमवत यक्ष - लोक कहाँबाट उत्पन्न भएको छ ? लोक कोसँग मिलजुल गर्छ ? लोकको उपादान के हो ? लोक कुन बाट पीडित हुन्छ ।।१६।।

भगवान् बुद्ध - लोक छ कारणले उत्पन्न हुने हुन्छ । छ नै कारणसँग उनको बलियो सम्बन्ध हुन्छ । छ वटा लोकमा उपादान छन् । छ वटाले नै लोक पीडित हुनेछन् ।।१७।।

हेमवत यक्ष - त्यो कुनचाहीं उपादान हो जहाँ लोक पीडित हुनेहुन्छ ? हाम्रो प्रश्नलाई उत्तर दिनुहोस् कि त्यसबाट छुटकाराको उपाय हुने जे हो त्यस दु:खबाट कसरी मुक्ति पाउन सकिन्छ ? ।।१८।।

भगवान् बुद्ध - लोकमा (संसारमा) पाँचवटा कामभोगहरू र मन समेत ६ वटा भनिएका छन् - यसबाट आसक्ति (राग) लाई छोडिसकेपछि मुक्ति प्राप्त हुन सक्छ ।।१९।।

यही नै लोकको मुक्तिको मार्ग हो, मैले तिमीहरूलाई जस्तो छ त्यस्तै भनेको हूं । मैले तिमीहरूलाई यथार्थरूपले भनिसकें, यसैद्वारा दु:खबाट मुक्त हुने हुन्छ ।।२०।।

हेमवत यक्ष - यहाँ लोकरूपी (संसाररूपी) बाढीलाई कसले पार गर्छ ? भवसागरलाई कसले पार गर्न सक्छ ? मार्गमा प्रतिष्ठित नभइकन, मार्गको मद्दत नलिइकन अवलम्बनको गहिरो समुद्रलाई कुनचाहीं मार्गले डुब्दैन ।।२१।।

भगवान् बुद्ध - सदा शीलले युक्त, प्रज्ञावान्, एकाग्रचित, अध्यात्मचिन्तनमा लागी स्मृतिमान्ले पार गर्न निक्कै गाऱ्हो भएको बाढीलाई सजिलैसँग पार गरिन्छ ।।२२।।

#### उरगवग्ग

( 45 )

3.55

"विरतो कामसञ्ञाय, सब्बसंयोजनातिगो । नन्दीभवपरिक्सीणो, सो गम्भीरे न सीढति" ॥२३॥

"गम्भीरपञ्ञं निपुणत्थदस्सिं (इति हेमवतो), अकिञ्चनं कामभवे असत्तं । तं पस्संथ सब्बधि-विप्पमुत्तं, दिब्बे पथे कममानं महेसिं" ॥२४॥

"अनोमनामं निपुणत्थदस्सिं, पञ्ञाददं कामालये असत्तं । तं पस्सथ सब्बविद्रं सुमेधं, अरिये पथे कममानं महेसिं" ॥२४॥

"सुदिट्ठं वत नो अज्ज, सुप्पभातं सुहुट्ठितं । यं अद्वसाम सम्बुद्धं, ओघतिण्णमनासर्वं" ॥२६॥

"इमे दससता यक्सा, इद्धिमन्तो यसस्सिनो । सब्बे तं सरणं यन्ति, त्वं नो सत्था अनुत्तरो" ॥२७॥

"ते मयं विचरिस्साम, गामा <mark>गामं नगा न</mark>गं । नमस्समाना सम्बुद्धं, धम्मस्स च सुधम्मत" न्ति ॥२८॥

हेमवतसुत्तं नवमं निट्ठितं ।

P . . 1754

set share the

a dag fikt

5 910 99

जो कामचेतन वा कामभोगहरू आदिमा विरक्त हुन्छ, सारा सांसारिक बन्धनहरूलाई पार गरिसकेको हुन्छ, जोसँग भवतृष्णा क्षीण भइसकेको छ, ऊ गहिरो समुद्रमा पनि डुब्दैन ।।२३।।

हेमवत यक्ष - गम्भीर प्रज्ञाले युक्त, निर्वाणदर्शी, अकिंचन, कामभवमा अनासक्त, सबैप्रकारका वासनाहरूबाट मुक्त, दिव्यपथमा जाने महर्षिलाई हेर ।।२४।।

उत्तम वा श्रेष्ठ नाम रहेको । परमार्थ दर्शनमा निपुण भएको, प्रज्ञावान् भएको अथवा, प्रज्ञावान् आर्यपथमा जाने महर्षिलाई हेर ।।२४।।

आज हामीले मंगल दृश्यलाई देख्यौं, आज सुप्रभातको उदय भयो, जुन कि हामीले संसार-सागरलाई पार गरी आसवरहित सम्यक्सम्बुद्धको दर्शन गरि रहेका छौं ।।२६।।

हामी एक हजार ऋदिवान् यशस्वी यक्ष सबै तपाईको शरणमा जान्छौ, तपाई हाम्रो श्रेष्ठ शास्ता (गुरु) हुनुहुन्छ ।।२७।।

हामीहरू गाउँ गाउँमा, पहाड पहाडमा सम्यक्सम्बुद्ध तपाईका सुदेशित धर्मलाई नमस्कार गर्दै विचरण गर्छौ ।।२८।।

> २० हेमवतसुत्त समाप्त ८२ -अन्स्ट

### १०. आलवकसूत्तं (१,१०)

एवं मे सुतं । एकं समयं भगवा आलवियं विहरति आलवकस्स यक्सस्स भवने । अथ सो आलवको यक्सो येन भगवा तेनुपसङ्घमि, उपसङ्घमित्वा भगवन्तं एतढवोच – "निक्सम समणा" ति । "साधातुसो" ति भगवा निक्समि । "पविस समणा" ति । "साधातुसो" ति भगवा पाविसि ।

दुतियम्पि स्नो आलवको यक्सो भगवन्तं एतढवोच - "निक्सम समणा" ति । "साधावुसो" ति भगवा निक्समि । "पविस समणा" ति । "साधावुसो" ति भगवा पाविसि ।

ततियम्पि खो आलवको यक्खो भगवन्तं एतढवोच - "निक्खम समणा" ति । "साधावुसो" ति भगवा निक्खमि । "पविस समणा" ति "साधावुसो" ति भगवा पाविसि ।

चतुत्थम्पि स्रो आलवको यक्सो भगवन्तं एतदवोच - "निक्सम समणा" ति । "न स्वाहं तं, आवुसो, निक्समिस्सामि, यं ते करणीयं तं करोही" ति ।

"पञ्हं तं, समण, पुच्छिस्सामि, सचे मे न व्याकरिस्ससि, चित्तं वा ते सिपिस्सामि, हृढयं वा ते फालेस्सामि, पाढेसु वा गहेत्वा पारगङ्गाय सिपिस्सामी" ति ।

"न स्वाहं तं, आवुसो, पस्सामि सदैवके लोके समारके सब्रम्हक सस्समणब्राम्हणिया पजाय सदेव मनुस्साय यो मे चित्तं वा खिपेय्य, हृद्ध्यं वा फालेय्य, पादेसु वा गहेत्वा पारगङ्गाय खिपेय्य; अपि च त्वं, आवुसो, पुच्छ यदाकङ्गसी" ति । अथ स्रो आलवको यक्सो भगवन्तं माथाय अज्झमासि -

उरमवम्म

(44)



अब म सम्यक्सम्बुद्धलाई र उनको धर्मको सुधर्मतालाई नमस्कार गर्दै, गाउँ-गाउँमा र नगर-नगरमा विचरण गर्छु ।

> सो अहं विचरिस्सालि, जाला जालं पुरा पुरं । जलस्सलानो सक्बुद्धं, धन्लस्स च सुधन्नत" ति ।।

आलवक धेरै बलशाली र दुर्धर्ष व्यक्ति थियो । एकचोटि भगवान् बुद्ध उसको खुल्ला र सुनसान भवनमा विश्रामको निमित्त बस्नुभयो । आलवक त्यहाँ आयो र आफ्नो भवनमा कुनै अजनबीलाई बसिरहेको देखेर उसको कोधको सीमा नै रहेन र रिसले चूर भएर भन्यो - "श्रमण ! यहाँबाट बाहिर जाऊ ।

"आवुसो ! हुन्छ आयुष्मन्" भनेर भगवान् बुद्ध बाहिर निस्कनुभयो ।

दोस्रोचोटि पनि, तेस्रोचोटि पनि आलवक यक्षले त्यही कम दोहऱ्यायो । भगवान् बुद्धले शांत र संयमित चित्तद्वारा उसले भनके कुरालाई मान्दै जानुभयो ।

चौथोचोटि जब उसले फेरि भन्यो - "श्रमण ! यहाँबाट बाहिर निस्केर जाऊ ।" त्यसपछि भगवान् बुद्धले दृढतापूर्वक उत्तर दिनुभयो - "अब म बाहिर निस्कनेछैन । तिमीलाई जे गर्न मनलाग्छ, सो गर ।"

भगवान् बुद्धको चित्तदृढता देखेर आलवक चिंतामा डुब्यो । "कहीं यो पूणरूपले शक्ति भएको सिद्धपुरुष त होइन " ।

उसले परीक्षा लिनको निमित्त भन्यो - "तिमीसँग केही प्रश्न सोध्छु । तिमीले त्यसको ठीक उत्तर दिन सकेनौ भने तिम्रो बरबाद गरिदिनेछु । तिम्रो छाती चिरि-दिनेछु । तिम्रो खुट्टा समातेर तिमीलाई गङ्गानदीको उसपार फ्याँकिदिन्छु । भगवान् बुद्धले भन्नुभयो - "मैले यस लोकमा कसैलाई पनि देखेको छैन जसले मलाई बरबाद गर्न सक्छ, जसले मेरो छातीलाई चिर्न सक्छ या मेरो खुट्टा समातेर गंगानदीको उसपार फ्याँक्न सक्छ । फेरि पनि सोध, जुन प्रश्न तिमीले सोध्नचाहेका छौ, त्यो सोध ।" आलवक यक्षले भगवान् बुद्धसँग धर्म-संबन्धी केही प्रश्न सोध्यो, जुन प्रश्नलाई भगवान् बुद्धले धर्मसमन्वित नै उत्तर दिनुभयो । त्यसकुरालाई सुनेर आलवक यक्षले सम्फिसक्यो कि यो कुनै साधारण व्यक्ति होइन । प्रश्नहरूको उत्तरद्वारा पभावित भएर ऊ भगवान् बुद्धको श्रद्धालु भक्त बनेर कोधको दूषित स्वभावद्वारा मुक्त भयो ।

जो स्वयं क्षमाशील र संयमित हुन्छ, ऊ नै कसैलाई शान्त र संयमित बनाउनमा सफल हुन सक्छ ।

भगवान् बुद्ध र उसको शिक्षाप्रति आलवक यक्ष यतिको आकर्षित भयो कि अनायास उसको मुखबाट असल उद्गार निस्केर आयो ।

**≫**•€

### १०. आलवकसुत्त (१,१०)

यस्तो मैले सुनें । एक समय भगवान् बुद्ध आलवी नाम गरेको ठाउँमा आलवक यक्षको भवनमा विहार गरिरहनुभएको थियो । त्यही समय आलवक यक्ष जहाँ भगवान् बुद्ध विराजमान भई रहनुभइको थियो त्यहाँ उनले यस्तो भने - "श्रमण ! बाहिर जानू ।" हुन्छ "आवुसो !" भनी भगवान् बुद्ध निस्कनुभयो । "श्रमण ! भित्र आऊ ।"

"हुन्छ आवुसो !" भनी भित्र जानुभयो ।

दोस्रोचोटि पनि आलवक यक्षले भगवान् बुद्धलाई यस्तै भने - "श्रमण ! बाहिर जानू ।" "हुन्छ आवुसो !" भनी भगवान् बुद्ध भित्र जानुभयो ।

तेस्रोचोटि पनि आलवक यक्षले भगवान् बुद्धलाई यस्तो भने - "श्रमण बाहिर जाऊ ।"

"हुन्छ आवुसो !" भनी भगवान् बुंद्ध निस्कनुभयो ।

"श्रमण भित्र आऊ ।"

हुन्छ आवुसो ! भनी भित्र जानुभयो ।

चौथोचोटि पनि आलवक यक्षले भगवान् बुद्धलाई यस्तो भने - श्रमण ! बाहिर जाऊ ।" Dhamma Distingt

"आवुसो ! म अब भने निस्कनेछैन । जो तिमीले गर्न सक्छ, त्यो गर ।" "श्रमण ! मैले तिमीसँग केही प्रश्न सोध्छु, तिमीले मेरो प्रश्नको उत्तर दिन सकेनौ भने तिम्रो चित्तलाई विक्षिप्त गरिदिन्छु या तिम्रो हृदयलाई चिरिदिन्छ अथवा खट्टाले समातेर गंगाको उसपार फ्यॉंकिदिनेछु ।"

"आवुसो ! देवमार, ब्रम्हा, श्रमण तथा ब्राम्हणसहित सत्त्व प्राणीहरू तथा देव-मनुष्यहरू लोकमा यस्तो कुनै प्राणी देखेको छैन जसले मेरो चित्तलाई विक्षिप्त गर्न सक्छ वा हृदयलाई चिर्न सक्छ अथवा खुट्टाले समातेर गंगाको उसपार फ्याँक्न सक्छ । फेरि पनि तिमी आवुसो ! मसँग जुनसुकै पनि कुरा सोध्न चाहन्छौ, त्यो सोध ।"

त्यसपछि आलवक यक्षले भगवान् बुद्धसँग गाथाद्वारा भने -

(¥£)

"किं सूध वित्तं पुरिसस्स सेट्ठं, किं सु सुचिण्णो सुखमावहाति । किं सु हवे साढुतर रसानं, कथं जीविं जीवितमाहु सेट्ठं" ॥१॥

"सद्भीध वित्तं पुरिसरस सेट्ठं, धम्मो सुचिण्णो सुसमावहाति । सच्च हवे साढुतरं रसानं, पञ्जाजीविं जीवितमाहु सेट्ठं" ॥२॥

"कथं सु तरति ओघं, कथं सु तरति अण्णवं । कथं सु ढ़क्सं अच्चेति, कथं सु परिसुज्झति" ॥३॥

"सद्भाय तरति ओघ, अप्पमादेन अण्णव" कि जिल्ला वीरियेन दुक्ख अच्चेति, पञ्जाय परिसुंज्झति" ॥४॥

"कथं सु लभते पञ्ञ, कथं सु विन्दते धनं । कथं सु कित्तिं पप्पोति, कथं मित्तानि गुन्थति । अस्मा लोका परं लोकं, कथं पेञ्च न सोचति" ॥५॥

"सह्वहानो अरहतं, धम्मं निब्बानपत्तिया । सुस्सुमा लभते पञ्जं, अप्पमत्तो विचक्खणो" ॥६॥

- 11

- Q-

2591099

"पतिरूपकारी धुरवा, उट्ठाता विन्दते धन । सच्चेन कित्तिं पप्पोति, ददं मित्तानि गन्थति" ॥७॥

"यस्सेत चतुरो धम्मा, सद्धस्स घरमेसिनो । सच्चं धम्मो धिती चामो, स वे पेच्च न सोचति । अस्मा लोका पर लोक, स वे पेच्च न सोचति ॥८॥

"इङ्घ अञ्ञे'पि पुच्छस्सु, पुथु समणब्राम्हणे । यदि सच्चा दमा चागा, सन्त्या मिय्यो'ध विज्जति ॥५॥

( Yo )

<u>ية الم</u>

-mh/

고란네

"यो संसारमा मनुष्यहरूको श्रेष्ठ धन के हो ? कुनचाहीं कुराको अभ्यास गरेमा सुखदायक हुन्छ ? रसमा कुन स्वादिष्ट हुन्छ ? कस्तो जीवनलाई श्रेष्ठ जीवन भन्ने गरेको छ ?" ।।१।।

भगवान् बुद्ध - यो संसारमा मनुष्यहरूको श्रेष्ठ धन श्रद्धा हो । राम्रो सँग अभ्यास गरेको धर्म सुखदायक हुन्छ । सत्य सबै रसभन्दा स्वादिष्ट हुन्छ । प्रज्ञाजीवीको जीवन श्रेष्ठ भनिएको छ ।।२।।

आलवक यक्ष - मनुष्यले कसरी सांसारिक वादलाई पार गर्छ ? कसरी भव-सागरबाट पार तर्छ, कसरी दु:खलाई समाप्त गरिन्छ ? र कसरी मानिस परिशुद्ध हुन्छ ।।३।।

भगवान् बुद्ध - मनुष्य श्रद्धाद्वारा सांसारिक बाढीलाई पार गरी जान्छ । भव-सागरलाई अप्रमादद्वारा पार गरिदिनेछ । पराक्रमद्वारा दुःखलाई समाप्त गरिदिनेछ र प्रज्ञाद्वारा परिशद्ध हुनेछ । । ४।।

आलवक यक्ष - मनुष्यले कसरी प्रज्ञा प्राप्त गर्छ ? कसरी धन प्राप्त हुन्छ ? कसरी यश प्राप्त हुन्छ ? कसरी मित्रमा मेलमिलाप गराइ राख्छ । कसरी यो लोकबाट परलोकमा गइसकेर मृत्युपछि शोक गर्दैन ? ।।४।।

भगवान् बुद्ध - निर्वाण प्राप्तिको निमित्त अर्हत्को धर्ममा श्रद्धा राख्नेले अप्रमादी र चतुर व्यक्तिले श्रद्धापूर्वक धर्म सुन्नेले प्रज्ञा प्राप्त गर्नेछ ।।६।।

उचित कार्य गर्ने धैर्यवान् र परिश्रमी व्यक्तिले धन पाउनेछ । सत्यले यश प्रापत गर्नेछ र केही दिन मित्रहरूलाई मिलाएर राख्नेछ ।।७।।

जो श्रद्धाले गृहस्थमा सत्य, धर्म, धृति (धैर्य) र त्याग यी चार कुराहरू रनेछन्, ऊ यस लोकबाट परलोकमा गई, मृत्यु भई शोक गर्नेछैन ।।८।।

तिमी अन्य श्रमण ब्राम्हण्हरूसँग सोध कि सत्य, इन्द्रिय दमन, त्याग र क्षान्ति (क्षमा) भन्दा अरू कुनै छ कि ? ।।९।।

उरगतग्ग

( 40 )

"कथं तु दानि पुच्छेय्यं, पुथु समणब्राम्हणे । सो हं अज्ज पजानामि, यो चत्थो सम्परायिको" ॥१०॥

"अत्थाय वत मे बुढ्री, वासायालविमागमा । सो हं अज्ज पजानामि, यत्थ दिन्नं महय्फलं ॥१९॥

"सो अहं विचरिस्सामि, गामागामं पुरा पुरं । नमस्समानो सम्बुद्धं धम्मस्स च सुधम्मतन्ति" ॥१२॥

एवं तुत्ते आलवको यक्सो भगवन्तं एतढवोच-अभिक्कन्तं भो गोतम, अभिक्कन्तं भो गोतम, सेय्यथापि भो गोतम, निक्कुज्जितं वा उक्कुज्जेय्य, पटिच्छन्नं वा विवरेय्य, मूल्हस्स वा मग्गं आचिक्सेय, अन्धकारे वा तेलपज्जोतं धारेय्य चक्सुमन्तो रूपानि ढविखन्तीति एवमेव भोता गोतमेन अनेकपरियायेन धम्मो पकासितो । एसाहं भवन्तं गोतमं सरणं गच्छामि, धम्मं च भिक्खुसङ्घं च । उपासकं मं भवं गोतमो धारेत् अज्जतग्गे पाणुपेतं सरणं गत्तेन्ति ।

# 80 आलवकसुत्तं दसमं निद्ठितं । Q3

# ११. विजयसुत्तं (१,११)

# चरं वा यबि वा तिट्ठं, निसिन्नो उब वा सयं । सम्मिञ्जेति पसारेति, एसा कायस्स इञ्जना ॥१॥

( YE )

आलवक यक्ष - अब मैले कसरी दोस्रो श्रमण - ब्राम्हणहरूसँग सोधूं ? आज मैले पारलौकिक अर्थलाई जानिसकेको छु ।।१०।।

अहो ! मेरो भलाईको निमित्त भगवान् बुद्ध आलवीमा मेरो निवास्थानमा आए । अब मैले थाहापाइसकेको छु कि कसलाई दान दियो भने महाफल प्राप्त हुन्छ ।।१९।।

अब म सम्यक्सम्बुद्ध र उनको धर्मलाई सुधर्मताले नमस्कार गर्दै गाउँ गाउँमा र नगर नगरमा विचरण गर्छु ।।१२।।

यति भनिसकेपछि आलवक यक्षले भगवान् बुद्धलाई यस्तो भने - "आश्चर्य हो, हे गौतम ! आश्चर्य हो, हे गौतम ! जसरी कि हे गौतम ! घोप्ट्याइ राखेको भाँडोलाई सुल्टो पारिदिएको, छोपेको लाई खोलिदिएको, मार्ग भुलेको लाई मार्ग देखाइदिई, अथवा अन्धकारमा तेलको प्रदीप (बत्ती) बालिदिएजस्तो, आँखा भएका मनुष्यले बस्तुलाई देखेझैं त्यसरी नै तपाई गौतमढारा अनेकप्रकारका धर्मका कुरालाई प्रकाशित गर्नुभयो । अब म तपाई गौतमढारा अनेकप्रकारका धर्म र संघको शरणमा पनि । मैले तपाई गौतमको आजदेखि जीवन - पर्यन्त शरणागत उपासकत्व धारण गरें ।

### 80 वालवकसुत्त समाप्त 0२ -अग्ल

# ११. विजयसुत्त (१,११)

[काय (शरीर) को अनित्यताको मनन]

हिँड्ने र उभिने, बस्ने र सुत्ने, घुम्ने या फैलिने यो काय (शरीर) को गति हो ।।१।।

#### उरगवग्ग

(6,0)

अट्ठिनहारुसंयुत्तो, तचमसावलेपनो । छविया कायो पटिच्छन्नो, यथाभूतं न ढिस्सति ॥२॥

अन्तपूरो उढरपूरो, यकपेलस्स वत्थिनो । हृदयस्स पप्फासस्स, वक्कस्स पिहुकस्स च ॥३॥

सिङ्घाणिकाय खेलस्स, सेढत्स च मेढस्स च । लोहितस्स लसिकाय, पित्तस्स च वसाय च ॥४॥

अथ'स्स नवहि सोतेहि, असुचि सवति सब्बदा । अविखम्हा अविखगूथको, कण्णम्हा कण्णगूथको ॥५॥

सिङ्घाणिका च नासती, मुखेन वमतेकढा । 🧼 🦮 🤴 पित्तं सेम्हं च वमति, कायम्हा सेढ्जल्लिका ॥६॥

अथस्स सुसिरं सीसं, मत्थलुङ्गस्स पूरितं । सुभतो नं मञ्ञति बालो, अविज्जाय पुरक्खतो ॥७॥

यदा च सो मतो सेति, उद्धुमातो विनीलको । अपविद्धो सुसानस्मि, अनपेक्सा होन्ति जातयो ॥८॥

खाढ़न्ति नं सुवाना च, सिगाला च वका किमी । काका गिज्झा च खाढ़न्ति, ये च'ञ्ञे सन्ति पाणिनो ।।५।।

1 1 1 10 10 1

सुत्वान बुद्धवचनं, मिक्खु पञ्जाणवा इध । सो खो नं परिजानाति, तथाभूतं हि पस्सति ॥१०॥

यथा इदं तथा एतं, यथा एतं तथा इदं । अज्झतं च बहिद्धा च, काये छन्दं विराजये ॥११॥

( 63 )

 $\tau \stackrel{\rm red}{\longrightarrow} \cdot .$ 

उरगवग्म

हाड र नसाले युक्त, छाला तथा मांसले लिप्त पातलो छाला (झिल्ली) ले ढाकेको यो शरीरको यथार्थ स्वरूप देखिँदैन ।।२।।

यो शरीरभित्र भरिएको छ - आन्द्रा, पेट, कलेजो, फोक्सो, स्नायु, मुटु, फियो, क्लोभ, मल, सिंगान, मासु, पसिना, बोसो, पिसाब, रगत, पित्त सातपत्रे भुंडी आदि ।।३-४।।

फोरि नौवटा द्वारले सँधै फोहर बस्तु बाहिर आइरहेको हुन्छ : आँखाबाट आँखाको फोहर बस्तु बाहिर आउँछ, कानबाट कानको फोहर आइरहेको हुन्छ ।।४।।

नाकबाट नाकको मल, मुखबाट पित्त र कफ, शरीरबाट पसिना र मैल बाहिर आउँछ ।।६।।

यसको खाली कपालमा गिदीले भरेको छ । अविद्याको कारण मूर्खले त्यसलाई सौन्दर्य देख्नेछ ।।७।।

जब ऊ मृत्यु भई सुतेको हुन्छ तब फुलेको हुन्छ, र भाइ-बन्धु त्यसको अपेक्षा-रहित भएको हुन्छ ।।८।।

त्यस मृत्यु भएको शरीरलाई कुकुर, गिढ, स्याल, बकुला, कीरा, काग र अन्य पशुले पनि खान्छ ।।९।।

यहाँ प्रज्ञावान् भिक्षुले बुद्ध-वचनलाई सुनेर उसले आफ्नो शरीरको स्वभावलाई राम्रोसँग र स्मृतिपूर्वक सम्झिरहन्छ र त्यसलाई यथार्थस्वरूप हेरेर थाहापाइरहेको हुन्छ ।।१०।।

यो शरीर जस्तै मृत्युको कुरा पनि छ । बाहिरको (रूप) कस्तो हो यो पनि त्यस्तै हो । त्यसकारण त्यस्तो गन्ध भएको शरीरको आसक्तिलाई छाडिदिनुपर्दछ ।।१९।।

### उर्गतम्म

( 62 )

खन्दरागविरत्तो सो, मिक्खु पञ्जाणवा इध । अज्झगा अमतं सन्ति, नित्वाणपदमच्चतं ॥१२॥

द्विपपाढको'यं असुचि, ढुग्गन्धो परिहीरति । नानाकुणपपरिपूरो, विस्सवन्तो ततो ततो ॥१३॥

एताढिसेन कार्यन, यो मञ्जे उण्णमेतवे । परं वा अवजानेय्य, किमञ्ञत्र अढस्सना"ति ॥१४॥

> > १२. मुनिसुत्तं (१,१२)

सन्थवातो भयं जातं, निकेता जायते रजो । अनिकेतमसन्थवं, एतं वे मुनिदस्सनं ॥१॥

यो जातमुच्छिज्ज न रोपयेय्य, जायन्तमस्स नातुप्पवेच्छे । तमाहु एकं मुनिनं चरन्तं, अह्वविख सो सन्तिपदं महेसि ॥२॥

सङ्गाय वत्थूनि पहाय बीजं, सिनेहमस्स नानुप्पवेच्छे । स वे मुनी जातिखयन्तदस्सी, तक्कं पहाय न उपेति सङ्घं ॥३॥

( 83 )

REDREE



जो सयंमी छ, पाप गर्देन, जो मुनि बालक कालमा र मध्यआयुमा संयमी रहने हुन्छ, जो अरूद्वारा कोधित हुँदैन र अरूप्रति पनि आफू कोधी हुँदैन, उसलाई नै ज्ञानी मनुष्य 'मुनि' भन्दछ ।

ओ सञ्जततो न करोति पापं दहरो मडिक्सनो च मुनि थततो । अरोसनेज्यो न सो रोसेति कप्रिव तं वापि धीरा मुनि वेदयनित ।।

अक्कोस (आकोश) भारद्वाज ब्राम्हण धेरै नै कडा मिजासको थियो । ऊ कोधी थियो । अलिकति पनि नमिल्ने कुरामा आकोसद्वारा बर्बराइरहन्थ्यो । उसको कोधले आँधी आएपनि पानीको छाल उठ्नेजस्तो कडा शब्दहरूमा अरूलाई अपमान गर्दथ्यो । त्यसकारण उसको नाम अक्कोस (आकोस) भारद्वाज रहन गयो ।

उसले सुन्यो पनि र देख्यो पनि कि बथान बथान नागरिक त्यस मथमुंडे श्रमण गौतमका अनुयायीहरूको बथानमा सम्मिलित भइहेका छन् । राम्रा राम्रा विद्वान् ब्राम्हण पनि उसकहाँ भक्त बन्न गइरहेका छन् । यस्तो भइरहयो भन हाम्रो धर्म नष्ट हुनेछ । सबैजना यो अधार्मिक श्रमणकहाँ शिष्य हुन पुग्नेछन् । यस्तो देखेर ऊ रिसले मुर्मुऱ्याइरहेका थिए ।

यस्तो अवस्थामा उसले सुने कि उसको प्रेमी मित्र र ब्राम्हणसमाजका नेता भारद्वाजहरूका प्रमुख पनि उसको अनुयायी बनेर अनगारिक भई गौतम बुद्धको संघमा प्रव्रजित भए । यो सुनेर कोधित भई अक्कोस भारद्वाज राजगृहको वेणुवन कलंदक निवापमा पुगे, जहाँ भगवान् बुद्ध आफ्नो भिक्षुसंघका साथ साधकहरूलाई धर्मीपदेश दिइरहनुभएका थियो । अक्कोसभारद्वाज आफ्नो बुद्धाईको मार र कोधको मारले ब्राम्हण शरीर काँपिरहेको थियो। हात पनि कंपायमान थियो र हातमा लठ्ठी समाइरहे पनि भित्र दुकदुक भइरहेको थियो। हात पनि कंपायमान थियो र हातमा लठ्ठी समाइरहे पनि भित्र दुकदुक भइरहेको थियो। आकोस त आखिर आकोश नै थियो। ऊ कुद्ध भएर आफ्नो मुखबाट गालीहरू बर्साउन थाले । भगवान् बुद्ध पनि आखिर भगवान् नै हुनुहुन्थ्यो, शान्तिनायक हुनुहुन्थ्यो । वहाँ कोधको बदलामा कोध कसरी पैदा गर्नुहुन्थ्यो र ? हिमशिखरजस्तो शान्त र शीतल भई रहनुभएको थियो।

जब भारद्वाजले धेरै गाली दिइसक्यो तब भगवान् बुद्धले सोध्नुभयो - "के कहिलेकाही तिम्रो यहाँ कोही बन्धु-बांधव या कोही प्रियजन पाहुनाको रूपमा आएको थियो ? के आइ-रहन्थ्यो ? "तिमीलाई यसको किन चासो" ? त्यसोभए भने आएका पाहुनाहरूलाई खाने, पिउने बस्तुहरू तयार पार्छों ? यदि उनीहरू आएनन् भने तिमीले ती मिठो मिठो बनाइएका खाना बस्तुलाई के गर्छों ? त्यो बस्तु के हुन्छ ? "हामीहरूको खाना हामीसँग रहन्छ" । त्यसो भए ब्राम्हण ! तिमीले मलाई छानीछानी गाली गरिरहेका गालीका उपहार पर्सिएको मैले स्वीकार गरिन, त्यसैले तिम्रो यो उपहार तिमीसँग नै रहनेभयो ।

बूढा ब्राम्हण धेरै समफदार थियो । राम्रोसँग सम्झ्यो । "हामी सधैं कडा कुरा गर्ने ब्राम्हणप्रति उल्टो कडा भई बोल्छौं । कुद्ध भएका प्रति कोध गर्दछौं । आगाका गोलहरू आदान-प्रदान गर्दछौ । हामी पनि दुःखी, तिमीहरू पनि दुःखी ।"

"हेर त कस्तो व्यक्ति हो ! उपहार नै स्वीकार गर्दैन । उपहारहरूको आदान-प्रदान नै गर्दैन । न तिनी दुःखी, न हामी दुःखी । सांच्चै नै यस्तो व्यक्ति नै सच्चा संत हुन्छ जो सतत शान्त रहन्छ ।"

यस्तो सोचेर भारद्वाज भाव विभोर भएर भन्यो - "तपाईं धन्य श्रमण गौतम ! तापाई धन्य हुनुहुन्छु । अक्कोसभारद्वाजले भगवान् बुद्धसँग विपश्यना सिक्यो जसबाट उनी वीतकोध भयो । शान्त भयो । संत भयो । अरहंत भयो ।

Downloaded from http://www.dhamma.digital

**∻**•€

यहाँ जो प्रज्ञावान् भिक्षु छन्द र रागरहित हुन्छ, उसले अमृतमय शान्ति, अच्युत पद निर्वाणलाई प्राप्त गर्नेछ ।।१२।।

अशूची दुर्गन्धले परिपूर्ण भएको यो द्विपादक शरीरले दुर्गन्धहरू छोडि-रहेको हुन्छ जुन कि शरीरको एक ठाउँबाट बाहिर निस्किरहेको हुन्छ ।।१३।।

यस्तो शरीरको कारण यदि कसैले आफू ठूलो र अरूलाई सानो भनी हेला गरेर तल्लो स्तरमा राखेमा त्यो अविद्याको सिवाय अरू के कारण हुन सक्छ ? ।।१४।।

> छ विजयसुत्त समाप्त ०२ ३०० विजयसुत्त समाप्त ०२

# १२. मुनिसुत्त (१,१२)

[मुनि को हो ?]

सत्संगले भय उत्पन्न हुन्छ र घर-गृहस्थले रज (राग, द्वेष र मोह) उत्पन्न हुन्छ, त्यसकारण सत्संगत नगर्नु र घर-गृहस्थमा नरहनु उत्तम हो -भनी भगवान् - मुनि बुद्धले एकान्तजीवन रुचाउनुभएको छ ।।१।।

जसले उत्पन्न भएको पापलाई काटेपछि फोरे त्यसलाई उम्रिन न दिनु र उत्पन्न भएमा बढ्न नदिनुमा जोड दिन्छ, यस्तो एकान्तचारीलाई मुनि भन्दछ, त्यस किसिमको महर्षिले शान्ति-पद (निर्वाण) लाई देखिसकेको हुन्छ ।।२।।

बस्तुस्थितिलाई बोध गरी संसारमा उत्पन्न हुने बीज (तृष्णा) लाई नष्ट गरेर जसले त्यसमा स्नेह राखेर बस्दैन, जसले नराम्रो र खराब वितर्कलाई त्यागी अलौकिक भइसकेको हुन्छ, जन्मक्षय (निर्वाण) दर्शी हुन्छ त्यसलाई मुनि भन्दछ ।।३।।

(83)

अञ्ञाय सब्बानि निवेसनानि, अनिकामयं अञ्ञतरम्पि तेसं । स वे मुनी वीतगेधो अगिद्धो, नायूहति पारगतो हि होति ॥४॥

सब्बामिमुं सब्बविदुं सुमेधं, सब्बेसु धम्मेसु अनूपलित्तं । सब्बञ्जहं तण्हक्खये विमुत्तं, तं वा'पि धीरा मुनिं वेदयन्ति ॥५॥

पञ्जाबलं सीलवतूपपन्नं, समाहितं झानरतं सतीमं । सङ्गा पमुत्तं अखिलं अनासवं, तं वा'पि धीरा मुनिं वेदयन्ति ॥६॥

एकं चरन्तं मुनिं अप्पमत्तं, निन्दापसंसासु अवेधमानं । सीहं व सद्देसु असन्तसन्तं, वातं व जालम्हि असज्जमानं । पढुमं व तोरोन अलिप्यमानं, नेतारमञ्जेसमनञ्जनेय्यं । तं वा'पि धीरा मुनिं वेदयन्ति ॥७॥

यो ओगहने थम्मोरिवामिजायति, यरिम परेववाचा परियन्तं वन्दति । तं वीतरागं सुसमाहितिन्द्रियं, तं वा'पि धीरा मुनिं वेदयन्ति ॥८॥

यो वे ठितत्तो तसरं' व उज्जुं जिगुच्छति कम्मेहि पापकेहि । वीमंसमानो विसमं च, तं वा'पि धीरा मुनिं वदयन्ति ॥५॥

यो सञ्जतत्तो न करोति पापं, बहुरो च मज्झो च मुनिं यतत्तो । अरोसनेय्यो सो न रोसेति कठिंच, तं वा'पि धीरा मुनिं वेदवन्ति ॥१०॥

339099

12 -

सबै कामलोक (सांसारिक अवस्था) आदिलाई जानेर, त्यसमा रहनका लागि कुनैप्रकारको कामना नगरी रागरहित, आसक्तिरहित भई रहन्छ त्यही नै मुनि हो, उसले पुण्य-पापको संचय गर्दैन, ऊ त पारपाएको हुनेछ ।।४।।

जसले सबैलाई अभिभूत गरी सबै जानेको र बुझिसकेको हुन्छ, जो प्रज्ञावान् हुन्छ, सबै धर्महरू (अवस्थाहरू) मा रहेर बस्छ, जो सर्वत्यागी हुन्छ, तृष्णाको क्षयबाट विमुक्त भइसकेको छ, उसलाई ज्ञानीहरूले 'मुनि' भन्दछन् ।।४।।

प्रज्ञा र शीलव्रतले युक्त एकाग्रचित्त, ध्यानमा लीन, स्मृतिमान्, बन्धनले मुक्त र सम्पूर्णरूपले जो आसवरहित छ, उसलाई पनि पुद्गलहरू (मनुष्यहरू) ले 'मुनि' भन्छन् ।।६।।

एक्लै विचरण गर्ने, अप्रमादी, निन्दा र प्रशंसाले विचलित नहुने सिंहजस्तै कुनैप्रकारको शब्दद्वारा नडराउने, जालमा पनि नफँस्ने, हावाजस्तो कहीं पनि नफँस्ने, पानीले नछोएको कमलको फूलजस्तो कहींपनि लिप्त नहुने, अरूलाई मार्ग देखाउने, फोरि अरूहरूको अनुयायी नहुने उसलाई नै ज्ञानीहरूले 'मुनि' भन्छन् ।।७।।

जो स्नानगर्ने घाटमा रहेका खम्बाजस्तै स्थिर रहन्छ, जसलाई निन्दाप्रशंसाको असर पर्दैन, जो वीतराग र इन्द्रियसंयममा रहेको हुन्छ उसलाई ज्ञानीहरू 'मुनि' भन्छन् ।।८।।

जसको वाणजस्तो ऋजु र स्थिर भएको चित्त हुन्छ, जसले पाप-कर्मलाई घृणा गर्दछ र जसले विषमता र समताको होश राख्छ, उसलाई नै ज्ञानीहरूले 'मुनि' भन्छन् ।।९।।

जो संयमी हुन्छ, पाप गर्दैन, जो आरम्भ र मध्यम वैशमा संयम हुन्छ, जो दोस्रो व्यक्तिसँग कहिलेपनि क्रोध गर्दैन र अरूहरूलाई क्रोधित पनि गराउँदैन, उसलाई पनि ज्ञानीहरू 'मुनि' भन्छन् ।।१०।।

### उरमवग्म

( 88 )

खढग्गतो मज्झतो सेसतो वा, पिण्डं लभेश्व परदत्तूपजीवी । बालं श्रुतु नोंपि निपच्चवादी, तं वांपि धीरा मुनिं वेदयन्ति ॥११॥

मुनिं चरन्तं विरतं मेथुनस्मा, यो योब्बने नोपनिबज्झते क्वचि । मदप्पमादां विरत्तं विप्पमुत्तं, तं वा'पि धीरा मुनिं वेदयन्ति ॥१२॥

अञ्ञाय लोकं परमत्थदस्सिं, ओघं समुद्वं अतितरिय तादिं । तं छिन्नगन्थं असितं अनासवं, तं वा'पि धीरा मुनि वेदयन्ति ॥१३॥

असमा उमो ढूरविद्वारवुत्तिनो, गिही ढारपोसी अममो च सुब्बतो । परपाणरोधाय गिही असञ्जतो, निच्च मुनि रक्खति पाणिनो यतो ॥१४॥

सिखी यथा नीलगीवो विहंगमो, हंसस्स नोपेति जवं कुढाचन । एवं गिही नानुकरोति भिक्खुनो, मुनिनो विवित्तस्स वनम्हि झायतो" ति ॥१४॥

> मुनिसुत्तं द्वादसमं निद्ठितं । अञ् उरगवग्गो पठमो निद्ठितो । २२

> > Dhamm the it of

359099

जसले अप्रभाग (पहिलो भाग), मध्यभाग या अवशेष भाग भिक्षा लिने हुन्छ, जसको जीविका अरूले दिएको मा निर्भर छ, जसले दायकलाई प्रशंसा र निन्दा गर्दैन उसलाई ज्ञानीहरू 'मुनि' भन्छन् ।।११।।

जो मुनि मैथुनबाट विरक्त भई एक्लै विचरण मुर्छ, जो यौवनमा आसक्त भएको छैन, जो मद प्रमादले विरत तथा मुक्त छ, उसलाई ज्ञानीहरू 'मुनि' भन्छन् ।।१२।।

जसले आफ्नो ज्ञानले लोक (संसार) लाई जानिसकेको हुन्छ, जो परमार्थदर्शी छ, जो सांसारिक बाढी र भव-सागरलाई पार गरी स्थिर भइसकेको हुन्छ, त्यस बन्धनरहित अनासक्त र अनासवीलाई पनि ज्ञानीहरू 'मुनि' भन्छन् ।।१३।।

स्त्रीको पालन पोषणमा लीन भएको गृहस्थ र व्रतधारी भिक्षुमा समानता हुँदैन, दुबैमा समानतारहित र एक अर्कोसँग धेरै टाढा रहने स्वभाव भएको हुन्छ, किनकि गृहस्थ असंयमी र अर्काको हिंसामा रत हुनेछ जब कि 'मुनि' नित्य संयमको रक्षा गर्दछ ।।१४।।

जस्तो आकाशचारी नीलो गर्दन भएको मयूर कहिलेपनि उडानमा हंसको बराबरी गर्न सक्तैन, त्यस्तै नै गृहस्थले भिक्षुसँग बराबरी गर्न सक्तैन किनकि मुनि एकान्त वनमा रहेर ध्यानलीन रहेको हुन्छ ।।१४।।

> मुनिसुत्त समाप्त ६०० उरगवग्ग समाप्त 🕰

> > **≫...**₩

general states of the states o

# २. चूलवग्गो १. रतनसुत्तं (२,१)

यानीध भूतानि समागतानि, भुम्मानि वा यानि व अन्तलिक्खे । सब्बे'व भूता सुमना भवन्तु, अशो'पि सक्कच्च सुणन्तु भासितं ॥१॥

तस्मा हि भूता निसामेथ सब्बे, मेत्तं करोथ मानुसिया पजाय । दिवा च रत्तो च हरन्ति ये बलिं, तस्मा हि ने रक्खथ अप्पमत्ता ॥२॥

यं किञ्चि वित्तं इध वा हुरं वा, सग्गेसु वा य रतनं पणीतं । न नो सम अत्थि तथागतेन, इदम्पि बुद्धे रतनं पणीतं । एतेन सच्चेन सुवत्थि होतु ॥३॥

खयं विरागं अमतं पणीतं, यदज्झगा सक्यमुनि समाहितो । न तेन धम्मेन समत्थि किञ्चि, इदम्पि धम्मे रतनं पणीतं । एतेन सच्चेन सुवर्त्थि होतु ॥४॥

यं बुद्धसेट्ठो परिवण्णयी सुचिं, समाधिमानतरिकञ्ञमाहु । समाधिना तेन समो न विज्जति, इदम्पि धम्मे रतनं पणीतं । एतेन सच्चेन सुवत्थि होतु ॥४॥

ये पुग्गला अट्ठसतं पसत्था, चत्तारि एतानि युगानि होन्ति । ते दक्खिणेय्या सुगतस्स सावका, एतेसु दिन्नानि महप्फलानि । इदम्पि सङ्घे रतनं पणीतं, एतेन सच्चेन सुवत्थि होतु ॥६॥

चलवग्ग

( 82 )

# २. चूलवग्ग

# 9. रतनसुत्त (२,१)

[यस सुत्तको देशना भगवान् बुद्धले वैशालीमा गर्नुभएको थियो, जुन बेला वैशालीका जनता दुर्भिक्ष, रोग र अमनुष्यहरूद्वारा पीडित रहेका थिए । यसमा बुद्ध, धर्म र संघको गुण वर्णित छ ।]

यसप्रकार पृथ्वीमा या आकाशमा जतिपनि प्राणी उपस्थित छन्, ती सबै प्रसन्न होउन् र हाम्रो यो कथन (भाषण) लाई आदरपूर्वक सुनुन् ।।१।।

त्यसकारण सबै प्राणीले सुनुन् । मनुष्यमात्रप्रति मैत्री गर, जसको कि दिनरात बलि लिइएको हुन्छ र त्यसकारण अप्रमत्त (अप्रमादी) भई उनीहरूको रक्षा गरुन् ।।२।।

यस लोक (संसार) या परलोकमा जतिपनि धन छन् अथवा स्वर्गहरूमा जुन उत्तम रत्न हुन्छन् त्यसमध्ये कुनैपनि बुद्धको समान (श्रेष्ठ) छैन; यो पनि बुद्धको उत्तम रत्नत्व हो । यो सत्य-वचनको प्रभावले कल्याण होओस् ।।३।।

जुन उत्तम अमृत विराग (पद) र सबै दोषहरूको नाशक निर्वाणलाई एकाग्र भएर शाक्यमुनि बुद्धले प्राप्त गरे, त्यस धर्मको समान दास्रो कुनै श्रेष्ठ धर्म छैन । यो पनि धर्ममा उत्तम रत्न हो - यो सत्य वचनको प्रभावले कल्याण होओस् ।।४।।

परम श्रेष्ठ भगवान् बुद्धले जुन पवित्र समाधिलाई तत्काल फलदायी बताए, त्यस समाधिसमान दोस्रो अरू कुनै श्रेष्ठ छैन । यो पनि धर्मको उत्तम रत्न हो । यो सत्य वचनको प्रभावले कल्याण होओस् ।।४।।

जो बुद्धहरूद्वारा प्रशंसित आठप्रकारका व्यक्ति छन्, यिनीहरू चार जोडीमा हुन्छन् । यी बुद्धका शिष्यहरूलाई दक्षिणा दिनु योग्य छ, यिनीहरूलाई दान दिनमा महाफल हुनेछ । यो पनि संघको उत्तम रत्न हो - यो सत्य वचनको प्रभावले कल्याण होओस् ।।६।।

### चूलवग्ग

( 60 )

चे सुप्पयुत्ता मनसा बल्हेन, निक्कामिनो गोतमसासनम्हि । ते पत्तिपत्ता अमतं विगयह, लद्भा मुधा निब्बुतिं भुञ्जमाना । इबम्पि सङ्गे रतनं पणीतं, एतेन सच्चेन सुवर्तिथ होतु ॥७॥

यथिन्दसीलो पठविं सितो सिया, चतुब्भि वातेहि असम्पकम्पियो । तथूपमं सप्पुरिसं वदामि, यो अरियसच्चानि अवेच्व पस्सति । इदम्पि सङ्घं रतनं पणीतं, एतेन सच्चेन सुवत्थि होतु ॥८॥

ये अरियसच्चानि विभावयन्ति, गम्भीरपञ्जेन सुदेसितानि । किञ्चापि ते होन्ति भुसप्पमत्ता, न ते भवं अट्ठमं आदियन्ति । इदम्पि सङ्गे रतनं पणीतं, एतेन सच्चेन सुवत्थि होत् ॥५॥

सहावस्स बस्सनसम्पदाय, तयस्यु धम्मा जहिता भवन्ति । सक्कायदिदिउ विचिकिच्छितं च, सीलब्बतं वा'पि यदत्थि किञ्चि ॥१०॥

चतूहपायेहि च विप्पमुत्तो, <mark>छ चामिठानानि अभ</mark>ब्बो कातुं । इबम्पि सङ्घे रतनं पणीतं, एतेन सच्चेन सुवत्थि होतु ॥११॥



जुन गौतम बुद्धको शासनमा तृष्णारहित भई दृढ मनले संलग्न हुन्छ, प्राप्तव्यलाई प्राप्त गरी अमृतमा लीन भएर अनाशय विमुक्तिको रसानुभव गरी बसिरहेको हुनेछ । यो पनि संघको उत्तम रत्न हो - यो सत्य वचनको प्रभावले कल्याण होओस् ।।७।।

जसरी भूमिमा गाडिएको इन्द्रकील भन्ने शिलास्तम्भ चारै दिशाबाट आउने हावाले पनि कम्पित हुँदैन, त्यसरी नै अचल भएर म सत्य पुरुषलाई बताउँखु, जो आर्यसत्यहरूलाई राम्रोसँग ज्ञानपूर्वक दर्शन गर्दछ । यो पनि संघको उत्तम रत्न हो - यो सत्य वचनको प्रभावले कल्याण होओसु ।।<।।

जो गम्भीर प्रज्ञा भएके बुद्धद्वारा उपदिष्ट (उपदेश) दिइएका चार आर्यसत्यहरूलाई मनन गर्दछ, ऊ चाहेर एकदिनमा परिरहेका होस् किन्तु आठौ जन्म ग्रहण गरिदिनू । यो पनि संघमा उत्तम रत्न हो - यो सत्य वचनको प्रभावले कल्याण होओस् ।।९।।

दर्शन-प्राप्तिको साथसाथै उनका तीन बन्धन छुटेर जान्छ । सत्काय-दृष्टि, (नित्य आत्ममय विश्वास) विचिकित्सा (आठप्रकारका संशय शीलव्रत परामर्श गणव्रत, कुकुरव्रत आदि नानाप्रकारका व्रत आदि कर्मकाण्डद्वारा चित्त शुद्धिको विश्वास) यी तीन संयोजन (बन्धन) बाट मुक्त भएर जानेछ र चार दुर्गतिबाट मुक्त हुन्छ । फेरि छवटा घोर पापकर्महरूको कहिल्यै पनि आचरण गर्दैन । यो पनि संघको उत्तम रत्न हो - यो सत्य वचनको प्रभावले कल्याण होओस् । 1901।

यदि शरीर, वचन र मनले केही पाप गरेतापनि ऊ परमपद देखिसकेको पुद्गल (व्यक्ति) ले त्यस पाप-कर्मलाई लुकाउन सक्दैन किनकि भगवान् बद्धले भन्नुभएको छ, निर्वाणदर्शीलाई केही वा कुनै कुरा लुकाउन समर्थ हुँदैन । यो पनि संघको उत्तम रत्न हो - यो सत्य वचनको प्रभावले कल्याण होओस् ।।११।। किञ्चापि सो कम्म करोति पापकं, कार्यन वाचा उढ़ चेतसा वा । अभब्बो सो तस्स पटिच्छाढाय, अभब्बता ढिट्ठपढस्स तुत्ता । इढम्पि सङ्घे रतनं पणीतं, एतेन सच्चेन सुवत्थि होत ॥१२॥

वनप्पगुम्बे यथा फुस्सितग्गे, गिम्हानमासे पठमसिंग गिम्हे । तथूपमं धम्मवरं अदेसयि, निब्बाणगामिं परमं हिताय । इदम्पि बुद्धे रतनं पणीतं, एतेन सच्चेन सुवत्थि होत ॥१३॥

वरो वरञ वरदो वराहरो, अनुत्तरो धम्मवरं अदेसरि । इदम्पि बुद्धे रतनं पणीतं, एतेन सच्चेन सुवत्थि होतु ॥१४॥

सीण' पुराण' नव' नत्थि सम्भवं, विरत्तचित्ता आयतिके भवस्मि । ते सीणबीजा अविरुल्हिछन्दा, निब्बन्ति धीरा यथायम्पदीपो । इदम्पि सङ्घे रतनं पणीतं, एतेन सच्चेन सुवत्थि होतु ॥१५॥

यानीध भूतानि समागतानि, भुम्मानि वा यानि व अन्तलिक्खे । तथागतं देवमनुस्स पूजितं, बुद्धं नमस्साम सुवत्थि होतु ॥१६॥

यानीध भुतानि समागतानि, भुम्मानि वा यानि व अन्तलिक्से । तथागतं देवमनुस्स पूजितं, धम्मं नमस्साम सुवत्थि होत् ॥१७॥

यानी भूतानि समागतानि, भुम्मानि वा यानि व अन्तलिक्खे । तथागतं देवमनुस्सपूजितं, सङ्घं नमस्साम सुवत्थि होतु ॥१८॥

80 रतनसुत्तं पठमं निद्ठितं । **C**श्व

चूलतम्म

( 63.)

1

जसरी वसन्तऋतुको प्रारम्भमा बन र भाडीहरू पुष्पित भई उठ्छन् त्यस्तै नै शीलसम्बन्धी प्रज्ञाले लोकोत्तर शोभायुक्त हुने श्रेष्ठ धर्मको उपदेश भगवान् बुद्धले दिनुभयो । यो निर्वाणतिर लैजाने परमहितकारी कुरा हो । यो पनि भगवान् बुद्धको उत्तम रत्न हो - यो सत्य वचनको प्रभावले कल्याण होओस् ।।१२।।

श्रेष्ठ निर्वाणको दाता, श्रेष्ठ धर्मको ज्ञाता, श्रेष्ठ धर्मको निर्देशक, श्रेष्ठ लोकोत्तर भगवान् बुद्धले उत्तम धर्मको उपदेश दिनुभएको छ । यो पनि बुद्धको उत्तम रत्न हो - यो सत्य वचनको प्रभावले कल्याण होओस् ।।१३।।

सबै पुरानो कर्म क्षीण भएर नयाँ उत्पन्न हुनेछैन । उसको चित्त पुनर्जन्मबाट विरक्त भइसकेको छ, ऊ क्षीण बीज भइसकेको छ, उसको तृष्णा समाप्त भइसकेको छ, ऊ यस प्रदीपफेँ निर्वाण प्राप्त हुने हुन्छ । यो पनि संघको उत्तम रत्न हो - यो सत्य वचनको प्रभावले कल्याण होओस् ।।१४-१४।।

यो समयमा यस पृथ्वीमा या आकाशमा जतिपनि प्राणी उपस्थित छन् भगवान् तथागत ती सबै देव र मनुष्यहरूद्वारा पूजित छन् । हामी बुद्धलाई नमस्कार गर्दछौं - यो सत्य वचनको प्रभावले कल्याण होओस् ।।१६।।

यस समय यस पृथ्वीमा या आकाशमा जतिपनि प्राणी उपस्थित छन्, भगवान् तथागत ती सबै देव र मनुष्यहरूद्वारा पूजितछन्, हामी धर्मलाई नमस्कार गर्दछौं - यो सत्य वचनको प्रभावले कल्याण होओस ।।१७।।

यस समय यो पृथ्वीमा या आकाशमा जतिपनि प्राणी उपस्थित छन्, भगवान् तथागत ती सबै देव र मनुष्यहरूद्वारा पूजित छन् । हामी संघलाई नमस्कार गर्छों - यसको प्रभावले कल्याण होस् ।।१८।।

> ∞ रतनसूत्र समाप्त ०२ +≫••≪•

चलवग्ग

२. आमगन्धसुत्तं (२,२)

सामाकचिंगूलचीनकानि, च पत्तप्फलं मूलप्फलं गविप्फलं । धम्मेन लद्धं सतमस्नमाना, न कामकामा अलिकं भणन्ति ॥१॥

यबस्नमानो सुकतं सुनिटि्ठतं, परेहि बिन्नं पयतं पणीतं । सालीनमन्नं परिभुञ्जमानो, सो भुञ्जति कस्सप आमगन्धं ॥२॥

न आमगन्धो मम कप्पतीति, इच्चेव त्वं भाससि ब्रम्हबन्धु । सालीनमन्नं परिभुञ्जमानो, सकुन्तमसेहि सुसङ्कतेहि । पुच्छामि तं कस्सप एतमत्थं, कथप्पकारो तव आमगन्धो ॥३॥

पाणतिपातोवधखेढबन्धनं, थेय्यंमुसावादो निकतिवञ्चनानि च । अज्झेनकुत्तं परदारसेवना, एसामगन्धो न हि मंसभोजनं ॥४॥

ये इध कामेसु असञ्ञता <mark>जना, रसेस गिद्धा असुचीकमिस्सिता ।</mark> नत्थीकदिटिउ विसमा दुरन्नया, एसामगन्धो न हि मंसभोजनं ॥५॥

ये लूखसा ढारूणा पिटि्ठमंसिका, मित्तब्ढुनो निक्करूणतिमानिनो । अढानसीला न च ढेति कस्सचि, एसामगन्धो न हि मंसभोजनं ॥६॥

### २. आमगन्ध सुत्त (२,२)

[यो सूत्रमा बताइएको छ कि माछाको मासु खानु आमगन्ध भनिँदैन, बरु सबै क्लेश र अकुशल पापकर्म नै आम-गन्ध हो । तिष्यब्राम्हण र भगवान् काश्यप बुद्धको वार्ताको रूपमा भगवान् शाक्यमुनि बुद्धले ब्राम्हणलाई सुनाउनु भयो ।]

तिष्य ब्राम्हण - धर्मपूर्वक प्राप्त भएको साँवा चिंगलक (एकप्रकारको धान), चीनक (एकप्रकारको चना) साग-सब्जी, कन्द-मूल तथा लहर आलु उम्रिने फल खाने सत्पुरुषले आफ्नो इच्छाहरूको पूर्तिको निमित्त असत्य कुरा बोल्दैनन् ।।१।।

कश्यप बुद्ध - जो अरूद्वारा राम्रोसँग पकाइएको राम्रो चामलको भोजन खान्छ, उसले "आमगन्ध" को सेवन गर्दछ ।।२।।

हे ब्रम्हबन्धु ! तपाईंले भनिरहनुभएको छ कि मलाई आमगन्धविहित (त्याग) छैन, जब कि तपाईंले पंक्षीहरूको मांसको साथ राम्रोसँग बनाएका चामलको भातलाई खाइरहनुभएको छ । हे कश्यप ! म तपाईसँग सोध्छु कि तपाईंको आमगन्ध कस्तो छ ? ।।३।।

कश्यप बुद्ध - जीवहिंसा, बध (मार्ने), बन्धन, चोरी, असत्य भाषण, धोखेबाजी, ठगी, निरर्थक ग्रन्थहरूको अध्ययन तथा परस्त्रीको सेवन आमगन्ध हुन् न कि मांस भोजन गर्ने ।।४।।

जो मनुष्यहरूले कामभोगहरूमा संयम गर्दैनन्, स्वादिष्ट रसहरूमा लिप्त रहने हुन्छ - यो आमगन्ध हो न कि मांस भोजन गर्नु ।।४।।

जो कठोर (कडा), दारुण (डरलाग्दो), चुगलखोर, मित्रदोही, निर्दयी, अतिमानी (घमण्डी) र दान नदिने स्वभाव भएको र कसैलाई केही पनि नदिने यो आमगन्ध हो न कि मांस भोजन गर्नु ।।६।।

### चूलवग्ग

( 198, )

कोधो मढो थम्भो पद्युट्ठापना च, माया उसूया भस्ससमुस्सयो च । मानातिमानो च असब्भिसन्थवो, एसामगन्धो न हि मंसमोजनो ॥७॥

ये पावसीला इणघातसूचका, वोहारकूटा इध पाटिरूपिका । नराधमा ये'ध करोन्ति किब्बिस, एसामगन्धो न हि मसमोजनं ॥७॥

ये इध पाणेसु असञ्जता जना, परेसमादाय विहेसमुख्युता । in the ढुस्सीललुद्धा फरूसा<sup>ल</sup>अनाढरा, एसामगन्धो न हि मंसभोजनं ॥५॥ д., - Are - 0 - S (S.)

एतेसु गिद्धा विरुद्धातिपातिनो, निच्चुय्युता पेच्च तमं वजन्ति ये । पतन्ति सत्ता निरयं अवसिरा, एसामगन्धो न हि मंसमोजन ॥१०॥

न मच्छमंसानमनासकत्तं न नगिगयं (मुण्डियजटा), जल्लं खराजिनानि वा नागिगहृत्तस्सुपसेवना वा, ये वा पि लोकेअमरा बहु तपा । मन्ताहुती यञ्ञमुतूपसेवना, सोधेन्ति मच्चं अवितिण्णकङ्गं ॥१९॥

सोतेसु गुत्तो विदितिन्द्रियो चरे, धम्मे ठितो अज्जवमह्ववे रतो । सङ्गातिगो सब्बद्धवस्वप्यहीनो, न लिप्पती विट्ठसुतेसु धीरो ॥१२॥

इच्चेतमत्थं भगवा पुनप्पुनं, अक्सासि तं वेढयि मन्तपारगू । चित्राहि गाथाहि मुनिप्पकासयि, निरामगन्धो असितो ढुरन्नयो ॥१३॥

- (. )

15.

चलवग्ग

1

क्रोध, मद, दम्भ, विरोध, माया, ईर्ष्या, आत्मप्रशंसा, धेरै अभिमानी हुने र खराब सत्संगत - यो आमगन्ध हो न कि मांस भोजन गर्नु ।।७।।

जो पापी, ऋण नतिर्ने, ठग्ने बानी भएको, ढोंगी, नराधम यहाँ जसले पापकर्म गर्नेछ - यो आमगन्ध हो न कि मांसको भोजन गर्नु ।।८।

जो मनुष्य यहाँ जीवहरूप्रति असंयमी हुन्छ, अरू व्यक्तिहरूको बस्तु लिएर नफर्काई हैरान गर्ने र दुराचारी, लोभी कठोर तथा आदरहीन छ - यो आमगन्ध हो न कि मांस भोजन गर्नु ।।९।।

जो मनुष्य जुनसुकै बस्तुहरूमा लोभ गर्दै, विरोधभाव र जीवहिंसामा लागिरहेको हुन्छ, ऊ मरिसकेपछि परलोकमा अन्धकारमा डुबिन्छ । त्यस्तो प्राणी खुट्टा माथि र टाउकोले टेकेर नरकमा खस्छ - यो आमगन्ध हो न कि मांस भोजन गर्नु ।।१०।।

न त माछा र मासु खाने, न नाङ्गो रहने, न उपवास गर्ने न कपाल मुण्डन गर्ने, न जटा धारण गर्ने, न विभूति लगाउने, न कडा मृगचर्म लगाउने, न अग्नि परिचयी, न अमरत्वको आकांक्षाले अनेकप्रकारका तपहरू गर्ने, न मंत्रपाठ गर्ने, न हवन गर्ने, न यज्ञ गर्ने, फोरी ऋवुहरूको उपसेवन गर्नेमा संशय युक्त भएको मनुष्यलाई नै शुद्ध गर्न सकिनेछ । 19911

जसले इन्द्रियलाई बशमा राखी विजितेन्द्रिय हुनेछ, फेरि जसले धर्ममा स्थित भई ऋजु र मृदुतामा रत भई, सांसारिक आसक्तिहरू पार गरिसकेको हुन्छ, जसको सारा दु:खहरूको प्रहाण भइसकेको हुन्छ, त्यो धीर व्यक्ति देखिएको, सुनिएको कुरामा लिप्त हुँदैन ।।१२।।

यस कुरालाई भगवान् बुद्धले बारम्बार भन्नुभएको छ, फेरि वेदपारंगत ब्राम्हणले यसलाई बुभिनसकेको हुन्छ । तृष्णारहित, अनासक्त र अनुसरण गर्नेमा दुष्कर मुनिले राम्रा गाथाहरूमा निरामगन्धलाई प्रकट गर्नुभयो ।।१३।।

#### चूलवग्ग

 $\langle \cdot \rangle$ 

( 50 )

÷.

सुत्वान बुद्धस्स सुभासितं पदं, निरामगन्ध सब्बदुक्खप्पत्वदनं । नीचमनो वन्दि तथागतस्स, तत्थेव पब्बज्जमरोचयित्थाः" ति ॥१४॥

> ९० बामगन्धसुत्तं दुतियं निट्ठितं । २२ -------

> > ३. हिरिसुत्तां (२,३)

हिरिं तरन्तं विजिगुच्छमानं, सखाहमस्मि इति भासमानं । सरहानि कम्मानि अनादियन्तं, नेसो ममन्ति इति नं विजञ्ञा ॥१॥

अनन्वयं पियं वाचं, यो मित्तेसु पकुब्बति । अकरोन्तं भासमानं, परिजानन्ति पण्डिता ॥२॥

न सो मित्तो यो सदा अप्यमत्तो, मेदासंकी रंधमेवानुपस्सी । यस्मिं च सेति उरसीव पुत्तो, स वे मित्तो यो परेहि अभेज्जो ॥३॥

पामुज्जकरणं ठानं, पसंसावहनं सुखं । फलानिसंसो भावेति, वहन्तो पोरिसं धुरं ॥४॥

पविवेकरसं पीत्वा, रसं उपसमस्स च । निद्वरो होति निप्पापो, धम्मपीतिरसं पिवन्ति ॥४॥

> ∞ हिरिसुत्तं ततियं निद्ठितं । Q2 -≫••≪-

<u>d</u>Glagg

तृष्णारहित सबै दुःखनिवारक भगवान् बुद्धको निरामगन्धको सुभाषित धर्म-उपदेशलाई सुनेर विनम्रभावले उसले भगवान् तथागतलाई वन्दना गरी त्यहीं नै प्रवज्याको भावना गरे ।।१४।।

# ३. हिरिसुत्त (२,३)

[यो सूत्रमा तीन कुरालाई देखाइएको छ - कस्ता मित्रहरूसँग संगत गर्नुपर्छ, मनुष्यको के उद्देश्य हुनुपर्छ, फेरि रसमध्ये कुन रस उत्तम छ ।]

निर्लज्ज व्यवहार (भित्र-भित्र नराम्रो गर्ने) घृणाभाव राख्ने, सामर्थ्यको कुरा नगर्ने व्यक्ति जसले आफूलाई मित्र भनिन्छ उसको विषयमा सम्भनु आवश्यक छ कि यो मेरो मित्र होइन ।।१।।

जसले मित्रसँग प्रयोगमा नआउने मिठो मिठो कुरा गरी बस्छ फेरि आफ्नो कुरा भने केही गर्दैन, पण्डितहरूले त्यस्तोलाई निन्दा गर्छन् ।।२।।

जो सँधै मित्रता देखाउने चेष्टा गर्दै अरूलाई फुटाउने चक्करमा रहन्छ तथा छिन्द्रान्वेषण (मौका खोज्ने) गर्ने गरेको हुन्छ, त्यो मित्र होइन । जो आमाको काखमा सुतेको पुत्रलाई जस्तो विश्वास र प्रेम गर्दछ, जो फेरि अरूद्वारा अलग गर्न सक्तैन, त्यही नै मित्र हो ।।३।।

जो मनुष्यले कर्तव्यलाई निभाउँदै प्रसन्नता र प्रशंसाको सुखलाई कामना गर्दा तथा फल प्राप्तिमा प्रयत्न गर्छ ।।४।।

एकान्त चिन्तनको रस तथा उपशम (शान्ति) को रसलाई पिएर मनुष्य डर नमानी धर्मको प्रेमरस पान गरी निष्पाप हुन्छ ।।४।।

**80 हिरिस्**त्त समाप्त CA

ପ୍ରପ୍ରତ୍ୟ

( [0] )

४. महामङ्गलसुत्तं (२,४)

एवं मे सुतं । एकं समयं भगवा सावत्थियं विहरति जेतवने अनाथपिण्डि-कस्स आरामे । अथ खो अञ्जतरा देवता अभिक्कन्ताय रत्तिया अभिक्कन्तवण्णा केवलकप्पं जेतवनं ओभासेत्वा येन भगवा तेनुपसङ्कमि, उपसङ्कमित्वा भगवन्त अभिवादेत्वा एकमन्त अट्ठासि । एकमन्तं ठिता खो सा देवता भगवन्तं गाथाय अज्झभासि –

SAC.

"बहू देवा मनुस्सा च, मङ्गलानि अचिन्तर्यु । आकङ्गमाना सोत्थान, बूहि मङ्गलमुत्तम" ॥१॥

"असेवना च बालानं, पण्डितानञ्च सेवना । पूजा च पूजनीयानं, एतं मङ्गलमुत्तमं" ।।२।।

पतिरूपदेसवासो च, पुब्बे च कतपुञ्जता । अत्त सम्मापणिधि च, एतं मङ्गलमुत्तमं ॥३॥

बाहुसच्चं च सिप्पं च, विनयो च सुसिक्खितो । सुभासिता च या वाचा, एतं मङ्गलमुत्तमं ॥४॥

मातापितु उपट्ठानं, पुत्तदारस्स सङ्ग्रहो । अनाकुला च कम्मन्ता, एतं मङ्गलमुत्तमं ॥५॥

ढानं च धम्मचरिया च, ञातकानं च सङ्ग्रन्हो । अनवज्जानि कम्मानि, एतं मङ्गलमुत्तमं ॥६॥

आरति विरति पापा, मुज्जपाना च संयमो । अप्पमादो च धम्मेसु, एतं मङ्गलमुत्तमं ॥७॥

( 29 )



T

17

# 8. महामङ्गगलसुत्त (२,४)

[अठ्तीस (३८) प्रकारका शुभ-कर्म]

यस्तो मैले सुनें । एक समय भगवान् बुद्ध श्रावस्तीमा अनाथपिण्डिक आराम जेतवनमा विहार गरिरहनुभएको थियो । त्यस समय एक देवता रात बितिसकेको अर्थात् आधारातमा आफ्नो दीप्ति रश्मिले समस्त जेतवनलाई आलोकित गरी जहाँ भगवान् विराजमान हुनुभएको थियो त्यहाँ आए । त्यहाँ आएर भगवान् बुद्धलाई अभिवादन गरी एकतिर उभिए । एकतिर उभिरहेको देवताले गाथाद्वारा भगवान् शास्तालाई भने –

कल्याणको आकांक्षा राख्दै धेरै देवताहरू र मनुष्यहरूले मंगलको विषयमा बिचार गरे । तपाई बताउनुहोस् कि उत्तम मंगल के हो ? ।।१।।

भगवान् बुद्ध - मूर्खहरूको संगत नगर्ने, बुद्धिमानहरूको संगत गर्ने, पूज्यजनहरूको पूजा गर्ने - यो उत्तम मंगल हो ।।२।।

अनुकूल स्थानहरूमा निवास गर्ने, पूर्वजन्मको संचित पुण्य हुने र आफू र अरूलाई सन्मार्ग (सुमार्ग) मा लगाउने - यो उत्तम मंगल हो ।।३।।

बहुश्रुत हुने सिल्प सिक्ने, शिष्ट (नम्र) हुने सुशिक्षित हुने र सुभाषण (अरूलाई हित र राम्रो कुरा) गर्ने - यो उत्तम मंगल हो ।।४।।

माता-पिताको सेवा गर्ने, पुत्र-स्त्रीलाई पालन पोषण गर्ने र आकुल-ब्याकुल नहुने कार्य गर्ने - यो उत्तम मंगल हो ।।४।।

्रें दान दिने, धर्माचरण गर्ने, आफन्त र साइनो पर्नेहरूलाई आदर सत्कार गर्ने र निर्दोष कार्य गर्ने - यो उत्तम मंगल हो ।।६।।

मन, शरीर तथा वचनले पापलाई त्याग्ने, मद्यपान नगर्ने र धार्मिक कार्यहरूमा तत्पर रहने - यो उत्तम मंगल हो ।।७।।

## चूलवग्म

( 22 )

बारवो च निवातो च, सन्तुट्ठी च कतञ्ञुता । कालेन धम्मरसवणं, एतं मङ्गलमुत्तमं ॥८॥

खन्ती च सोवचस्सता, समणानं च ढस्सनं । कालेन धम्मसाकच्छा, एतं मङ्गलमुत्तमं ॥५॥

तपो च ब्रम्हचरियं च, अरियसच्चान दस्सनं । निब्बाणसच्छिकिरिया च, एतं मङ्गलमुत्तमं ॥१०॥

फट्ठस्स लोकधम्मेहि, चित्तं यस्स न कम्पति । असोकं विरजं खेम, एतं मङ्गलमुत्तमं ॥१९॥

एताबिसानि कत्वान, सब्बत्थमपराजिता । सब्बत्थ सोट्थिं गच्छन्ति, तं तेसं मङ्गलग्रुत्तम" न्ति ॥१२॥

80 महामङ्गलसुत्तं चत्युतं निदिठतं । Qa

५. सूचिलोमसुत्तं (२,५)

एतं मे सुतं । एकं समयं भगवा गयायं विहरति टङ्कितमञ्चे सूचिलोमस्स यक्खस्स भवने । तेन सो पन समयेन खरो च यक्सो सूचिलोमो च यक्सो भगवतो अविदूरे अतिक्कमन्ति ।

अथ सो सरो यक्सो सूचिलोमं यक्सं एतढवोच - "एसो समणी" ति । "नेसो समणो, समणको एसो, याव जानामि यदि वा'सो समणो, यदि वा समणो" ति ।

([[])

गौरव राख्ने, नम्र हुने, सन्तुष्ट हुने, कृतज्ञ हुने र उचित समयमा धर्म-श्रवण गर्ने - यो उत्तम मंगल हो ।।८।।

क्षमाशील (सहने शील) आज्ञाकारी हुने, श्रमणहरूलाई दर्शन गर्ने उचित समयमा धार्मिक चर्चा गर्ने - यो उत्तम मंगल हो ।।९।।

तपस्या गर्ने, ब्रम्हचर्य पालन गर्ने, आर्यसत्यहरूको दर्शन र निर्वाणको साक्षात्कार गर्ने - यो उत्तम मंगल हो ।।१०।।

जसको चित्तं लोकधर्म (लाभ, अलाभ, यश, अयश, निन्दा, प्रशंसा, सुख, दु:ख) बाट विचलित नहुने, जो निशोक, निर्मल तथा निर्भय रहने हुन्छ -यो उत्तम मंगल हो । 19911

यसप्रकारको कार्य गरी सर्वत्र अपराजित भई मानिस कल्याण प्राप्त गर्छ -यो उनको लागि (देवताहरू तथा मनुष्यहरू) उत्तम मंगल हो ।।१२।।

80 महामङ्गलसुत्त समाप्त CA

# ५. सूचिलोमसुत्त (२,५) 👘

यस्तो मैले सुनें । एक समय भगवान् बुद्ध गयाको टंकित मञ्च (१) को सुचिलोम यक्षको भवनमा विहार गरिरहनुभएको थियो । त्यस समय खर यक्ष र सूचिलोम यक्ष भगवान् बुद्धको नजिकैबाट गइरहेका थिए । तब खर यक्षले सूचिलोमलाई यस्तो भने - "यो श्रमण होइन, श्रमणक (सानो श्रमण) हो, तर यसलाई पत्तालगाऊँ कि यो श्रमण हो या श्रमणक हो ।"

(78)

चलवग्भ

अश्व स्त्रो सूचिलोमो यक्सो येन भगवा तेनुपसङ्कमि, उपसङ्कमित्वा भगवतो कायं उपनामेसि । अश्व स्त्रो भगवा कायं उपनामेसि । अश्व स्त्रो सूचिलोमो यक्सो भगवन्तं एतदबोच - "भायसि म समणा" ति । "न स्वाह तं आबुसो भयामि, अपि च ते सम्फस्सो पापको" ति न स्वाह न आबुसो मार्थामि अपि च ते सम्फस्सो पापको' ति "पञ्हं तं समण पुच्छिस्सामि, सचे मे न व्याकरिस्ससि, चित्तं वा ते सिपिस्सामि, हृद्ध्यं वा ते फालेस्सामि, पादेसु वा गहेत्वा पारगङ्गाय सिप्पिस्सामी" ति । "न स्वाहं तं आबुसो पस्सामि सदेवके लोके समारके सब्रम्हके सस्समणब्राम्हणिया पजाय सदेवमनुस्साय यो मे चित्तं वा सिपेय्य, हृद्ध्यं वा फालेय्य, पादेसु वा गहेत्वा पारमङ्गाय सिपेय्य, अपि च त्वं आवुसो पुच्छ यदाकङ्गसी" ति ।

अथ स्रो सूचिलोमो यक्सो भगवन्तं गाथाय अज्झमासि -

"रागो च दोसो च कुतो निदाना, अरतो रतो लोमहंसो कुतोजा । कुतो समुट्ठाय मनोवितक्का, कुमारका धंकमिवोस्सजन्ति" ॥१॥

"रागो च ढोसो च इतो निढाना, अरती रती लोमहंसो इतोजा । इतो समुट्ठाय मनोवितक्का, कुमारका धंकमिवोस्सजन्ति" ॥२॥

"स्नेहजा अत्तसम्भूता, निग्रोधस्सेव खन्धजा । पुथु विसत्ता कामेसु, मालुवा'व वितता वने ॥३॥

1 . . .

W. 6.

त्यसपछि सूचिलोम यक्ष जहाँ भगवान् तथागत बस्नुभएको थियो त्यहाँ गए । त्यहाँ गएर भगवान् तथागतलाई आफ्नो शरीरले धक्का दिने कोसिस गरे । तब भगवान् बुद्धलो आफ्नो शरीरलाई हटाइदिनुभयो । त्यसपछि सूचिलोम यक्षले भगवान् बुद्धलाई यस्तो भने - "श्रमण ! तिमी मदेखि डर मानिरहेका छौ ?" "आबुसो ! म तिमीदेखि डरमानिरहेको छैन, तर तिम्रो स्पर्श (हुने) खराब छ ।" "श्रामण ! म तिमीसँग प्रश्न सोध्छु, यदि तिमीले मेरो प्रश्नलाई जवाफ दिन सकेनौ भने तिम्रो चित्तलाई विक्षिप्त (टुका, टुका) गर्नेछु या तिम्रो चित्तलाई मैले चिरिदिनेछु अथवा तिम्रो खुट्टालाई समातेर गङ्गाको उसपारमा फ्याँकि दिनेछु ।" "आबुसो ! मैले देव, मार, ब्रम्हा र श्रमण ब्राम्हणसहित लोक (संसार) मा देव-मनुष्यहरूसहित प्रजाहरूमध्ये कुनै यस्तो व्यक्ति देखेको छैन जसले मेरोचित्तलाई विक्षिप्त गरिदिने, मेरो हृदयलाई चिरिदिने अथवा खुट्टा समातेर गङ्गाको उसपार फ्याँकिदिने । तैपनि आबुसो ! तिमीले जे चाहेका छौ त्यो सोध ।"

त्यसपछि सूचिलोम यक्षले भगवान् बुद्धसँग गाथाद्वारा भने -

"राग र द्वेष कहाँबाट उत्पन्न हुन्छ ? पुण्यकर्महरूमा मन लगाउने तथा भय (लोमहर्षण) कहाँबाट उत्पन्न हुने हो ? मनको खराब वितर्क कहाँबाट उत्पन्न भएर बच्चाहरूले कागलाई खुट्टामा बाँधी खेलाएर दिक्क पारिरहेको भैं हुन्छ ।" ।।१।।

"राग र द्वेष यहीं आफ्नो मनभित्र उत्पन्न हुन्छ र पुण्य-कर्महरूमा मन नलगाउनु तथा पाप-कर्महरूमा मन लगाउनुले भय यहाँबाट नै उत्पन्न हुन्छ, फेरि यहाँबाट नै उत्पन्न भएर बच्चाहरूले कागको खुट्टामा डोरीले बाँधी खेलाइरहेको जस्तो दिक्क पारिरहेको हुन्छ ।।२।।

जसरी कि बहरको रूखबाट कलिलो लहरा बाहिर निस्केको जस्तै त्यही प्रकारले स्नेह (राग) र आत्म-दृष्टिले पाप उत्पन्न हुन्छ । जंगलमा फैलिरहेको मालुवालताजस्तै विभिन्नप्रकारले काम-भोगहरूमा आसक्त भइरहेको हुन्छ ।।३।।

#### चूलवग्ग

( 22 )

"ये न पजानन्ति यतो निवान, ते न विनोबेन्ति सुणोहि यक्स । ते ढुत्तर ओधमिमं तरन्ति, अतिण्णपुब्बं अपुनब्भवाया" ति ॥४॥

> अ सूचिलोमसुत्तं पञ्चमं निट्ठितं । २२ -≫••≪-

> > ६. धम्मचरियसुत्तं (२,६)

धम्मचरियं ब्रम्हचरियं, एतढाहु वसुत्तमं । पब्वजितों पि चे होति, अगारा अनगारियं ॥१॥

सो चे मुखरजातिको, विहेसाभिरतो मगो । जीवितं तस्स पापियो, रजं वड्ढेति अत्तनो ॥२॥

कलहाभिरतो भिक्खु, मोहधम्मेन आवटो । अक्खातम्पि न जानाति, धम्मं बुद्धेन देसितं ॥३॥

विहेसं भावितत्तानं, अविज्जाय पुरक्खतो । सङ्किलेसं न जानाति, मग्गं निरयगामिनं ॥४॥

विनिपातं समापन्नो, गब्भा गब्भं तमा तमं । स वे ताढिसको भिक्खु, पेच्च ढुक्खं निमच्छति ॥५॥ हे यक्ष ! सुन जसले यो उत्पत्ति स्थान (उद्गम) लाई जान्दछ उसले यसलाई अन्त गराइदिनेछ । उसले पहिले कहिले पार नगरेको दुस्तर बाढीलाई पार गर्नेछ । उसको पुनर्जन्म हुनेछैन ।।४।।

# छ सूचिलोमसुत्त समाप्त व्ख -≫••€

# ६. धम्मचरियसुत्त (२,६)

[यो सूत्र भिक्षुहरूका निमित्त उपदेश हुन् । यसमा यो आदेश छ कि खराब आचरण भएका भिक्षुलाई संघबाट निकाली असल भिक्षहरूले निर्वाणलाई साक्षात्कार गर्नमा प्रयत्न गर्नुपर्दछ ।]

धर्मको आचरण र ब्रम्हचर्यको पालन - यसलाई उत्तम धन भनिएको छ । यदि जसले घर गृहस्थी त्यागी बिनाघर भएर प्रव्रजित पनि हुनेछ, तर ऊ कटुभाषी र जनावरजस्तै अरूलाई दु:ख दिने र सताउने हुनेछ, त्यसप्रकारको जीवन खराब र उनी पापी हुन् र उनले आफ्नो मल (क्लेश) लाई बढाउनेछ । 19-२। ।

जो भिक्षु भगडालु हुन्छ र मोहले आच्छादित (इच्छाले भरेको) हुन्छ, उसले बुद्धको उपदिष्ट धर्मलाई जानेको हुँदैन ।।३।।

जो अविद्याले वशीभूत (भुलेको) भई संयमी मनुष्य (सन्तति) हरूलाई दु:ख दिने र सताउने गर्दछ, उसलाई यो थाहा हुँदैन कि यो उसलाई नरकमा पुऱ्याउने मार्ग हो ।।४।।

यस्तो भिक्षु मृत्यु भइसकेपछि नरकमा पर्दछ र एक जन्मबाट अर्को जन्म र अन्धकारबाट अन्धकारैमा प्राप्त भई परलोकमा दु:ख भोग्नुपर्नेछ ।।४।।

( 22 )

#### चूलवग्ग

गूथकूपो यथा अस्स, सम्पुण्णो गणवस्सिको । यो एवरूपो अस्स, बुब्बिसोधो हि साङ्मणो ॥६॥

यं एवरूपं जानाथ, भिक्सवो गेहनिस्सितं । पापिच्छं पापसङ्कृष्यं, पापचारगोचरं ॥७॥

सब्बे समग्गा हुत्वान, अमिनिब्बिज्जराश नं । कारण्डवं निद्रुमश, कसम्बुं अपकस्सश ॥८॥

ततो पलापे वाहेश, अस्समणे समणमानिने । निद्धमित्वा पापिच्छे, पापाचारगोचरे ॥५॥

5 ( )

state 🖉 👘 trade services and the

nie -

4 **4** 1

新 (F)

e r é

सुद्धा सुद्धे हि संवासं, कप्पयव्हो पतिस्सता । ततो समग्गा निपका, दुक्खस्सन्तं करिस्सथा" ति ॥१०॥

1.2

(77)

चूलवग्ग

2.4

110.

5 H

1 (j - 1).

21

5 **7** 2

810 B.

A NAME

त्यस किसिमको पापी भिक्षुलाई शुद्ध गर्न त्यति नै कठिन हुन्छ जस्तो कि धेरै वर्षहरूदेखि गूथ-कूप (धेरैसमयदेखि मलमूत्रहरू जम्मा पारेर राखेको) हुन्छ ।।६।।

भिक्षुहरू । यस्तो थाहापाउनँ कि ऊ काम भोगहरूमा आसक्त छ, खराब बिचार भएको, खराब संकल्प गर्ने, खराब आचरण गर्ने र खराब मनुष्यहरूसँग संगत गर्ने हुन्छ ।।७।।

सबै एकत्रित (सबै भिक्षुहरू) भई उसलाई संघबाट निस्कासित गरिदिनू, गन्हाएको फोहरजस्तै टाढा राखिदिनु र कुनामा परेको फोहरजस्तो हटाइदिनू ।।८।।

तत्पश्चात् तुच्छ भिक्षुहरूलाई हटाइदिनू जो कि श्रमण नभए पनि श्रमण भएको जस्तो ढोंग गर्ने हुन्छ ।।९।।

सतर्क भएर शुद्ध पुरुषहरूले शुद्ध पुरुषहरूसँग संगीत (सत्सङ्गत) गर्नू, तब मिलिजुली बुद्धिमान् भिक्षुले दु:खलाई अन्त गर्न सक्छ ।।१०।।

> 80 धम्मचरियसुत्त समाप्त व्स -अग्रे

## ७. ब्राम्हणधम्मिकसुत्तं (२,७)

एवं मे सुतं। एकं समयं भगवा सावत्थियं विहरति जेतवने अनाथपिण्डि-कस्स आरामे । अथ सो संबहुला कोसलका ब्राम्हणमहासाला जिण्णा बुढ्रा महल्लका अद्भगता वयोअनुप्पत्ता येन भगवा तेनुपसङ्कमिंसु, उपसङ्कमित्वा भगवता सद्भिं सम्मोदिंसुः सम्मोदनीयं कथं साराणीयं वीतिसारेत्वा एकमन्तं निर्सीदिंसु । एकमन्तं निसिन्ना सो ते ब्राम्हणमहासाला भगवन्तं एतदवोत्तुं – "सन्दिस्सन्ति नु सो, भो गोतम, एतरहि ब्राम्हणा पोराणानं ब्राम्हणधम्मे" ति ? "न सो, ब्रम्हणा, सन्दिस्सन्ति एतरहि ब्राम्हणा पोराणानं ब्राम्हणधम्मे" ति ? "न सो, ब्रम्हणा, सन्दिस्सन्ति एतरहि ब्राम्हणा पोराणानं ब्राम्हणधम्मे" ति ! "न सो, ब्रम्हणा, सन्दिस्सन्ति एतरहि ब्राम्हणा पोराणानं ब्राम्हणधम्मे" ति । "साधु नो भवं गोतमो पोराणानं ब्राम्हणानं ब्राम्हणधम्मं भासतु, सचे भो गोतमस्स अगरु" ति । "तेन हि ब्राम्हणा सुणाथ, साधुकं मानसि करोश, आसिस्सामी" ति । "एवं भो" ति स्रो ते ब्राम्हणमहासाला भगवतो पच्चस्सोसुं । भगवा एतदवोच –

इसरो पुब्बका आसुं, सञ्जतत्ता तपस्सिनो । पञ्चकामगुणे हित्वा, अत्तबत्थमचारिसुं ॥१॥

न पसूं ब्राम्हणानासुं, न हिरज्ञं न धानियं । सज्झायधनधञ्जासुं, ब्रम्हं निधिमपालयुं ॥२॥

चलवम्भ

## ७. ब्राम्हणधन्मिकसुत्त (२,७)

[ब्राम्हणहरूको पुरानो धर्म । ब्राम्हणहरूले लोभको कारण यज्ञहरूमा हिंसा गर्ने प्रारम्भ भई मातातुल्य गाईमाथि हतियार उठाए, त्यस बेलादेखि नानाप्रकारको रोग उत्पन्न भए अन्यथा पहिले केवल इच्छा, भोक र बुढ्याईँ तीन रोग थिए ।]

यस्तो मैले सुनें । एक समय भगवान् बुद्ध श्रावस्तीमा अनाथपिण्डिकको आराममा विहार गरिरहनुभएको थियो । त्यस समय कोशल-जनपद निवासी धेरै जीर्ण, वृद्ध, पुरनिया (जिन्दगी बितिसकेको), अवस्था प्राप्त महाधनी बाम्हण जहाँ भगवान् बुद्ध विराजमान हुनुभएको थियो त्यहाँ जानुभयो । त्यहाँ गएर भगवान् बुद्धसँग कुशल-मंगलको कुरा गर्नुभयो । कुशल मंगलको कुरा समाप्त गरी एकतिर बसे । एकतिर बसिरहेका ती धनी ब्राम्हणहरूले भगवान् शास्तासँग यस्तो भने - हे गौतम ! पहिलेका ब्राम्हणहरूको चर्याअनुसार चर्या गर्ने ब्राम्हण यो समय देखिएको छ ?" भगवान् बुद्ध - "ब्राम्हणहरू ! पहिलेका ब्राम्हणहरूको चर्याअनुसार चर्या गर्ने ब्राम्हण यो समयमा देखिएको छैन ।" ब्राम्हण - ठीक छ, कि तपाई गौतमलाई कष्ट नभएमा हामीहरूलाई पुराना ब्राम्हणहरूको चर्या बताइदिनु भए हुन्छ, भनिदिनुहोस् । भगवान् बुद्ध - त्यसो भए ब्राम्हणहरू ! सुन्नू, राम्ररी मनमा धारण गर, भन्नेछु ।" "हुन्छ हवस्" भनी ती धनी ब्राम्हणहरूले भगवान् बुद्धलाई जवाफ दिनुभयो । त्यसपछि भगवान् बुद्धले भन्नुभयो -

पहिलेका ऋषि संयमी र तपस्वी हुन्छन् । उनीहरू पाँचप्रकारका काम-भोगहरू त्यागेर आत्मोन्नतिका (आत्महित कार्य) निम्ति आचरण गर्छन् ।।१।।

ब्राम्हणहरूसँग न पशुधन हुन्छ, न सुन चाँदी तथा धान्य । स्वाध्याय (वेदहरूको पाठ) गर्नु नै उनीहरूको धन-धान्य थियो । उनीहरू श्रेष्ठ निधिको ब्रम्हको विहारलाई रक्षा गर्छन् ।।२।।

#### चूलवम्म

यं नेसं पकतं आसि, द्वारभत्तं उपटि्ठतं । सद्भापकतमेसानं, दातवे तद्बमञ्जिसुं ॥३॥

नानारत्तेहि वत्थेहि, सयनेहावसथेहि च । फीता जनपदा रटठा, ते नमस्सिस ब्राम्हणे ॥४॥ अवज्ह्या ब्राम्हणा आसं, अजेरया धम्मरविखता । न ते कोचि निवारेसि, कुलद्वारेसु सब्बसो ॥५॥ it. अटठचतारीसं वस्सानि (कोमार), ब्रम्हचरियं चरिसु ते । विज्जाचरणपरियेट्ठिं, अचरूं ब्राम्हणा पुरे ॥६॥ न ब्राम्हणा अञ्जमगम्, न'पि भरियं किणिसु ते । सम्पियेनेव संवास, सङ्गन्त्वा समरोचय ॥७॥ 🕟 👘 5 Sec. the अञ्ञत्र तम्हा समया, उतुवेरमणिं पति । अन्तरा मेथूनं धम्मं, नास्सु गच्छन्ति ब्राम्हणा ॥८॥ ब्रम्हचरियं च सीलं च, अज्जवं महूवं तपं । सोरच्चं अविहिंसं च, खन्तिं चापि अवण्णयुं ॥५॥ यो नेसं परमो आसि, ब्रम्हा बल्ह्वपरक्कमो । स वापि मेथूनं धम्मं, सुपिनन्तेन नागमा ॥१०॥ तस्स वत्तमनुसिक्खन्ता, इधेके विञ्जूजातिका । ब्रम्हचरियं च सीलं च सन्तिञ्चापि अवण्णयुं ॥११॥ तण्डुलं सयनं वत्थं, सप्पितेलं च याचिय । धम्मेन समुदानेत्वा, ततो यञ्ञमकप्पयु । उपटि्ठतस्मिं यञ्ञस्मिं, नास्सु गावो हनिंसु ते ॥१२॥

(23)

٩.,

¢\$ -

心神日 (1)

5-13

dist on the second

1 . 14

• 74 H6 .

उनीहरूको निमित्त जुन भोजन श्रद्धाले तैयार गरी द्वारमा राखिएको हन्थ्यो, चाहिएको बेला उनीहरूलाई दिन योग्य समिभने हन्थ्यो ।।३।।

समृद्ध जनपदहरू तथा राष्ट्रहरूमा रहने मनुष्यहरू अनेकप्रकारका विचित्र वस्त्रहरू, शयनागारहरू र निवास-स्थानहरूद्वारा उनीहरूलाई पूजा गरिएको हुन्छ ।।४।।

ब्राम्हण अवध्य, निर्दोषी र धर्मले, रक्षा गरिराखिएका हुन् । घरका द्वारहरू (कुलद्वार) तिर गएमा कोही कसैले पनि उनीहरूलाई रोक्दैन थियो ।।४।।

पहिले ब्राम्हण अठ्चालीस (४८) वर्षहरू सम्म ब्रम्हचर्य पालन गर्दथे र विद्या तथा आचरणको खोजीमा विचरण गर्ने गर्दथ्ये ।।६।।

ब्राम्हण पर-स्त्रीकहाँ जाँदैन थिए, न स्त्रीहरूलाई किन्ने गर्दथे । उनी पर स्पर प्रेम भएका सँग मात्र सहवास गर्नमा मनपराउँदथे ।।७।।

ब्राम्हण ऋतुसमय (मासिक धर्म) लाई छाडी बीचको निषिद्ध समय (गरिएको समय) मा मैथुनधर्म गर्दैनथे ।। ८ ।।

उनीहरू ब्रम्हचर्य, शील, ऋजुता (सीधा स्वभाव) मृदुता (नरम स्वभाव) तप, सज्जनता, अहिंसा र क्षमाको प्रशंसक थिए ।।९।।

तिनीहरूमध्ये श्रेष्ठ र दृढ पराक्रमी ब्राम्हण (ब्रम्हाफ्रैं समान श्रेष्ठ-ब्राम्हण-अट्ठकथा) थिए, उनीहरूले स्वप्नमा पनि मैथुनधर्म गर्दैनथे ।।१०।।

उनीहरूको आचरणको अनुकरण गर्दै यहाँ विज्ञजनहरूले ब्रम्हचर्य, शील र क्षमालाई नै प्रशंसा गर्ने गरे ।।११।।

त्यसकारण उनीहरूले धार्मिक रीतिले चामल, शयन, वस्त्र, घिउ र तेलको याचना गरी त्यसलाई एकत्र गरी यज्ञको संविधा गरे । उनीहरूले त्यस उपस्थित यज्ञमा गाईहरूको हत्या गरेनन् ।।१२।।

#### चूलवग्ग

( 68 )

खशा माता पिता भाता, अञ्ञे वापि च जातका । बावो नो परमा मित्ता, यासु जायन्ति ओसधा ॥१३॥

अन्नदा बलदा चेता, वण्णदा सुसदा तथा । एतमत्थवसं जत्वा, नास्सु गावो हनिंसु ते ॥१४॥

सुखुमाला महाकाया, वण्णवन्तो यसस्सिनो । ब्राम्हणा सेहि धम्मेहि, किच्चाकिच्चेसु उस्सुका । याव लोके अवतिंसु, सुखमेधित्थ यं पजा ॥१४॥

तेसं आसि विपल्लासो, बिस्वान अणुतो अणु । राजिनो च वियाकार, नारियो समलङ्घता ॥१६॥

रश्चे चाजञ्ञसंयुत्ते, सुकते चित्तसिब्बने । निवेसने निवेसे च, विभत्ते भागसो मिते ॥१७॥

गोमण्डलपरिब्बूल्हं, नारीवरगणायुतं । उलारं मानुसं भोगं, अभिज्झायिंसु ब्राम्हणा ॥१८॥

ते तत्थ मन्ते गन्थेत्वा, ओक्काकं तढपागमुं । पहृतधनधञ्जोसि, (रजस्यू बहु ते वित्तं) रजस्यू वहु ते धनं ॥१५॥

ततो च राजा सञ्जतो, ब्राम्हणेहि रथेसभो । अस्समेधं पुरिसमेधं (सम्मापासं), वाजपेय्यं निरमालं । एते यागे यजित्वान, ब्राम्हणानं अदा धनं ॥२०॥

गावो सयनं च वत्थं च, नारियो समलङ्कता । रथे चाजञ्ञसंयुत्ते, सुकते चित्तसिब्बने ॥२१॥ निवेसनानि रम्मानि, सुविभत्तानि भागसो । नानाधञ्ञस्स पूरेत्वा, ब्राम्हणानं अबा धनं ॥२२॥

( KÅ)

चलवम्भ

जसरी माता-पिता, भाइ या अन्य भाइ-बन्धु हुन्छन्, त्यस्तै नै गाईहरू हाम्रा परम मित्र हुन् जसमा औषधिहरू उत्पन्न हुने हुन्छ ।।१३।।

यी अन्न, बल, वर्ण (रूप) तथा सुख दिने हुन्छ भन्ने कुरालाई जानी उनीहरूले गाईहरूलाई हत्या गरेका छैनन् ।।१४।।

कोमल, विशालकाय, सुन्दर तथा यशस्वी ब्राम्हणहरू धर्महरूले युक्त भएका आफ्ना करणीय कार्यहरूमा जबसम्म लागिरहन्छन् तबसम्म प्रजा सुखी हुन्छ ।।१४।।

बिस्तारै - बिस्तारै राजाहरूको सम्पत्ति सजी-धजी स्त्रीहरू, राम्रा-राम्रा घोडा, बाँधिएका राम्रा-राम्रा सजाइएका रथ र कोठाहरू भएका भवन देखी तिनीहरूको मन विचलित अथवा परिवर्तन भएर आयो ।।१६-१७।।

ती ब्राम्हणहरूले गोमण्डली (गाईको बथान) ले घेरेका सुन्दर नारीहरूले युक्त, विपुल, मानुषिक सम्पत्तिको लोभ गरे ।।१८।।

त्यसपछि उनीहरूले मन्त्र रचेर इक्ष्वाकु कहाँ गए र भने कि तिमी धेरै धन-धान्य सहितका छौ, यज्ञ गर । तिमीसँग सम्पत्ति तथा धन छ, यज्ञ गर । 19९1 ।

त्यसपछि रथपति राजाले ब्राम्हणहरूद्वारा सम्भाइएका धर्मकार्यमा जस्तै अश्वमेध, पुरुषमेध, सम्मापास (यात्रा-यज्ञ) बाजपेय (सुरा पिउने आयोजना) निर्र्गल सर्वमेध । यी यज्ञ गरी ब्राम्हणहरूलाई धन दिइयो ।।२०।।

गाई, शय्या, वस्त्र, सजधजका स्त्रीहरू, उत्तम घोडासहित त्यसमा बुट्टेदार सामानले सुसज्जित रथ धन-धान्यले भरेको बराबर कोठाहरू भव्य सुन्दर भवनहरू धनको रूपमा ब्राम्हणहरूलाई दिए ।।२१-२२।।

#### चूलवग्ग

( 28 )

ते च तत्थ धनं लढ्ढा, सन्निधिं समरोचयुं । तेसं इच्छावतिण्णानं, भिरुयो तण्हा पवड्ढश्च । ते तत्थ मन्ते गन्थेत्वा, ओक्काक' पुनुमागमुं ॥२३॥ यथा आपो च पठवी, हिरञ्ज धनधानियं । एवं गावो मनुस्सानं, परिक्खारो सो हि पाणिनं । युज्जसु वहु ते वित्तं, यजस्सु वहु ते धनं ॥२४॥

场民 正 ततो च राजा सञ्जत्तो, ब्राम्हणेहि रश्वेसभो । नेकसतसहस्सियो गावो, यञ्ञे अद्यातयि ॥२४॥

न पादा न विसाणेन, नास्सु हिसन्ति केनचि । 💷 💷 🖽 🖽 गावो एलकसमाना, सोरता कुम्भदृहना । ता विसाणे गहेत्वान, राजा सत्थेन घातरि ॥२६॥

ततो च देवा पितरो, इन्दो असुररक्खसा । अधम्मो इति पक्कन्द्रं, यं सत्थं निपती गवे ॥२७॥

तयो रोगा पुरे आसुं, इच्छा अनसनं जरा । पसनं च सभारम्भा, अट्ठानवुतिमागमुं ॥२८॥

10 10 11 Eld

एसो अधम्मो ढण्डान, ओककन्तो पुराणो अहु । अढ्रसिकायो हुञ्ञन्ति, धम्मा धंसेन्ति याजका ॥२५॥

एवमेसो अनुधम्मो, पोराणो विञ्ञगरहितो । तत्थ एदिसकं पस्सति, राजकं गरहती जनो ॥३०॥

एवं धम्मे वियापन्ने विभिन्ना सुद्ववेस्सिका । पुथु विभिन्ना खतिया, पतिं भरिया अवमञ्जथ ॥३९॥

(20) 33

चलवग्ग

TAXE SEAL

1. K.A.

लंहे त त्या।

\* \* \* + · · ·

. . .

210 12

उनीहरूले त्यहाँ धन पाएर संचय गर्न मन पराए । यसप्रकार इच्छाले वशीभूत ब्राम्हणहरूको तृष्णा धेरै बढ्दै गयो । उनीहरूले मन्त्रहरूको रचना गरी पुन: इक्ष्वाकु कहाँ आए ।।२३।।

त्यहाँ गएर उनीहरूले भने - जुनप्रकार जल, पृथ्वी, हिरण्य (सुवर्ण) र धन-धान्य छन्, त्यस्तैप्रकार मनुष्यहरूका निमित्त गाईहरू पनि हुन् । ती प्राणीहरूको उपभोगका बस्तु हुन् । तिमीसँग धेरै सम्पत्ति छ, यज्ञ गर । तिमीसँग धेरै धन छ, यज्ञ गर ।।२४।।

त्यसपछि ती ब्राम्हणहरूले सम्भाएपछि रथपति राजाले यज्ञमा लाखौँ गाईहरूको वध गरे ।।२४।।

न खुट्टाले, न सिङ्गले, न कुनै अरूद्वारा हिंसा गरिन्छ, भेंडासमान सीधा छन् र गाग्रो भरी दुध दिने गर्छन्, त्यस्तालाई सिङ्गहरू समातेर राजाले शस्त्रद्वारा मारे ।।२६।।

जब गाईहरूमाथि शस्त्र-घात भयो तब देवता, पितृ, इन्द्र, असुर र राक्षसहरू चिल्लाई कराए - "यो अधर्म हो !" ।।२७।।

पहिले केवल तीन रोग थिए - इच्छा, भोक र बुढ्याइँ । पशुहरूको हत्या भएपछि अन्ठानब्बे (९८) प्रकारका रोग भए ।।२८।।

यो हिंसारूपी धर्म यसरी नै धेरै समयदेखि चलेर आएको छ । पुरोहित-हरूले निर्दोष गाईहरूको हत्या गर्ने गर्छन् र धर्ममा भ्रष्ट भए ।।२९।।

यसप्रकार विज्ञहरूद्वारा निन्दा गरिने यो पुरानो नीचकर्म हो । मनुष्यहरूले यसकिसिमका पुरोहितहरूलाई जहाँ देख्छन् त्यही निन्दा गर्छन् ।।३०।।

यसप्रकार धर्मबाट च्युत भएपछि शूद्रहरू र वैश्यहरूमा फुट आयो । क्षत्रीयहरूमा पनि विभिन्नरूपमा टुक्रिएर गयो । स्त्रीहरूले आफ्ना पतिहरूलाई अनादर गर्न थाले ।।३९।।

#### चूलवग्ग

( 22 )

खरीया ब्रम्हबन्धु च, ये चठ्छे गोत्तरविखता । जातिवाबं निरङ्कत्वा, कामानं वसमागमु" नित ॥३२॥

एवं वुत्ते ते ब्राम्ह्रणमहासाला भगवन्तं एतढ्वोचुं - "अभिक्कन्तं भो गोतम, अभिक्कन्तं भो गोतम, सेय्थशापि भो गोतम, निक्कुजितं वा उक्कुज्जेय्य, पटिच्छन्नं वा विवरेय्य, मूल्हस्स वा मग्गं आधिक्खेय्य अन्धकारे वा तेलपज्जोतं धारेय्य चक्खुमन्तो रुमानि ढक्खिन्तीति एवमेव भोता गोतमेन अनेक परियायेन धम्मो पकासितो । एते मयं भवन्तं गोतमं सरणं गच्छाम, धम्मं च भिक्खुसङ्घं च । उपासके नो भवं गोतमो धारेतु अज्जतग्गे पाणुपेते सरणं मते" ति ।

९२ ब्राम्हणधम्मिकसुत्तं सत्तमं निट्ठतं । Cal

#### ट-नावासुत्तं (२,८)

यस्मा हि धम्मं पुरिसो विजञ्ञा, इन्द्रं'व नं देवता पूजयेथ्य । सो पूजितो तस्मिं प्रसन्नचित्तो, बहुस्सुतो पातुकरोति धम्मं ॥१॥ तददिठ कत्वान निसम्म धीरो, धम्मानुधम्मं पटिपज्जमानो । विञ्जू विभावी निपुणो च होति, यो तादिंस भजति अप्पमत्तो ॥२॥

खुह्रं च वालं उपसेवमानो, अनागतत्थं च उसूयकं च । इधेव धम्मं अविभावचित्वा, अवितिण्णकङ्गो मरणं उपेति ॥३॥ क्षत्रिय, ब्राम्हण र अरू गोत्रले रक्षित जातिवादलाई तोकेर विषयहरू (काम-भोगहरू) को वशीभूत भएर गए ।।३२।।

यति भनिसकेपछि ती धनी ब्राम्हणहरूले भगवान् बुद्धलाई यसरी भने -

"आश्चर्य हो, हे गौतम ! आश्चर्य हो हे गौतम ! जस्तै कि हे गौतम, उल्टो परिराखेको भाँडो सुल्टो पारिदिएभैं ढाकेकोलाई उघारिदिएभैं बाटो भुलेका का लागि बाटो देखाइदिएभैं अथवा अन्धकारमा तेलको प्रदीप (बत्ती) बालि दिनुभयो । आँखा भएका मनुष्यहरूले वस्तुहरू देख्न सक्नेभैं तपाई गौतम द्वारा अनेकप्रकारका धर्म प्रकाशित गर्नुभयो । त्यसैले अब हामीहरू तपाई गौतमको शरणमा जान्छौ, धर्म र भिक्षु संघको शरणमा पनि । हामीहरूलाई आजदेखि तपाई गौतमले जीवन-पर्यन्त शरणागत उपासक भनी धारण गर्नु होस् ।"

#### 

# ट. नावासुत्तं (२,८)

[यो सूत्रमा आचरणले शुद्ध भएको गुरुको परिचय दिइराखेको छ, जसले आफू पनि नदीबाट पारगरी, अरूलाई पनि पारगरिदिन्छ ।]

जसद्वारा मनुष्यधर्मलाई जानियो त्यसलाई त्यसैप्रकार पूजन गरुन्, जसरी देवताहरूले इन्द्रलाई पूजा गरेको हुन्छ । यसरी पूजा गराइराखेका उनी बहुश्रुत पूजित हुँदा उसमा प्रसन्न चित्त भई धर्मप्रकाश गर्दछ ।।१।।

जो बुद्धिमान् व्यक्तिले त्यसप्रकारका गुरुलाई सर्तकताका साथ (तत्परता) संगति (संगत) गर्नेछ, मन लगाएर त्यसको कुरा सुन्नेछ र धर्मअनुसार आचरण गर्ने हुन्छ, त्यो विज्ञ समभ्रदार र निपुण भएको हुन्छ ।।२।।

जो उदार नभएका, मूर्ख, अर्थ थाहा नभएको र ईर्ष्यालु गुरुको संगत गर्छ, उसले धर्म नबुफ्तिकन नै शंका निवारण गर्न नसकिकन यहीं नै मृत्यु भएर जानेछु ।।३।।

#### चूलवम्म

(900)

यथा नरो आपमं ओतरित्वा, महोदिकं सलिलं सीघसोतं । सो वुय्हमानो अन्नुसोतगामी, किं सो परे सक्खति तारचेतुं ॥४॥

तथेव धम्म अविभावसित्वा, बहुस्सतान अनिसामसत्थ । सयं अजान अवितिण्णकङ्गो, किं सो परे सक्खति निज्झपेतूं ॥४॥

यथापि नावं बल्हमारुहित्वा, पियेन रित्तेन समङ्गिभूतो । सो तारये तत्थ बहूपि अञ्जे, तन्नूपयञ्जू कुसलो मुतीमा ॥६॥

एवम्पि यो वेढगु भावितत्तो, बहुस्सुतो होति अवेधधम्मो । सो सो परे निज्झपये पजानं, सोतावधानूपनिसूपपन्नो ॥७॥

तस्मा हवे सप्युरिसं भजेथ, मेधाविनं चेव बहुस्सुतं च । अञ्जाय अत्थं पटिपज्जमानो, विञ्जातधम्मो सो सुखं लभेथा" ति ॥८॥

> अनावासुत्तं अट्ठमं निट्ठितं । अर्थे अर्थे अर्थे अर्थे अर्थे के प्रित्र के प्रित्त के प्रति के प्रित्त के प्रित्त के प्रति के प्रते के प्रति के प् ति के प्रति के प्रते के प्रते के प्रति क के प्रति के प्रते के प्रते के प्रते के प

> > ५. किंसीलसुत्तं (२,८)

किं सीलो किं समाचारो, कानि कम्मानि ब्रूहर्य । नरो सम्मा निविट्ठस्स, उत्तमत्थं च पापुणे ॥१॥

वढुापचार्यी अनुसुय्यको सिया, कालञ्जू चस्स गरूनं बस्सनाय । धन्मिं कथं एरियितुं खणञ्जू, सुणेय्य सक्कच्च सुभासितानि ॥२॥

- 77: . r (27)

ξ.

<u>d</u>Ggggg

जुन मनुष्यले बेगले बगिरहेको विशाल नदीमा हाम्फालेर, पानीको धारसँग बगिरहेको हुन्छ, उसले अरूलाई कुनप्रकारले नदीबाट पार गराउन सक्छ ।।४।।

यसरी जसले धर्मलाई बुभोको हुँदैन फोरि बहुश्रुतहरूसँग अर्थ सुनेको हुँदैन, त्यस्तो व्यक्तिले आफूले नै नबुभी शंका समाधान नभई अरूलाई के सिकाउन सक्ला ? ।।४।।

जुनप्रकार पतवारले युक्त भएको बलियो डुङ्गामा बसेर चतुर बुद्धिमान् माभीले अरूलाई पार गरिदिन्छ, त्यस्तैप्रकार मानिस ज्ञानी, संयमी, बहुश्रुत सांसारिक कुराहरूबाट अविचलित रहनेछ । उसले धर्म सुन्ने इच्छा भएका व्यक्तिलाई र योग्य व्यक्तिलाई धर्म सिकाइदिन्छ ।।६-७।।

त्यसकारणं बुद्धिमान् बहुश्रुत सत्पुरुषको संगत गर्नुपर्छ । जसले अर्थलाई बुभी धर्मअनुसार कार्य गर्छ उसले धर्मलाई जानेर सुख प्राप्त गर्दछ ।। दा।

> २०० नावासुत्त समाप्त त्व \*\*\*\*\*

५. किंसीलसुत्त (२,८)

[यो सूत्रमा मुक्ति पाइने इच्छा गरी मुक्तिको मार्गमा जानेले के के दुर्गुणलाई हटाउनुपर्छ र फेरि कुन कुन सद्गुण आफूसँग हुनुपर्छ भन्ने देखाइ राखेको छ ।]

(आयुष्मान् सारिपुत्र)

कुन शील, कुन आचरण र कुन कर्महरू गरी (धर्ममा) सुप्रतिष्ठित भएको मनुष्यले उत्तम अर्हत्त्वलाई प्राप्त गर्नेछ ?" ।।१।।

भगवान् बद्ध - आफूभन्दा ठूलो जेठोको सेवा गर्ने, ईर्ष्यालु नहुने, उचित समयमा गुरुहरूको दर्शन गर्ने, धर्मकथा सुन्नेमा उचित क्षण जानेर भनिएका उपदेशहरूको आदरपूर्वक सुन्ने ।।२।।

#### चूलवग्म

( 902 )

कालेन गच्छे गरूनं सकासं, थम्भं निरङ्कत्वा निवातवुत्ति । आत्थं धम्मं संयमं ब्रम्हचरियं, अनुस्सरे चेव समाचरे च ॥३॥

धम्मारोमो धम्मरतो, धम्मे ठितो धम्मविनिच्छयञ्जू । नेवाचरे धम्सन्दोसवादं, तच्छेहि नीयेथ सुभासितेहि ॥४॥

हरसं जप्पं परिदेवं पदोसं, मायाकतं कुहनं गिद्धिमानं । सारम्भकककरस्यकसावमुच्छं, हित्वा चरे वीतमदो ठितत्तौ ॥५॥

विञ्ञातसारानि सुभासितानि, सुतञ्च विञ्ञातं समाधिसारं । न तस्स पञ्जा च सुतं च वङ्ढति, यो साहसो होति नरो पमत्तो ॥६॥

धम्मे च ये अरियपवेदिते रता, अतुत्तरा ते वचसा मनसा कम्मना च । ते सन्ति-सोरच्च-समाधि-सण्ठिता, सुतस्स पञ्जाय च सारमज्झगू" ति ॥७॥

80 किंसीलसुत्तं नवमं निट्ठितं । Col

१०. उट्ठानसुत्तं (२,१०)

उट्ठहथ निसीदथ, को अत्थो सुपिनेन वो । आतुरानं हि का निह्ना, सल्लविद्धान रूप्पतं ॥१॥

उट्ठहथ निसीदथ, दल्हं सिक्खथ सन्तिया । मा वो पमत्ते विज्ञाय, (मच्चुराजा), अमोहयित्थ वसानूवे ॥२॥

त्तवम्भ

धृष्टतालाई छोडी विनीतभावले उचित समयमा गुरुजनहरूकहाँ जाने रु अर्थ धर्म संयम तथा ब्रम्हचर्यको स्मरण गरी त्यसको आचरण गर्ने ।।३।।

धर्ममा रमाएर धर्ममा रत भई, धर्ममा स्थित भई, धार्मिक न्यायलाई जानी बुभ्री धर्मलाई दूषित गर्नेमा मन नलगाई वास्तविक सदुपदेशहरूमा नै समय व्यतीत गर ।।४।।

अट्टहास (हेपेर हाँस्ने), गफ (अनर्थ कुरा गर्ने), विलाप (रुने), द्वेष, माया, ढोंग (कपट), लोलुपता (लोभी) लड्ने-फगडा गर्ने कुरा, कर्कशता (कटु-वचन), ईख राख्ने, राग र मोहलाई त्याग गरी अभिमानरहित र संयमी भई विचरण गर्ने ।।४।।

ज्ञान सद्उपदेशको सार हो । समाधि ज्ञानको सार हो । जो मनुष्य रागी (साहस) अर्थात् रागमा लिप्त हुने हो (अट्टकथा) र प्रमादी हुनेछ, उसमा प्रज्ञा (ज्ञान) र श्रुत बढ्नेछैन ।।६।।

जो आर्यहरूको (बुद्धहरूको) देशित धर्ममा रत हुन्छ उनी मन र वचन तथा शरीरले उत्तम भएको हुन्छ, उसले शान्ति, शिष्टता तथा समाधिमा संलग्न भई श्रुत र प्रज्ञाको सारलाई प्राप्त गरिसकेको हुन्छ ।।७।।

## ∞ किंसीलसुत्त समाप्त ०२ रूर्ण्स

## १०. उट्ठानसुत्त (२,१०)

[उट्ठान भनेको उभिनु, बस्नु र घोचिएको काँडालाई निकालेर फ्याँक्नु हो ।]

बिउँफनू, उभिनू, बस्नू, सुतेर रहनाले के लाभ हुन्छ ? दु:खरूपी काँडाले घोचेका रोगीहरूको निद्रा कसरी आउँछ ? ।।१।।

उठ, बस, दृढतासाथ शान्ति (निर्वाण) को निमित्त अभ्यास गर । बेहोश भनी थाहापाई मुत्यराज बाट तिमीलाई मोहमा नराख, बसमा नराख ।।२।।

#### (908)

#### चूलवग्ग

याय देवा मनुस्सा च, सिता निट्ठन्ति अत्थिका । तरथेतं विसत्तिकं, खणो वे मा उपच्चगा । खणातीता हि सोचन्ति, निरयम्हि समप्पिता ॥३॥

पमादो रजो पमादो, पमादानुपतितो रजो । अप्पमादेन विज्जाय, अब्बहे सल्लमत्तनों" ति ॥४॥

अन्तर्भागं दशमं निद्ठितं । अन्तर्भः

११. राहुलसुत्तं (२,११)

कच्चि अभिण्हसंवासा, नावजानासि पण्डितं । उक्काधारो मन्नुस्सानं, कच्चि अपचितो तया ॥१॥

नाहं अभिण्हसंवासा, अवजानामि पण्डितं । उक्काधारो मनुस्सानं, निच्चं अपचितो मया ॥२॥

#### वत्थुमाथा

31

चूलवग्ग

पञ्चकामगुणे हित्वा, पियरूपे मनोरमे । सद्भाय घरा निक्खम्म, ढुक्खस्सन्तकरो भव ॥३॥

त्रा लित्ते भजस्सु कल्याणे, पन्तं च सयनासनं । विवित्तं अप्यनिग्धोसं, मत्तञ्जू होहि भोजने ॥४॥

> चीवरे पिण्डपाते च, पच्चये सयनासने । एतेसु तण्हं माकासि, मा लोकं पुनरागमि ॥४॥

> > ÷.

(90¥)

ા હતું ગયેલે

îa

1

38 18 11

-25

तृष्णाले बाँधिएका देवता र मनुष्य सँधै चक्करमा परिरहेको हुन्छ, त्यसलाई पारगरी जाऊ, तिम्रो केही क्षण नबितोस् । क्षणमा बितेका मनुष्य नरक परी शोक गर्नेछ ।।३।।

प्रमाद नै रज हो । प्रमादको कारण नै रज उत्पन्न हुन्छ । अप्रमाद र विद्याले आफ्नो दु:खरूपी काँडालाई निकालेर फ्याँक ।।४१।

#### £्रा उट्ठानसुत्त समाप्त २२२ +≫••€

#### 

[यो सूत्रमा सांसारिक कामनाबाट टाढा भई निर्वाण प्राप्त गर्ने उपदेश छ । यो उपदेश भगवान् बुद्धले आफ्नो छोरा राहुललाई दिनुभएको हो ।]

भगवान् बुद्ध - के सधैं साथै रहेको कारण पण्डित (आयुष्मान् सारिपुत्र) लाई अनादर त गरेनौ ? मनुष्यहरूमध्ये प्रदीप (उल्का) धारण गर्नेलाई तिमीद्वारा पूजित छ ? ।।१।।

राहुल – म सधैं साथ रहेको कारण पण्डितलाई अनादर गरेको छैन । मनुष्यहरूमध्ये प्रदीप (उल्का) धारण गरिरहेको लाई जहिलेपनि मद्वारा पूजा गरिएको छ ।।२।।

#### बस्तु-माथा

भगवान् बुद्ध – पाँचप्रकारका प्रिय र मनोरम काम-भोगहरू त्यागी श्रद्धापूर्वक घरबाट निस्केर दु:खलाई अन्त गर्नमा कोशीस गर ।।३।।

कल्याणमित्रको सत्संगत गर । गाउँबाट टाढा एकान्त र शान्त भएको स्थानमा शयनासन लगाऊ तथा भोजनमा मात्रा जान्ने बन ।।४।।

चीवर, पिण्डपात्र (भोजन), प्रत्यय (औषधि) तथा शयनासन - यसमा तृष्णा नराख । यस लोकमा (संसार) फेरि नआऊ ।।४।।

**u**.

( 906 )

संबुतो पातिमोक्सस्मिं, इन्द्रियेसु च पञ्चसु । सति कायगतात्यत्थु, निब्बिदाबद्दलो भव ॥६॥

निमित्तं परिवज्जेहि, सुभं रागूपसंहितं । असुभाय चित्तं भावेहि, एकग्गं सुसमाहितं ॥७॥

अनिमित्तं च भावेहि, मानानुसयमुज्जह । ततो मानमिसमया, उपसन्तो चरिसी'' ति ॥८॥

इत्थुं सुदं भगवा आयस्मन्तं राहुलं इमाहि गाथाहि अभिण्हं ओवदती" ति ।

SO राहुलसुत्तं एकादशमं निद्ठितं । GR \*\*\*\*

# १२. वङ्गीससुत्तं (२,१२)

एवं मे सुतं। एकं समयं भगवा आलवियं विहरति अग्गालवे चेतिये। तेन सो पन समयेन आयस्मतो वङ्गीसस्स उपज्झायो निग्रोधकप्पो नाम थेरो अग्गालवे चेतिये अपिरपरिनिब्जुतो होति। अथ सो आयस्मतो वङ्गीसस्स रहोगतस्स पटिसल्लीनस्स एवं चेतसो परिवितक्को उदपादि - "परिनिब्जुतो नु सो मे उपज्झायो उदाहु नो परिनिब्जुतो" ति ? अथ सो आयस्मा वङ्गीसो सायण्हसमयं पटिसल्लाना वुट्ठितो येन भगवा तेनुपसङ्कमि, उपसङ्कमित्वा भगवन्तं अभिवादेत्वा एकमन्तं निसीदि । एकमन्तं निसिन्नो सो आयस्मा वङ्गीसो भगवन्तं एतदवोच - "इध मय्हं, भन्ते, रहोगतस्स पटिसल्लीनस्स एवं चेतसो परिवितक्को उदपादि - पुरिनिब्जुतो नु सो मे उपज्झायो, उदाहु नो परिनिब्जुतो" ति ? अथ सो आयस्मा वङ्गीसो उट्ठायासना एकसं चीवरं कत्वा येन भगवा तेनज्जलि पणामेत्वा भगवन्तं गाथाहि अज्झामोसि -

"पुच्छाम सत्थारं अनोमपञ्जं, दिट्ठेव धम्मे यो विचिकिच्छानं छेता ।

( 906 )

चुलवम्म

प्रातिमोक्ष (नियमहरू) मा संयम गर, पाँच इन्द्रियहरूमा कायगतानुस्मृति तिमीलाई बनी रहोस् । वैराग्य बढाउनेमा कोशीस रहोस् ।।६।।

रागले युक्त सौन्दर्यको निमित्तलाई त्याग । एकाग्र समाधिस्थ भई मनमा अशुभको भावना नगर ।।७।।

निर्वाण (अनिमित्त) को भावना गर । अभिमानको अनुशय (चित्तमल) लाई निकालिदिनू, तब अभिमानलाई अन्त गरेर उपशान्त भई विचरण गर्नू ।।८।।

यसप्रकार भगवान् बुद्धले आयुष्मान् राहुललाई यी गाथाहरूद्वारा नित्य उपदेश दिने गर्नु हुन्थ्यो ।

# 

# १२. वङ्गीससुत्त (२,१२)

[वर्ङ्गीसले परलोक भएको आफ्नो उपाध्यय "निग्रोधकप्प" को विषयमा भगवान् बुद्धसँग सोध्छ । भगवान् बुद्धले बताउनुहुन्छ कि उसले तृष्णा नाश गरी निर्वाण प्राप्त गरे ।]

यस्तो मैले सुनें । एक समय भगवान् तथागत आलवी नाम गरेको स्थानको अग्गालव भन्ने ठाउँमा विहार गरिरहनुभएको थियो । त्यस समय आयुष्मान् वंगीसको उपाध्याय (गुरु) न्यग्रोधकल्प नाम गरेको स्थविरको केही दिनपूर्व अग्गालवचैत्यमा परिनिर्वाण भएको थियो । त्यसपछि आयुष्मान् वंगीस एकान्तमा ध्यानावस्थित भएको समय चित्तमा वितर्क उत्पन्न भयो - "के मेरो उपाध्ययको परिनिर्वाण भइसकेको अथवा भएको छैन ?" आयुष्मान् वंगीस सायं (संध्या) कालमा ध्यानबाट उठी जहाँ भगवान् तथागत हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए । त्यहाँ गएर भगवान् बुद्धलाई अभिवादन गरेर एकतिर बसे । एकतिर बसेका आयुष्मान् वंगीसले भगवान् बुद्धलाई यस्तो भने -- "भन्ते ! मलाई एकान्तमा ध्यानावस्थित भएको समयमा मेरो चित्त-वितर्क उत्पन्न भयो - के मेरो उपाध्यायको परिनिर्वाण भएको छ अथवा छैन ? तब आयुष्मान् वंगीसले आसनबाट उठेर चीवरलाई एक काँधमा राखेर जहाँ भगवान् बुद्ध हुनुहुन्थ्यो त्यही दुबै हात जोडेर प्रणाम गरी भगवान् बुद्धलाई गाधाद्वारा भने --

#### चूलवग्भ

( 907 )

 $\gamma_{p}^{*}$ 

अग्गालवे कालमकासि मिक्खु, जातो यसस्सी अमिनिब्बुततो ॥१॥

निग्रीधकप्पो इति तस्स नाम, तया कतं भगवा ब्राम्हणस्स । सो तं नमस्सं अचरी मुत्यपेक्सो, आरद्भविरियो दल्ह धम्मदस्सी ॥२॥

तं सावंक सक्क मयम्पि सब्बे, अञ्जातुमिच्छाम, समन्तचक्खु । समवद्दिदता नो सवणाय सोता, तुवं नो सत्था त्वमनुत्तरोसि ॥३॥

छिन्देव नो विचिकिच्छं बूहि मेतं, परिनिब्बुतं वेदय भूरिपञ्ज । मज्झेव नो भास समन्तचक्सु, सक्को'व देवानं सहस्सनेत्तो ॥४॥

ये केचि गन्था इध मोहमग्गा, अञ्ञाणपक्खा विचिकिच्छट्ठाना । तथागतं पत्वा न ते भवन्ति, चक्खुं हि एतं परमं नरानं ॥५॥

नो चे हि जातु पुरिसो किलेसे, वातो यथा अलघनं विहाने । तमोवस्स निबुतो सब्बलोको, न जोतिमन्तों पि नरा तपेय्यं ॥६॥

धीरा च पज्जोतकरा भवन्ति, तं तं अहं धीर तथेव मञ्जे । विपस्सिनं जानमुपागमम्हा, परिसासु नो आविकरोहि कप्पं ४७॥

सिप्पं गिरं एरय वग्गु वग्गुं, हंसोव पग्गस्य सणि निकूज । विन्दुस्सरेन सुविकप्पिते, सब्बेव तें उज्ज्ञगता सुणोम ॥८॥

이 지수는 것은 비출할 수 있는 것

( 902 )

nariik Natio

f 19<sup>9</sup> Activ आयुष्मान् वंगीस - यही जन्ममा जो महाप्रज्ञावान् शास्ता शंकाहरूलाई दूर गर्न मैले त्यस प्रसिद्ध, यशस्वी, शान्तचित्त भिक्षुको सम्बन्धमा सोध्छु जसको देहान्त अग्गालवमा भएको थियो ।।१।।

हे भगवन् अत्रपाईले नै त्यस ब्राम्हणलाई न्यग्रोधकल्प राख्नुभएको थियो । मुक्तिको अपेक्षक, दृढ-धर्मदर्शीले मुक्तिको कामनाले तपाईंलाई नमस्कार गर्दै विचरण गरे ।।२।।

हे समन्त चक्षु शाक्य ! त्यस श्रावकको सम्बन्धमा हामी सबै जान्न चाहन्छौ, हाम्रो कान सुन्तको निमित्त तयार छ । तपाई हाम्रो शास्ता (गुरु) हुनुहुन्छ, तपाई सर्वोत्तम हुनुहुन्छ ।।३।।

हे महाप्रज्ञ ! हामीहरूको शंका दूर गर्नुहोस् । यो भन्नुहोस् कि तिनीहरूले परिनिर्वाण प्राप्त गरे ? हे समन्तचक्षु ! जुनप्रकार सहस्त्रनेत्र इन्द्रले देवताहरूबीच बोल्ने हुन्छ । त्यस्तैप्रकार तपाईले हामीहरूबीच भन्नुहोस् ।।४।।

यहाँ मोहतिर लैजाने, अज्ञानसम्बन्धी शंका उत्पादक जुन ग्रन्थहरू छन्, तथागतकहाँ पुगिसकेपछि ती सबै नष्ट हुनेछन् । तथागत नै मनुष्यहरूको उत्तम चक्षु हो ।।४।।

जसरी हावाले आकाशका बादलहरूलाई दूर गर्दछ, त्यस्तै नै यदि आफूसमान मनुष्यहरूलाई वासनाबाट टाढा गरिएन भने संसार मोहले आच्छादित (छोप्ने) होइन्छ र प्रकाशवान् पुरुष पनि चम्कन पाउनेछैन ।।६।।

धीर विद्वान्हरूले प्रकाश दिने छन् । हे धीर ! मैले तपाईंलाई उस्तै सम्भोको छु । हामीहरू भगवान् बुद्धलाई सर्वदर्शी सम्भोर आएका छौं । यस परिषद्मा हामीहरूलाई न्यग्रोधकल्पको विषयमा बताइदिनुहोस् ।।७।।

जुनप्रकार हाँसले आफ्नो गर्दन सीधा पारेर मधुर र रसिलो शब्द निकाली कराउने हो, ठीक त्यस्तैप्रकार तपाई शीघ्र स्पष्टरूपले मधुर-मधुर वाणी बोल्नुहोस् । हामीहरू सबै त्यसलाई ध्यानपूर्वक सुन्नेछौँ ।।८।।

#### चूलवग्ग

(990)

पहीनजातिमरणं असेसं, निग्गयह धोनं वढेस्सामि धम्मं । ब कामकारो हि पुथुज्जनानं, सङ्गेय्यकारो च तथागतानं ॥५॥

सम्पन्नवेय्याकरणं तवेदं, समुज्जपञ्जस्स समुग्महीतं । अयमञ्जलि पच्छिमो सुप्पणामितो, मा मोहयी जानमनोमपञ्ज ॥१०॥

परोवरं अरियधम्मं विदित्वा, मा मोहर्यी जानमनोमविरिय । वरिं यथा धम्मनी धम्मतत्तो, वाचामिकङ्गामि सुतं पवस्स ॥१९॥

खदिश्वकं ब्रम्हचरियं अचारि, कप्पायनो कच्चिरस तं अमोधं । निब्बायि सो अनुपादिसेसो, यथा विमुत्तो अहु तं सुणोम" ॥१२॥

अच्छेच्छि तण्हुं इध नामरूपे (इति भगवा), कण्हुस्स सोतं दीधरत्तानु सयितं । अतारि जातिमरणं असेसं, इच्चाब्रवी भगवा पञ्चसेट्ठो ॥१३॥

"एस सुत्वा पसीढ़ामि, वचो ते इतिसत्तम । अमोघं किर मे पुट्ठं, न मं वञ्चेसि ब्राम्हणो ॥१४॥

यथावादी तथाकारी, अहु बुद्धस्स सावको । अच्छिहा मच्चुनो जालं, ततं मायाविनो दल्हं ॥१४॥ तपाईंले सम्पूर्ण जन्म-मृत्युलाई नाश गरिसक्नुभएको छ । मैले सुपरिशुद्ध तपाईंसँग उपदेशको लागि (सअनुरोध) निवेदन गरेको छु । पृथग्जनहरू (जसले मार्ग र फल प्राप्त गरेको छैन) को इच्छा पूर्ति हुँदैन । तथागतले जानकारी साथसाथै कर्म पनि गर्नुहुन्छ ।।९।।

हे ऋजु प्रज्ञ ! तपाईंका यी सम्पूर्ण कथनलाई हामीले राम्रोसँग ग्रहण गऱ्यौं । यो मेरो अन्तिम प्रणाम छ । हे महाप्रज्ञ ! हामीलाई भ्रममा नराख्नुहोस् ।।१०।।

महाप्रज्ञ ! आरम्भले अन्तसम्म आर्यधर्मलाई जानेर तपाईले हामीलाई भ्रममा नराखनुहोस् जुनप्रकार गर्मीको मौसममा<sup>प</sup>पीडित मनुष्य पानीको लागि लालची हुन्छ, त्यस्तैप्रकार मैले तपाईंको वचनको आकांक्षा (आशा) गर्छु । तपाईंले वाणीले वर्षा गर्नुहोस् । 1991 ।

कप्पायन (न्यग्रोधकप्प) ले जुन अर्थको निमित्त ब्रम्हचर्यको पालन गरे, के त्यो सफल भयो ? के उनीले अनुपादिशेषनिर्वाणलाई प्राप्त गरिसक्यो ? ऊ जसरी विमुक्त भयो, त्यो हामीहरूलाई बताउनुहोस्, हामीहरू त्यसलाई सुन्न चाहन्छौ ।।१२।।

भगवान् बुद्ध - नाम-रूपको तृष्णारूपी दीर्घकालदेखि बगिरहको भारको नदीलाई नाश गरी त्यसले (कल्पायन) नि:शेष जन्ममृत्यु पार भइसके -पञ्चश्रेष्ठ (प्रथम शिष्य पञ्चवर्गहरूमा श्रेष्ठ अथवा श्रद्धा आदि पाँच इन्द्रियहरू या शील आदि स्कन्हरूले श्रेष्ठ भएको कारण पञ्चश्रेष्ठ, यो संगीतिकारहरू को वचन हो - अट्ठकठथा) भगवान् बुद्धले यो भन्नुभयो ।।१३।।

वंगीस – हे सातौँ ऋषि । १. विपस्सी, २. शिखी, ३. वेस्सभू, ४. ककुसन्ध, ४. कोणामण ६. काश्यपको साथमा सातौँ साक्यमुनि बुद्ध (अट्ठकथा) तपाईंको कुरा सुनेर म प्रसन्न छु । मेरो प्रसन्नता निरर्थक भएन । तपाईं मलाई उपेक्षा गर्नुभएन ।।१४।।

बुद्धको त्यो शिष्य यथावादी तथाकारी थिए । उनले मारको विस्तृत, मायावी, दृढ जाललाई काटिसके ।।१४।।

### चूलवग्ग

( 992 )

अह्रस भगवा आबिं, उपाबानस्स कप्पियो । अच्चगा वत कप्पायनो, मच्चुधेय्यं सुढुत्तर" न्ति ॥१६॥

80 वङ्गीससुत्तं द्वादसमं निद्ठितं । 🖎

# १३. सम्मापरिब्बाजनियसुत्तं (२,१३)

"पुच्छाम मुनि पहूत पञ्ञ, तिण्ण परिनिब्बुत ठितत्तं । निक्खम्म घरा पतुञ्ज कामे, कथ (भिक्खु), सम्मा सो लोके परिब्बजेरुय" ।।१।।

"यस्स मङ्गला समूहता (इति भगवा), उप्पाता सुपिना च लक्खणा च । सो मङ्गलबोसविप्पहीनो, सम्मा सो लोके परिब्बजेय्य ॥२॥

रागं विनयेथ मानुसेसु. दिब्बेसु कामेसु चापि भिक्सु । अतिक्कम्म भवं समेच्च धम्मं, सम्मा सो लोके परिब्बजेय्य ॥३॥

विपिटि्ठ कत्वा पेसुनानि, कोधं कदरियं जहेरय भिक्सु । अनुरोध-विरोध-विप्पहीनो, सम्मा सो लोके परिब्बजेरय ।।४।।

हित्वा पियं च अप्पियं च, अनुपाढाय अनिस्सितो कुहिञ्चि । संयोजनियेहि विप्पमुत्तो, सम्मा सो लोके परिब्बजेय्य ॥४॥

31.

というたちに対していたが、



जो भिक्षु मनुष्यलोकका काम-भोगहरूप्रति तथा स्वर्गलोकका काम-भोगहरू प्रति राग त्याग गर्नेछ र धर्मलाई निर्मलरूपले जानेर भवसंसरणद्वारा मुक्त हुनेछ, त्यसैले संसारमा सहीप्रकारको प्रब्रीजत आचरण गर्न सक्नेछ ।

> रागं विनयेथ आनुसेसु, दिब्बेसु कामेसुचापि मिल्टर्सु । अतिवक्तम भवं समेच्च घठमं, सम्मा सो लोके परिब्बजेच्य ।।

Downloaded from http://www.dhamma.digital

# सम्मापरिब्बाजनीयसुत्त

बोधिसत्त्वको अवस्थामा भगवान् बुद्धले मगधनरेश बिंबिसारलाई वचन दिनुभएको थियो कि जब सम्यक्सम्बोधित्व प्राप्त हुनेछ तब राजगृहमा अवश्य आउनेछु । अत: वहाँ (बुद्ध) १००३ शिष्यहरूका साथ राजगृहमा आउनुभयो । सूचना पाएको लगत्तै नै राजा बिंबिसार बहुसंख्यक नागरिकहरूका साथ वहाँको अगवानीको निम्ति पुगे ।

मगधको राजनगरीमा उरुबेल काश्यपका अनेक श्रद्धालु भक्तहरू थिए । उसको मनमा यस्तो शंका उत्पन्न भयो कि श्रमण गौतम उरुबेल काश्यपको शिष्य भएर आएको थियो ? यसम विषयमा भगवान् बुद्धदारा सोधिएको मा उरुबेल काश्यपले भगवान् बुद्धलाई नम्र स्वभावले भने कि म नै उसको शिष्य हूं । पहिले मैले गृहस्थजीवनमा कामभोगलाई त्यागेर सन्यासी बनें तर मनद्वारा काम-वासना निकाल्न सकिन । मैले यस हेतु कामेष्टि यज्ञ गरें, जसबाट मरणोपरांत स्वर्गमा जन्म होस् । मेरो कामभोगको प्रबल इच्छा पूर्ण भयो तर जब भगवान् बुद्धको संपर्कमा आएं तब वहाँको शिक्षाद्वारा कामराग नै हट्यो । सबै राग, द्वेष, मोह र अहंकाररूपी अविद्या दूर भयो । अतः भगवान् बद्ध नै मेरो परम कृपालु शास्ता (गुरु) हुनुहुन्छ र म वहाँको महाकृतज्ञ शिष्य हूं । वहाँको कृपाद्वारा शील, समाधि र प्रज्ञामा स्थित भएर म सही अर्थमा स्थितप्रज्ञ भएं, अरहंत भएं, कामभोगप्रति कुनै स्पृहा रहेन । अब न आफ्नो आफूप्रति अहंकार रह्यो, न आफ्ना भक्तहरूप्रति ममकार । 'म' 'मेरो' 'द्वारा उत्पन्न सबै अशान्ति दूर भयो । त्यसपछि वस्तुतः स्थितप्रज्ञ र अरहंत भएको सच्चाईको अनुभव गर्न सकें ।

प्रजासहित राजा बिंबिसारले पनि सम्भिसके कि राज्यमा प्रसिद्ध र पूज्य उरुबेल काश्यप वस्तुत: भगवान् बुद्धको शिक्षाद्वारा नै अरहंत भएका हुन् ।

राजाले भिक्षुसंघसहित भगवान् बुद्धलाई भोजनको निमित्त आमन्त्रित गरे । भोजनोपरांत भगवान् बुद्धले राजा र राजपरिवारसहित उपस्थित दरबारियाहरूलाई धर्मको उपदेश दिनुभयो । राजा बिंबिसार चाहन्थे कि संघसहित भगवान् बुद्ध राजगृहमा चिरकालसम्म विहार गरिरहुन् । अतः उसले अत्यन्त विनम्रतापूर्वक वेणुवनको मनोरम राजउद्यान भगवान् बुद्धलाई विहारको निम्ति अर्पित गरे । वेणुवन, बुद्धप्रमुख भिक्षुसंघको पहिलो विहार भयो । भगवान् बद्धले त्यहीं नै दोस्रोचोटि वर्षावास बिताउनुभयो ।

**≫**•∕€

भगवन् ! कप्पीयले तृष्णाको हेतुलाई जानिसकेको थियो । अहो ! कप्पायनले अति दुस्तर मृत्युको राज्यलाई पार गरिसके ।।१६।।

#### 

:};

# 93. सम्मापरिब्बाजनियसुत्त (२,१३)

[यो सूत्रमा भगवान् बुद्धले भिक्षुहरूद्वारा कस्तो मार्गको अनुसरण गर्नुपर्ने हो, त्यो देखाइएको छ ।]

#### निर्मित बुद्ध

हे महाप्रज्ञ ! संसार-सागरलाई पारगरी मुक्त स्थितात्मा मुनिसँग हामी सोध्छौं कि काम-भोगहरूको त्याग गरी घरबाट निस्केर, कसरी भिक्षु सम्यक्प्रकारले लोकमा विचरण गर्छ ? ।।९।।

भगवान् बुद्ध – जो मांगलिक कर्महरू उत्पातहरू, खप्नका कुराहरू र लक्षणशास्त्र (सामुद्रिक विद्या) प्रति विश्वास नष्ट भइसकेको हुन्छ, जुन मंगल दोष (सकुन-अपसकुन) ले मुक्त हुन्छ, त्यही लोकमा राम्रोसँग विचरण गर्दछ ।।२।।

जो भिक्षु मनुष्य-लोकका कामहरू तथा स्वर्गीय कामहरूप्रति अनुराग त्यागी, धर्मलाई राम्ररी जानी र बुफी भव (संसार) लाई पार गर्छ, त्यही यस लोकमा सम्यक्रूपले संसारमा विचरण गर्छ ।।३।।

जो भिक्षु चुगली तथा कोधलाई त्याग गरी, कंजुसीपनालाई टाढा राखेर कृपा (अनुरोध) विरोधबाट मुक्त हुन्छ ऊ सम्यक्रूपले विचरण गर्छ ।।४।।

जो भिक्ष प्रिय र अप्रियलाई छोड्छ त्यो कुनैमा पनि अनुराग या तृष्णा नगरी बन्धनबाट मुक्त भई सम्यक्रूपले संसारलाई विचरण गर्छ ।।४।।

#### चूलवग्ग

( 998 )

न सो उपधीसु सारमेति, आढ़ानेसु विनेय्य छन्ढरागं । सो अनिस्सितो अनञ्जनेय्यो, सम्मा सो लोके परिब्बजेय्य ॥६॥

वचसा मनसा च कम्मना च, अविरुद्धो सम्मा विदित्वा धम्म । निब्बाण पदाभिपत्थयानो, सम्मा सो लोके परिब्बजेय्य ॥७॥

रो वदन्ति म'न्ति न उण्णमेय्य, अकुट्ठो'पि न सन्धियेथ मिक्खु । लद्भा परभोजनं न मज्जे, सम्मा सो लोके परिब्बजेय्य ॥७॥

लोभं च भवं च विष्पहाय, न च भिक्खु हिंसेय्य कञ्चि लोके । सो तिण्णकथंकथो विसल्लो, सम्मा सो लोके परिब्बजेय्य ॥५॥

सारूप्यमत्तनो विदित्वा, न च भिक्खु हिंसेय्य कञ्चि लोको । यथातथियं विदित्वा धम्म, सम्मा सो लोके परिब्बजेय्य ॥१०॥

यस्सातुसया न सन्ति केचि, मूला अकुसला समूहतासे । सो निराससो अनासयानो, सम्मा सो लोके परिब्बजेय्य १९॥

आसवस्तीणो पहीनमानो, सब्बं रागपथं उपातिवत्तो । बन्तो परिनिब्बुतो ठितत्तो, सम्मा सो लोके परिब्बजेय्य ॥१२॥

सद्भे सुतवा नियाभदस्सी, वग्गगतेसु न वग्गसारी धीरो । लोग दोसं विनेय्य पटिघं, सम्मा सो लोके परिब्बजेय्य ॥१३॥

<u>acq99</u>

जो भिक्षु सांसारिक आसक्तिहरूमा सार मान्दैन ऊ परिग्रहप्रति छन्द-राग त्यागिदिनेछ र तृष्णा-रहित भई अरूको अनुसरण नगरी सम्यक्रूपले संसारमा विचरण गर्छ ।।६।।

जो भिक्षु वचन, मन तथा कर्मले विरोध नगरी धर्मलाई राम्ररी जानी र बुभी निवार्णपदको आकांक्षा गर्छ ऊ सम्यक्रूपले संसारमा विचरण गर्छ ।।७।।

"अरूले मलाई वन्दना गरोस्" - भनी मनमा राखी जो भिक्षुले गर्व (अभिमान) गर्दैन, आक्रोस गरेतापनि वैमनस्य राख्दैन, अरूहरूबाट भोजन प्राप्त गरे पनि प्रमत्त हुँदैन, ऊ सम्यक्रूपले संसारमा विचरण गर्छ ।।दा

जो भिक्षु लोभ र तृष्णालाई त्यागी, बध-बन्धनबाट रहित भई, संशय (शंका) नभएको भई, निष्काम हुनेछ, ऊ यस लोकमा (संसार) सम्यक्रूपले विचरण गर्छ ।।९।।

जो भिक्षु आफ्नो अनुरूपतालाई जानी संसारमा कसैको पनि हिंसा नगरी यथार्थरूपले धर्मलाई जान्दछ ऊ सम्यक्रूपले संसारमा विचरण गर्छ ।।१०।।

जो भिक्षुसँग कुनैप्रकारको आसक्ति (वासना) छैन, पापको जड (अकुशलमल) लाई नष्ट गरिसकेको छ र जुन तृष्णा तथा आसक्ति (वासना) ले रहित हुन्छ ऊ सम्यक्रूपले संसारमा विचरण गर्छ ।।११।।

जो भिक्षु आसव-क्षीण (वासना क्षीण) अभिमान-रहित सम्पूर्ण राग-पथलाई पार गरिसकेको हुन्छ, जो दान्त उपशान्त स्थितात्मा भएको हुन्छ ऊ सम्यक्रूपले संसारमा विचरण गर्छ ।।१२।।

जो भिक्षु श्रद्धालु, श्रुतिमान्, निर्वाणपथदर्शी दलबन्दीहरूमा कुनै पक्ष नलिने हुन्छ ऊ धीर, लोभ, द्वेष तथा प्रतिहिंसाको भावनालाई त्यागी सम्यक्रूपले संसारमा विचरण गर्छ ।।१३।।

चूलवग्ग

( 99& )

संसुद्धजिनो विवत्तच्छह्वो धम्मेसु वसी पारमू अनेजो । सङ्घार निरोधञाणकुसलो, सम्मा सो लोके परिब्बजेय्य ॥१४॥

अतीतेसु अनागतेसु चापि, कप्यातीतो अतिच्च सुद्धिपञ्जो । सब्बायतनेहि विप्पमुत्तो, सम्मा सो लोके परिब्बजेय्य ॥१४॥

अञ्ञाय पदंसमेच्च धम्मं, विवटं दिस्वान पहानमासवानं । सब्बूपधीनं परिक्खयानो, सम्मा सो लोके परिब्बजेय्य" ॥१६॥

"अद्धा हि भगवा तथेव एतं, यो सो एवं विहारी ढन्तो भिक्खु । सब्बसंयोजनिये च वीतिवत्तो, सम्मा सो लोके परिब्बजेय्यो' ति ॥१७॥

अ सम्मापरिष्नाजनियसुत्तं तेरसमं निद्ठितं । Qa

जो भिक्षु सुविशुद्ध, आत्मजयी, अविद्यारूपको पर्दाबाट मुक्त भएको, धर्महरूमा वशी भूतभई पारंगत, तृष्णा-रहित र संस्कारहरूलाई नाश गर्नेमा कुशल हुन्छ, ऊ सम्यक्रूपले संसारमा विचरण गर्छ ।।१४।।

जो भिक्षु भूत र भविष्यका कुराहरूबाट टाढा छ, जो अत्यन्त विशुद्ध प्रज्ञावान् हुन्छ, बाऱ्है आयतनहरू (१. आँखा, २. कान, ३. नाक, ४. जिभ्रो, ४. शरीर, ६. मन, ७. रूप, ८. शब्द, ९. गन्ध, १०. रस, ११. स्पर्श, १२. धर्म) ले मुक्त छ, ऊ सम्यक्रूपले संसारमा विचरण गर्छ ।।१४।।

जो भिक्षु मदहरू (चार आर्यसत्यका चार पथ-अट्ठकथा) लाई जानी, धर्म (चार आर्यसत्य धर्म) 9. चित्त, २. चेतसिक, ३. रूप, ४. निर्वाणलाई सम्भी, आसव-क्लेश 9. काम (इन्द्रिय भोग) आसव, २. भव (जन्मने इच्छा) आसव ३. दृष्टि ( गलत धारणा) आसव, ४. अविद्या (अज्ञानता) आसवहरूलाई प्रहाण गरिसकेर निर्वाणलाई स्पष्टरूपले देखेर सबै आसक्तिहरूलाई नष्ट गरिदिन्छ ऊ नै सम्यक्रूपले यस संसारमा विचरण गर्छ । 19६11

निर्मित बुद्ध – निश्चय नै भगवन् ! यो त्यस्तै कुरा हो । जो यसप्रकार ले विहार गर्ने दान्त, सबै बन्धनहरूबाट मुक्त भइसकेको भिक्षु छ, त्यसले नै सम्यक्रूपले संसारमा विचरण गर्छ ।।१७।।

# 

चूलवग्भ

( 990 )

# १४. धम्मिकसुत्तं (२,१४)

एवं मे सुत्तं । एकं समय भगवा सावत्थियं विहरति जेतवने अनाथपिण्डिकस्स आरामे । अथ खो धन्मिको उपासको पञ्चहि उपासकसतेहि सद्धिं येन भगवा तेनुपसङ्कमि, उपसङ्कमित्वा भगवन्तं अभिवादेत्वा एकमन्तं निसीदि । एकमन्तं निसिन्नो खो धन्मिको उपासको भगवन्तं आशाहि अज्झ्मासि –

"पुच्छामि तं गोतम भूरिपञ्ज, कथंकरो सावको साधु होति । यो वा अगारा अनगारमेति, अगारिनो वा पनुपासकासे ॥१॥

तुवं हि लोकस्स सढेवकस्स, गतिं पजानासि परायणं च । न चरिथ तुल्यो निपणत्थबस्सी, तुवं हि बुद्धं पवरं वढन्ति ।।२।।

सब्बं तुवं आणमवेच्च धम्मं, पकासेसि सत्ते अनुकम्पमानो । विवत्तच्छहोसि समन्तचक्खु, विरोचसि विमलो सब्बलोके ॥३॥

आगञ्छि ते सन्तिके नागराजा, एरावणो नाम जिनोति सुत्वा । सो' पि तया मन्तयित्वा अज्झगमा, साधूति सुत्वान पतीतरूपो ॥४॥

राजापि तं वेस्सवणो कुबेरो, उपेति धम्मं परिपुच्छमानो । तस्सापि त्वं पुच्छितो ब्रूसि धीर, सो चापि सुत्वान पतीतरूपो ॥४॥

# 98. धम्मिकसुत्त (२,98)

[यस सूत्रमा भिक्षुधर्म र गृहस्थधर्मलाई भिन्न भिन्न किसिमले देखाइएको छ ।]

यस्तो मैले सुनें । एक समय भगवान् बुद्ध श्रावस्ती अनाथापिण्डिकको आराम जेतवनमा विहार गरिरहनुभएको थियो । त्यस समय धम्मिक उपासक पाँच सय उपासकहरूसँग जहाँ भगवान् बद्ध विराजमान हुनुभएको थियो त्यहाँ जानुभयो । नजिकै गएर भगवान् बुद्धलाई अभिवादन गरी एकतिर बसे । एकतिर बसेका धम्मिक उपासकले गाथाद्वारा भगवान् बुद्धलाई भन्नुभयो ।

धार्मिक (धम्मिक) उपासक – हे प्रज्ञावान् गौतम ! म तपाईसँग सोध्खु कि कस्तो आचरण गर्ने श्रावक राम्रो हुनेछ ? घरबाट निस्केर बेघर हुने अथवा घरमा बसिरहने उपासक ?।।१।।

देवसहित मनुष्यहरूको गति र विमुक्ति तपाईंले नै जान्दछ । तपाईं समान अरू निपुण अर्थदर्शी छैन । तपाईंलाई नै सधै मनुष्यहरूले श्रेष्ठ बुद्ध भन्दछन् ।।२।।

तपाईंले धर्मका सम्पूर्ण ज्ञान प्राप्त गरी प्राणीहरूमाथि अनुकम्पा राखी त्यसलाई प्रकाशित गर्नुभयो । सर्वदर्शी तपाई (अविद्यारूपी) पर्दाबाट मुक्त भएको हुनुहुन्छ र समन्तचक्षु हुनुहुन्छ, सबै संसारमा निर्मल रूपले सुशोभित छ ।।३।।

एरावण नागराजा पनि तपाईं "जिन" हुनुहुन्छ भन्ने सुनेर तपाईंकहाँ आए । ऊ पनि तपाईंसँग सल्लाह गरी धर्मको कुरा सुनी प्रसन्न भई ज्यादै राम्रो भयो भनेर गए ।।४।।

वैश्ववण कुवेर राजाले धर्म सुन्नलाई तपाईंकहाँ आए । धीर ! तपाईंले उसको प्रश्नको जवाफ पनि दिनुभयो, उनी पनि तपाईंको कुरा सुनी प्रसन्न भएर गए ।।४।।

#### चूलवग्ग

( 920 )

ये केचिमे तित्थिया वाढसीला, आजीविका वा यढि वा निमण्ठा । पञ्जाय त नातितरन्ति सब्बे, ठितो वजन्त विय सीघगामि ॥६॥

र्थ केचिमे ब्राम्हणा वाढसीला, बुद्धा चापि ब्राम्हणा सन्ति केचि । सब्बे तथि अत्थबद्धा भवन्ति, ये वापि चञ्जे वाढिनो मञ्ज माना ॥७॥

अयं हि धम्मो निपुणो सुसी च, यो यं तया भगवा सुप्पवुत्तो । तमेव सब्बे सस्सूसमाना, त्वं नो वढ पुच्छितो बुद्धसेट्ठ ॥८॥

सब्बेपिमे भिक्खवो संनिसिन्ना, उपासका चापि तथेव सोतुं । सणन्तु धम्मं विमलेनानुबुद्धं, सुभासितं वासवस्सेव देवा" ॥५॥

"सुणाथ मे भिक्सवो सावयामि वो, धम्मं धुतं तज्च धराथ सब्बे । इरियापथं पब्बजितानुलोमिकं, सेवेथ न अत्थब्सी मुतीमा ॥१०॥

न वे विकाले विचरेय्य भिक्खु, गाम च पिण्डाय चरेय्य काले । अकालचारि हि सजन्ति सङ्गा, तस्मा विकाले न चरन्ति बुद्धा ॥११॥

दलवग्र

यहाँ जतिपनि वादहरू तीर्थक, आजीवक र निग्रन्थहरू भएका थिए, तिनीहरू सबै तपाईंको प्रज्ञाअगाडि उनीहरूको ज्ञान तुच्छ छ अर्थात् उनीहरू उठिरहेका ले दगुरी रहेकालाई भेट्टाउन नसक्नेफैं तपाईलाई प्रज्ञाले भेट्न सक्दैनन् ।।६।।

जतिपनि वादविवाद गर्ने ब्राम्हणहरू छन्, जसमा कुनै वृद्ध ब्राम्हण छ अथवा अरू जो कोही पनि आफ्नो वादमा दक्ष मानिन्छन्, ती सबैको अर्थ सोध्नको निमित्त तपाईकहाँ आउने गर्छन् ।।७।।

हे भगवन् ! तपाईंद्वारा उपदिष्ट जुन यो धर्म हो, त्यो उत्तम र सुखद हो । हामीहरू सबै त्यसैलाई सुन्नको निमित्त इच्छुक छौं । हे बुद्ध श्रेष्ठ ! सोधेका कुरा हामीहरूलाई बताइदिनहोस् ।।=।।

यहाँ सबै भिक्षु र उपासक सुन्नको लागि बसिरहेका छन् । निर्मल बुद्धको अवगत धर्मलाई त्यसरी नै सुनेर जसरी इन्द्रको सदुपदेशलाई देवताहरू सुन्ने गर्दछन् ।।९।।

भगवान् बुद्ध –

## भिक्षु - धर्म

भिक्षुहरू ! मेरो कुरा सुन । मैले तिमीहरूलाई सुनाइरहेको छु । तिमीहरू धर्म - तेन्ह धुताङ्ग जस्तै – १. पांशुंकूलिकांग, २. त्रैचीवरिकांग, ३. पिण्डपातिकांग, ४. सापदानचारिकांग, ४. एकासनिकांग, ६. पात्रपिण्डकांग, ७. खलुपच्छाभतिकांग, ८. आरणकांग, ९. वृक्षमूलिकांग, १०. अभ्यवकाशिकांग, ९१. श्रमशानिकांग, ९२. यथासंस्थरिकांग, १३. नैसाद्यकांग) सबैले धारण गर । तिमीहरूको चल्ने-घुम्ने (ईर्यापिथ) प्रव्रजित अनुकूल होओस् र अर्थदर्शी तथा बुद्धिमान् (भिक्षु) सँग सत्संगत गरी आचरण गर । ।१०। ।

भिक्षुले विकाल समयमा घुम्ने हुनु हुन्न, समयमा नै भिक्षाटन गरुन् । असमय (विकालसमय) मा घुम्नेलाई आसक्तिहरू लाग्नेछन् । त्यसकारण ज्ञानी भिक्षुहरू असमयमा घुम्दैनन् ।।११।।

#### चूलवग्ग

( 922 )

रूपा च सह्रा च रसा च गंधा, फस्सा च ये समदयन्ति सत्ते । एतेसु धम्मेसु विनेय्य छन्दे, कालेन सो पविसे पातरासं ॥१२॥

पिण्ड' च भिक्खु समयेन लढ्रा, एको पटिक्कम्म रहो निसीदे । अज्झत्तचिन्ती न मनो बहिद्धा, निच्छारये सङ्ग्रहितत्तभावो ॥१३॥

सचेपि सो सल्लपे सावकेन, अञ्ञेन वा केनचि भिक्खुना वा । धम्मं पणीतं तमुदाहरेय्य, न पेसुणं नोंपि परुपवादं ॥१८॥

वाढ़ं हि एके पटिसेनियन्ति, न ते पसंसाम परित्तपञ्जे । ततो ततो ने पसजन्ति सङ्गा, चित्तं हि ते तत्थ गमेन्ति ढूरे ॥१४॥

पिण्डं विहारं सयनासनं च, आपं च सङ्घाटिरजूपवाहनं । सुत्वान धम्मं सुगतेन देसितं, सङ्घाय सेवे वपरञ्जसावको ॥१६॥

तस्मा हि पिण्डे सयनासने च, आपे च सङ्घाटिरजूपवाहने । एतेसु धम्मेसु अनूपलित्तो, भिक्सू यथा पोक्सरे वारिबिन्दु ॥१७॥

गहट्ठवत्तं पन वो वदामि, यथाकरो सावको साधु होति । न हेसो लब्जा सपरिग्गहेन, फस्सेतुं यो केवलो भिक्खु धम्मो ॥१८॥

पाणं न हाने न च घातयेय्य, न चानुजञ्ञा हननं परेसं । सुब्बेसुं भूतेसु निधाय ढण्डं, ये थावरा ये च तसन्ति लोके ॥१५॥

ततो अदिन्नं परिबज्जरेय्य, किञ्चि क्वचि सावको बुज्झमानो । न हारये हरतं नानुजञ्ज, सब्बं अदिन्नं परिवज्जरेय्य ॥२०॥ रूप, शब्द, गन्ध, रस र स्पर्श यी सबै कुराले मनुष्यहरूलाई मोहित बनाइदिन्छन्, त्यसैले त्यस विषयप्रति राग त्याग गरी समयमा नै प्रातराश (प्रातको भोजन) को निमित्त गाउँमा प्रवेश गर्नू ।।१२।।

भिक्षु समयमा नै प्राप्त भिक्षालाई लिई एकान्तमा गई एक्लै बसी अध्यात्म चिन्तनमा लाग्नू । मनलाई बाहिर नपठाउनू र चित्तलाई एकागं गराई राख्नू ।।१३।।

यदि कुनै श्रावक या अन्य कुनै भिक्षुसँग कुरा गर्नु छ भने उत्तम धर्मको नै कुरा गर, चुगली कुरा गरी अर्कालाई निन्दा नगर्ने होऊ ।।१४।।

कोही कोही वाद-विवाद गर्ने गर्छन्, त्यस्ता अल्पप्रज्ञ लाई हामी प्रशंसा गर्दैनौं । यताउतीबाट उनी आसक्तिमा रत भएर जानेछ । त्यसपछि उसको मन त्यही वादमा टाढा टाढासम्म रहने हुन्छ ।।१४।।

बुद्धको उत्तम प्रज्ञा भएका श्रावक सुगतको उपदिष्ट धर्मलाई सुनेर भिक्षा, विहर शयनासन, जल र संघाटीको मैललाई धुने यी कुराहरूमा विचार पूर्वक सेवन गरुन् ।।१६।।

त्यसकारण भिक्षा, शयनासन, जल र संघाटीको मैल धुने कुरामा भिक्षु त्यहीप्रकारको आसक्त-रहित होओस् जस्तो कि कमल-पत्रमा जलबिन्द् ।।१७।।

#### गृहस्थधर्म

अब मैले तिमीहरूलाई गृहस्थधर्मको बारेमा बताउँदछु जस्तो कि कार्यमा लाग्ने श्रावक राम्रो हुन्छ । जुन सम्पूर्ण भिक्षु धर्म छन् जसको पालन सपरिग्रहो (गृहस्थी) ले पालन गर्न सकिँदैन ।।१८।।

लोकमा बस्ने स्थविर र जंगम प्राणी छन्, न ती प्राणीहरूप्रति हिंसा गरोस्, न प्राणीहरू मारियुन्, न तिनीहरूलाई मार्न लगाओस् सबै प्राणीहरूप्रति दण्डत्यागी होउन् ।।१९।।

त्यसपछि अरूको भनी थाहाहुने कुनै बस्तुलाई चोर्ने त्याग गर । न चोर्ने, न चोराउनेमा अनुमति देओस् । चोर्ने कार्य सधैको लागि त्याग गर ।।२०।। **चूलवञ्ग** (**११४**) अब्रम्हचरियं परिवज्जयेय्य, अङ्गारकासुं जलितं व विञ्ञू । असंभूणन्तो पन ब्रम्हचरियं, परस्स बारं नातिक्कमेय्य ॥२१॥

सभग्गतो वा परिसग्गतो वा, एकस्स वेको न मुसा भणेय्य । न भासरो भणतं नानुजञ्ञा, सब्बं अभूतं परिवज्जरोय्य ॥२२॥

मज्जं च पानं न समाचरेय्य, धम्मं इमं रोचय यो महट्ठो । न पायये पिवतं नानुजञ्ञा, उम्मादनन्तं इति नं विदित्वा ॥२३॥

मदा हि पापानि करोन्ति बाला, कारेन्ति चञ्जे पि जने पमत्ते । एतं अपुञ्जायतनं विवज्जये, उम्मादनं मोहनं बालकन्तं ॥२४॥

पाण न हाने न चाढिन्नमाढिये, मुसा न भासे न च मज्जपो सिया । अब्रम्हचरिया विरमेय्य मेथुना, रति न मुञ्जेय्य विकालमोजनं ॥२४॥

मालं न धारे न च गन्धमाचरे, मञ्चे छमायं च सयेथ सन्थते । एतं हि अट्ठङ्गिकमाहुपोस्थं, बुद्धेन ढुक्खन्तगुना पकासितं ॥२६॥

ततो च पक्खस्सुपवस्सुपोसथं, चातुह्नसिं पञ्चदसिं च अट्ठमिं । पाटिहारियपक्खं च पसन्नमानसो, अट्ठंङ्गुपेतं सुसमत्तरूपं ॥२७॥

ततो च पातो उपवुत्थुपोसथो, अन्नेन पानेन च भिक्खुसङ्घ' । पसन्नचित्तो अनुमोढमानो, यथारहुं संविभजेथ विञ्जू ॥२८॥ धम्मेन माता पितरो भरेय्य, पयोजये धम्मिकं सो वणिज्ज । एतं गिही वत्तयं अप्यमत्तो, सयंपभे नाम उपेति ढेवे" ति ॥२५॥

> ۶० धम्मिकसुत्तं चुद्दसमं निद्ठितं । २२ هرجه

( 929 )

भयानक र डरलाग्दो गोलको आगोजस्तो विज्ञहरूले अब्रम्हचर्यलाई त्याग गर । ब्रम्हचर्यको पालन असम्भव भएतापनि परस्त्रीमा गमन नगर ।।२१।।

सभामा या परिषद्मा गएर एकले अर्काको निमित्त भूठ नबोल, न त स्वयम्ले भूठ बोल्ने, न भूठ बोल्नेहरूलाई अनुमति दिने, सबैप्रकारका असत्य भाषणलाई त्याग गरिदिन् ।।२२।।

जो गृहस्थ यो धर्मलाई इच्छा गर्नेले मद्यपान गरेर त्यसबाट आउने पाप-कर्मको निचोडलाई उन्माद (पागल) भनी जानी त्यसलाई सेवन नगर्ने, न अरूलाई पिलाउने, न पिउनको निमित्त अनुमति नै दिने ।।२३।।

मूर्ख मनुष्यहरू मदको कारण नै पाप गर्दछन् र अरू प्रमत्त मनुष्यहरू द्वारा पाप गराउने गर्छन् । यस्तो पापको घरलाई त्यागिदिनू, जो कि उन्माद छ, मोहक छ, र मूर्खको निमित्त प्रिय छ ।।२४।।

प्राणी वध नगर, चोरी नगर, भुठो नबोल, रक्सी नपिऊ, अब्रम्हचर्य र मेथुनबाट विरत रहनु र रात्रीमा विकाल भोजन नगर्नू ।।२४।।

न मालाको धारण गर्ने, न गन्धको सेवन गर्ने, काठ, जमिन र भूमिमा सुत्ने - यसलाई अष्टांगिक उपोसथ भनिन्छ । दु:खले पार भएको बुद्धद्वारा यो प्रकाशित गरिएको छ ।।२६।।

प्रत्येक पक्षको चतुर्दशी, पूर्णीमा र अष्टमीलाई प्रातिहार्य पक्ष अष्टांगिक उपोसचलाई पालन श्रद्धापूर्वक सम्यक्रूपले गर्नुपर्छ ।।२७।।

तब विज्ञ पुरुष प्रातः उपोसथलाई ग्रहण गरी आफ्नो क्षमताअनुसार श्रद्धापूर्वक अनुमोदन गर्दै प्रसन्नताले भिक्षुसंघलाई अन्न र पिउने सरवत दान दिउन् ।।२८।।

धर्मपूर्वक माता-पितालाई पालन-पोषण गर्नू, र जस्तोसुकै आपत-विपत आएतापनि धार्मिक ब्यापारमा लागिरहनू । जो अप्रमत्त गृहस्थ यस व्रतलाई पालन गर्दछ, जो गृहस्थ होशियार भई यसरूपले आचरण गर्छ ऊ स्वयंप्रभ नामक देवलोकमा जन्म लिनेछ ।।२९।।

९० धम्मिकसुत्त समाप्त व्य -<del>}</del>.....

चलवग्ग

( 926 )

#### ३. महावग्ग

#### १. पब्बज्जासुत्तं (३,१)

पब्बज्जं कित्तयिस्सामि, यथा पब्बजि चक्खुमा । यथा विमंसमानो सो, पब्बज्जं समरोचयि ॥१॥

सम्बाधोयं घरावासो, रजस्सायतनं इति । अब्भोकासो च पब्बज्जा, इति दिस्वान पब्बजि ॥२॥

यब्बजित्वान कार्थन, पापकम्म विवज्जयि । वचीबुच्चरितं हित्वा, आजीवं परिसोधयि ॥३॥

अंगमा राजगह बुद्धो, मगधान गिरिब्बजं । पिण्डाय अभिहारेसि, आकिण्णवरलक्खणो ॥४॥

तमद्दसा बिम्बिसारो, पासादस्मिं पतिटि्ठतो । दिस्वा लक्खणसम्पन्नं, इममत्थं अभासथ ॥४॥

इमं भोन्तो निसामेथ, अभिरूपो ब्रम्हा सुचि । चरणे चेव सम्पन्नो, युगमत्तं च प्रेक्खति ॥६॥

ओक्खित्तचक्खु सतिमा, नायं नीचकुलामिव । राजढूता विधावन्तु, कुहिं भिक्खु गमिस्सति ॥७॥

ते पेसिता राजढूता, पिट्ठितो अनुबन्धिसु । कुहिं गमिस्सति भिक्सु, कत्थ वासो भविस्सति ॥८॥

( 926 )

महावभ्म



अब्मोकासोव पब्बज्जा, इति दिस्वान पब्बजि ।। सम्बोधोई धरावासी, रजस्सायतनं इति ।

#### पब्बज्जासुत्तं

सिद्धार्थ राजकुमारले जुन दिन गृह त्याग्नको निमित्त निर्णय गरे, त्यही दिन उनकी भार्या यशोधराले पुत्र राहुललाई जन्माइन् । उनी राजमहलको विलासकक्षमा केही समयसम्म मौन रही बसे । धेरै रातसम्म ।

नृत्य-गान गर्दै सबै नर्तकीहरू थाकेर त्यहीं अस्तव्यस्त वस्त्रहरूमा सुते । उनीहरूको घृणित नग्न अवस्था देखेर उनको मनमा क्षोभ र जुगुप्सा जाग्यो । त्यही समय तत्काल घर छोड्नमा निश्चयी र दृढ भए तर सोचे कि जानुभन्दा अगाडि एकचोटि नवजात शिशुलाई हेरूं ।

शयनकक्षको ढोकाको सँगै गएर उनले पर्दा हटाएर हेरे । यशोधरा र राहुल गहिरो निद्रामा सुतिरहेका थिए । यशोधराको हातमा राहुलको मस्तक राखिएको थियो । त्यसकारण राहुलको अनुहार पूर्णरूपले हेर्न पाइएन । त्यसबेला यशोधरालाई जगाउन उचित सम्भेनन् । यशोधरा बिउँभिन् भने शिशु निद्राबाट उठ्नेछन् । यदि शिशु बिउँझ्यो भने उसको रोएको आवाजले पिता शुद्धोदन र उनकी कान्छी महारानी महाप्रजापति बिउँभने भए । सेवक-सेविका पनि बिउँभने भए । यदि उनीहरू सबैको निद्रा खुलेमा त्यहाँ कोलाहल हल्ला हुने भयो । अतः शिशुलाई एक भलक हेरी यस्तो निर्णय गरे, "त्यहाँबाट निस्केर जब बोधि प्राप्त हुनेछ, तब उसलाई हेर्नको निमित्त आउनेछु ।"

तत्पश्चात् कंथक घोडामाथि चढेर सेवक छन्दकका साथ राजमहलबाट निस्केर नगरबाटै बाहिरिए । त्यसरी घर छोडेको समयमा एक अदृश्य प्राणी (मार) को आवाज सुनियो । "घर नछोड किनकि एक सप्ताहपश्चात् नै चक्रवर्ती सम्राट् बन्नेछौ ।" राजकुमरले सुनिराखेको थियो कि यदि उनले गृहत्याग गरे भने सम्यक्सम्बद्ध बन्नेछ र गृहस्थमा नै रहेमा चक्रवर्ती सम्राट् बन्नेछ । घरमा रहने प्रस्तावलाई भने उसले पहिले नै त्यागिसकेका थिए । यस्तो प्रश्न बारम्बार उसको मनमा उठिइरहन्थ्यो कि चक्रवर्ती सम्राट् भएर आफूले कति मनुष्यहरूलाई भलो गर्न सक्नेछे र कतिको भलो गर्न सक्नेछ वास्तविक कुरा त आफूले आफूलाई नै भलो गर्न सक्नेछेन । अरूहरूको भलो गर्न त प्रश्न नै रहेदेन । गृह त्यागेर सम्यक्सम्बुद्ध बनिसकेपछि पहिले आफूलाई नै भलो गर्नेछ वास्तविक कुरा त आफूले आफूलाई नै भलो गर्न सक्नेछेन । अरूहरूको भलो गर्न त प्रश्न नै रहेदेन । गृह त्यागेर सम्यक्सम्बुद्ध बनिसकेपछि पहिले आफूलाई नै भलो गर्नेछ । जन्म-मरणको भवचक्रद्वारा छुटकारा पाउनेछु । तत्पश्चात् मुक्तिदायिनी विद्यालाई खोजेर, त्यसद्वारा मुक्त हुनेछु । त्यस विद्यालाई फैलाउन आरम्भ गर्नेछ, त्यसद्वारा कतिको कल्याण हुनेछ, कतिले भवसंसरणद्वारा मुक्ति पाउनेछ । यस महामंगल कार्यको तुलनामा साम्राज्यको सांसारिक भोग-विलासको राज्य भोगको सम्भावनाको प्रस्ताव राखिएतापनि तयसलाई थूकजस्तै त्यागेर उनी अगाडि बढे । गृहस्थमा रहन उनलाई आकर्षण रहेन ।

**≫**•€

#### ३. महावग्ग

#### १. पब्बज्जासूत्त (३,१)

[यो सूत्रमा आयुष्मान् आनन्दले भगवान् बुद्धको प्रव्रज्याको वर्णन गरेको छ र बताउनुभएको छ कि कुनैप्रकारले उहाँ (बुद्ध) बिम्बिसारको प्रलोभनमा नपरीकन मुक्ति गवेषणाको निमित्त अगाडि बढ्नुभयो ।]

जुनप्रकारले चक्षुष्मान् (बुद्ध) प्रव्रजित भए उसको प्रव्रज्याको म वर्णन गर्छु कि कुनप्रकारले विचार गरेर वहाँले प्रव्रज्या मनपराउनुभएको थियो ।।९।। यो गृहवास संकटपूर्ण छ । यो वासनाहरूको घर हो । प्रव्रज्या भनेको सफा भएको आकाश जस्तो निर्मल छ । यो देखेर वहाँ प्रव्रजित हुनुभयो ।।२।।

प्रव्रजित भइसकेपछि कायले (शरीर) पाप-कर्म गर्न छोडिसक्यो । वचनका दुष्कर्महरूलाई पनि छोडी आजीविकाको परिशोधन (शुद्ध) गर्नुभयो ।।३।।

बुद्ध मगध-जनपद (राजधानी) को गिरिवज़ (राजगृह) जानुभयो । उनी बत्तीस लक्षणहरूले पूर्ण शरीर (बुद्ध) भिक्षाको निमित्त नगरमा प्रविष्ट हुनुभयो । । ४ । । प्रासाद (महल) मा उभिरहेका राजा बिम्बिसारले वहाँलाई देखे । उनलाई लक्षणले यक्त भएका देखेर राजाले यस्तो कुरा भने । । ४ । ।

"भो ! रूपवान् भएको महान्, पवित्र र आचरणले युक्त व्यक्तिलाई हेर, उनले केवल चार युग टाढासम्म मात्र हेरिरहे ।।६।।

"तलतिर हेरिरहेको आँखा भएको, स्मृतिवान्, जागृत वहाँ, तल्लो स्थरको कुलको जस्तो देखिँदैन । राजदूत ! उसको पछि पछि लागी त्यो भिक्ष कहाँ जान्छ, दौडेर हेर्न जाऊ ।।७।।

पठाइएको राजदूत उनको पछि पछि गएर ती भिक्षु कहाँ जानेछ र उसको वासस्थान कहाँ हुनेछ भनी हेर्दै गइरहेछ ।।८।।

#### महातम्भ

( 92C )

į."

24

सपदानं चरमानो, गुत्तद्वारो ससंवुतो । सिप्पं पत्तं अपूरेसि, सम्पजानोः पतिस्सतो ॥५॥

पिण्डचारं चरित्वान, निक्खम्म नगरा मुनि । पण्डवं अभिहारेसि, एत्थ वासो भविस्सति ॥१०॥

बिस्वान वासूपगतं, ततो ढुता उपाविसुं । एको च ढूतो आगन्त्वा, राजिनो पटिवेढयि ॥११॥

एस भिक्खु महाराज, पण्डवस्स पुरक्खतो । निसिन्नो व्यग्धुसभो'व, सीहो'व मिरिगळारे ॥१२॥

सुत्वान ढूतवचनं, भद्धयानेन सत्तियो । तरमानरूपो निय्यासि, येन पण्डवपब्बतो ॥१३॥

सयान भूमिं यायित्वा, याना ओरुय्ह खतियो । पत्तिको उपसङ्करम, आसज्ज नं उपाविसि ॥१४॥

निसज्ज राजा सम्मोढ़ि, कथं सारणियं ततो । कथं सो वीतिसारेत्वा, इममत्थं अभासथ ॥१४॥

"युवा च ढहरो चासि, पठमुप्पत्तिको सुसु । वण्णारोहेन सम्पन्नो, जातिमा विय खत्तियो ॥१६॥

सोभयन्तो अनीकग्गं, नागसङ्घपुरक्खतो । बढ्ामि भोगे भुञ्जस्सु, जातिं अक्खाहि पुच्छितों" ॥१७॥

महावम्म

Dhamma.Digital

इन्द्रियहरूलाई रक्षागर्ने, संयमी, जागरुक, स्मृतिमान् (बुद्ध) ले घर-घरमा भिक्षा भागी शीघ्र नै भिक्षापात्र भर्नुभयो ।।९।।

भिक्षाटन गरिसकेपछि मुनि नगरबाट निस्केर पाण्डवपर्वत चढ्नुभयो ता कि कहाँ निर निवासको लागि ठाउँ हुन्छ ।।१०।।

उनलाई यहाँ बस्नुभएको देखेर दूत पनि वहाँको नजिक बसे । एकजना दूत आएर राजालाई निवेदन गरे । 1991।

'महाराज ! यो भिक्षु पाण्डवपर्वतको अगाडि पाण्डवपर्वतमा पूर्वमुख गुफा थियो जसमा प्रव्रजितहरू निवास गर्दथे । त्यही बुद्ध जानुभयो (अट्टकथा) त्यस प्रकारले बस्नुभयो जसरी बाघ, साँढे अथवा सिंह आफ्नो गुफामा बसिर हेको हुन्छ त्यस्तै किसिमले बसिरहनुभयो ।।१२।।

दूतको वचन सुनेर राजा उत्तम रथमा बसी शीघ्र नै पाण्डव पर्वततिर लागे ।।१३।।

रथको जानसक्ने भूमिसम्म रथबाट गए । त्यसंपछि रथबाट ओर्लेर राजा पैदल गई वहाँको नजिकै बसे ।।१४।।

बसिसकेपछि कुशल मंगल सोधे । कुशल-मंगल सोधिसकेपछि यसप्रकारले कुरा गरे । 19४ । 1

## बिम्बिसार -

"तपाईं नवयुवक हुनुहुन्छ, प्रथम अवस्था प्राप्त तरुण हुनुहुन्छ । तपाईंको रूप तथा शरीरको बनावटले तपाईं क्षत्रिय जातिको जस्तो देखिन्छ ।।१६।।

"म सम्पत्ति दिनेछु । हात्तीको समूहले युक्त सेनाले सुशोभित भएको, त्यसलाई उपभोग गर्नुहोस् । अब मलाई भन्नुहोस् कि तपाईं कुन जातिको हुनुहुन्छ ।।१७।।

#### महावग्म

(930)

"उज्जुं जनपदो राजा, हिमवन्तु पस्सतो । धनविरियेन सम्पन्नो, कोसलेसु निकेतिनो॥१८॥

आदिच्चा नाम गोत्तेन, साकिया नाम जातिया । तम्हा कुला पब्बजितो'म्हि (राज), न कामे अभितपत्थय ॥१४॥

कामेस्वादिनवं दिस्वा, नेक्खम्मं दट्ठु खेमतो । पधानाय गमिस्सामि, एत्थ मे रञ्जति मनो" ति ॥२०॥

> ॐ पम्बज्जासुत्तं पठमं निद्ठितं । २२ -≫••≪-

२. पधानसूतं (३,२)

तं मं पधानपहितत्तं, नदिं नेरञ्जरम्पति । विपरक्कम्म झायन्तं, योगक्खेमस्स पत्तिया ॥१॥

नमुची करूणं वाचं, भासमानो उपागमि । "किसो त्वमसि ढुब्बण्णो, सन्तिके मरणं तव ॥२॥

सहरस भागो मरणस्स, एकंसो तव जीवितं । जीव भो जीवितं सेय्यो, जीवं पुञ्जानि काहसि ॥३॥ बुद्ध -"हिमालयको तराईको एउटा जनपदमा कोशल देसवासी धन तथा<sup>0</sup> पराकमले यक्त एकजना ऋज् (सीधा र साधारण) राजा छ ।।१८।।

वहाँ सूर्यवंशी हुन् र शाक्य जातिका हुन् । हे महारज ! म त्यस कुलबाट प्रव्रजित भएको हं मैले काम भोगहरूको कामना गरिन । 19९1 ।

"सांसारिक काम भोगहरूको दुष्परिणामहरू तथा नैष्कम्य (निष्कामता) लाई कल्याणरूप देखी म तप गर्नको लागि जाँदैछ । यसैमा मेरो आफ्नो मन लागिरहेको छ ।" ।।२०।।

४० पब्बज्जासुत्त समाप्त 🕰

# २. पधानसत्त (३,२)

[निर्वाण खोज्नमा रत भएका सिद्धार्थ गौतमलाई मारले विचलित गर्न खोज्छ ।] बुद्ध -

जब म निर्वाण प्राप्तिको निमित्त नैरञ्जना नदीको किनारमा परात्रमपूर्वक ध्यान गरिरहें । 1911

त्यसपछि मार करुणाले भरेको करा गर्दै म कहाँ आए - "तिमी कुश (दुब्लो) र कुरूप भई सकेका छौं, तिम्रो मृत्यु नजिक आउँदैछ ।" ।।२।।

हजार अंशमा तिम्रो मृत्य निश्चय छ, केवल एक अंशमा मात्र जीवन रहने सम्भावना छ । हे मित्र ! बाँच, जीवित रहनु नै उत्तम हो, जीवित भइर हेमा नै पुण्य गर्न सक्छ ।।३।।

#### महावग्र

(932)

चरतो ते ब्रम्हचरियं, अगिगहुत्तं च जूहतो । पहुतं चीयते पुञ्ञं, कि पधाने न काहसि ॥४॥

ढुग्गो मग्गो पधानाय, ढुक्करो ढुरभिसम्भवो" । इमा ग्राथा भण मारो, अट्ठा बुढुस्स सन्तिके ॥५॥

तं तथा वादिनं मारं, भगवा एतदब्रवि । "पमत्तबन्धु पापिम, रोनत्थेन इधागतो ॥६॥

अणुमत्तेन'पि पुञ्ञेन, अत्थो मय्हं न विज्जति । येसं च अत्थो पुञ्ञानं, ते मारो वत्तुमरहति ॥७॥

अत्थि सद्धा ततो विरियं, पञ्जा च मम विज्जति । एवं मं पहितत्तम्पि, किं जीवमनुपुच्छसि ॥८॥

नदीनम्पि सोतानि, अयं वातो विसोसये । किञ्च ने पहितत्तस्स, लोहितं नूपसुस्सये ॥५॥

लोहिते सुस्समानम्हि, पित्तं सेम्हं च सुस्सति । मंसेसु खीयमानेसु, मिय्यो चित्तं पसीढति । मिय्यो सति च पञ्जा च, समाधि मम तिट्ठति ॥१०॥

तस्स में वं विहरतो. पत्तस्सुत्तमवेदनं । कामे नापेक्खते चित्तं, पस्स सत्तस्स सुद्धतं ॥११॥

कामा ते पठमा सेना, ढुतिया अरति वुच्चति । ततिया स्वुप्पिपासा ते, चतुत्थी तण्हा पवुच्चति ॥१२॥

पञ्चमं थीनमिद्धं ते छट्ठा भीरू पतुच्चति । सत्तमी विचिकिच्छा ते, मक्सो थम्भो ते अट्ठमो ॥१३॥

(933)

महावग्भ

तिमीले ब्रम्हचर्य पालन गरे र अग्नि होत्र गर, धेरै पुण्यको संचय हनेछ । तप गरेर के गर्ने ? ।।४।।

"तपको मार्ग दुर्गम छ निर्वाणको प्राप्ति दुष्कर छ ।" यी गाथाहरू भन्दै मार बुद्धसँगै उभिरहेका थिए ।।४।।

त्यस किसिमले भनिरहेको मारलाई भगवान् बुद्धले यस्तो भन्नुभयो - "हे प्रमन्तबन्ध् पापी ! तँ के को निमित्त यहाँ आएका हौ ? । ।६। ।

मलाई पुण्यको अणुमात्र पनि आवश्यकता छैन । जसलाई पुण्यको आवश्यकता हुन्छ, हे मार तिमी उसलाई नै पुण्यको कुरा भन्नू ।।७।।

ममा श्रद्धा, वीर्य र प्रज्ञा विद्यमान छ । यस्तो संयमात्मा भएको मलाई बाँच्नको निमित्त के कुरा गरेको हो ? ।।८१।

प्रयत्नबाट उठेको हावाले नदीहरूको धारहरूलाई पनि सुकाइदिन्छ भने के यसले मेरो संयमात्माको रगतलाई पनि नसुकाउला र ? ।।९।।

रगत सुकेपछि पित्त र कफ सुक्नेछ । मांस क्षीण भएमा चित्त अरू पनि अधिक प्रसन्न हुनेछ र स्मृति, प्रज्ञा र समाधि अधिक स्थिर हुनेछ ।।१०।।

यसप्रकारले विहार गरी उतम वेदना प्राप्त भइसकेपछि मेरो मनले कामको इच्छा गर्दैन । यो व्यक्तिको शुद्धिलाई देख । 1991।

हे मार ! काम तिम्रो पहिलो सैन्य हो, अरतिलाई दोस्रो सैन्य भनिन्छ, भूख र प्यास तेस्रो सैन्य हो र तुष्णा तिम्रो चौथो सैन्य भनिन्छ ।।१२।।

तिम्रो पाँचौ सैन्य स्त्यानमृद्ध हो । छैठौ भीरूपन (भय अथवा डर लाग्दोपन) भनिन्छ । तिम्रो सातौ सैन्य शंका हो र ईर्ष्या तथा धृष्टता तिम्रो आठौ सैन्य हो ।।१३।।

#### महाचग्ग

(938)

साओं सिलोको सक्कारो, मिच्छालद्भो च यो यसो । बो चत्तानं समुक्कंसे, परे च अवजानति ॥१४॥

एसा नमुची ते सेना, कण्हस्साभिप्पहारिणी । न तं असूरो जिनाति, जेत्वा च लभते सुखं ॥१४॥

एस मुञ्ज परिहरे, धिरत्थु इध जीवित । सङ्गामे मे मत सेय्यो, य चे जीवे पराजितो ॥१६॥

यगाल्हा एत्थ न बिस्सन्ति, एके समणब्राम्हणा । तं च मग्गं न जानन्ति, येन गच्छन्ति सुब्बता ॥१७॥

समन्ता धजिनिं दिस्वा, युत्तं मारं सवाहनं । युद्धाय पच्युगच्छामि, मा मं ठाना अचावरि ॥१८॥

यन्तेतं नप्पसहति, सेनं लोको सदेवको । तं ते पञ्जाय गच्छामि, आमं पत्तं व अस्मना ॥१५॥

वसिं कत्वान सकप्पं, सतिं च सुप्पतिदि्ठतं । रट्ठा रट्ठं विचरिस्सं, सावके विनयं पुथु ॥२०॥

ते अप्यमता पहितता, मम सासनकारका । अकामस्स ते गमिस्सन्ति, एत्थ गन्त्वा न सोचरे" ॥२१॥

"सत्त वस्सानि भगवन्तं, अनुबन्धिं पढा पढं । ओतारं नाधिगच्छिस्सं, सम्बुद्धस्स सतीमतो ॥२२॥

महाचम्भ

लाभ, प्रशंसा सत्कार अनुचित उपायद्वारा प्राप्त हुने यश हो, जुन आफूलाई प्रशंसा र अरूलाई निन्दा गरिने हुन्छ ।।१४।।

हे मार ! यो तिम्रा सत्पुरुषहरू (श्रमण-ब्राम्हण) माथि प्रहार गर्ने सैन्य यही हुन् । यसलाई असुरहरूले जित्न सक्दैनन् र जसले त्यसलाई जित्नेछ उसले सुख प्राप्त गर्छ ।।१४।।

मैले मुञ्ज (घाँस) लाई धारण गरिरहेको छु । यहाँ हारेर बाँच्नु धिक्कार छ । पराजित भएर बाँच्नुको अपेक्षा संग्राममा मर्नु नै उचित हुन्छ ।।१६।।

वासनाहरूमा डुबेका केही श्रमण-ब्राम्हणले यहाँ सत्यसलाई देख्दैनन् । उनीहरूलाई त्यस मार्ग थाहा भएको हुँदैन जुन मार्गमा सदाचार परायणहरूले जाने हुन्छ ।।१७।।

वाहनसहित सुसज्जित मारको सेनालाई देखेर म युद्धको निमित्त निस्किन्छु

जसमा कि मारले मलाई आपनो स्थानबाट च्युत गर्न सक्दैन । 19८1 ।

देवमनुष्यसहित सारा संसार तिम्रो जुन सेनालाई प्रज्ञाद्वारा त्यस्तैप्रकारले नष्ट गरिदिन्छु जुनप्रकारको पत्थरद्वारा कांचो माटोको थाललाई गर्दछ ।।१९।।

संकल्पलाई आफ्नो वशमा राखी, स्मृतिलाई सुप्रतिष्ठित गरी धेरै श्रावकहरूलाई शिक्षित गराउँदै एक राष्ट्रबाट अर्को राष्ट्रमा विचरण गर्दछ ।।२०।।

ऊ मेरो आज्ञालाई पालन गर्ने अप्रमादी र संयमी शिष्यले निवार्णलाई प्राप्त गर्नेछ जहाँ गएर शोक प्राप्त गर्नुपर्नेछैन ।।२१।।

मार - सात वर्षसम्म म भगवान् बुद्धसँग पछि-पछि लागिरहेको थिएं किन्तु स्मृतिमान् सम्बुद्धको लागि जित्न कुनैपनि अवसर पाउन सकिन ।।२२।। मेढवण्णं व पासाणं, वायसो अनुपरियगा । अपेत्थ मुढु विन्देम, अपि अस्साढना सिया ॥२३॥

अलद्धा तत्थ अस्साढ, वायसेन्थो अपक्कमि । काको'व सेलमासज्ज, निब्बिजापेम गोतम" ॥२४॥

तस्स सोकपरेतस्स, वीणा कच्छा अभस्सथ । ततो सो दुम्मनो यक्सो, तथेवन्तरधायथा" ति ॥२४॥

> ९०० पधानसुत्तं दुतियं निट्ठितं । Coa -------

> > ३. सुभासितसुत्तं (३,३)

एवं मे सुत्तं । एकं समयं भगवा सावत्थियं विहरति जेतवने ....पे... भगवा एतढवोच - "चतूहि, मिक्खवे, अङ्ग्रहि समन्नागता वाचा सुभासिता होति, नो ढुब्भासिता, अनुवज्जा च अननुवज्जा च विञ्ञूनं । कतमेहि चतूहि ? इध, मिक्खवे, मिक्खु सुभासितं येव भासति नो ढुब्भासितं, धम्मं येव भासति नो अधम्मं, पियं येव भासति नो आप्पियं, सच्चं येव भासति नो अलिकं । इमेहि सो मिक्खवे चतूहि अङ्ग्रेहि समन्नागता वाचा सुभासिता होति नो ढुब्भासिता, अनवज्जा च अननुवज्जा च विञ्जून" न्ति । इढमवोच भगवा, इढंवत्वा सुगतो अथापरं एतढवोच सत्था -

सुभासितं उत्तममाहु सन्तो, धम्मं भणे नाधम्मं तं ढुतियं । पिं भणे नाप्पियं तं ततियं, सच्चं भणे नालिकं तं चतुत्थः" न्ति ॥१॥

**B** 

रातो पत्थरलाई बोसोको टुकाफैँ सम्फेर कागले त्यसमाथि फम्टने गर्दछ मानों त्यसमा कुनै स्वादिष्ट बस्तुरहेको छ ।।२३।।

त्यस रातो ईटामा कुनै स्वाद नपाएर काग त्यहाँबाट उडेर जान्छ । कागले पत्थरलाई छोडेर गएको जस्तै नै गौतमकहाँबाट वैराग्य लिएर फर्के ।।२४।।

शोकाकुल त्यस मारको काँधबाट वीणा तल भर्न गई त्यो यक्ष दु:खित भई त्यहीं नै अन्तर्ध्यान (अदृष्य) भए ।।२४।।

## ९०० प्रधानसुत्त समाप्त (२२ -अन्नेक्ष

# ३. सुभाषितसुत्त (३,३)

[भगवान् बुद्धले सुन्दर किसिमको धार्मिक तथा सत्य वचनमात्र उपदेश गर्नुहन्छ फेरि यस उपदेशलाई वंगीसले अनुमोदन गर्दछ ।]

यस्तो मैले सुनें । एक समय भगवान् बुद्ध श्रावस्ती अनाथपिण्डिक आराम जेतवनमा विहार गरिरहनुभएको थियो । त्यस समय भगवान् बुद्धले भिक्षुहरूलाई सम्बोधन गरी भन्नुभयो - "भिक्षुहरू ! चार अंगहरूले युक्त भएको वचन सुभाषित छ, न कि दुर्भाषित, विज्ञहरूको निमित्त त्यो निर्दोष हुन्छ न कि दोषयुक्त । कुन चार ? भिक्षुहरू, यहाँ भिक्षु सुभाषित बोल्छ, न कि दुर्भाषित बोल्छ, न कि दुर्भाषित, धर्मको लागि नै बोल्छ, न कि अधर्मको लागि, भिक्षुहरू ! यी चार अंगहरूले युक्त वचन सुभाषित हुन्छ । विज्ञहरूको निमित्त त्यो निर्दोष हुन्छ न कि दोषयुक्त ।"

भगवान् बुद्धले यसो भन्नुभयो । सुगतले यति भने पश्चात् फेरि शास्ताले यस्तो भन्नुभयो - सन्तहरूले सुभाषित वचनलाई नै उत्तम भनेका छन् । धर्मलाई नै भने, अधर्मलाई होइन - यो दोस्रो हो । प्रियवचन बोल, अप्रिय होइन - यो तेस्रो हो । सत्य बोल, असत्य होइन - यो चौथो हो ।।१।।

महातम्म

در

( 937 )

अथ खो आयस्मा वङ्गीसो उठ्ठायासना एकंस चीवरं कत्वा येन भगवा हेनञ्जलिं पणामेत्वा भगवन्तं एतढवोच - "पटिभाति म सुगता" ति । "परिभातु तं वङ्गीसा" ति भगवा अवोच । अथ खो आयस्मा वङ्गीसो भगवन्तं सम्मुखा सारुप्पाहि गाथाहि अभिथवि -

तमेव भासं भासेय्य, यायत्तानं न तापये । परे च न विहिंसेय्य, सा वे वाचा सुभासिता ॥२॥

पियवाचमेव भासेय्य, या वाचा पटिनन्दिता । यं अनाढाय पापानि, परेसं भासते पियं ॥३॥

सच्चें वे अमता वाचा, एस धम्मो सनन्तनो । सच्चे अत्थे च धम्मे च, आहु सन्तो परिदिठता ॥४॥

यं बुद्धो भासति वाचं, खेमं निब्बाण पतिया । दुक्खस्सन्तकिरियाय सावे वाचानमुत्तमा" ति ॥४॥

80 सुमासितसुत्तं ततियं निद्ठितं । Ca

30

त्यसपछि आयुष्मान् वंगीस आसनबाट उठी, चीवरलाई आफ्नो एक काँधमा राखी जहाँ भगवान् बुद्ध हुनुहुन्थ्यो, त्यहाँ दुबै हात जोडी प्रणाम गरी भगवान् बुद्धलाई यसरी भने - "सुगत ! मसँग केही कुरा उत्पन्न भयो ।" "वंगीस ! त्यसलाई सुनाऊ ।" भगवान् बुद्धले यसरी भन्नुभयो । त्यसपछि आयुष्मान् वंगीसले भगवान् बुद्धको अगाडि अनुकूल गाथाहरू द्वारा स्तुति गरे -

त्यस्तो कुरामात्र भन्ने जसले गर्दा न स्वयंले कष्ट पाउनेछ न अरूलाई नै दु:ख हुनेछ । त्यस्तै कुरा सुभाषित हुन्छ ।।२।।

जुन कुरा आनन्दमय त्यस किसिमको प्रिय कुरा बोल पापले युक्त भएको कुरा छोडेर अरूलाई प्रिय वचन बोल ।।३।।

सत्य नै अमृत वचन हो - यो पहिलेदेखि आएको धम हो । सत्य, अर्थ र धर्ममा प्रतिष्ठित सन्तहरूले यस्तो भनेका थिए ।।४।।

भगवान् बुद्धले कल्याण प्राप्ति र दुःखको अन्त गर्नको निमिम्त जुन वचन बोल्नुभएको छ त्यही वचनहरू नै उत्तम हुन् । । ४ । ।

> 80 सुभाषितसुत्त समाप्त (२२ अग्रेल्स

# ४. सुन्दरिकभारद्वाजसुत्तं (३,४)

एवं में सुतं । एकं समयं भगवा कोसलेसु विहरति सुन्दरिकाय नदिया तीरे । तेन सो पन समयेन सुन्दरिकभारद्वजो ब्राम्हणो सुन्दरिकाय नदीया तीरे अंग्रिंग जुहति, अग्निहतं परिचरति ।

अथ खो सुन्दरिक भारद्वाजो ब्राम्हणो अगिंग जुहित्वा अगिमहुत्तं परिचरित्वा, उट्ठायासना समन्ता चतुद्दिसा अनुविलोकेसि - को नु खो इम हत्य सेसं भुञ्जेय्याति । अद्दसा खो सुन्दरिकभारद्वाजो ब्राम्हणो भगवन्तं अविदूरे अञ्जतरस्मिं रुक्खमूले ससीसं पारुतं निसिन्नं, दिस्वान वामेन हत्थेन हत्यसेसं गहेत्वा, दक्खिनेनं हत्थेन कमण्डलुं गहेत्वा, येन भगवा तेनुपसङ्क्रमि ।

अथ खो भगवा सुन्दरिकभारद्वाजस्स ब्राम्हणस्स पदसद्देन सीसं विवरि । अथ खो सुन्दरिकभारद्वाजो ब्राम्हणो - मुण्डो अयं भवं मुण्डको अयं भवन्ति, ततो व पुन निवत्तितुकामो अहोसि ।

अथ खो सुन्दरिकभारद्वाजस्स ब्राम्हणस्स एतदहोसि-मुण्डा'पि हि इधेकच्चे ब्राम्हणा भवन्ति, यन्नूनाहं उपसङ्कमित्वा जातिं पुच्छरयन्ति । अथ खो सुन्दरिकभारद्वाज ब्राम्हणो येन भगवा तेनुपसङ्कमि, उपसङ्कमित्वा भगवन्तं एतदवोच - "किं जच्चो भव" न्ति । अथ खो भगवा सुनदरिकभारद्वाजं ब्राम्हणं गाथाहि अज्झभासि -

"न ब्राम्हणो'नो म्हि न राजपुत्तो, न वेस्सायनो उद कोचि नो'म्हि । गोत्तं परिञ्ञाय पुथुज्जनानं, अकिञ्चनो मन्त चरामि लोके ॥१॥

महातम्म

# ४. सुन्दरिकभारद्वाजसुत्त (३,४)

[हवन गरिसकेपछि सुन्दरिकभारद्वाजले हव्यशेष दान गर्नको निमित्त कुनै एक ब्राम्हणलाई हेरिरहन्छ, नजिकै एउटा रूखमुनि भगवान् बुद्ध ध्यान गरी बसिरहनुभएको हुन्छ । ब्राम्हणले भगवान् बुद्धकहाँ गई वहाँको जात सोध्छ । भगवान् बुद्धले उसलाई बताउनुहुन्छ कि जात होइन बरु आचरणको विषय सोध । पछि वहाँले यो पनि भन्नुभयो कि पुण्यको इच्छा गर्नेहरूले अन्नलाई आगोमा होमी नष्ट गर्नुसट्टा कुनै उचित मनुष्यलाई दान गर्नुपर्दछ । भगवान् बुद्धको सदुपदेशले प्रसन्न भएको ब्राम्हण भगवान् बुद्धकहाँ प्रव्रज्या ग्रहण गर्दछ ।]

यस्तो मैले सुनें । एक समय भगवान् बुद्ध कोशल जनपदमा सुन्दरि नदीको किनारमा विहार गरिरहनुभएको थियो । त्यस समय सुन्दरिकभारद्वाज नाम गरेको बाम्हण सुन्दरि नदीको किनारमा अग्नि-हवन गरी अग्निहोत्रको परिचर्चा गरी आसनबाट उठी चारैदिशातिर अवलोकन गरे । कारण - कोही कसैले यो हव्यशेष खाने होला कि ?" सुन्दरिकभारद्वाज बाम्हणले अलि पर एउटा रूखमुनि उत्तरासनले खुट्टादेखि टाउकोसम्म छोपेर बसिरहनुभएको भगवान् बुद्धलाई देखेर बायाँ हातले हव्यशेष लिएर दायाँ हातले कमण्डलु लिई जहाँ भगवान् बुद्ध हुनु हुन्थ्यो त्यहाँ गए । क्रिटाइग्रिट्वा

त्यसपछि भगवान् बुद्धले सुन्दरिकभारद्वाजको खुट्टाको पाइलाको आवाज सुनी छोपेको अनुहार उघार्नुभयो । तब सुन्दरिकभारद्वाजको मनमा यस्तो उठ्यो - "यो व्यक्ति त मुण्डक हो ! तत्काल उनी त्यहाँबाट फर्कन चाहन्थ्यो । कुनै ब्राम्हण पनि मधमुंडे हुन्छन् । किन उसकहाँ गएर जातिको बारेमा नसोध्ने ?" त्यसपछि सुन्दरिकभारद्वाज जहाँ भगवान् बुद्ध विराजमान भएको थियो त्यहाँ गए । त्यहाँ गएर भगवान् बुद्धलाई यस्तो भने - "तपाई कुन जातिको हो ?" तब भगवान् बुद्धले सुन्दरिक भारद्वाजलाई गाथाद्वरा भन्नुभयो -

भगवान् बुद्ध - म न ब्राम्हण हूं, न क्षत्री राजपुत्र हूं, न वैश्य हूं न कुनै अरू जातिको हूं । पृथक्जनहरू (मनुष्यहरू) को गोत्रलाई राम्रोसँग जानी मैले विचारपूर्वक आकिञ्चनभावले लोक (संसार) मा विचरण गरिरहेको छु ।।९।।

(982)

सङ्घाटिवासी अगहो चरामि, निवुत्तकेसो अभिनिब्बुतत्तो । अलिप्पमानो इध माणवेहि, अकल्लमं (ब्राम्हण), पुच्छसि गोत्तपञ्हे" ॥२॥

"पुच्छन्ति वे भो ब्राम्हणा ब्राम्हणेहि सह ब्राम्हणो नो भव" न्ति । "ब्राम्हणो चे त्व ब्रूसि, मं च ब्रूसि अब्राम्हणं । तं सावित्तिं पुच्छामि, तिपढं चतुर्वीसतक्सरं" ॥३॥

"किं निस्तिा इसयो, मनुजा खतिया ब्राम्हणा । देवतानं यञ्जमकप्पयिंसु, पुथु इध लोके" । "यदन्तगू वेदगू यञ्जकाले, यस्साहुतिं लभे तस्सिज्झेति ढूमि" ।।४।।

"अद्धा हि तस्स हुतमिज्झे (ति ब्राम्हणो), यं ताबिसं वेढगुं अह्साम । तुम्हादिसानं हि अदस्सनेन, अञ्जो जनो भुञ्जति पूरलासं" ॥४॥

तस्मातिह त्वं ब्राम्हण अत्थेन, अत्थिको उपसङ्कम्म पुच्छ । सन्तं विधूमं अनिघं निरासं, अप्येविध अभिविन्दे सुमेधं" ॥६॥

"यञ्ञे रताहं (भो गोतम), यञ्ञं यिट्ठुकामो । नाहं पजानामि अनुसासतु मं भवं, यत्थ हृतं इज्झते ब्रूहि मे ते" ॥७॥ चीवर लगाई घरविहीन भई, शिर मुडेर पूर्णरूपले शान्त भई यहाँ लोकहरूका बीचमा अनासक्त भई विचरण गरिरहेको छु । हे ब्राम्हण ! तिमीले मसँग गोत्रको बारेमा सोधी अनुचित गऱ्यौ ।।२।।

सुन्दरिकभारद्वाज ब्राम्हण - "ब्राम्हणले ब्राम्हणसँग सोधेको छु कि तपाईं ब्राम्हण हो ?"

भगवान् बुद्ध - तिमीले आफूलाई ब्राम्हण भन्दछ र मलाई अब्राम्हण भन्दछ, त्यसोभए तीन पद र चौबीस अक्षर भएको सावित्रीमंत्र तिमीसँग सोध्दछु ।।३।।

सुन्दरिकभारद्वाज ब्राम्हण - यो संसारमा ऋषिहरू, मनुष्यहरू, क्षत्रियहरू र ब्राम्हणहरूले कुन कारणले देवताहरूको नामले धेरै यज्ञ गरिरहे का छन् ।

भगवान् बुद्ध - यज्ञको समय पारंगत ज्ञानी कसैलाई आहुति मिल्यो भने उसको यज्ञ सफल हुनेछ - यस्त<mark>ो म भन्दछु ।।४।।</mark>

सुन्दरिकभारद्वाज ब्राम्हण - अवश्य नै उसको यज्ञ सफल हुनेछ जसले त्यस्तैप्रकारको ज्ञानीको दर्शन <mark>पाउँछ । तपाईं जस्तोको</mark> दर्शन नपाउने समयमा अरूहरूले भोजन गर्छन् ।।४।।

भगवान् बुद्ध - त्यसकारण तिमी ब्राम्हण ! शान्त, कोधरहित, निष्पापी, तृष्णारहित, महाज्ञानीकहाँ गएर अर्थले युक्त भएका कुराहरू सोध, अनि तिमीले केही सम्भनेखें। । ६ । ।

सुन्दरिकभारद्वाज ब्राम्हण - म यज्ञमा रत छु, यज्ञ गर्न चाहन्छु । मलाई त्यो कुरा थाहा छैन, त्यसकारण तपाईंले उपदेश दिनुहोस् र तपाईं बताउनुहोस् कि यज्ञ कसरी सफल हुन्छ ? ।।७।।

#### महातम्म

(988)

तेन हि त्वं ब्राम्हण ओढहरस्य सोतं, धम्म ते देसिस्सामि -

"मा जातिं पुच्छं चरणं च पुच्छ, कट्ठा हवे जायति जातवेबो । नीचा कुलीनो'पि मुनी धितीमा, आजनियो होति हिरीनिसेधो ॥८॥

सच्चेन दन्तो दमसा उपेतो, वेदन्तगू वुसितब्रम्हचरियो । कालेन तम्हि हव्यं पवेच्छे, यो ब्राम्हणो पुञ्ञपेक्खो यजेश्र ॥५॥

ये कामे हित्वा अगहा चरन्ति, सुसञ्जतत्ता तसर'व उज्जुं । कालेन तेसु हव्यं पवेच्छे, यो ब्राम्हणो पुञ्जपेक्खो यजेश्व ॥१०॥

ये वीतरामा सुसमाहितिन्द्रिया, चन्द्रो'व राहुमहणा पमुता । कालेन तेसु हत्यं पवेच्छे, यो ब्राम्हणो पुञ्जपेक्सो यजेथ ॥१९॥

असज्जमाना विचरन्ति लोके, सदा सता हित्वा ममायितानी । कालेन तेस हव्यं पवेच्छे, यो ब्राम्हणो पुञ्जपेक्खो यजेश्र ॥१२॥

यो कामे हित्वा अभिमुख्यचारी, यो वेदि जातिमरणस्स अन्तं । परिनिब्बुतो उदकरहुद्दों व सीतो, तथागतो अरहुति पूरलासं ॥१३॥

समो समेहि विसमेहि ढूरे, तथागतो होति अनन्तपञ्जो । अनूपलित्तो इध वा हुरं वा, तथागतो अरहति पूरलासं ॥१४॥

महाचम्म

( 989)

भगवान् बुद्ध - त्यसोभए ब्राम्हण ! कान लगाऊ, म तिमीलाई धर्मको उपदेश दिन्छु ।

जातिको विषयमा नसोध, आचरणको विषयमा सोध । सुकेको काठ भएको ठाउँमा नै आगो बलेर आउँछ । त्यस्तैप्रकार मुनि नीचकुलमा जन्म भएतापनि मुनि धृतिमान्, उत्तम र लज्जायुक्त कार्यहरूबाट संयमित रहन्छ ।।८।।

जो ब्राम्हण पुण्यको कामना गरी यज्ञ गर्दछ उसले सत्यद्वारा दान्त, दमन युक्त ज्ञानले पारंगत, ब्रेम्हचर्यवासले पारंगत भइसकेका मुनिकहाँ समयानुसार हव्य पुऱ्याउनुपर्छ ।।९।।

जो ब्राम्हण पुण्यको कामना गरी यज्ञ गर्दछ उसले तीरजस्तै सीधा, सुसंयमी, विषय त्याग गरी आफ्नो घर-गृहस्थी छोडेर विचरण गर्ने (जो मुनि हो) उसलाई उचित समयमा हव्य अर्पण गर्नुपर्दछ ।।१०।।

जो ब्राम्हण पुण्यको कामना गरी यज्ञ गर्दछ, उसलाई चाहिन्छ कि राहु द्वारा युक्त चन्द्रमाको समान जो रागरहित इन्द्रियहरूलाई संयम राख्ने मुनि हुन्छ उसलाई समयानुसार हव्य प्रदान गर ।।१९।।

जो ब्राम्हण पुण्यको कामना गरी यज्ञ गर्दछ, जसले सधैं स्मृतिमान् ममत्त्वलाई छोडेको संसारमा अनासक्त भई विचरण गरेको छ, समयानुसार उसलाई हव्य प्रदान गर ।।१२।।

जसले विषयहरूलाई छोडी, निर्भयरूपले विचरण गर्छ, त्यस्ता जन्म-मृत्युको अन्तलाई जानिसकेर उपशान्त गम्भीर जलाशयजस्तो शान्त भएको तथागतलाई हव्य दान गर्नु योग्य छ ।।१३।।

सत्पुरुषहरूप्रति समान व्यवहार गर्ने, दुर्जनहरूबाट टाढा रहने तथागत अनन्त ज्ञानी हो । यसलोक या परलोकमा आसक्ति नराख्ने तथागत नै हव्य (हवनको पुरी र चिउरा) ग्रहण गर्न योग्य छ ।।१४।।

### महातम्म

( 986 )

खन्हि न माया वसती न मानो, यो वीतलोभो अममो निरासो । पुण्णकोधो अभिनिब्बुतत्तो, यो ब्राम्हणो सोकमलं अहासि । तथागतो अरहति पूरलासं ॥१४॥

निवेसनं यो मनसो अहासिं, परिग्गहा यस्स न सन्ति केचि । अनुपादियानो इध वा हुंर वा, तथागतो अरहति पूरलासं ॥१६॥

समाहितो यो उढ़तारि ओघं, धम्मंञ्च जासि परमाय दिटि्ठया । सीणासवो अन्तिमदेहधारी, तथागतो अरहति पूरलासं ॥१७॥

भवासवा यस्स वची खरा च, विधूपिता अत्थगता न सन्ति । स वेदगू सब्बधि विष्पमुत्तो, तथागतो अरहति प्ररलास ॥१८॥

सङ्गातिगो यस्स न सन्ति सङ्गा, यो मानसत्तेसु अमानसत्तो । ढुक्खं परिञ्ञाय सुस्रेत्तवत्थुं, तथागतो अरहति पूरलासं ॥१५॥

आसं अनिस्साय विवेकदस्सी, परवेदियं दिटि्ठमुपातिवत्तो । आरम्मणा यस्स न सन्ति केचि, तथागतो अरहति पूरलासं ॥२०॥

परोवरा यस्स समेच्च धम्मा, विधूपिता अत्थगता न सन्ति । सन्तो उपाढानक्खये विमुत्तो, तथागतो अरहति पूरलास ॥२१॥

जोसँग न माया छ, न अभिमान छ, जो लोभ अहंकार र तृष्णाले रहित भएको छ, क्रोधलाई शान्त गरी उपशान्त भइसकेको छ, फेरि जो ब्राम्हणले शोकरूपी मललाई टाढा गरिसकेको छ यस किसिमको तथागतलाई हव्य (पुरी र चिउरा) दान गर्न योग्य छ ।।9४।।

जसले मनद्वारा आसक्तिहरूलाई त्याग गरिदिए, जोसँग कुनैप्रकारको परिग्रह छैन, यस लोक र परलोकमा अनासक्त छ, त्यस्तो तथागत नै हव्य ग्रहण गर्न योग्य छ ।।१६।।

जसले एकाग्र - चित्त भएर सांसारिक वादलाई पार गरिसकेको र उत्तम दृष्टिद्वारा धर्मलाई जानिसकेको छ त्यस्तो क्षीणासव र अन्तिम शरीर धारण गर्ने तथागत नै हव्य ग्रहण गर्न योग्य छ ।।१७।।

जोसँग भवासव र कटुवचन नष्ट भइसकेको छ, अस्त भइसकेको छ, त्यस्तो ज्ञानीले पारंगत, संवंप्रकारले मुक्त भएका तथागत नै हव्य ग्रहण गर्न योग्य छ ।।१८।।

जो रागादि आसक्तिहरूद्वारा टाढा भई जोसँग आसक्तिहरू छैन, जो अभिमानीहरूको समूहमा अभिमानले शून्य हुन्छ, जसले दु:ख र त्यसको उत्पत्ति क्षेत्रलाई जानिसकेको छ, त्यस्तो तथागत नै हव्य ग्रहण गर्न योग्य छ ।।१९।।

जो तृष्णारहित छ, निर्वाणदर्शी छ, अरूहरूको दृष्टिद्वारा टाढा रहन्छ र जसको निमित्त कुनै कोही पनि विषयालम्बन (विषयमा आरम्मण) नभएको छ, त्यस्तो तथागत नै हव्य ग्रहण गर्न योग्य छ ।।२०।।

ज्ञानद्वारा जोसँग आदिदेखि अन्त्यसम्मका वासनाहरू नष्ट गरिसकेको हुन्छ, अस्त गरिसकेको हुन्छ, जो शान्त र आसक्तिहरूको क्षयले विमुक्त छ त्यस्तो तथागत नै हव्य ग्रहण गर्न योग्य छ ।।२१।।

#### महावग्म

संयोजन जातिखयन्तबस्सी, यो'पातुबि रागपर्थ असेसं । सद्भो निद्दोसा विमलो अकाचो, तथागतो अरहति पूरलासं ॥२२॥

यो अत्तनात्तानं नानुपस्सति, समाहितो उज्जुगतो ठितत्तो । सा वे अनेजो अखिलो अकड्वो, तथागतो अरहति पूरलासं ॥२३॥

मोहन्तरा यस्स न सन्ति केचि, सब्बेसु धम्मेसु च आणढस्सी । सरीरं च अन्तिमं धारेति, पत्तो च सम्बोधिमनुत्तरं सिवं । एत्तावता यक्खस्स सुद्धी, तथागतो अरहति पूरलासं" ॥२४॥

"हुत च मय्ह हुतमत्थु सच्चं, यं ताबिसं वेदगुनं अलत्थं । ब्रम्हा हि सक्खि पटिगण्हातु मे भगवा, भुञ्जतु मे भगवा पूरलासं ॥२५॥

"गाथामिगीतं मे अभोजनेय्यं, सम्पस्सतं ब्राम्हण नेस धम्मो । गाथामिगीतं पनुबन्ति बुद्धा, धम्मे सति ब्राम्हण बुत्तिरेसा ॥२६॥

अञ्ञेन च केवलिनं महेसिं, खीणासवं कुक्कुच्यवूपसन्तं । अन्नेन पानेन उपट्ठहस्सु, खेत्तं हि तं पुञ्ञपेक्खस्स होति" ॥२७॥

"साधाहं भगवा तथा विजञ्ञ, यो दक्सिण भुञ्जेय्य मादिसस्स । य यञ्जकाले परियेसमाना, पप्पुय्य तव सासनं" ॥२८॥

"सारम्भा यस्स विगता, चित्तं यस्स अनाविलं । विप्पमुत्तो च कामेहि, श्रीनं यस्स पन्नूदितं ॥२५॥

महाचभ

जसले जन्मक्षयलाई देखिसकेको छ, सबै सांसारिक बन्धनहरू र रागका मागहरूलाई टाढा गरिककेको छ, जो शुद्ध छ, निर्दोष छ, विमल छ, निर्मल छ, त्यस्तो सुपरिशुद्ध तथागत नै हव्य ग्रहण गर्न योग्य छ ।।२२।।

जसले आत्मालाई देखिसकेको हुन्छ, एकाग्र, ऋजुगामी र स्थिर चित्त छ, त्यही तृष्णारहित, सम्पूर्णप्रकारले शंकारहित तथागत नै हव्य ग्रहण गर्न योग्य छ ।।२३।।

जोसँग कुनै पनि प्रकारको मोह छैन र सबै धर्महरूमा ज्ञानदर्शी छ, जुन अन्तिम शरीर धारणा गरिरहेका मनुष्यहरूको पूर्ण शुद्धिरूपी क्षेम र सम्बोधि भएको छ त्यस्तो तथागत नै हव्य ग्रहण गर्न योग्य छ ।।२४।।

सुन्दरिक भारद्वाज ब्राम्हण - तपाईंजस्तो ज्ञानले पारंगतलाई पाएर मेरो यज्ञ पूर्ण भयो । तपाईं साक्षात् ब्रम्ह हो । भगवन् ! मेरो भोजन स्वीकार गर्नुहोस् । भगवन् ! मेरो हव्य ज्यूनार होस् ।।२४।।

भगवान् बुद्ध - धर्मोपदेश गरेर प्राप्त भएको भोजन मेरो निमित्त अभोज्य छ । ब्राम्हण ! राम्रोसँग जानेका का लागि नियम (धर्म) होइन । बुद्धले धर्मोपदेशद्वारा प्राप्त भोजनलाई स्वीकार गर्दैन । ब्राम्हण ! यही विद्यमानमा धार्मिक रीति हो ।।२६।।

ज्ञानी, महर्षि, क्षीणासव र चंचलतारहित मेरो निमित्त अरू अन्नपान ल्याऊ । पुण्य चाहनेलाई यो उत्तम क्षेत्र हुनेछ ।।२७।।

सुन्दरिक भारद्वाज ब्राम्हण - धेरै राम्रो छ भगवन्, म थाहापाउन चाहन्छु कि म जस्तो ब्राम्हणको दक्षिणा कसले ग्रहण गर्छ ? तपाईंको धर्मलाई ग्रहण गरी मैले यज्ञको समयमा अरू कसलाई खोजूं ? ।।२८८।।

भगावन् बुद्ध - जोसँग हिंसाभाव छैन, जसको चित्त रागरहित र परिशुद्ध छ, जो कामभोगहरूद्वारा मुक्त छ, स्त्यान (आलस्य) बाट टाढा भइसकेको छ ।।२९।।

#### महाचम्भ

( **9¥0**)

सीमन्तानं विनेतारं, जातिमरणकोविदं । बुनिं मोनेय्यसम्पन्नं, तादिसं यञ्जमागतं ।।३०।।

भकुटिं विनययित्वान, पञ्जलिका नमस्सथ । पूजेथं अन्नपानेन, एवं इज्झन्ति दक्खिणां" ॥३१॥

"बुद्धो भवं अरहति पूरलासं, पुञ्जक्खेत्तमनुत्तरं । आयागो सब्बलोकस्स, भोतो दिन्नं महप्फल" न्ति ॥३२॥

अश्व स्रो सुन्दरिकभारद्वाजो ब्राम्हणो भगवन्तं एतदवोच -

"अभिक्कन्तं भो गोतम …पे… अनेकपरियायेन धम्मो पकासितो । एसाहं भवन्तं गोतमं सरणं गच्छामि, धम्मं च भिक्खु सङ्घं च । लभेय्याहं भोतो गोतमस्स सन्तिके पब्बज्जं, लभेय्यं । उपसम्पद" न्ति । अलत्थ खो सुन्दरिकभारद्वाजो ब्राम्हणो …पे… अरहतं अहोसी" ति ।

९० सुन्दरिकभारदाजसुत्तं चतुत्यं निद्ठितं । 🕰

-----



( **qyq** )

जसले वासनाहरूलाई नाश गरिसकेको छ, जो जन्म मृत्युको जानकार छ, मौनेयव्रतले युक्त मुनि हो, त्यसंप्रकारको यज्ञमा आएका छन् ।।३०।।

उक्तप्रकारका व्यक्तिलाई आँखा भुकाई, दुई हात जोडी नमस्कार गर । अन्नपानद्वारा उसलाई पूजा गर, यसप्रकारको दक्षिणा सफल हनेछ ।।३१।।

सुन्दरिकभारद्वज ब्राम्हण - तपाईं बुद्ध हव्यको लागि योग्य । (तपाईं) उत्तम पुयण्क्षेत्र हो, सबै संसारको पूज्य छ । तपाईंलाई दिनु महान् फलदायी हुन्छ ।।३२।।

त्यसपछि सुन्दरिकभारद्वाज ब्राम्हणले भगवान् बुद्धलाई भने - "आश्चर्य हो गौतम ! अनेकप्रकारद्वारा धर्म प्रकाशित गर्नुभयो । त्यसकारण अब म गौतमको शरणमा जाँदैछु, धर्म र भिक्षुसंघको पनि । तपाई गौतमकहाँ मलाई प्रव्रज्या मिलोस्, उपसम्पदा मिलोस् । सुन्दरिक भारद्वाज ब्राम्हणले उपसम्पदा पाए । उनी अरहत्मध्ये एक भए ।

80 सुन्दरिक भारद्वाजसुत्त समाप्त CA

٤.,

महाचम्भ

Ţ.,

# ५. माघसुत्तं (३,५)

एवं मे सुतं । एकं समयं भगवा राजगहे विहरति मिज्झकूटे पब्बते । अश्व स्रो माघो माणवो रोन भगवा तेनुपसङ्कमि, उपसङ्कमित्वा भगवाता सद्धिं सम्मोदि । सम्मोदनीयं कथं सारणीयं वीतिसारेत्वा एकमन्तं निर्सीदि ।

एकमन्तं निसिन्नो सो माघो माणवो भगवन्तं एतढवोच - "अहं हि, भो गोतम, ढायको ढानपति वढञ्ञू याचयोगो, धम्मेन भोगे परियेसामि, धम्मेन भोगे परियेसित्वा धम्मलढ़े हि भोगेहि धम्माधिगतेहि एकस्स पि ढढामि, द्विन्नम्पि ढढामि, तिण्णम्पि ढढामि, चतुन्नम्पि ढढामि, पञ्चन्नम्पि ढढामि, छन्नम्पि ढढामि, तिण्णम्पि ढढामि, चतुन्नम्पि ढढामि, पञ्चन्नम्पि ढढामि, छन्नम्पि ढढामि, सत्तन्नम्पि ढढामि, उठन्नम्पि ढढामि, नवमिप ढढामि, ढसन्नम्पि ढढामि, वीसाय पि ढढामि, तिसाय पि ढढामि, चतारीसाय पि ढढामि, पञ्जासाय पि ढढामि, सतस्स पि ढढामि, निर्या पि ढढामि, चतारीसाय पि ढढामि, पञ्जासाय पि ढढामि, सतस्स पि ढढामि, निर्या पि ढढामि, कच्चाहं, भो गोतम, एवं ढढन्तो एवं यजन्तो बहु पुञ्जं पसवामी" ति ? "तग्ध त्वं, माणव, एवं ढढन्तो एवं यजन्तो बहु पुञ्जं पसवसि । यो खो, माणव ढायको ढानपति वढञ्जू याचयोगो धम्मेन भोगे परियेसति, धम्मेन भोगे परियेसित्वा धम्मलढ्रोहि भोगेहि धम्माधिगतेहि एकस्स" पि ढढाति ....पे .... सतस्स पि ढढाति, निय्यो पि ढढाति, वहुं सो पुञ्जं पसवती" ति । अथ सो माघो माणवो भगवन्तं गाथाय अज्झ्राभासि –

पुच्छामहं भो गोतमं वढ्ञ्ञं (इतिमाघो माणवो), कासायवासिं अगहंचरन्तं । यो याचयोगो ढानपति गहट्ठो, पुञ्ञत्थिको यजति पुञ्ञपेक्खो । ढढं परेसं इध अन्नपानं, कत्थ हुतं यजमानस्स सुज्झे ॥१॥

52

# ५. माघसुत्त (३,५)

1.

[दानी माघ मानवकले भगवान् बुद्धसँग दक्षिणा दिन योग्य भएकाहरू दक्षिणेय्यको विषयमा सोध्छ । भगवान् बुद्धले निष्काम मनुष्यलाई दक्षिणेय्य भनी सुनाउनुहुन्छ ।]

यस्तो मैले सुनें, एक समय भगवान् बुद्ध राजगृहमा गृद्धकूट पर्वतमा विहार गरिरहनुभएको थियो । त्यस समय माघ माणवक जहाँ भगवानु बुद्ध रहनभएको थियो, त्यहाँ गए । त्यही गएर भगवानु बुद्धसँग कुशल मंगल सोधे । क्शल मंगल सोधेर एकतिर बसे । एकतिर बसेका माघ माणवकले भगवान् बुद्धसँग यसो भने - "हे गौतम ! म दायक हूं, दानपति हूं, याचकहरूलाई सम्भने, याचनाको योग्य हुं । धर्मले धन कमाउँछु । धर्मद्वारा धन कमाएर, धर्मद्वारा प्राप्त तथा धर्मद्वारा हस्तगत धनले एकलाई पनि दिएको छ दुईलाई पनि दिएको छ, तीनलाई पनि दिएको छ, चारलाई पनि दिएको छ, पाँचलाई पनि दिएको छु, छलाई पनि दिएको छु, सातलाई पनि दिएको छु, आठलाई पनि दिएको छ, नौलाई पनि दिएको छ, दशलाई पनि दिएको छ, बीसलाई पनि दिएको छु, तीसलाई पनि दिएको छु, चालीसलाई पनि दिएको छु, पचासलाई पनि दिएको छु, संयलाई पनि दिएको छु,, धेरैलाई पनि दिएको छु । गौतम ! यसरी दिनेछु, यसरी चढाउने म धेरै पुण्य कमाउने व्यक्ति हुन्छु कि ?" त्यसो भए तिमी माणवक ! यसरी दिने, अर्पण गर्ने, तिमीले धेरै पुण्य अवश्य कमाउँछौ । माणवक । जो दायक दानपति याचकहरूलाई सम्भने, याचनाले योग्य धर्मद्वारा धन कमाएर धर्मद्वारा प्राप्त गरी एकलाई पनि दिएको..... सयलाई पनि दिएको छ, अधिकलाई पनि दिएको छ भने उसले धेरै पुण्य कमाएको हुन्छ । त्यसपछि माघ माणवकले भगवान् बुद्धलाई गाथाद्वारा भने -

माघ माणवक - काषायवस्त्रधारी याचकहरूलाई थाहाहुने तपाईंसँग सोध्छु कि पुण्यको अपेक्षा (इच्छा) भई, अरूहरूलाई अन्न-पेय दान गर्ने, माग्न योग्य भएको दानपति, गृहस्थको दान कसलाई दिएमा त्यसको फल महान् हुन्छ ? ।।१।।

### महातग्ग

(998)

(वो) याचयोगो ढानपति गहुट्ठो (माघोति भगवा), पुञ्ञत्थिको यजति पुञ्ञपेक्खो । ढढं परेसं इध अन्न पानं, आराधये ढक्खिणेय्ये हि ताढि ॥२॥

यो याचयोगो ढानपति गहट्ठो (इति माणवो), पुञ्जत्थिको यजति पुञ्जपेक्खो । ढढं परेसं इध अन्नपानं, अक्खाहि मे भगवा ढक्खिणेय्ये ॥३॥

या वे असता विचरन्ति लोके, अकिञ्चना केवलिनो यतत्ता । कालेन तेसु हव्यं पवेच्छे, यो ब्राम्हणो पुञ्ञपेक्खो यजेथ ॥४॥

ये सब्ब संयोजनबन्धनच्छिदा, दन्ता विमुत्ता अनिघा निरासा । कालेन तेसु हृत्यं पवेच्छे, यो ब्राम्हणो पुञ्जपेक्सो यजेश्र ॥४॥

ये सब्बसंयोजनविष्यमुत्ता, बन्ता विमुत्ता अनिघा निरासा । कालेन तेसु हत्यं पवेच्छे, यो ब्राम्हणो पुठ्जपेक्खो यजेथ ॥६॥

रागञ्च दोसञ्च पहाय मोहं, सीणासवा बुसितब्रम्हचरिया । कालेन तेसु हत्यं पवेच्छे, यो ब्राम्हणो पुञ्जपेक्सो यजेथ ॥७॥

येसु माया वसति न मानो, ये वीतलोभा अममा निरासा । कालेन तेसु हृत्यं पवेच्छे, यो ब्राम्हणो पुऽञपेक्खो यजेथ ॥८॥

रो वे न तण्हासु उपातिपन्ना, वितरेख्य ओघंअममा चरन्ति । कालेन तेसु हृव्यं पवेच्छे, यो ब्राम्हुणो पुञ्ञपेक्खो यजेथ ॥५॥

रोसं तण्हा बल्थि कुहिञ्चि लोके, भवाभवाय इध वा हुंर वा । कालेन तेस हृत्यं पेच्छे, यो ब्राम्हणो पुञ्जपेक्खो यजेथ ॥१०॥

( 444)

भगवान् बुद्ध - जो याचना (इच्छा) गर्ने योग्य दानपति गृहस्य पुण्यलाई चाहन्छ, पुण्यको आकांक्षा गर्दै यहाँ अरूहरूलाई अन्न-पेय बस्तु दिएको हुन्छ कि उसले ज्ञानी दक्षिणेय्य (दक्षिणा दिन योग्य) लाई प्रसन्न गराइनुपर्छ ।।२।।

माघ माणवक - जो याचना गर्ने योग्य दानपति गृहस्थलाई चाहने हुन्छ, पुण्यको आकांक्षाले दान दिने गरेको हुन्छ तथा अरूलाई अन्न र पेयबस्तु दान गर्दछ, त्यसोभए भगवन् ! त्यस्तो दक्षिणेय्य व्यक्ति मलाई बताउनुहोस् ।।३।।

भगवान् बुद्ध - जो ब्राम्हणले पुण्यको कामना गरी दान दिनेछ उसलाई उचित समयमा हव्य दान गर्नुपर्छ, जो अनासक्त भई लोकमा विचरण गर्दछ तथा जो अकिंचन, ज्ञानी तथा संयमी हुन्छ ।।४।।

जो ब्राम्हण पुण्यको कामनाद्वारा दान दिन्छ उसको लागि आवश्यक छ कि समयानुसार उनलाई हव्य दान गर्ने जो कि दान्त, विमुक्त, निष्पाप, तृष्णा रहित तथा सांसारिक बन्धनहरूद्वारा रहित छ ।।४।।

जो ब्राम्हण पुण्यको कामना द्वारा दान दिन्छ, उसको लागि आवश्य छ कि समयानुसार उनलाई हव्य दान गर्नुपर्छ जो राग, द्वेष र मोहलाई त्यागेर क्षीणास्रव भएको तथा जसले ब्रम्हचर्य वास पूर्ण गरिसकेको हुन्छ ।। ७।।

जो ब्राम्हण पुण्यको कामनाद्वारा जुन दान दिन्छ, उलको लागि आवश्यक छ कि समयानुसार उनलाई हव्य दान गर्नुपर्छ जो कि राग, द्वेष र मोहलाई त्यागेर क्षीणासव भएको तथा जसले ब्रम्हचर्य वास पूर्ण गरेको हुन्छ ।।८।।

जो ब्राम्हण पुण्यको कामनाद्वारा जुन दान दिनेछ, उसको लागि आवश्यक छ कि समयानुसार उनलाई हव्य दान गर्ने हुनुपर्छ जो तृष्णामा फँसिरहेको हुन्न र जो संसाररूपी बाढीलाई पार गरेर आसक्तिरहित भई विचरण गर्ने हुन्छु ।।९।।

जो ब्राम्हण पुण्यको कामनाद्वारा दान दिन्छ, उसलाई आवश्यक छ कि समयानुसार उसलाई हव्यको दान गर्नुपर्छ जसलाई यस लोक र परलोकमा कहीं पनि उत्पत्ति विनाशको निमित्त तृष्णा हुँदैन ।।१०।।

### महातम्भ

ये कामे हित्वा अगहा चरन्ति, खुसञ्जतत्ता तसर'व उज्जु । कालेन तेसु हव्य पवेच्छे, यो ब्राम्हणो पुञ्जपेक्खो यजेश ॥११॥

ये वीतरामा सुसमाहितिन्द्रिया, चन्द्रोअ राहु महणा पमुत्ता । कालेन तेसु हत्यं पवेच्छे, यो ब्राम्हणो पुञ्ञपेक्खो यजेश ॥१२॥

समिताविनो वीतरागा अकोपा, येसं गति नत्थि इध विप्पहाय । कालेन तेसु हव्यं पवेच्छे, यो ब्राम्हणो पुञ्ञपेक्सो यजेथ ॥१३॥

जहेत्वा जातिमरणं असेसं, कथंकथिं सब्बमुपातिवत्ता । कालेन तेसु हव्यं पवेच्छे, यो ब्राम्हणो पुञ्जपेक्सो यजेथ ॥१४॥

ये अत्तदीपा विचरन्ति लोके, अकिञ्चना सब्बधिविप्पमुत्ता । कालेन तेसु हत्यं पवेच्छे, यो ब्राम्हणो पुञ्जपेक्सो यजेश ॥१४॥

ये हेत्थ जानन्ति यथातथा इदं, अयमन्तिमा नतिथ पुनलावोति । कालेन तेसु हव्यं पवेच्छे, यो ब्राम्हणो पुञ्ञपेक्सो यजेथ ॥१६॥

यो बेढगू झानरतो सतीमा, सम्बोधिपत्तो सरणं बहुन्नं । कालेन तम्हि हत्यं पवेच्छे, यो ब्राम्हणो पुञ्जपेक्सो यजेथ ॥१७॥

अद्धा अमोधा मम पुच्छना अहू. अक्सासि मे भगवा ढक्सिणेरये । त्वं हेत्थ जानासि यथातथा इदं, तथा हि ते विदितो एस धम्मो ॥१८॥

÷ .

( 996 )

11 . . .

जो ब्राम्हण पुण्यको कामनाद्वारा दान दिनेछ, उसलाई चाहिन्छ कि समयानुसार उसलाई हव्य दान गर्नुपर्छ जसलाई कि यस काम-योगहरूलाई त्यागेर, बेघर भई बाणजस्तो सीधा समान भएर विचरण गर्दछ ।।११।।

जो ब्राम्हण पुण्यको कामनाद्वारा दान दिन्छ, उसलाई चाहिन्छ कि समयानुसार उसलाई हव्य दान गर्नुपर्दछ जो कि राहुद्वारा मुक्त भएको चन्द्रमाजस्तै वीतराग र सुसंयमित इन्द्रिय भएको हुन्छ ।।१२।।

जो ब्राम्हण पुण्यको कामनाद्वारा दान दिन्छ, त्यस्तो व्यक्तिले उचित समयानुसार उसलाई हव्य दान गर्नुपर्छ जो वासनारहित, रागरहित, कोधरहित छ र जसलाई यो जन्मपश्चात् फेरि जन्म लिनुपर्ने हुँदैन ।।१३।।

जो ब्राम्हण पुण्यको कामनाद्वारा दान दिन्छ उसले उचित समयानुसार उसलाई हव्यको दान गर्नुपर्छ जो जन्म-मृत्युलाई सम्पूर्णत: छोडी सबै संशयहरू-द्वारा अलग्ग भइसकेको छ ।।१४।।

जो ब्राम्हण पुण्यको कामनाद्वारा दान दिन्छ, उसको उचित समयानुसार उसलाई हव्य दान गर्नुपर्छ जो लोकमा (संसार) आफूलाई दोषरहित बनाएर विचरण गर्दछ, जो अकिंचन छ र सबैप्रकारले युक्त भएको छ ।।१४।।

जो ब्राम्हण पुण्यको कामनाद्वारा दान दिन्छ, उसले उचित समयानुसार उसलाई हव्य दान गर्नुपर्छ जो यथार्थरूपद्वारा थाहा पाउने कि यो उसको अन्तिम जन्म हो र पुर्नजन्म हुनेछैन ।।१६।।

जो ब्राम्हण पुण्यको कामनाद्वारा दान दिन्छ, उसले उचित समयानुसार उसलाई हव्य दान गर्नुपर्छ जो कि ज्ञानी छ, ध्यानमा रत छ, स्मृतिमान् छ, सम्बोधि प्राप्त छ, फेरि धेरै मनुष्यहरूको शरण स्थान छ ।।१७।।

माघमणवक - निश्चय नै मेरो प्रश्न निरर्थक भएन । भगवान् बुद्धले दक्षिणा दिन योग्य व्यक्तिहरूलाई बताउनुभयो । तपाईंलाई यथार्थरूपले थाहा छ, तपाईंलाई नै यो कर्म, यथार्थरूपद्वारा विदित छ ।।१८।।

### महातम्म

(9YC)

से राचरोगो ढानपति गहट्ठो (इति माधो माणवो), पुञ्जत्थिको राजति पुञ्जपेक्सो । ढढं परेसं इध अन्नपानं अक्साहि मे भगवा राज्जसम्पढं ॥१५॥

यजस्सु यजमानो (माघोति भगवा), सब्बत्थ च विप्पसादेहि चित्तं । आरम्मणं यजमानस्स यञ्ञं, यत्थ पतिट्ठाय जहाति ढोसं ॥२०॥

सो वीतरागो पविनेय्य दोसं, मेत्तं चित्तं भावयं अप्यमाणं । रत्तिं दिवं सततं अप्यमत्तो, सब्बा दिसा फरते अप्यमञ्ज ॥२१॥

को सुउझति मुच्चति बज्झति च, केनत्तना गच्छति ब्रम्हलोक । अजानतो मे मुनि बूहि पुट्ठो, भगवा हि मे सक्सि ब्रम्हज्ज दिट्ठो । तूवं हि नो ब्रम्ह समोति सच्चं, कथं उप्पज्जति ब्रम्हलोकं (ज़ूतिमा) ॥२२॥

यो यजति तिविधं यञ्ञसम्पदं (माघोति भगवा), आराधये दक्खिनेय्ये हि तादि । एवं यजितवा सम्मा याचयोगो, उप्पज्जति ब्रम्हलोकन्ति ब्रूमी" ति ॥२३॥

एवं वुत्ते माघो माणवो भवन्तं एतढवोच - अभिक्कन्तं भो गोतम ....पे.... अनेकपरियायेन धम्मो पकासितो । एसाहं भवन्तं गोतमं सरणं गच्छामि, धम्मञ्च भिक्खुसङ्घं च । उपासकं मे भवं गोतमो धारेतु अज्जतग्गे पाणुपेतं सरणं गत" न्ति ।

महावस्म

(996)

जो याचना गर्न योग्य दानप्रति गृहस्थले पुण्यको कामनाद्वारा यज्ञ गर्दछ, जो यहाँ अरूहरूलाई अन्न र पेयपदार्थ दान दिन्छ, भगवन् । यसको निमित्त मलाई यज्ञ सम्पदा (दानको फल) बताउनुहोस् ।।१९।।

भगवान् बुद्ध - माघ ! दान दिनू र दान दिने समयमा सबैप्रकारले आफ्नो मनलाई प्रसन्न राख । दान नै दानकको आलम्बन हो । यसमा प्रतिष्ठित भई मनको द्वेष दूर हुनेछ ।।२०।।

ऊ वीतरागी भई द्वेषलाई दमन गरी अप्रमाण (असीम) मैत्रीचित्तको भावना गर्दै, रात-दिन सधै अप्रमादी रहेर सबै दिशाहरूमा अप्रमाण (असीम) मैत्रीभाव फैलाइदिन्छ ।।२१।।

माघमाणवक - म अज्ञानीलाई मुनि हुनुभएका यहाँले बताउनुहोस् कि को शुद्ध हुनेछ, मुक्त हुनेछ, बन्धनमा परेको हुन्छ र को स्वयं ब्रम्हलोकमा जान्छ ? भगवान् बुद्ध मैले देखें कि तपाई हाम्रो निमित्त ब्रम्हरूप हुनुहुन्छ । धुतमन् ! ब्रम्हलोकमा कसरी उत्पत्ति हुनेछ ? ।।२२।।

भगवान् बुद्ध - जसले तीनप्रकारले दान दिन्छ, उसले दक्षिणेय्यलाई प्रसन्न पारी राख्छ । यसप्रकारले राम्रो शुद्धरूपले दान दिएर दाता ब्रम्हलोकमा जन्म लिन्छ - यसरी म भन्छु ।।२३।।

यसरी भनिसकेपछि माघ माणवकले भगवान् बुद्धलाई यसो भने -"आश्चर्य हो हे गौतम ...... अनेकप्रकारद्वारा धर्म प्रकाशित गर्नुभयो त्यसकारण म तपाई गौतमको शरणमा गइरहेको छु, धर्म र भिक्षुसंघको पनि । तपाई गौतमले मलाई आजदेखि जीवनपर्यन्त शरणागत उपासकको रूपमा धारण गरिलिनुस् ।

## ∞ माघसुत्त समाप्त Q +>>++≪-

महातम्म

# ६. समिय सुत्तं (३,६)

यवं में सुत्तं । एकं समयं भगवा राजगहे विहरति वेलवने कलन्दक निवापे । तेन स्रो पन समयेन सभियस्स परिब्वाजकस्स पुराणसालोहिताय देवताय पञ्हा उद्दिट्ठा होन्ति - "यो ते समिय समणो वा ब्राम्हुणो वा इमे पञ्हे पुट्ठो व्याकरोति, तस्स सन्तिके ब्रम्हचरियं चरेय्यासी" ति । अथ स्रो समियो परिब्बाजको तस्सा देवताय सन्तिके पञ्हे उग्गहेत्वा, ये ते समणब्राम्हणा सङ्गिनो गणिनो गणाचरिया जाता यसस्सिनो तित्थकरा साधुसम्मता बहुजनस्स, सेय्यशीढं - पूरणो कस्सपो, मक्खलिगोसालो, अजितो केसकम्बली, पकुधो कच्चायनो, सञ्जयो वेलट्ठिपुत्तो, निगण्ठो नातपुत्तो, ते उपसङ्कमित्वा ते पञ्हे पुच्छति । ते समियेन परिब्वाजकेन पञ्हे पुट्ठा न सम्पायन्ति, असंपायन्तान कोपं च ढोसं च अप्पच्चर्यं च पातुकरोन्ति, अपि च सभियं रोव परिब्बाजकं पटिपुच्छन्ति । अथ सो समियस्स परित्बाजकस्स एतदहोसि - "ये स्रो ते भोन्तो समणाब्राम्हणा सङ्ग्निनो गणिनो गणाचरिया जाता यसस्सिनो तित्थकरा साधुसम्मता बहुजनस्स, सय्येशीढ् - पूरणो कस्सपो ....पे.... निगण्ठो नातपुत्तो, ते मया पञ्हे पुट्ठा न संपायन्ति असंपायन्ता कोपं च दोसं च अप्पच्चर्यं च पातुकरोकन्ति, अपि च मञ्जवेत्थ पटिपुच्छन्ति, यन्नूनाहं हीनायावतित्त्वा कामे परिभुञ्जेय्य" न्ति । अथ सो समियस्स परिब्बाजकस्स एतबहोसि - "अयम्पि समणो गोतमो सङ्घी चेव गणी च गणाचरियो च ञातो यसस्सी तीत्थकरो साधुम्मतो बहुजनस्स, यन्नूनाहं समणं गोतमं उपसङ्कमित्वा इमे पञ्हे पुच्छेय्य" न्ति । अथ स्रो समियस्स परिब्बाजकस्स एतढहोसि - "रो पि खो ते भोन्तो समण ब्राम्हणा जिण्णा बुद्धा महल्लका अद्भगता वयोअतुष्पत्ता थेरा रतञ्जू विरपब्बजिता सङ्ग्निनो गणिनो गणाचरिया ञाता यसस्सिनो तित्थकरा साधुसम्मता, बहुजनस्स, सेय्यथीदं - पूरणो कस्सपो …पे… निगण्ठो नातपुत्तो, ते'पि मया पञ्हे पुट्ठा न संपायन्ति, असंपायन्ता कोपं च ढोसं च अप्पच्चयं च पातुकरोन्ति, अपि'च मञ्जेवेत्थ पटिपुच्छन्ति ।

महाचम्म

5 B4

# ६. समियसुत्त (३,६).

[समिय परिव्राजक त्यस समय छ जना प्रख्यात नाम चलेका धर्मप्रवर्तककहाँ श्रमण, ब्राम्हण, स्नातक, क्षत्रजिन, कुशल, पण्डित, मुनि, वेदज्ञ, अनुविज्ञ, वीर्यवान्, आजानिय, श्रोत्रिय, आर्य, आचारवान् तथा परिव्राजकको विषयमा सोध्छ तर उनीहरूबाट सन्तुष्ट नभएपछि भगवान् बुद्धकहाँ जान्छ । भगवान् बुद्धको उत्तरले प्रसन्न भई समिय भिक्षुसंघमा सम्मिलित हुन्छ ।]

यस्तो मैले सुने । एक समय भगवान् बुद्ध राजगृहमा वेणुवन कलन्दक निवापमा विहार गरिरहनभएको थियो । त्यस समय समिय परिव्राजकको एक हितैषी देवताले जो श्रमण या ब्राम्हणले यस प्रश्नहरूलाई सोधेमा त्यसको ठिकसँग उत्तर जसले दिन्छ, ऊसँग तिमी ब्रम्हचर्य पालन गर्नू । "त्यसपछि समिय परिवाजले त्यस देवतासँग प्रश्नहरू सीकी सो श्रमण ब्राम्हणसंघ भएका, गण भएका, प्रसिद्ध यशस्वी, तीर्थंकर धेरै मानिसहरू जो उत्तम मानिएका थिए, जस्तो - पूर्ण काश्यप, मक्खलि गोशाल, अजितकेश कम्बलि, प्रकुध कात्यायन, संजय वेलट्ठिपुत्र, निग्रन्थनाथपुत्र - उनीहरूकहाँ गएर ती प्रश्नहरू सोधिएका थिए । ती सोभिय परिव्राजकको प्रश्न सोधिएको मा ठीक र चित्त बुझ्दो उत्तर नदिएर कोध, द्वेष र अप्रसन्न प्रकट गरेको थियो । यहाँसम्म कि समिय परि वाजकसँग नै प्रश्न सोध्ने गरेको थियो । तब समिय परिव्राजकको मनमा यस्तो भयो - "यो पनि श्रमण गौतम संघ भएको गण भएको, गणाचार्य, प्रसिद्ध, यशस्वी, पाएका र मानिसहरूद्वारा सम्मान पाएका हुन्, किन मैले श्रमण गौतमकहाँ यी प्रश्नहरू न सोधूं ?" त्यसपछि समिय परिव्राजकको मनमा यस्तो भयो - श्रमण गौतम पनि संघ भएको गण भएको गणाचार्य हुन्, यशस्वी हुन् फेरि धेरै मनुष्यहरूद्वारा सम्मान गरिराखेका हुन् । त्यसकारण श्रमण गौतमकहाँ यो प्रश्न सोध्न उचित र उत्तम हुनेछ ।" समिय परिव्राजकले आफ्नो मनमा यस्तो सम्भे - पूर्ण काश्यप, मकर्खेलि गोशाल, प्रकुध कात्यायन, अजित केशकम्बलि, संजय वेलटि्ठपुत्र र निर्ग्रन्थनाथपुत्रहरू जो वृद्ध अवस्था प्राप्त, स्थविर, अनुभवी, चिरप्रव्रजित, संघ भएका, गण भएका, गणाचार्य, प्रख्यात यशस्वी तीर्थकर, धेरै मनुष्यहरूद्वारा सम्मान पाएका, श्रमण ब्राम्हणहरूले मेरो प्रश्नको ठीकसँग उत्तर नपाई, त्यसको उल्टो भन् क्रोध, द्वेष र अप्रसन्न प्रकट गरे यहाँसम्म कि मसँग नै प्रश्न सोध्न थाले ।

महातम्म

**≸.** ⊨ ⊡

( 985 )

किं पन मे समणो गोतमो इमे पञ्हे पुट्ठो व्याकरिस्सति । समणो हि मोतमो बहरो चेव जातिया नवो च पब्बज्जाया" ति । अश्व सो समियस्स परि ब्बाजकस्स एतबहोसि - "समणो सो बहरोति न परिभोतब्बो । बहरो पि चे समणो होति, सो होति महिद्धिको महानुभावो यन्नूनाहं समणं गोतमं उपसङ्कमित्वा इमे पञ्हे पुच्छेय्य" न्ति । अश्व सो सभियो परिब्बाजको येन राजगहं तेन चारि कं पक्कामि । अनुपुब्बेन चारिकं चरमानो येन राजगहं वेलुवनं कलन्बकनिवापो येन भगवा तेनुपसङ्कमि, उपसङ्कमित्वा भगवता सद्धिं सम्मोदि, सम्मोदनीयं कथं साराणीयं वीतिसारेत्वा एकमन्तं निसीदि । एकमन्तं निसिन्नो सो समियो परिब्बाजको भगवन्तं गाथाय अज्झभासि –

कङ्गी वेचिकिच्छी आगमं (इति समियो), पञ्हे पुच्छितुं अभिकङ्गमानो । तेसन्तकरो भगवाहि पुट्ठो, अनुपुब्बं अनुधम्मं त्याकरोहि मे ॥१॥

ढूरतो आगतोसि (समियाति भगवा), पञ्हे पच्छितुं अभिकङ्कमानो । तेसन्तकरो भवामि पुट्ठो, अनुपुंबं अनुधम्मं व्याकरोमि ते ॥२॥

पुच्छ मं समिय पञ्ह, यं किञ्चि मनसिच्छसि । तस्स तस्सेव पञ्हस्स, अहं अन्तं करोमि तें'' ति ॥३॥

अथ खो समियस्स परिब्बाजकस्स एतढहोसि - "अच्छरिय' वत भो, अब्भुत' वत भो, यावताह' अञ्जेसु समण ब्रम्हणणेसु ओकासमत्तम्पि नालत्थ', त' मे इद' समणेन गोतमेन ओकासकम्म' कत'न्ति । अत्तमनो पमोदितो उदग्गो पीतिसोमनस्सजातो भगवन्तं पञ्ह पुच्छि -

किं पत्तिनमाहु भिक्खु नं (इति सभियो), सोरतं केन कथं च बन्तमाहु । बुद्धों' ति कथं तुच्चति, पुट्ठो मे भगवा व्याकरोहिं'' ।।४।। फेरि के श्रमण गौतमले, के मैले सोधेमा यी प्रश्नहरूको उत्तर दिन सक्ला ? श्रमण गौतम जन्मले तरुण छ, प्रव्रज्यामा पनि नयाँ छ ।" त्यसपछि समिय परिव्राजकको मनमा यस्तो उठ्यो - "श्रमण तरुण छ भन्ने सम्भेर उसको अनादर गर्न हुन्न, परन्तु तरुण भएतापनि धेरै पराक्रम र ऋढि भएको र प्रतापी हुन सक्छ । किन म श्रमण गौतमकहाँ गएर यो प्रश्नहरू न सोधूं ?" त्यसपछि समिय परिव्राजक जहाँ राजगृह हो, त्यहाँ चारिकामा जानुभयो । कमश: चारिका गर्दै जहाँ राजगृहको वेणुवन र कलन्दकनिवाप थियो जहाँ भगवान् बुद्ध हुनुहन्थ्यो त्यहाँ गएर बुद्धसँग कुशल क्षेम सोधेर स्मरण दिलाउने कुराकानी गरी एकतिर बसे । एकतिर बसेका समिय परिव्राजकले भगवान् बुद्धसँग गाथाद्वारा भने -

समिय परिव्राक - म संशय र विचिकित्सामा सहित भई प्रश्न सोध्ने इच्छाले यहाँ आएं भगवन् ! मेरा प्रश्नहरूको उत्तर धार्मिक रीतिद्वारा ऋमशः दिएर त्यसको समाधान गरिदिनुस् । 1911

भगवान् बुद्ध - तिमी धेरै टाढाबाट प्रश्नहरू सोध्ने इच्छाले आएका हौ । तिमीले सोधेमा मैले धार्मिक रीतिद्वारा क्रमश: त्यसलाई समाधान गर्छु ।।२।।

समिय ! तिम्रो मनमा जे भएपनि मसँग प्रश्न सोध । मैले तिम्रा ती प्रश्नहरूलाई उत्तर दिएर अन्त गर्नेछु ।।३।।

त्यसपछि समिय परिव्राजकको मनमा यस्तो भयो - "अहो आश्चर्य छ ! अहो अद्भुत छ ! यहाँसम्म कि अन्य श्रमण - ब्राम्हणहरूले मेरो निमित्त प्रश्नको लागि मौकासम्म पनि दिएका थिएनन् । श्रमण गौतमले मलाई समय दिनुभयो ।" यस्तो सोची प्रसन्न मन भई, प्रमुदित भई, हर्षित भई, प्रीति र प्रसन्नताले विभोर भएर उसले भगवान् बुद्धसँग प्रश्न सोधे -

समिय परिव्राजक - कुन कुरा प्राप्त भएका लाई भिक्षु भन्दछ ? शान्त र दान्त के लाई भन्दछ ? बुद्ध कसलाई भन्दछ ? भगवन् ! मेरा यी सोधिएका प्रश्नहरूको उत्तर दिनुहोस् ।।४।।

#### महातम्म

( 839 )

पज्जेन कतेन अत्तना (समियाति भगवा), परिनिब्बाणगतो वितिण्णकङ्को । विभवं च भवं च विष्यहाय, वुसितवा सीणपुनब्भवो स भिक्स ॥४॥ 5

सब्बत्थ उपेक्सको सतीमा, न सो हिंसति किञ्चि सब्बलोके । तिण्णो समणो अनाविलो, उस्सदा यस्स न सन्ति सोरतो सो ॥६॥

यस्सिन्द्रियानि भावितानि, अज्झत्तं वहिद्धा च सब्बलोके । निब्बिज्हा इमं परं च लोकं, कालं कङ्गति भावितो स दन्तो ॥७॥

कप्यांनि विचेय्य केवलानि, संसारढुभयं चुतूपपातं । विगतरजमनङ्गणं विसुद्धं, पत्तं जातिक्सयं तमाहं बुद्धः" न्ति ॥७॥

अथ सो समियो परिब्बाजको भगवतो भासित अभिनन्दित्वा अनुमोदित्वा अत्तमनो पमोदितं उदग्गो पीतिसोमनस्सजातो भगवन्तं उत्तरिं पञ्हं पुच्छि –

5

किं पत्तिनमाह ब्राम्हणं (इति समिया), समणं केन कथं च न्हातको" ति । नागों ति कथं पतुच्चति, पुट्ठों में भगवा व्याकरोहि ।।ए।।

वाहेत्वा सब्बपापानि (सभियाति भगवा), विमलो साधु समहितो ठितत्तो । संसारमतिच्च केवली सो, असितो ताढि पवुच्चते स ब्रम्हा ॥१०॥

- **3**- 1 - 1 - 1 - 1

•

 $(z_{ij}) = (z_{ij}) + (z_{ij})$ 

En.

## महावम्भ

भगवान् बुद्ध - जसले स्वयं आफूद्वारा निर्मित गरेको मार्गमा चलेर, संशयरहित भई परिनिर्वाण प्राप्त गरिसकेको छ, जसले जन्म-मृत्युलाई छोडिसकेको छ, जसले ब्रम्हचर्य पूर्ण गरिसकेको छ र जसको पुनर्जन्म क्षीण भयो, त्यो भिक्षु हो ।।४।।

जो सबैप्रकारले उपेक्षा गर्ने स्मृतिमान् छ, जसले संसारमा कसैलाई पनि दु:ख नदिने भई संसारसागर पार गरिसकेको छ, जो श्रमण निर्मल छ, जोसँग आसक्ति छैन, ऊ शान्त छ ।।६।।

जोसँग इन्द्रियहरू भित्र र बाहिर सारा लोक उसको वशमा पारिसकेको छ, जो यस लोक परलोकलाई जानेर समयको प्रतीक्षा गर्दछ अर्थात् मृत्युलाई अपेक्षा गर्न संयमी हुन्छ, ऊ दान्त छ ।।७।।

जसले सम्पूर्ण तृष्णालाई मनन गरी संसारको उत्पत्ति र च्युति दुबै जानिसकेको छ, जुन तृष्णा आदि मलहरूबाट रहित तथा निर्मल छ, विशुद्ध छ, जसले जन्म क्षयलाई प्राप्त गरिसकेको छ, उसलाई बुद्ध भन्दछ ।।८।।

त्यसपछि समिय परिव्राजकले भगवान् बुद्धको कथनलाई अभिनन्दन गरी र अनुमोदन गरी प्रसन्न एवं प्रमुदित, हर्षित, प्रीति र प्रसन्नता प्राप्त भई भगवान् बुद्धसँग फेरि प्रश्न सोध्छ -

समिय परिव्राजक - कुन कुरा प्राप्त भएको लाई ब्राम्हण भन्दछ ? श्रमण र स्नातक कसलाई भन्दछ ? नाग कसलाई भन्दछ ? भगवन् ! मेरो प्रश्नको उत्तर दिनुहोस् ।।९।।

भगवान् बुद्ध - जो सबै पापहरूलाई बगाएर निर्मल, साधु, एकाग्रचित्त, स्थितात्मा, संसार-पारंगत, केवली (ज्ञानी), अनासक्त र स्थिर छ, उसलाई ब्राम्हण भन्दछ ।।१०।।

#### महातम्म

( 988 )

समितावि पहाय पुञ्ञपापं, विरजो जत्वा इमं परं च लोकं । जातिमरणं उपातिवत्तो, समणो ताढि पवुच्चते तथत्ता ॥११॥

निन्हाय सब्बपापकानि, अज्झतं बहिद्धा च सब्बलोके । बेवमनुस्सेसु कप्पियेसु, कप्पं नेति तमाहु न्हातको" ति ॥१२॥

आगुं न करोति किञ्चि लोके, सब्बसंयोगे विसज्ज बन्धनानि । सब्बत्थ न सज्जति विमुत्तो, नागो ताढि पवुच्चते तथत्ता" ति ॥१३॥

अश्व खो समियो परिब्बाजको ...पे... भगवन्तं उत्तरिं पञ्हं पुच्छि -

किं खेत्तजिनं वढन्ति बुद्धा (इति समियो), कुसलं केन कथं च पडितो" ति । मुनि नाम कथं पतुच्चति, पुट्ठो मे भगवा व्याकरोहि ॥१४॥

खेतानि विजेय्य केवलानि (समियाति भगवा), दिब्बं मानुसकं च ब्रम्हसेतं । सब्बसेतमूलबन्धना पमुत्तो, सेत्तजिनो तादि पवुच्चते तथत्ता ॥१४॥

कोसानि विजेय्य केवलानि, दिब्ब मानुसक' च ब्रम्हकोसं । (सब्ब) कोसमूलबन्धना पमुत्तो, कुसलो ताढि पवुच्चते तथत्ता ॥१६॥

तढुभयानि विजेय्य पण्डरानि, अज्झतं बहिद्धा च सुद्धिपञ्जो । कण्हं सुक्कं उपातिवत्तो, पण्डितो ताढि पत्रुच्चते तथत्ता ॥१७॥

असतं च सतं च जत्वा धम्मं, अज्झत्तं बहिद्धा च सब्बलोके । देवमनुस्सेहि पूजितो सो, सङ्गं जालमतिच्च सो मुनी" ति ॥१८॥ जसले पुण्य र पापलाई पन्छाएर शान्त भइसकेको छ, यो लोक र परलोकलाई जानेर मलरहित भइसकेको छ, जो जन्म र मृत्युबाट अलग्ग भइसके, जो स्थिर र स्थितात्मा छ, उसलाई श्रमण भन्दछ ।।१९।।

जसले सारा लोकको बाहिर र भित्रका सबै पापहरू धोइसकेको छ, र जो आवागमनमा रहेका देवताहरू र मनुष्यहरूमा फेरि जन्म ग्रहण गर्दैन, उसलाई स्नातक भन्दछ ।।१२।।

जसले संसारका कुनैप्रकारका पाप गर्दैन, जसले सबै बन्धनहरूलाई तोडिसकेको छ, कहीं पनि आसक्त हुँदैन, जो विमुक्त स्थिर, स्थितात्मा छ, उसलाई नाग भन्दछ ।।१३।।

त्यसपछि फेरि समिय परिव्राजकले भगवान् बुद्धसँग प्रश्न सोधे -समिय परिव्राजक - बुद्धले कसलाई क्षेत्रजिन भनी बताउँछ ? पण्डित को हो ? मुनि कसलाई भन्दछ ? भगवन् ! मैले सोधका प्रश्नको उत्तर दिनुहोस् ।।१४।।

भगवान् बुद्ध - जो सम्पूर्ण स्वर्गीय, मानवीय र ब्रम्हलोकलाई जितेर सारा लोकहरूको बन्धनले युक्त भइसकेको छ । उसलाई स्थिर र स्थितात्मा क्षेत्रजिन भन्दछ ।।१४।। Dhamma Digital

जसले सम्पूर्ण, मानवीय र ब्रम्हलोकका राम्रा-नराम्रा कर्महरूलाई जितेर सारा कर्मबन्धनहरूले मुक्त भइसकेको छ, उसलाई स्थिर र स्थितात्मा कुशल भनिन्छ ।।१६।।

जो शुद्ध-प्रज्ञ भित्र र बाहिरका विषयहरूमा विजय पाएर पुण्य तथा पापबाट टाढा भइसकेको छ, उसलाई स्थिर र स्थितात्मा पण्डित भन्दछ ।।१७।।

जसले सबै संसारका भित्र र बाहिरका सत्य असत्य कुराहरूलाई जानेर देव-मनुष्यहरूद्वारा पूजित छ र जो आसक्तिरूपी जालबाट टाढा छ, उसलाई मुनि भन्दछ ।।१८।।

### महातम्भ

( J3P )

अथ खो समियो परिब्बाजको …पे… भगवन्तं उतरिं पञ्हं पुच्छि -किं पत्तिनमाहु वेढुगुं (इति समियो), अनुविदितं केन कथं च विरियवाँ ति । आजानियो किन्ति नाम हीति, पुट्ठो मे भगवा व्याकरोहि ॥१५॥

वेढानि विचेय्य केवलानि (सभिया ति भगवा), समणानं यानिधत्थि ब्राम्हणानं । सब्बवेदनासु वीतरागो, सब्बं वेदमतिच्च वेदगू सो ॥२०॥

अनुविच्च पपञ्चनामरूपं अज्झतं बहिद्धा च रोगमूलं । सब्बरोगमूलबन्धना पमुत्तो, अनुविदितो, तादि पवुच्चते तथत्ता ॥२१॥

विरतो इध सब्बपापकेहि, निरयढुक्खमतिच्च विरियवा सो । सो विरियवा पधानवा, धीरो ताढि पतुच्चते तथत्ता ॥२२॥

यस्सस्सु लुतानि बन्धनानि, अज्झत्तं बहिद्धा च सब्बमूलं । (सब्ब) सङ्ग्रमूलबन्धनापमुत्तो, आजानियो तादिपतुच्चते तथत्ता" ति ॥२३॥

अथ खो समियो परिब्बाजको ....पे.... भगवन्तं उतरिं पञ्हं पुच्छि -

किं पत्तिनमाहु सोटिश्रियं (इति समियो), अरियं केन कथं च चरणवा" ति । परिब्बाजको किन्ति नाम होति, पुट्ठो मे भगवा व्याकरोहि ॥२४॥

सुत्वा सब्बधम्म अभिञ्ञाय लोके (समिया ति भगवा), सावज्जानवज्ज यदत्थि किञ्चि । अभिभु अकथंकथिं विमुत्तं, अनीघं सब्बधिमाह्न सोत्थियो" ति ॥२४॥

छेत्वा आसवानि आलयानि, विद्धा सो न उपेति गब्भसेय्यं । सब्बं तिविधं पत्नुज्ज पङ्कं, नेति तमाहु अरियों ति ॥२६॥ त्यसपछि समिय परिव्राजकले फेरि प्रश्न सोधे - समिय परिव्राजकको कुरा र कुनचाही कुरा प्राप्त गरेका लाई वेदज्ञ भन्दछ ? अनुविज्ञ को हो ? वीर्यवान् को हो ? आजानीय कसको नाम हो ? भगवन् ! मेरो प्रश्नको उत्तर दिनुहोस् ।।१९।।

भगवान् बुद्ध - जसले श्रमणहरू तथा बाम्हणहरूका सम्पूर्ण अवस्थाहरूलाई जानिसकेको छ, जो सबै वेदनाहरूमा अनासक्त छ, जो सबै वेदनाहरूबाट अलग्ग छ, उसलाई वेदज्ञ भन्दछ ।।२०।।

जसले भित्र र बाहिरका रोगमूलरूपी नाम-रूपको बन्धनलाई जानिसकेको छ, र जो सबै रोगहरूको मूल बन्धनबाट मुक्त छ, उसलाई स्थिर र स्थितात्मा अन्विदित भन्दछ ।।२१।।

जो सबै पापहरूबाट विरत छ, नरकको दुःखबाट मुक्त भइसकेको छ, ऊ वीर्यवान् छ । उसलाई स्थिर र स्थितात्मा वीर्यवान्, पराऋमी तथा धीर (धैर्यवान्) भन्दछ ।।२२।।

जसमा भित्र र बाहिरका सबै बन्धनहरू टुटिसकेको छ, जो सारा तृष्णाहरूको मूल बन्धनबाट मुक्त छ, उसलाई स्थिर र स्थितात्मा आजानीय (उत्तम) भन्दछ ।।२३।।

त्यसपछि समिय परिव्राजकले भगवान् बुद्धसँग फेरि प्रश्न सोधे -समिय परिव्राजक - कुनप्रकारको प्राप्तिलाई श्रोत्रिय भन्दछ ? आर्य को हो ? परिव्राजक कसको नाम हो ? भगवन् ! मेरो प्रश्नको उत्तर दिनुहोस् ।।२४।।

भगवान् बुद्ध - यो संसारमा जुनसुकै पनि सदोष र निर्दोष कुराहरू छन् ती सबैलाई सुनेर राम्रोसँग जानिसकेको जो विजयी, संशयरहित र विमुक्त भइसकेको छ र जो सबैप्रकारका रागद्वारा रहित भइसकेको छ, उसलाई श्रोत्रिय भन्दछ ।।२५।।

जसले विज्ञ आसवहरूको (चित्तमलहरू) आलयहरूलाई समाप्त गरी फेरि जन्म ग्रहण गर्दैन, जुन सारा त्रिविध कामहरूलाई त्यागेर फेरि काम-चक्रमा आउँदैन, उसलाई आर्य भन्दछ ।।२६।।

### महातम्म

( 900 )

यो इध चरणेसु पत्तिपत्तो, कुसलो सब्बदा आजानाति धम्म । सब्बत्थ न सज्जति विमुत्तो, पटिघा यस्स न सन्ति चरणो सो ॥२७॥

बुक्खवेपक्कं यढ़त्थि कम्मं, उढ़ुं अधो च तिरियं चापि मज्झे । परिवज्जयित्वा परिञ्जचारी, मायं मानमथों'पि लोभकोधं । परियन्तमकासि नामरूपं, तं परिब्बाजकमाहु पत्तिपत्तें' न्ति ॥२८॥

अश्व खो समियो परिब्बाजको भगवतो भासितं अभिनन्दित्वा अनुमोदित्वा अत्तमनो पमोदितो उदग्गो पीतिसोमनस्सजातो उट्ठायासना एकंसं उत्तरासङ्ग करित्वा येन भगवा तेनञ्जलिं पणामेत्वा भगवन्तं सम्मुखा सारूप्पाहि गाथाहि अभित्थवि -

यानि च तीणि यानि च सटि्ठ, समणप्पवाढसितानि मूरिपञ्ञ । सञ्जक्खरसञ्चनिस्सितानि, औसरणानि विनेय्य ओघतमगा ॥२५॥

अन्तगूं सि पारगूं सि ढुक्खस्स, अरहां सि सम्मासम्बुद्धो खीणासवं तं मञ्जे । जुतिमा मुतिमा पद्दतपञ्जो, ढुक्खस्सन्तकर अतारयि मं ॥३०॥

यं में कङ्कितमञ्जासि, विचिकिच्छं मं अतारेसि नमो ते । मुनि मोनपथेसु पत्तिपत्तं, अखिल आढिच्च बन्धु सोरतो" सि ॥३१॥

या मे कड्द्वा पुरे आसि, तं मे त्याकासि चक्खुमा । अद्भा मुनीसि सम्बुद्धो, नत्थि नीवरणा तव ॥३२॥ जो शीलवान् हुन्छ, कुशल हुन्छ, सधै धर्मलाई बुझ्ने हुन्छ, सर्वत्र अनासक्त छ, विमुक्त छ र जसमा द्वेषभाव हुँदैन, ऊ आचारवान् हुन् ।।२७।।

जसले भूत, भविष्य तथा वर्तमान कालिक कर्म (कालका दु:खद फल) र माया, मान, लोभ तथा कोधलाई टाढा राखी विचारपूर्वक विचरण गर्छ, जसले नाम-रूपको अन्त गरिदिन्छ, प्राप्तव्य प्राप्त गरेका लाई परिव्राजक भन्दछ ।।२८।।

त्यसपछि समिय परिव्राजकले भगवान् बुद्धको कथनलाई अभिनन्द गरी, अनुमोदन गरी प्रसन्न, प्रमुदित, हर्षित, प्रीति र सौमनस्य प्राप्त भई आसनबाट उठी उत्तरासंगलाई एक काँधमा राखी जहाँ भगवान् बुद्ध हुनुहुन्थ्यो त्यतातिर गई दुबै हातहरू जोडी प्रणाम गरी भगवान् बुद्धको अगाडि समयोष्चित (अनुकूल) गाथाहरूद्वारा स्तुति गरे ।

समिय परिव्राजक - हे महाप्रज्ञ । तपाईं श्रमणहरूको व्यवहार तथा कल्पनाका आश्रय भएका बासठ्ठी (६२) प्रकारका दृष्टि तथा नानारूपी घाटका प्रवाहलाई पारगरिसकेको हुनुहुन्छ ।।२९।।

तपाईंले दु:खको अन्त गरिसकेको छ, दु:खलाई पार गरिसकेको छ, तपाईं अर्हत् हुनुहुन्छ, सम्यक्सम्बुद्ध हुनुहुन्छ, क्षीणासव हुनुहुन्छ, यसरी मैले मानेको छु, हे ज्योतिष्मन् महाप्रज्ञ । हे दु:खलाई अन्त गर्ने ! तपाईंले मलाई उद्धार गर्नुभयो ।।३०।।

संशय छ भनी जानी तपाईंले मलाई संशयबाट पार गरिदिनुभयो । त्यसको निमित्त तपाईंलाई नमस्कार छ । ज्ञानको पथमा गएर निर्वाण प्राप्त द्वेषरहित, आदित्यबन्धु मुनि तपाईं शान्त हुनुहोस् ।।३१।।

चक्षुष्मन् ! पहिले मसँग जुन शंकाहरू थिए तपाईंले त्यसलाई समाधान गरिदिनु भयो । सम्बुद्ध ! तपाईं स्वयं मुनि हुनुहुन्छ । तपाईंसँग नीवरण छैन ।।३२।।

### महातम्म

( **96**2 )

उपायांसा च ते सब्बे, विद्रुस्ता विनलीकता । सीतिभूतो ढमप्पत्तो, धितिमा सच्चनिक्कमो ॥३३॥

तस्स ते नागनागस्स, महावीरस्स भासतो । सब्बे देवानुमोदन्ति, उमो नारदपब्बता ॥३४॥

नमो ते पुरिसाजञ्ञ, नमो ते पुरिसुत्तंम । सदेवकस्मि लोकस्मि, नत्थि ते पटिपुग्गलो ॥३४॥

तुवं बुद्धो तुवं सत्था, तुवं मारामिभू मुनि । तुवं अनुसये छेत्वा, तिण्णो तारेसि मं पजं ॥३६॥

उपधी ते समतिक्कन्ता, आसवा ते पढालिता । सीहोसि अनुपाढानो, पहीन भयभेरवो ॥३७॥

पुण्डरिकं यथा वग्गु, तोये <mark>न उपलिप्पति ।</mark> एवं पुञ्जे च पापे च, उभये त्वं न लिप्पसि । पाढे वीर पसारेहि, समियो वन्ढति सत्थुनों" ति ॥३८॥

÷÷÷÷

Downloaded from http://www.dhamma.digital

तपाईंको दिग्दारीता नष्ट र विष्ट छ । तपाईं शान्त हुनुहन्छ, दान्त हुनुहुन्छ, धृतमान् हुनुहुन्छ र सत्यवादी हुनुहुन्छ ।।३३।।

श्रेष्ठहरूको पनि श्रेष्ठ महावीर ! दुबै नारद र पर्वत (यी दुई देवताका नाम हुन्) तथा अन्य सबै देवताहरूले तपाईको भाषणलाई अनमोदन गर्दछन् । ।३४।।

े हे श्रेष्ठ पुरुष ! तपाईंलाई मेरो नमस्कार छ, हे उत्तम पुरुष ! तपाईंलाई मेरो नमस्कार छ, देवता र मनुष्यसहित सारा संसारमा तपाईंसमान कोही पनि छैन ।।३४।।

तपाईं बुद्ध हुनुहुन्छ, तपाईं शास्ता हुनुहुन्छ, तपाईं मारविजय मुनि हुनुहुन्छ। तपाईंले समूल वासनाहरूलाई नष्ट गरी भवसागरलाई पार गरि सकेको छ र प्रजाजनलाई पनि पार लगाउनुभएको छ ।।३६।।

तपाईले वासनाहरूको बन्धन पार गरिसक्नुभएको छ, वासनाहरूलाई नष्ट गरिसक्नुभएको छ । तपाई अनासक्त, भय र भयानकतारहित सिंह हुनुहुन्छ ।।३७।।

जस्तो सुन्दर कमल-पुष्प जलमा लिप्त हुँदैन, त्यस्तै नै तपाईं पुण्य र पाप दुबैमा लिप्त छैन । हे वीर ! पाउ फैलाउनुहोस्, यो समियले शास्तालाई वन्दना गरिरहेको छ ।।३८।।

महात्वभ

अथ खो समियो परिब्बाजको भगवतो पाढेसु सिरसा निपतित्वा भगवन्तं एतदवोच – "अभिक्कन्तं भो गोतम ....पे.... धम्मं च मिक्खु सङ्घं च, लभेय्याहं, भन्ते, भगवतो सन्तिके पब्बज्जं, लभेय्यं उपसम्पदे" न्ति । "यो खो, सभिय, अञ्जतित्थिय पुबबो इमस्मिं धम्मविनये आकङ्कति पब्बज्जं आकङ्कति उपसम्पदं, सो चत्तारो मासे परिवसति; चतुन्नं मासानं अच्चयेन आरद्भचित्ता भिक्खू पब्बाजेन्ति, उपसम्पादेन्ति भिक्खुभावाय; अपि च मेत्थ पुग्गलवेमत्तता विदिता" ति । "सचे, भन्ते, अञ्जातित्थिय पुब्वा इमस्मिं धम्मविनये आकङ्कन्ता पुब्बज्जं आकङ्कन्ता उपसम्पादं चत्तारो मासे परिवसन्ति, चतुन्नं मासानं अच्चयेन आर द्भचिता मिक्खू पब्बाजेन्ति, उपसम्पादेन्ति भिक्खु भावाय, अहंचत्तारि वस्सानि परिवसिस्सामि, चतुन्नं वस्सानं अच्चयेन आरद्भचित्ता निक्खू पब्बाजेन्तु उपसम्पादेन्तु भिकख्नभावाया" ति ।

अलत्थ स्रो समियो परिब्बाजको भगवतो सन्तिके पब्बज्जं अलत्थ उपसम्पदं ....पे.... अञ्जतरो स्रो पनायस्मा समियो अरहतं अहोसी" ति ।

80 समियसूत्तं छट्ठं निट्ठितं । CA

सहाराद्यस

( 96y )

Downloaded from http://www.dhamma.digital

त्यसपछि समिय परिव्राजकले भगवान् बुद्धको पाउमा आफ्नो टाउको राखेर भगवान् बुद्धलाई यसो भने - "आश्चर्य छ, हे गौतम ! धर्म र भिक्षुसंघ पनि । भन्ते ! भगवान्को संघमा मलाई प्रव्रज्या मिलोस्, उपसम्पदा मिलोस् ।" भगवान् बुद्ध - "समिय ! जो कुनै पहिलेका अन्य तीर्थक (अरू धर्मका साधु) यस धर्म-विनयमा प्रवज्या लिन चाहन्छ, उपसम्पन्न हुन चाहन्छ, तब उसले चार महिनासम्म परिवास गर्नुपर्दछ । चार महिना बितिसकेपछि प्रसन्न मनले भिक्षु उसलाई भिक्षु हुनको निमित्त प्रव्रजित गर्दछ, उपसम्पन्न गर्दछ । फेरि पनि मलाई यहाँका व्यक्तिको विभिन्नता ज्ञात छ ।" समिय परिवाजक - "यदि भन्ते ! उनले पहिलेका अन्यतीर्थंकरहरूका लागि यस धर्मविनयमा प्रव्रज्या चाहना गरेमा, उपसम्पदा चाहना गरेमा चार महिनासम्म परिवास (परीक्षार्थ निवास) गर्नुपर्दछ, चार महिना बितिसकेपछि प्रसन्न मनका भिक्षु उसलाई भिक्षु हुनको निमित्त प्रव्रजित गरिदिन्छ, उपसम्पन्न गर्दछ भने म चार वर्षसम्म परिवास गर्नेछु, चार वर्ष बितिसकेपछि प्रसन्न चित्त भिक्षुले मलाई भिक्षु हुनको निमित्त प्रव्रजित गर्नुहोस्, उपसम्पन्न गर्नुहोस् ।"

समिय परिव्राजकले भगवान् बुद्धसँग प्रव्रज्या पाए, उपसम्पदा पाए । आयुष्मान् समिय अरहन्तहरूमध्ये एक अर्हत् भए ।

> ∞ समियसुत्त समाप्त ०२ \*\*\*\*

महातम्भ

( **30P** )

# ७. सेलसुत्तं (३,७)

एवं मे सुत्तं । एक समयं भगवा अङ्गुत्तरापेसु चारिकं चरमानो महता मिक्खुसङ्घेन सद्धि अड्ढतेलसेहि मिक्खुसतेहि येन आपणं नाम अङ्गुत्तरा-पानं निगमो तदवसरि । अस्सोसि स्रो केणियो जटिलो - "समणो सलू भो गोतमो सक्यपुत्तो सक्यकुला पब्बजितो अङ्गुत्तरापेसु चारिक चरमानो महता भिक्खुसङ्घेन सद्धिं अड्ढतेलसेहि भिक्खुसतेहि आपणं अनुप्पत्तो, तं खो पन भवन्तं गोतमं एवं कल्याणो कित्तिसहो अब्भुगतो-इतिं पि सो भगवा अरहं सम्मासम्बुद्धो विज्जाचरण सम्पन्नो सुगतो लोकविदू अनुत्तरो पुरिसदम्मसार थि सत्था देवमनुस्सान बुद्धो भगवातिः सो इम लोक सदेवक समारक सब्रम्हक सस्समणबाम्हणि पजं सदेवमनुस्सं सयं अभिञ्ञा सच्छिकत्वा पवेदेतिः सो धम्मं बेसेति आबि कल्याणं मज्झे कल्याणं परियोसानकल्याणं सत्थं सत्यञ्जनं केवलपरिपुण्णं परिसुद्धं ब्रम्हचरियं पकोसतिः साधु स्रो पन तथा रूपानं अरहतं बस्सनं होती" ति । अथ खो केणियो जटिलो येन भगवा तेनुपसङ्क्रमि, "उपसङ्कमित्वा, भगवता सद्धिं सम्मोदि, सम्मोदनीयं कथं साराणीयं वीतिसारेत्वा एकमन्तं निसीदि । एकमन्तं निसिन्नं सो केणियं जटिलं भगवा धम्मिया कथाय संदरसेसि, समादपेसि समुत्तेजेसि म्महंसोसि । अथ खो केणियो जटिलो भगवता धम्मिया कयाय सन्तस्सितो समादपितो समुत्तेजितो सम्पहंसितो भगवन्त एतढवोच - "अधिवासेतु मे भवं गोतमो स्वातनाय भत्तं सद्भि भिक्खुसङ्घेना" ति ।

2.34

# ७. सेलसुत्त (३,७)

[केणिय जटिलले (जटाधारी तपस्वी) आफ्नो आश्रममा भिक्षुसंघसहित भगवान् बुद्धको निमित्त भोजन बनाइरहन्छ, यो देखेर, सेल ब्राम्हण आफ्नो शिष्यमण्डलसँग त्यहाँ पुग्छ । केणियद्वारा भगवान् बुद्ध आउने विषयमा सोधिसकेपछि सेल उसकहाँ जान्छ । भगवान् बुद्धको सदुपदेशले प्रसन्न भएका सेल आफ्ना तीन शिष्यहरूसहित संघमा सम्मिलित हुन्छ ।]

यस्तो मैले सुनें। एक समय भगवान् बुद्ध बान्ह सय पचास भिक्षहरूको महाभिक्षुसंघका साथ अंगुत्तराप (जनपद) मा चारिका गर्दै जहाँ परआपण नाम गरेको अंगुत्तरापोय निगम थियो त्यहाँ पुगे । केणिय जटिलले सुने - "शाक्य-कुलबाट प्रव्रजित शाक्यपुत्र श्रमण गौतम साढे बाऱ्ह सय भिक्ष्हरूको महाभिक्षुसंघका साथ, अंगुत्तरापमा चारिका गर्दै, आपणमा आएका छन् । त्यस भगवान् बुद्धको यस्तो कल्याण कीर्ति शब्द फैलेको छ । वहाँ भगवान् बुद्ध यस्तो अर्हत् सम्क्सम्बुद्ध, विद्याचरण<mark>स</mark>म्पन्न, सुगत, लोकविद्, अनुपम पुरिषदम्य सारथी, देव, मनुष्यहरूको शास्त<mark>ा हुन् । वहाँ यस लोकमा देव, मार, ब्रम्हा-</mark> श्रमण-ब्राम्हणसहित देव-मनुष्यहरूका प्रजालाई स्वयं ज्ञानले साक्षात्कार गरी उपदेश दिनुहुन्छ, वहाँले आरम्भ, मध्य र अन्त सबै अवस्थाहरूमा कल्याणकर धर्मका उसका शब्दहरू र भावसहित उपदेश गर्दै सदा परिपूर्ण परिशुद्ध ब्रम्हचर्यलाई प्रकाशित गर्नुहुन्छ । यसप्रकारका अर्हत्हरूको दर्शन उत्तम छ ।" तब केणिय जटिल जहाँ भगवान् बुद्ध विराजमान हुनुहुन्थ्यो, त्यहाँ गए । त्यहाँ गएर भगवान् बुद्धसँग संमोदन गरी, कुशल प्रश्न सोधी एकतिर बसे । एकतिर बसेका केणिय जटिललाई भगवान् बुद्धले धर्मउपदेशद्वारा संदर्शन, समादपन, समुत्तेजन, संप्रसंशन गर्नुभयो । भगवान् बुद्धको धर्मउपदेशद्वारा संदर्शित भई केणिय जटिलले भगवान् बुद्धलाई भने - "तपाई गौतमले भिक्षुसंघसहित भोलि मकहाँ भोजन स्वीकार गर्नहोस ।"

### महातम्म

(907)

एवं बुत्ते भगवा केनियं जतिलं एतढ्वच - "महास्रो केनिय, भिक्सुङ्गो अठढतेलसानि भिक्खुसतानी, त्वं च खो ब्राम्हणेस अभिप्पसन्नो" ति । ढ्रतियम्पि सो केणिरोजटिलो भगवन्त एतढवोच - "किञ्चापि, भो गोतम, महाभिक्खुसङ्घो अड्ढतेलसानि भिक्खुसतानि, अहञ्च ब्राम्हणेसु अभिप्पसन्नों, अद्विवासेतू मे भवं गोतमो स्वातनाय भत्तं सद्धिं भिक्खु सङ्घनां" ति । दुतियम्पि खो भगवा केणियं जटिलं एतदवोच - "महा खो, केणिय, मिक्खुसङ्घो अड्वतेलसानि मिक्खुसतानि, त्वं च स्रो ब्राम्हणेसु अभिप्पसन्नो" ति । ततियम्पि स्रो केणियो जटिलो भगवन्तं एतढवोच - "किञ्चापि, भो गोतमा, महा भिक्खुसङ्घो अड्ढतेलसानि मिक्खूसतानि, अहुं च, खो ब्राम्हणेसु अभिप्पसन्नो, अधिवासेत्वेव मे भवं गोतमो स्वातनाय भत्तं सद्धिं मिक्सुसङ्ग्रेना" ति । अधिवासेसि भगवा तुण्हिभावेन । अथ स्रो केणियो जटिलो भगवतो अधिवासन विढित्वा उट्ठायासना येन सको अस्समो तेनुपसङ्क्रमि, उपसङ्कमित्वा मित्तामच्चे आतिसालोहिते आमन्तेसि - "सणन्त मे भोन्तो मित्तामच्चा ञाति सालोहिता, समणो मे गोतमो निमन्तितो स्वातनाय भत्तं सद्भिं, भिक्खुसङ्घेन, येन मे कायवेय्यावटिकं करेय्याथा" ति । "एवं भो" ति स्रो केणियस्स जटिलस्स मित्तामच्या आतिसालोहिता केणियसस्स जटिलस्स पटिस्सुत्वा अप्येकच्चे उद्धानानि खणन्ति, अप्येकच्चे कट्ठानि फालेन्ति, अप्पेकच्चे भाजनानि धोवन्ति, अप्पेकच्चे उदकमणिकं पतिट्ठापेन्ति, अप्येकच्चे आसनानि पञ्जापेन्तिः केणियो पन जटिलो सामं येव मण्डलमालं पटियाढेति । तेन स्रो पन समयेन सेलो ब्राम्हणो आपणे, पटिवसति, तिण्ण वेढ़नानं पारगू सनिघण्ट केतुभानं साक्खरप्यभेढ़ानं इतिहासपञ्चमानं पढ़को वेय्याकरणो लोकायतमहापुरिसलक्खणेसु अन्वयो तोणि माणवकसतामि मन्ते वाचेति ।

यस्तो भनिसकेपछि भगवान् बुद्धले केणिय जटिललाई भन्नुभयो - केणिय ! भिक्षुसंघ धेरै छन्, साढे बाऱ्ह सय भिक्षु छन् र तिमी ब्राम्हणहरूमा प्रसन्त (श्रद्धालु) छौ ।" दोस्रोचोटि पनि केणिय जटिलले भगवान् बुद्धलाई भने - "के भयो र हे गौतम ! यद्यपि साढे बाऱ्ह सय भिक्षुहरूको मण्डली छ, म ब्राम्हणहरूमा प्रसन्न छु । तपाई गौतमले भिक्षुसंघसहित भोलि मेरो भोजन स्वीकार गर्न्स् ।" तेस्रोचोटि पनि भगवान् बुद्धलाई केणिय जटिलले भने ....। भगवान् बुद्धले मौन रही स्वीकार गर्नुभयो । त्यसपछि केणिय जटिलले भगवान् बुद्धको स्वीकृतिलाई जानी आसन बाट उठी, जहाँ आफ्नो आश्रम थियो त्यहाँ गए । त्यहाँ गएर मित्र-अमात्य, सल्लाह दिने बन्धुहरू तथा हितैषीहरूलाई सम्बोधन गरी भने -"तपाई सबै मित्र-अमात्य तथा हितैषीहरू सुन्नुहोस् - मैले भिक्षुसंघसहित श्रमण गौतमलाई भोलिको दिनको निमित्त निमंत्रित गरें, त्यसकारण तपाई सबैले सेवा गर्नु पर्दछ ।" "ठीक छ" । केणिय जटिलका साथीहरू, मित्र-अमात्य बन्धुहरू हितैषीहरूमध्ये कसैले चुलो बनाए, कसैले पानी ओसारेर ठूलो भाँडोमा भरे, कसैले आसन बिछाउन थाले र केणिय जटिलले स्वयं पट-मंडप (मंडल माल) तयार गरे ।" त्यस समय शैल ब्राम्हण आपणमा बसिरहेका थिए । ऊ तीन वेद निघण्टु, केटभ, निरुक्ति, पाँच वेदरूपी इतिहास पारङ्गत भई काव्य, व्याकरण, लोकायतशास्त्र तथा महापुरुषलक्षण (सामुद्रिक शास्त्र) मा निपण भई तीन सय माणवकहरूलई मन्त्र सिकाउँदथे ।

महाचम्म

तेन सो पन समयेन कोणियो जटिलो सेले ब्राम्हणे अभिप्पसन्नो होति । अथ सो सेलो ब्राम्हणो तीहि माणवकसतेहि परिवृत्तो जङ्घाविहार अनुचङ्घममानो अनुविचरमानो येन कोणियस्स जटिलस्स अस्समो तेनुपसङ्घमि । अद्दसा सो सेलो ब्राम्हणो केणियस्स जटिलस्स अस्समे अप्पेकच्चे उद्धनानि सणन्ते ....पे.... अप्पेकच्चे आसनानि पठ्ञापेन्ते केणिय पन जटिल साम एव मण्डलमाल पतियादेन्त: दिस्वान केणियं जटिलं एतदवोच - "किन्नु भोतो केणियस्स आवाहो वा भविस्सति, विवाहो वा भविस्सति, महायठ्ञो वा पच्चुपटिठतो, राजा वा मागधो सेनियो बिम्बिसारो निमन्तितो स्वातनाय सद्धिं बलकायेना" ति ? "न मे, सेल, आवाहो भविस्सति, नपि विवाहो भविस्सति, नपि राजा मागधो सेनियो विम्बिसारो निमन्तितो स्वातनाय सद्धिं बलकायेन, अपि च सो मे महायठ्ञो पच्चुपटिठतो अत्थि । समणो मोतमो सक्यपुत्तो सक्यकुला पत्बजितो अङ्गुत्तरापेसु चारिकं चरमानो महता मिक्ससङ्घेन सद्धिं अडढतेलसेहि मिक्खुसतेहि आपण अनुप्पत्तो । तं सो पन भवन्त जोतमं ....पे.... बुद्धो भगवाति । सो मे निमन्तितो स्वातनाय सद्धिं मिक्खुसङ्घेना" ति । "बुद्धो ति सो, केणिय, वदेसि" ? "बुद्धो ति, भो सेल, वदामि ।" "बुद्धो ति, भो केणिय, वदेसि ?" "बुद्धोति, भो सेल, वदानि ।"

त्यस समय केणिय जटिलले शैल ब्राम्हणलाई अति श्रद्धा राख्दथे । त्यस कारण तीन सय माणवक (विद्यार्थी) हरूसँग जंघा-विहार (चहलकदमी) को निमित्त टहल्दै, जहाँ केणिय जटिलको आश्रम थियो, त्यहाँ गए । शैल ब्राम्हणले देखे कि केणिय जटिलका जटिलहरू (जटाधारी वाणप्रस्थी शिष्यहरू) मध्ये कनै चुलो बनाइरहेका, कोही दाउरा चिरिरहेको, कोही भाँडाहरू धोइरहेका, कोही आसन बिछाइरहेका र स्वयं केणिय जटिलले मण्डप स्वयं बनाइरहेको । यस किसिम सबै एक अर्को धार्मिक कार्यमा व्यस्त भएको देखेर केणिय जटिललाई भने - के हो केणिय ! यहाँ आवाद (दुलही ल्याउने) भएको छ ? विवाह (कन्यादान दिने) भएको छ या महायज्ञ गर्ने भएको छ । के यहाँ बलकाय (सेना) सहित मगधराज श्रेणिक बिम्बिसारलाई भोलिको निमित्त निमंत्रण गरिएको छ ?" शैल ! न मेरो आवाह हुनेछ, न विवाह हुनेछ र बलकायसहित मगधराज श्रेणिक बिम्बिसार भोलिको भोजनको निमित्त निमन्त्रित छ, न मेरो यहाँ महायज्ञ हुनेछ । शाक्यकुलबाट प्रवृजित शाक्य-पुत्र श्रमण गौतम साढेबाऱ्हसय भिक्षुहरूको महाभिक्षुसंघका साथ अंगुत्तरापमा चारिका गर्दै, आपणमा आउनुभएको छ । उनी भगवान् गौतमको यस्तो मंगल कीर्ति-शब्द फैलिएको छ - उहाँ भगवान् अर्हत् सम्यक्सम्बद्ध विद्याआचरणसम्पन्न, सुगत, लोकविद्, अनुत्तर पुरुषहरूको सारथी देव-मनुष्यको शास्ता बुद्ध भगवान् हुनुहुन्छ । वहाँलाई भिक्ष्संघसहित भोलि यहाँ निमंत्रण गरेको छ ।"

"हे केणिय के 'बुद्ध' भनिरहेका छौ ?" "हे शैल ! हो 'बुद्ध' भनिरहेको हूं ।" "बुद्ध भनिरहेका हौ ?" "बुद्ध भनिरहेको हूं ।"

अथ सो सेल ब्राम्हणस्स एतबहोसि - "घोसोपि सो एसो ब्रुल्लमो लोकस्मिं यदिदं बुद्धों ति । आगतानि स्रो पन अम्हाकं मन्तेसु द्वतिंसमहापुरि सलक्खणानि येहि समन्नागतस्स महापुरिसस्स द्वेयगतियो भवन्ति अनञ्जा । सचे अगार अज्झावसति राजा होति चक्कवति धम्मिको धम्मराजा चातरन्तो विजितावी जनपढत्थावरियप्पत्तो सत्तरतनसमन्नागतो । तस्मिमानि सत्त र तनानि भवन्ति, सेय्यथीद'-चक्करतनं, हृत्थिरतनं, अस्सरतनं, मणिरतनं, इत्थिरतनं, गहुपतिरतनं, परिणायकरतनमेव सत्तमं । परोसहरसं सो पनस्स पुत्ता भवन्ति सूरा वीरङ्करुपा परसेनप्पमहना । सो इमं पठविं सामरपरियन्तं अदण्डेन असत्थेन धम्मेन अमिविजय अज्झावसति । सचे स्रो प्रनागारस्मा अनगारियं पब्बजति अरहं होति सम्मासम्बुद्धो लोके विवत्तच्छहो । कहं पन, भो केणिय एतरहि सो भवं गोतमो विहरति अरहं सम्मासम्बुद्धो" ति ? एवं बुत्ते केणियो जटिलो ढक्सिण बाहं पग्महेत्वा सेलं ब्राम्हण एतढवोच - "रोत सा, भो सेल, नीलवनराजी ति । अथ सो सेलो ब्राम्हणो ते माणवके आमन्तेसि -"अप्पसहा भोन्तो आगच्छन्तु पदे पदं निक्सिपन्ता, ढुरासदा हि ते भगवन्तो सीहा'व एकचरा; यदा चाहुं भो समणेन गोतमेन सद्भिं मन्तेरयं मा मे भोन्तो अन्तरन्रा कथं ओपातेथ, कथापरियोसानं में भवन्तो आगमेन्त्" ति । अथ स्रो सेलो ब्राम्हणे येन भगवा तेनुसपसङ्गी । उपसङ्गीतवा भगवता सद्धिं सम्मोढि. सम्मोदनीयं कथं साराणीयं वीतिसारेत्वा एकमन्तं निसीदि । एकमन्तं निसिन्नो खो सेलो ब्राम्हणो भगवतो कार्य द्वतिंसमहापुरिसलक्खणानि सम्मन्नेसि । अह्रसा खो सेलो ब्राम्हणो भगवतो कार्ये द्वतिंसमहापुरिसलक्खणानि येभुच्येन ठपेत्वा द्वेः द्वीस महापुरिसलक्खणेस कङ्गति, विचिकिच्छति, नाधिमुच्चति, न सम्पसीबति - कोसोहिते च वत्थगुरुहे पहुतजिव्हताय च ।

त्यसपछि शैल ब्राम्हणको यस्तो मनमा आयो - 'बृद्ध' यस्तो घोष (आवाज) नै लोकमा दुर्लभ छ । हामीहरूका शास्त्रहरूमा महापुरुषहरूको बत्तीस लक्षण रहेको छ, त्यस लक्षणमा युक्त महापुरुषका दुई गतिमात्र हुन्छ, अन्य हुँदैन । यदि गृहस्थमा रहे भने ऊ धार्मिक धर्म राजको चारौँ दिशालाई जित्ने हुन्छ, जनपद, स्थावर प्राप्त हुने सात रत्नले युक्त भएको चत्रवर्ती राजाँ हुन्छ । ती सात रत्न हुन् । चक्ररत्न, हस्तिरत्न, स्त्रीरत्न, गृहपतिरत्न र सातौँ परिणायक रत्न । अरू सैनिकहरूलाई मर्दन गर्ने हजारभन्दा बढी शुरवीर छोराहरू हुन्छन् । उसले सागरपर्यन्त पृथ्वीलाई दण्डरहित शस्त्ररहित धर्मद्वारा जितेर निवास गर्नेछ र यदि घरबार छोडेर प्रव्रजित भए भने लोकमा तृष्णारहित अर्हत् सम्यक्सम्बद्ध हनेछ - "हे केणिय । तपाईको गौतम अर्हत् सम्यक्सम्बद्ध, यस समय कहाँ विहार गरिरहनुभएको छ ?" यस्तो भनिसकेपछि केणिय जटिलले आफ्नो बाहु उठाएर, शैल ब्राम्हणलाई यसो भने - 'हे शैल ! जहाँ त्यो नील वनपंक्ति छ त्यहाँ ।" त्यसपछि शैल ब्राम्हण तीन सय माणवकहरूसँगै जहाँ भगवान् बुद्ध हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए । त्यसपछि शैल ब्राम्हणले आफ्ना माणवकहरू (शिष्यहरू) लाई भने - तपाईहरू निःशब्द (अल्प-शब्द) हन्, पैतालापछि पैताला राख्दै आउनू, सिंहजस्तै एक्लै विचरण गर्ने भगवान्को यहाँ पग्न दर्लभ छ र मैले श्रमण गौतमसँग संवाद गर्ने समयको बीचमा तिमीहरूले मेरो कुरा काटेर नबोल्नू । मेरो कथनको समाप्तिसम्म चूप लागेर बस्नू । त्यसपछि शैल ब्राम्हण जहाँ भगवान् बुद्ध हुनुहुन्थ्यो त्यहाँ गए । त्यहाँ गएर भगवान् बुद्धलाई सम्मोदन (भला कुशल प्रश्न सोधी) एकतिर बसे । एकतिर बसिरहेका शैल ब्राम्हणले भगवान् बुद्धको शरीरमा महापुरुषको बत्तीस लक्षण खोज्न थाले । शैल ब्राम्हणले बत्तीस महापुरुष लक्ष्मणहरू हेर्दै जाँदा दुईलाई छोडेर अधिकांश भगवानु बुद्धको शरीर देखिसके । दुई महापुरुष-लक्षणहरू, कोषाच्छदित गुह्य (लिंग) तथा अतिदीर्घ जिव्हा (अतिलामो जिब्रो) को विषयमा उसलाई शंका भयो । विश्वास भएन, प्रसन्नता रहेन ।

> 115 - 17

### महात्वग्म

( 9C8')<sup>)</sup>

अश्व सो भगवतो एतढहोसि - पस्सति सो मे अयं सेलो ब्राम्हणो द्वत्तिंसमहापुरिसलक्खणानि येभुय्येन ठपेत्वा द्रे: द्वीसु महापुरिसलक्खणेसु कङ्गति विकिच्छति नाधिमुच्चति न सम्पसीढति - कोसोहिते च वत्थगुय्हे पद्वतजिव्हताय चा" ति । अश्व सो भगवा तथारुपं इद्राभिसङ्गारं अभिसङ्गामि यथा अद्दस सेलो ब्राम्हणो भगवतो कोसोहितं वत्थगुय्हं । अश्व ओ भगवा जिव्हं निन्नामेत्वा उभोपि कण्णसोतानी अनुमसि पतिमसि, उभोपि नासिकसोतानी अनुमसि पतिमसि, केवलम्पि नलाटमण्लं जिव्हाय छाढेसि । अश्व सो सेलस्स ब्राम्हणस्स एतढहोसि - "समन्नागतो सो समणो गोतमो द्वत्तिंसमहापुरि सलक्खणोहि परिपुण्णेहि, नो अपरिपुण्णेहिः नो च सो नं जानामि बुद्धो वा नो वा । सुतं सो पन मे तं ब्राम्हणानं बुद्धानं महल्लकानं आचरियपाचरियानं भासमानानं-ये ते भवन्ति अरहन्तो सम्मासम्बुद्धा ते सके वण्णे भठजमाणे अतानं पातुकरोन्ती" ति: यन्नूनाहं समणं गोतमं सम्मुखा सारुप्पाहि अभित्थवेय्य" न्ति । अश्व सो सेलो ब्राम्हणो भगवन्तं सम्मुखा सारुप्पाहि गाथाहि

परिपुण्णकायो सुरूचि, सुजातो चारूबस्सनो । सुवण्णवण्णो सि भगवा, सुसुक्कबाठो सि विरियवा ॥१॥

नरस्स हि सुजातस्स, ये भवन्ति वियञ्जना । सब्बे ते तव कायस्मिं, महापुरिसलक्खणा ॥२॥

पसन्ननेत्तो सुमुसो, ब्रम्हा उजु पतापवा । मज्झे समणासङ्घस्स, आदिच्चो'व विरोचसि ॥३॥

कल्याणदस्सनो मिक्खु, कञ्चनसन्निमत्तचो । किं ते समणभावेन, एवं उत्तमवण्णिनो ॥४॥

राजा अरहसि भवितुं, चक्कवत्ति रश्वेसभो । चातुरन्तो विजितावी, जम्बुसण्डस्स इस्सरो ॥४॥

( 9CY )

महातम्भ

त्यसपछि भगवान् बुद्धले यसप्रकारको योग-बल प्रकट गर्नुभयो जसबाट शैल ब्राम्हणले भगवान् बुद्धको कोष-आच्छादित गुह्यअंगलाई देख्न सक्यो । फेरि भगवान् बुद्धले जिब्रोलाई निकालेर दुबै कानका स्रोतहरूलाई छोएर दुबै नाकको स्रोतहरूलाई छोएर सारा ललाट-मण्डल (सबै टाउकोका भागहरू) लाई ठूलो र लामो जिब्रोद्वारा ढाकेर देखाइदिनुभयो । त्यसपछि शैल ब्राम्हणमा यस्तो बिचार आयो - श्रमण गौतम अपरिपूर्ण छैन, परिपूर्ण बत्तीस महापुरुषलमणले युक्त छ, परन्तु मलाई थाहा छैन कि वहाँ बुद्ध हन्, या होइनन् । बृद्ध-महल्लक आचार्य-प्राचार्यहरूले भनिएको सुनिराखेको थिएं कि जो अर्हत् सम्यक्सम्बुद्ध हुने हो, उसले आफ्नो गुण भनिसकेपछि आफूले आफैलाई प्रकाशित गर्नेछ । अनि उनले श्रमण गौतमको सम्मुख उपयुक्त गाथाहरूद्वारा स्तुति गर्न थाले -

शैल ब्राम्हण - "परिपूर्ण-काया सुन्दर रुची (कांति) पवित्र, सुजान (सुजात), चारुदर्शन, सुवर्णवर्ण हुनुहुन्छ । भगवान् । यहाँको सु-शुक्ल दाँत छ र वीर्यवान् हुनुहुन्छ । ।१।।

सुजात (सुन्दर जन्म हुने) पुरुषको जुन व्यंजन (लक्षण) हुन्छ ती सबै महापुरुष-लक्षण तपाईंको शरीरमा छ ।।२।।

प्रसन्न (निर्मल) - नेत्र, सुमुख (धेरै राम्रो अनुहार) धेरै सीधा ऋजु र प्रतापवान् श्रमण-संघको बीचमा तपाई शोभायमान हुनुहुन्छ ।।३।।

कल्याण-दर्शन, हे भिक्षु । कंचन-समान (तपाईंको शरीर सुवर्ण) शरीर रहेको छ ।

यस्तो उत्तम वर्ण भएको तपाईंमा श्रमण-भाव (भिक्षु हुने) ले के लाभ हुन्छ ? ।।४।।

तपाईं चारै दिशालाई जितेर राज्य गर्ने जम्बुद्वीपको स्वामी । रथर्षभ (रथपति) चक्रवर्ती राजा हुन सक्नुहुन्छ ।।४।।

#### महातम्भ

( 379 )

खतिया भोजराजानो, अनुयुत्ता भवन्ति ते । राजाभिराजा मनुजिन्दो, रज्जं कारेहि गोतम" ॥६॥

"राजाहमस्मि सेला (ति भगवा), धम्मराजा अतुत्तरो । धम्मेन चक्कं वत्तेमि, चक्कं अप्यतिवत्तिर्य ॥७॥

सम्बुद्धो, पटिजानासि (इति सेलो ब्राम्हणो), धम्मराजा अनुत्तरो । धम्मेन चक्कं वत्तेमि, इति भाससि गोतम ॥८॥

को तु सेनापति भोतो, सावको सत्थुरन्वयो । को ते इम अनुवत्तेति, धम्मचक्कं पवत्तिते" ॥५॥

"मया पवत्तितं चक्कं (सेलाति भगवा), धम्मचक्कं अत्नुत्तरं । सारिपुत्तो अत्नुवत्तेति, अनुजातो तथागतं ॥१०॥

अभिञ्ञेय्यं अभिञ्ञातं भावेतब्बं च भावितं । पहात्तब्बं पहीनं मे, तस्मा बुद्धों सिम ब्राम्हण ॥११॥

विनयस्सु मयि कङ्कां, अधिमुच्चसु ब्राम्हण । बुल्लभं बस्सनं होति, सम्बुद्धानं अभिण्हणसो ॥१२॥

येसं वे ढुल्लभो लोके, पातुभावो अभिण्हसो । सोहं ब्राम्हण सम्बुद्धो, सल्लकत्तो अनुत्तरो ॥१३॥

ब्रम्हभूतो अतितुलो, मारसेनप्पमह्ननो । सब्बामित्ते वसी कत्वा, मोदामि अकुतोभयो" ॥१४॥

"इमं भोन्तो निसामेथ, यथा भासति चक्खुमा । सल्लकत्तो महवीरो, सोहो व नढति वने ॥१४॥

( 970 )

महातम्म

Downloaded from http://www.dhamma.digital

क्षत्रिय भोज-राज (माण्डलिक राजा) तपाईं) को अनुयायी हुनेछ । हे गैतिम ! राजाधिराज मनुजेन्द्र (मनुष्यहरूको इन्द्र) भई राज्य गर्नुहोस् ।।६।। भगवान् बुद्ध - "शैल ! म राजा हूं, अनुपम धर्मराजा । मैले धर्मको चक्रलाई घुमाएं जसलाई उल्टो घुमाउन सकिन्न ।।७।।

शौल ब्राम्हण - "अनुपम धर्मराजा सम्बुद्ध आफूलाई ठान्नुभएको छ । हे गौतम ! धर्मद्वारा चक्र चलाइरहेको छं भनी तपाईले भनिरहनुभएको छ ।।८।।

तपाईंको शास्ता दन्तव (नाग) को हुन् ? तपाईंको श्रावक सेनापति को हुन् ? कसले तपाईंले चलाउनुभएको धर्मचक्रलाई फेरि अनुचालन गर्नेछ ।।९।।

भगवान् बुद्ध - शैल ! मद्वारा संचालित यो चक्र, अनुपम धर्म-चक्रलाई तथागतको अनुजात (पछि उत्पन्न हुने) सारिपुत्रले अनुचालन गर्नेछ ।।१०।।

ज्ञातव्य (ज्ञान सिक्नुपर्ने) लाई जानिसकें, भावनीयको भावना गरिसकें । परित्याज्य (जतिपनि परित्याग गर्नुपर्ने) लाई छोडिदिएं, अत: हे ब्राम्हण ! म बुद्ध हूं । 1991 1

ब्राम्हण ! मेरो विषयमा संशय (शंका) लाई हटाइदेऊ, छोड । बार-बार सम्बुद्धहरूको दर्शन दुर्लभ छ ।।१२।।

ब्राम्हण ाजो लोकमा (संसारमा) प्रादुर्भाव हुनु प्राय: दुर्लभ हुन्छ, त्यस्तो सम्यक्सम्बुद्ध शल्यकर्ता म नै हूं ।।१३।।

म ब्रम्हभूत हूं, अतुल्य हूं, मारको सेनाको प्रमर्दक हूं, म सबै शत्रुहरूलाई वशमा राखी निर्भयी भएर प्रमुदित छु ।।१४।।

शौल ब्राम्हण - शल्यकर्ता महावीर जंगलमा सिंह गर्जेनजस्तो गर्जिने सूर्यसमानले प्रकाश हुनेको कुरा तिमीहरू (शिष्यमण्डलले) सुन ।।१४।।

#### महाचग्ग

(977)

4

5

 $\{ \boldsymbol{\varsigma} \}$ 

ब्रम्हभूतं अतितुलं, मारसेनप्पमहूनं । को बिस्ता नप्पसोदेय्य, अपि कण्हाभिजातिको ॥१६॥

यो म इच्छति अन्वेतु, यो वा निच्छति मच्छतु । इधाह पब्बजिस्समि, वरपञ्जस्स सन्तिके ॥१७॥।

"एतं चे रूच्चति भोतो, सम्मासम्बुद्धसासनं । मयाम्पि पब्बजिस्साम, वरपञ्जस्स सन्तिके" ॥१८॥

 "ब्राम्हणा तिसता इमे, याचन्ति पञ्जलीकता । ब्राम्हचरियं चरिस्साम, भगवा तव सन्तिके" ॥१५॥

"स्वाक्खातं ब्रम्हचरियं (सेलाति भगवा), संदिट्ठिकमकालिकं । यत्थ अमोघा पब्बज्जा अप्यमत्तस्स सिक्खतो" ति ॥२०॥

A. B. B. S. W.

अलत्थ सो सेलो ब्राम्हणो सपरिसो भगवतो सन्तिके पब्बज्ज अलत्थ उपसम्पद । अथ सो केणिरो जतिलो तस्सा रत्तिया अच्चयेन सके अस्समे पणीत सादनीय भोजनीय पटियादापेत्वा भगवतो काल आरोचापेसि - "कालो, भो गोतम, निदिठतं भत्त" न्ति । अथ सो भगवा पुब्बण्हसमयं निवासेत्वा पत्तचीवर मादाय येन केणियस्स जतिलस्स अस्समो तेनुपसङकमि, उपसङ्कमित्वा पज्जत्तेआसने निसीदि सद्धिं भिक्सुसङ्घेन ।

अथ सो केणियो जटिलो बुद्ध पमुख भिक्खुसङ्घ पणीतेन साढनीयेन भोजनीयेन सहत्था संतप्पेसि सम्पवारेसि । अथ सो केणियो जटिलो भगवन्त भुत्ताविं ओनीतपत्तपाणिं अञ्जतरं नीचं आसनं गहेत्वा एकमन्तं निसीढि । एकमन्तं निसिन्नं सो केणियं जटिलं भगवा इमाहि गाथाहि अनुमोढि -

"अगिगहुतमुखा यञ्ञा, सावित्ती छन्दसो मुखं । राजा मुखं मनुस्सानं, नदीनं सागरो मुखं ॥२१॥

महातम्भ

( 976 )

ब्रम्हभूत, तुलनारहित (अतुल्य) मारको सैन्यलाई मर्दन गर्नेलाई देखेर को प्रसन्न हुँदैन ? चाहे त्यो कृष्ण (दुर्गुणहरूले भरेको) अभिजात किन न होस् ।।१६।।

शैल ब्राम्हण - जसले मलाई चाहन्छ ऊ मेरो पछि आऊ, जो मलाई चाहँ-दैन ऊ फेर्केर जाऊ । म यहाँ उत्तम-प्रज्ञ (बुद्ध) कहाँ गई प्रव्रजित हुन्छु ।।१७।।

शैल ब्राम्हणका शिष्यहरू - "यदि तपाईंलाई यो सम्यक्सम्बुद्धको शासन (धर्म) मन पर्छ भने हामीहरू पनि वर-प्रज्ञ (महाप्रज्ञ) कहाँ प्रव्रजित हुन्छौ ।।१८।।

शैल ब्राम्हण - यी तीन संय ब्राम्हण हात जोडी प्रव्रज्या याचना गरिरहेका छन्, भगवन् ! हामीहरू पनि तपाईंकहाँ ब्रम्हचर्यको पालन गर्छौं ।।१९।।

भगवान् बुद्ध - "शैल ! सांदृष्टिक (प्रत्यक्ष-फल-पद), अकालिक (कालान्तर समय नबित्दै फलपद), स्वाख्यात (सुन्दरप्रकारले व्याख्या गरिएको) ब्रम्हचर्य हो जहाँ प्रमाद-शून्य, सिक्नेहरूको प्रव्रज्या अ-मोघ (निष्फल हुँदैन ) छ ।।२०।।

शैल ब्राम्हणले परिषद्सहित भगवान् बुद्धकहाँ प्रव्रज्या र उपसम्पदा पाए । त्यपछि केणिय जटिलले त्यस रात बितेपछि आफ्ना आश्रममा उत्तम खाद्य-भोज्य तयार गराए । भगवान् बुद्धलाई काल (समय) को सूचना दिन पठाए । त्यसपछि भगवान् बुद्धलाई पूर्वान्ह समय वस्त्र पहिरी, पात्रा-चीवर धारण गरी जहाँ केणिय जटिलको आश्रम थियो त्यहाँ जानुभयो । त्यहाँ गएर बिछ्याइ-राखेको आसनमा भिक्षुसंघसहित भगवान् बुद्ध बस्नुभयो ।

त्यसपछि केणिय जटिल बुद्धप्रमुख भिक्षुसंघलाई आफ्नो हातले, समर्पित गरेर पूर्ण गरे ।केणिय जटिल भगवान् बुद्धले भोजन गरिसक्नुभएपछि पात्रबाट हात हटाइसकेपछि एउटा होचो आसन लिई, एकतिर बसे । एकतिर बसेका केणिय जतिललाई भगवान् बुद्धले यी गाथाहरूद्वारा अनुमोदन गर्नुभयो -

यज्ञहरूमध्ये अग्निहोत्र मुख्य हो । छन्दमध्ये सावीत्रि (सावित्री, गायत्री) मुख्य हो । मनुष्यहरूमा मुख्य राजा हो । नदीहरूमा मुख्य सागर हो ।।२१।।

( 920 )

बक्खतानं मुखं चन्द्रो, आदिच्चो तपतं मुखं । पुञ्ञं आकङ्गमानानं, सङ्घो'वे यजतं मुख" न्ति ॥२२॥

अथ सो भगवा केणियं जटिलं इमाहि गाथाहि अनुमेदित्वा उट्ठायासना पक्कामि । अथ सो आयस्मा सेलो सपरिसो एको तूपकट्ठो अप्यमत्तो आतापी पहितत्तो विहरन्तो न चिरस्सेव यस्सत्थाय कुलपुत्ता सम्मदेव आगारस्मा अनगारियं पब्बजन्ति तदनुत्तरं ब्रम्हचरियपरियोसानं दिट्ठे'व धम्मे सयं अमिञ्जा सच्छिकत्वा उपसम्पज्ज विहासिः सीणा जति, वुसितं ब्रम्हतचरियं, कतं करणीयं, नापरं इत्थत्ताया ति अब्भञ्जासि । अञ्जतरो च स्नो पनायस्मा सेलो सपरिसो अरहतं अहोसि । अथ सो आयस्मा सेलो सपरिसो येन भगवा तेनुपसङ्कमि, उपसङ्कमित्वा एकंसं चीवरं कत्वा येन भगवा तेनञ्जलिं पणामेत्वा भगवन्तं गाथाहि अज्झाभासि –

"यं तं सरणमागम्म, इतो अट्ठमि चक्खुम । सत्तरत्तेन भगवा, दन्तम्ह तव सासने ॥२३॥

तुवं बुद्धो तुवं सत्था, तुवं मारामिमू मुनि । तुवं अनुसये छेत्वा, तिण्णो तारेसि'मं पजं ॥२४॥

उपधी ते समतिक्कन्ता, आसवा ते पढालिता । सीहो सि अनुपाढानो, पहीनमयमेरवो ॥२४॥

मिक्खवो तिसता इमे, तिट्ठन्ति पञ्जलीकता । पाढेवीर पसारेहि नागा वन्दन्तु सत्थुनों" ति ॥२६॥

नक्षत्रहरूमा मुख्य चन्द्रमा हो । तेजस्वीमध्ये सूर्य मुख्य हो । पुण्यको आशले दान गर्नेहरूका निम्ति संघ नै मुख्य हो ।।२२।।

भगवान् बुद्धले केणिय जटिललाई यी गाथाहरूको अनुमोदित गरिसकेपछि आसनबाट उठेर जानुभयो । त्यसपछि आयुष्मान् शैल परिषद्सहित एकान्तमा प्रमादरहित, उद्योगयुक्त आत्मनिग्रही भई विहार गर्दै अचिरमा नै, जसको निमित्त कुलपुत्र घर त्यागेर प्रव्रजित हुन्छ, त्यस अनुपम ब्रम्हचर्य अन्त (निर्वाण) लाई, यस जन्ममा स्वयं जानेर साक्षात् गरी, प्राप्त गरी, विचरण गरे । जन्म क्षीण भयो, ब्रम्हचर्य पूर्ण भयो । परिषद्सहित आयुष्मान् शैल अर्हत् भए । त्यसपछि आयुष्मान् शैलले शास्ताकहाँ गएर चीवरलाई (दक्षिण काँधमा नाङ्गो राखी) एक काँधमा राखी जहाँतिर भगवान् बुद्ध हुनुभयो त्यहाँ अञ्जलि बाँधी, भगवान् बुद्धलाई गाथाद्वारा भन्नुभयो -

"हे चक्षुष्मन् ! जुन म आजदेखि आठ दिनपूर्व तपाईंको शरणमा आएं । हे भगवन् ! तपाईंको शासनमा सातौँ रातमा म दान्त भएं ।।२३।।

तपाईं नै बुद्ध हुनुहुन्छ, तपाईं नै शास्ता हुनुहुन्छ, तपाईं नै मार-विजयी मुनि हुनुहुन्छ ।

तपाईं (राग आदि) अनुशयहरूलाई छिन्न गरी स्वयं उत्तीर्ण हुनभयो फेरि प्रजाहरूलाई पनि पार गराउनुभयो ।।२४।।

उपाधि (बन्धनहरू) तपाईंको हटियो, आसव तपाईंको विदारित भएर गयो । सिंहसमान भव (सागर) को भीषणताबाट रहित, तपाई उपादान (परिग्रह) रहित हुनुभयो ।।२५।।

ती तीन सय भिक्षु हात जोडेर उभिरहेका छन् । "हे वीर ! पाद प्रसारित गर्नुहोस्, नाग (पापरहित) शास्तालाई वन्दना गर्छौँ ।।२६।।

> ∞ सेलसुत्त समाप्त ०२ +≫••≪

### महातम्म

(925)

1.1. 240

# ट-सल्लसुत्तं (३,८)

अनिमित्तमनञ्ञातं, मच्चानं इध जीवितं । कसिरं च परित्तं च, तं च ढुक्खेन संञ्ञूतं ॥१॥

न हि सो उपक्कमो अत्थि, येन जाता न मिय्यरे । जरम्पि पत्वा मरणं, एवं धम्मा हि पाणिनो ॥२॥

फलानमिव यक्कानं, पातो पतनतो भर्य । एवं जातानं मच्चानं, निच्चं मरणतो भर्य ॥३॥

यथा'पि कुम्भकारस्स, कता मत्तिकभाजना । सब्बे भेदनपरियन्ता, एवं मच्चान जीवितं ॥४॥

दहरा च महन्ता च, ये बाला ये च पण्डिता । सब्बे मच्चुवसं यन्ति, सब्बे मच्चु परायणा ॥५॥

तेसं मच्चुपरेतानं, गच्छतं परलोकतो । <sup>Digna</sup> न पिता तायते पुत्तं, ञाति वा पन जातके ॥६॥

पेक्सतं रोव जातीनं, पस्स लालपतं पुथु । एकमेको व मच्चानं, गोवज्झो विय निरुयति ॥७॥

एवमब्माहतो लोको, मच्चुना च जराय च । तस्मा धीरा न सोचन्ति, विदित्वा लोकपरियायं ॥८॥

यस्स मग्गं न जानासि, आगतस्स गतस्स वा । उभो अन्ते असम्पस्सं, निरत्थं परिदेवसि ॥५॥

(923)

महातभ्य

## ट. सल्लसुत्त (३,८)

[यो सूत्र जीवनको अनित्यताको विषय हो । यसमा तृष्णाको प्रहाण र मुक्तिको मार्ग बताइएको छ ।]

यहाँ मनुष्यहरूको जीवन अनिमित्त (उद्देश्यहीन) र अज्ञात छ, कठिन र अल्प छ र त्यो पनि दु:खले युक्त छ ।।१।।

यस्तो केही उपक्रम (उपाय) छैन जो जन्मेपछि मनुष्य मर्दैन । बुढ्याइँ प्राप्त गरेतापनि मर्न् नै पर्दछ । प्राणीहरूको यस्तो नै स्वभाव छ ।।२।।

जस्तै पाकेका फलहरू छिटै खस्ने भय सदा रहनेछ ित्यस्तै नै जन्म लिएका प्राणीहरूको लागि नित्य मृत्युको भय लागिरहेको हुन्छ ।।३।।

जसरी कुम्हाले ले बनाएका माटाका भाँडा सबै फुटेर जाने सम्भावना हुन्छ, त्यस्तै नै प्राणीहरूको जीवन पनि हो ।।४।।

तरुण, ठूला, बच्चा र बुद्धिमान् सबै मृत्युको वशमा जानेछ । सबै मृत्युमा प्राप्त हुने हुन् । । ४ । ।

त्यस मृत्युको अधीनमा हुने परलोकमा जानेहरूले न त पिताले पुत्रलाई रक्षा गर्नसक्छ, न त भाइ-बन्धुले भाइ-बन्धुहरूलाई ।।६।।

भाइ-बन्धुहरूले देख्दादेख्दै नै, नानाप्रकारको विलाप गरेको देखेर पनि मृत्युले एक्लै नै ग्राणीहरूलाई बध (मारिने) गरिने गाईलाई जस्तै लिएर जान्छ ।।७।।

यसप्रकार लोक मृत्यु र बुढ्याइँद्वारा पीडित हुन्छ, त्यसकारण धीर पुरुष संसारको स्वभावलाई जानेर शोक गर्दैन ।।८।।

जसले आउने र जाने मार्गलाई जानेको हुँदैन, दुबै अन्तहरूलाई नदेखेर व्यर्थमा विलाप गरिरहन्छ ।।९।।

#### महातम्म

(928)

परिदेवयमानो चे, कञ्चिदत्थं उदब्बहे । सम्मूल्हो हिंसमत्तानं, कयिरा चेनं विचक्खणो ॥१०॥

न हि रुण्णेन सोकेन, सन्ति पप्पोति चेतसो । मिय्यस्सुप्पज्जते ढुक्खं सरोरं चुपहज्जति ॥११॥

किसो विवण्णो भवति, हिंसमत्तानमत्तना । न तेन पेता पालेन्ति, निरत्था परिदेवना ॥१२॥

सोकमप्पजहं जन्तु, मिय्यो ढुक्सं निमच्छति । अनुत्थनन्तो कालकतं, सोकस्स वसमन्वगू ॥१३॥

अञ्ञा'पि पस्स गमिने, यथा कम्मूपगे नरे । मच्चुनो वसमागम्म, फन्दन्ते चिध पाणिनो ॥१४॥

येन येन हि मञ्जन्ति, ततो तं होति अञ्ज्रथा । एतादिसो विनाभावो, पस्स लोकस्स परियायं ॥१४॥

अपि वस्ससतं जीवे, मिय्यो वा पन मानवो । आतिसङ्घा विना होति, जहाति इध जीवितं ॥१६॥

तस्मा अरहतो सुत्वा, विनेय्य परिदेवितं । पेतं कालकतं दिस्वा, न सो लब्भा मया इति ॥१७॥

यथा सरणमाढ़ित्तं, वारिना परिनिब्ल्ये । एवम्पि धीरो सप्पञ्ञो, पण्डितो कुसलो नरो । सिप्पमुप्पतितं सोकं, वातो तूलंव धंसये ॥१८॥

( <del>66â</del> )

महावम्म

St. W. Cr.

فسير المشتان

आफूलाई दु:ख दिई विलाप गर्ने मूर्खले यदि केही फल प्राप्त गऱ्यो भने विचक्षण (बुद्धिमान् ) हरूले उसको अनुसरण गरेपनि हुन्छ ।।१०।।

किन्तु रोएर र शोक गरेर चित्तलाई शान्ति प्राप्त गर्न सक्तैन, प्रत्युत अधिक दु:ख नै उत्पन्न हुनेछ र शरीरलाई पनि पीडा हुनेछ ।।११।।

आफूले आफैलाई पीडित गर्दै व्यक्तिकृश र कुरुप हुनेछ । त्यसबाट प्रत्ययहरूको पालन हुनेछ । त्यसबाट प्रत्ययहरूको पालन हुनेछैन । विलाप गर्नु निरर्थक हो ।।१२।।

जो व्यक्तिले शोकलाई छोडेको हुँदैन, उसलाई अत्यधिक दुःख प्राप्त हुनेछ, मृत्यु भएको व्यक्तिको निमित्त पश्चाताप गर्दै शोकको वशमा रहने हन्छ ।।१३।।

आफ्ना कर्महरू अनुसार अन्य पनि मृत्यु भइजाने मनुष्यहरू र मृत्युको वशमा परेर यहाँ छटपटाउँदै गरेका प्राणीहरूलाई हेर ।।१४।।

मनुष्यले जुन जुन कुरालाई जसरी सम्भोको हुन्छ ऊ त्यसबाट भिन्न भएर जान्छ । यसप्रकारको वियोग र लोकको स्वभावलाई हेर ।।१४।।

यदि मनुष्य सय वर्ष या त्यसभन्दा अधिक जीवित रहयो भनेपनि, ऊ भाइ-बन्धुहरूबाट अलग्ग हुनेछ र फेरि जीवनलाई छोड्नेछ ।।१६।।

त्यसकारण अर्हत्को उपदेशलाई सुनेर विलाप गर्न छोड, मृत्यु भएको प्रेत्य व्यक्तिलाई देखेर सोच कि अब त्यो मलाई फेरि पाउनेछैन ।।१७।।

जुनप्रकारले आगो लागेको घरलाई पानीले निभाइन्छ, त्यस्तै नै धीर प्रज्ञावान्, बुद्धिमान् र कुशल नर (मनुष्य) उत्पन्न शोकलाई शीघ्र नै त्यस्तै तरहले नष्ट गरिदिने छ । जसरी वायुले कपासलाई उडाएर लान्छ ।।१८।।

### महातम्म

परिदेवं पजप्पं च, दोमनस्सं च अत्तनो । अत्तनो सुखमेसानो, अब्बहे सल्लमत्तनो ॥१५॥

अब्बूल्हसल्लो असितो, सन्ति पप्पुय्य चेतसो । सब्बसौकमतिक्कन्तो, असोको होति निब्बुतो" ति ॥२०॥

अ सल्लसुत्तं अट्ठमं निट्ठितं । 🕰

a a Alg

## ५. वासेट्ठसुत्तं (३,५)

एवं मे सुत्तं । एकं समयं भगवा इच्छानङ्गले विहरति इच्छानङ्गलवन-सण्डे । तेन सो पन समयेन सम्बहुला अभिञ्ञाता अभिञ्ञाता ब्राम्हण महासाला इच्छानङ्गले पटिवसन्ति, सेय्यथीबंचङ्गी ब्राम्हणो, तारुक्सो ब्राम्हणो, पोक्सर साति ब्राम्हणो, जानस्सोणि ब्राम्हणो, तोढ्य्यो ब्राम्हणो, अञ्जेच अभिञ्ञाता अभिञ्ञाता ब्राम्हणमहासाला । अथ स्रो वासेट्ठभारद्वाजानं माणवानं जङ्गाविहारं अनचङ्गममानानं अनुविचरमानान अयमन्तरा कथा उढपाढि - "कथं भो ब्राम्हणो होती" ति ।

भारद्वाजो माणवो एव माह - "यतो खो उभतो सुजातो होति मातितो च पितितो च संसुद्धगहणिको, याव सत्तमा पितामहयुगा अक्सितो अनुपकुट्ठो जातिवाढेन, एत्तावता खो ब्राम्हणो होती" ति ।

महावम्म

14.

आफूलाई सुख चाहने मनुष्यले काँडारूपी रुने विलाप गर्ने र मानसिक दु:खलाई निकालिदिनुपर्छ ।।१९

जो शैल्यरहित हुन्छ, अनासक्त हुन्छ र सबै शोकबाट चित्तमा शान्ति प्राप्त गरेको हुन्छ, त्यस्तै व्यक्ति सबै शोकबाट पर भएर शोकरहित भई शान्त हुन्छ ।।२०।।

# £्र सल्लहसुत्त समाप्त (२२ -≫••€

## ५. वासेट्ठसुत्त (३,५)

[यो सूत्रअनुसार थाहा हुन्छ कि पशुपक्षीहरूसँग जातिमय लक्षण हुन्छ तर मनुष्यहरूसँग यस्तो होइन । मनुष्यहरूसँग जन्म भएदेखि हुने उच्चता र नीचतालाई मान्ने ठूलो भ्रम हो ।]

यस्तो मैले सुनें । एक समय भगवान् बुद्ध इच्छानंगस्थित वनखण्डमा विहार गरिरहनुभएको थियो । त्यस समय धेरै अभिज्ञात-अभिज्ञात (प्रसिद्ध-प्रसिद्ध) ब्राम्हण महाशाल (महाधनी) जस्तै चड्ढी ब्राम्हण, तारुक्ख ब्राम्हण (तारुक्ष), जानुस्सोणि ब्राम्हण, तोदेय्य ब्राम्हण तथा अरू धेरै अभिज्ञात-अभिज्ञात (तारुक्ष), जानुस्सोणि ब्राम्हण, तोदेय्य ब्राम्हण तथा अरू धेरै अभिज्ञात-अभिज्ञात महाशाल ब्राम्हणहरू इच्छानङ्गलमा बस्दथे । तब वाशिष्ठ र भारद्वाज माणवक (छात्र अथवा विद्यार्थी) जंघा विहारको निमित्त चारिका गर्दै, घुम्दै उनीहरूको बीचमा त्यस समय यो कुरा पनि चलेको थियो - "ब्राम्हण कस्तो हुन्छ ?"

भारद्वाज माणवकले भने - जब मनुष्य अथवा मानव माता र पिताका दुबै सुजात हुन्छन् र पिताका सात पुस्ता पिढीसम्म विशुद्ध वंश भएका जातिवाद द्वारा अक्षिप्त र अपमानित नभएका हुन्छ, कलंकीत हुँदैन, त्यस्तो व्यक्तिलाई ब्राम्हण भन्दछ ।"

÷.

5.33%

( 927 )

वासेट्ठो माणवो एवमाह - "यतो सो भो सीलवा च होति वतसम्पन्नो च एतावता सो ब्राम्हणो होती" ति । नेव सो असक्सि भारद्धाजो माणवो वासेट्ठ माणवं सज्जपेतुं, न पन असक्सि वासेट्ठो मानवो भारद्धाजं माणवं सज्जपेतुं । अथ सो वासेट्ठो माणवो भारद्धाजं माणवं आमन्तेसि - "अयं सो, भारद्धाज, समणो गोतमो सक्यपुत्ती सक्यकुला पब्बजितो इच्छानङ्गले विहरति इच्छानङ्गलवनसण्डे, तं सो पन भवन्तं गोतमं एवं कल्याणो कित्तिसद्दो अब्भुग्गतो - इतिपि सो भगवा ....पे.... बुद्धो भगवा'ति; आयाम यो भारद्धाज, येन समणो गोतमो तेन्नुपसङ्गमिस्साम, उपसङ्घकमित्वा समणं गोतमं एतमत्थ पुच्छिसाम; यथा भो समणो गोतमो वयाकरिस्सति तथा न धारेस्सामा" ति । "एवं भो" ति सो भारद्धाजो माणवो वासेट्ठस्स मानवस्स पच्चस्सोसि ।

अथ सो वासेट्ठभारद्वाजा माणवा येन भगवा तेनपसङ्कमिंसु, उपसङ्कमित्वा भगवता सद्धिं सम्मोदिंसु, सम्मोदनीयं कथं साराणीयं वीतिसारेत्वा एकमन्तं निसीदिंसु । एकमन्तं निसिन्नो स्रो वासेट्ठो माणवो भगवन्तं गाथाहि अज्झभासि -

"अनुञ्ञातपटिञ्ञाता, तेवि<mark>ञ्जा मयमस्मुभो ।</mark> अहं पोक्खरसातिस्स, तारूक्खस्सायं माणवो ॥१॥

तेविज्जानं यदक्खातं, तत्र केवलिनोस्मसे । पदकस्मा वेय्याकरणा, जप्पे आचरियसादिसा ॥२॥

तेसं नो जातिवाढसिमं, विवाढो अत्थि गोतमो । जातिया ब्राम्हणो होति, भारद्वाजो'ति भासति । अहं च कम्मना ब्रूमि, एवं जानाहि चक्खूम ॥३॥ वाशिष्ठ माणवकले यस्तो भने - "जुन मनुष्य शीलवान् र व्रत-सम्पन्न भएको हुन्छ, त्यस्तो व्यक्तिलाई ब्राम्हण भन्दछ ।" न भारद्वाज माणवकले वाशिष्ठ माणवकलाई सम्भाउन सके, न वाशिष्ठ माणवकले भारद्वाज माणवकलाई सम्भाउन सके । तब वाशिष्ठले भारद्वाज माणवकलाई सम्बोधित गरे -भारद्वाज ! "शाक्यकुलबाट प्रव्रजित शाक्यपुत्र श्रमण गौतम इच्छानंगलको वनखण्डमा विहार गरिरहनुभएको छ । वहाँको विषयमा यस किसिमले कल्याणकीर्ति फैलिरहेको छ, बुद्ध भगवान् हुनुहुन्छ । भारद्वाज ! जहाँ श्रमण गौतम हुनुहुन्छ, त्यहाँ जाऔं । गएर श्रमण गौतमसँग हामी बीचमा भएका कुरालाई सोधौं, जसरी श्रमण गौतमले बताउनुहुनेछ, त्यसरी धारण गर्नेछौं ।" "ठीक छ" भनी भारद्वाज माणवकले वाशिष्ठ माणवकलाई उत्तर दिए ।

त्यसपछि वाशिष्ठ र भारद्वाज माणवक जहाँ भगवान् विराजमान हुनु भएको थियो त्यहाँ गए । त्यहाँ उनीहरू पुगिसकेपछि कुशल मङ्गल सोधिसके-पछि एकतिर बसे । एकतिर बसेको वाशिष्ठ माणवकले भगवान् बुद्धलाई गाथाद्वारा भने -

"हामी अनुज्ञात-प्रविज्ञात (प्रसिद्ध), त्रैविद्य (तीनै वेदहरूको ज्ञाता) हौं । म पौष्करसातिको शिष्य हुं र ऊ तारुक्षको विद्यार्थी हो ।।१।।

त्रैविद्यहरूको आख्यान (व्याख्या पाठ्यविषय) का विषयहरूमा हामीसँग पूर्णज्ञान छ । काव्य, व्याकरण र

वेदमा हामीहरू आचार्यहरूको जस्तै निपुण ज्ञान छ ।।२।।

गौतम ! जातिभेदको विषयमा हामी दुईबीच विवाद उत्पन्न भयो । भारद्वाजले भने - जन्मले ब्राम्हण हुन्छ ।

चक्षुष्मान् ! मैले भनें - कर्मले ब्राम्हण हुन्छ । यसमा तपाईले नै थाहा पाउनुहोस् ।।३।।

### महावम्भ

( 200 )

ते न सक्कोम सञ्ञत्तुं, अञ्ञमञ्ञ मयं उभो । भगवन्तं पुट्ठमागम्म, सम्बुद्धं इति विस्सुतं ॥४॥

चन्दं यथा खयातीतं, पेच्च पञ्जलिका जना । वन्दमाना नमस्सन्ति, एवं लोकस्मिं गोतमं ॥४॥

चक्खुं लोके समुप्यन्नं, मयं पुच्छाम गोतमं । जातिया ब्राम्हणो होति, उदाहु भवति कम्मना । अजानतं नो पब्रुहि, यथा जानेमु ब्राम्हणें'' ।।६।।

तेसं वो हं व्यक्सिस्सं (वासेट्ठाति भगवा), अनुपुब्बं यथातथं । जातिविभङ्गं पाणानं, अञ्ञमञ्ञ हि जातियो ॥७॥

 $h \in \mathbb{T}^{n}$ 

तिणरूक्खें पि जानाथ, न चापि पटिजानरे । लिङ्गं जातिमयं तेसं, अञ्जमञ्जा हि जातियो ॥८॥

ततो कीटे पतङ्गे च, याव कुन्थकिपिल्लिके । लिङ्गं जातिमयं तेसं, अञ्ञमञ्जा हि जातियो ॥५॥

चतुप्पदे पि जानाथ, खुद्दके च महल्लके । लिङ्गं जातिमयं तेसं, अञ्जमञ्जा हि जातियो ॥१०॥

पाढूढरे पि जानाथ, उरगे दीघपिटिठके । लिङ्ग' जातिमयं तेसं, अञ्ञमञ्जा हि जातियो ॥१९॥

ततो मच्छे पि जानाथ, उदके वारि गोचरे । लिङ्गं जातिमयं तेसं, अञ्ञमञ्जा हि जातियो ॥१२॥

( 209 )

हामीहरू दुबैले एक अर्कालाई सम्भाउन सकेनौ, त्यसपछि सम्बुद्ध विख्यात भएको तपाईसँग यो विषयमा सोध्नको लागि आएका हौ ।।४।।

जसरी अक्षय (पूर्ण) चन्द्रलाई हात जोडेर नमस्कार गर्छन् त्यस्तै यो संसारमा तपाई गौतमलाई वन्दना गरी नमस्कार गर्छन् ।।४।।

लोकमा चक्षु (आँखा) जस्तो उत्पन्न भएको तपाई गौतमसँग हामी सोध्छौ - जन्मले ब्राम्हण हुन्छ, या कर्मले ? हामी अन्जानलाई बताउनुहोस् जसले गर्दा हामीले ब्राम्हणलाई जान्न सकौ ।।६।।

भगवान् बुद्धले वाशिष्ठलाई भन्नुभयो - हे वाशिष्ठ ! त्यसो भए म क्रमश: यथार्थरूपले प्राणीहरूको जातिभेदलाई बताउँछु जसले गर्दा भिन्न भिन्न जाति भएर जानेछन् ।।७।।

तृण (घाँस) र वृक्षलाई थाहापाउनु यचपि उनीहरूले यस कुरालाई दावी गरेका छैनन् । त्यसोभएतापनि उनीहरूमा जातिमय लक्षण छ, जसले गर्दा भिन्न भिन्न जाति भएर जानेछ ।।८।।

किरा त्यसपछि कमिला र धमिराको जातिमय लक्षण छ, जसले गर्दा यिनीहरू भिन्न भिन्न जाति भई जानेछन् ।।९।।

ठूलो, सानो, होचो र अग्लो तथा चौपाया प्राणीहरूमा पनि थाहापाउनू, यिनीहरूसँग पनि जातिमय लक्षण हुन्छ, जसले गर्दा यिनीहरू भिन्न भिन्न जाति भएर जान्छन् ।।१०।।

लामो भएको पेटको सहाराले चल्ने सर्पहरूसँग पनि जातिमय लक्षण हुन्छ, जसले गर्दा यिनीहरू भिन्न भिन्न जाति भएर जान्छन् ।।११।।

फेरि पानीमा बस्ने माछा आदि जलचरहरूसँग पनि जातिमय लक्षण हुन्छ, जसले गर्दा भिन्न भिन्न जाति भएर जान्छन् ।।१२।।

### महावग्ग

( 202 )

ततो पक्सी पि जानाथ, पत्तयाने विहङ्गमे । लिङ्गं जातिमयं तेसं, अञ्ञमञ्जा हि जातियो ॥१३॥

यथा एतासु जातीसु, लिङ्गं जातिमयं पुथु । एवं नत्थि मनुस्सेसु, लिङ्गं जातिमयं पुथु ॥१४॥

न केसेहि नसीसेन, न कण्णेहि न अक्सिहि । न मुखेन नासाय, न ओट्ठेहि भमूहि वा ॥१५॥

न गीवाय न अंसेहि, न उदरेन न पिट्ठिया । न सोणिया न उरसा, न सम्बाधे न मेथुने ॥१६॥

न हत्थेहि न पादेहि, नाङ्गलीहि नसेहि वा । न जङ्गाहि न उरुहि, न वण्णेन सरेन वा । लिङ्गं जातिमयं नेव, यथा अञ्ञासु जातिसु ॥१७॥

पच्चतं च सरीरेसु, मनुस्सेस्वेतं न विज्जति । वोकारं च मनुस्सेसु, समञ्जाय पवुच्चति ॥१८॥

यो हि कोचि मनुस्सेस, गोरक्खं उपजीवति । एवं वासेट्ठ जानाहि, कस्सको सो न ब्राम्हणो ॥१८॥

योहि कोचि मनुस्सेसु, पुथु सिप्पेन जीवति । एवं वासेट्ठ जानाहि, सिप्पिको सो न ब्राम्हणो ॥२०॥

यो हि कोचि मनुस्सेसु, वोहार उपजीवति । एवं वासट्ठ जानाहि, वाणिजो सो न ब्राम्हणो ॥२१॥

यो हि कोचि मनुस्सेसु, परपेस्सेन जीवति । एवं वासेट्ठ जानाहि, पेस्सिको सो न ब्राम्हणो ॥२२॥

यो हि कोचि मनुस्सेसु, अबिन्नं उपजीवति । एवं वासेट्ठ जानाहि, चोरो ऐसो न ब्राम्हणो ॥२३॥

( 203 )

महाचम्म

आकाशमा पखेटाको मद्दतद्वारा उड्ने चराहरूसँग पनि जातिमय लक्षण हुन्छ, जसले गर्दा यिनीहरू भिन्न भिन्न जातिमय भएर जान्छन् ।।१३।।

जसरी यिनीहरूसँग भिन्न भिन्न जातिमय लक्षण छन्, त्यस्तै मनुष्यहरूसँग पनि भिन्न भिन्न जातिमय लक्षण हुन्छ ।।१४।।

अरू जातिहरूमा जस्तो मनुष्यहरूसँग न केश (रौ) फरक न टाउको फरक, न कान फरक, आँखा, मुख, नाक, ओठ, न आँखी भौ, न गर्धन, न काँध फरक छ, पेट र ढाड पनि फरक छैन, न चाक न हात र खुट्टामा फरक, औला, नङ्ग नै फरक न घुँडा फरक, न पाखुरा, न वर्ण फरक, न स्वर नै फर क, अरू जातिहरूसँग जस्तो जातिमय लक्षण केही पनि फरक छैन । 19४,9६,9७11

प्राणीहरूमा भिन्नता भनेको शरीर नै हो । मनुष्यहरूमा खास त्यस्तो फरक छैन । मनुष्यहरूको केवल व्यवहारमात्रै फरक छ ।।१८।।

वासेट्ठ ! मनुष्यहरूमध्ये जो भएपनि, जसले गाई पालेर जीविका गरी बस्छ, त्यसलाई कृषक भनी जानिन्छ न ब्राम्हण भनी ।।१९।।

वासेट्ठ ! मनुष्यहरूमध्ये जसले नानाप्रकारका शिल्पहरूद्वारा जीविका गरिरहन्छ त्यसलाई शिल्पी भनी जानिन्छ न कि ब्राम्हण ।।२०।।

वासेट्ठ ! मनुष्यहरू ब्यापारद्वारा जीविका गरी बस्छन्, त्यसलाई ब्यापारी भनी जानिन्छ, न कि ब्राम्हण ।।२१।।

वासेट्ठ ! मनुष्यहरूमध्ये जसले अरूहरूलाई सेवा गरी आफ्नो जीविका गरिरहन्छ, त्यसलाई सेवक भनी जानिन्छ न कि ब्राम्हण ।।२२।।

वासेट्ठ ! मनुष्यहरूमध्ये जसले चोर्ने काम गरी जीविका गरिरहन्छ त्यसलाई चोर भनी जानिन्छ, न कि ब्राम्हण ।।२३।।

महावग्ग

यो हि कोचि मनुस्सेसु, इस्सत्थं उपजीवति । एवं वासेट्ठ जानाहि, योधाजीवो न ब्राम्हणो ॥२४॥

यो हि कोचि मनुस्सेसु, पोरोहिच्चेन जीवति । एवं वासेट्ठ जानाहि, याजको सो न ब्राम्हणो ॥२५॥

्रत्यो हि कोचि मनुस्सेसु, गामं रट्ठं च भुञ्जति । एवं वासेट्ठ जानाहि, राजा एसो न ब्राम्हणो ॥२६॥

न चाहं ब्राम्हणं ब्रूमि, योनिजं मत्तिसम्भवं । भो वादि नाम सो होति, सचे होति सकिञ्चनो । अकिञ्चनं अनादानं, तमहं ब्रूमि ब्राम्हणं ॥२७॥

सब्बसंयोजनं छेत्वा, यो वे न परितस्सति । सङ्गातिगं विसंयुत्तं, तमहं ब्रूमि ब्राम्हण ॥२८॥

छेत्वा नन्धिं वरत्तं च, सन्दानं सहनुक्कमं । उक्सितपलिधं बुद्धं, तमहं ब्रूमि ब्राम्हणं ॥२५॥

अक्कोसं बधबन्धं च, अढुट्ठो यो तितिक्खति । खन्तिबलं बलानीकं, तमहं ब्रूमि ब्राम्हणं ॥३०॥

अक्कोधनं वतवन्तं, शीलवन्तं अनुस्सदं । दन्तं अन्तिम सारीरं, तमहं ब्रूमि ब्राम्हणं ॥३१॥

1.1

महावग्रा

वासेट्ठ ! मनुष्यहरूमध्ये जसले धनुर्विद्याद्वारा जीविका गरिरहन्छ, त्यसलाई योधा भनी जानिन्छ, न कि ब्राम्हण ।।२४।।

वासेट्ठ ! मनुष्यहरूमध्ये जसले पुरोहितको काम गरी जीविका गरि रहन्छ, त्यसलाई पुरोहित भनी जानिन्छ, न कि ब्राम्हण ।।२४।।

वासेट्ठ ! मनुष्यहरूमध्ये जसले ग्राम अथवा राष्ट्रको कर उपभोग गरि रहन्छ, त्यसलाई राजा भनी जानिन्छ, न कि ब्राम्हण ।।२६।।

ब्राम्हणी, आमा र ब्राम्हण बाबु भएर मात्र उसलाई मैले ब्राम्हण भनेको छैन, जोसँग किञ्चन हुन्छ, उसलाई भो वादिमात्र भन्दछ, जो अकिञ्चन भएको हुन्छ, ऊ रागादि तृष्णाविरत भएको हुन्छ र उसँग कुनै पनि दृष्टि नभएको हुन्छ त्यसलाई नै मैले ब्राम्हण भन्दछु ।।२७।।

जो सबै संयोजनहरू (बन्धनहरू) लाई काटेर भयरहित हुन्छ, जोसँग आसक्ति नभएको, काम, भव दृष्टि र अविद्या योग, यी चार कुरा नभएको व्यक्तिलाई नै म ब्राम्हण भन्छु ।।२८।।

नन्दी (क्रोध), वरत्रा (तृष्णरूपी द्रोरी) सन्दान (ब्रम्हजालसुत्रका ६२ प्रकारका मतवादरूपी दृष्टि) र हनुकम (मुखमा बाँध्ने बस्तु) लाई काटी एवं परिध (जुघाको जस्तो द्वेष) लाई फ्याँकी जो ज्ञानी हुन्छ उसलाई ब्राम्हण भन्दछु ।।२९।।

जसले कडा वचन, वध र वचनलाई विनाद्रेष सहने हुन्छ, क्षमाशील (जोसँग क्षमा नै सैन्य हुन्छ) उसलाई म ब्राम्हण भन्दछु ।।३०।।

जो अक्रोधी, व्रतशील, बहुश्रुत, संयमी (दान्त) र अन्तिम शरीर धारण गर्ने हुन्छ उसलाई नै म ब्राम्हण भन्दछु ।।३१।।

( 206 )

स्रारि प्रोक्खरपत्तेव, आरग्गेरिव सासपो । स्रो न लिप्पति' कामेसु, तमह' ब्रुमि ब्राम्हणो ॥३२॥

यो ढुक्खस्स पजानाति, इधेव खय मत्तनो । पन्नभार विसंयुत्तं, तमहं बूमि ब्राम्हणं ॥३३॥

मम्मीरपञ्ञं मेधाविं, मग्गामग्गस्स कोविढं । उत्तमत्थं अनुप्पत्तं, तमहं बूमि ब्राम्हणं ॥३४॥

असंसट्ठं गहट्ठेहि, अनागारेहि चूभयं । अनोकसारिं अप्पिच्छं, तमहं ब्रूमि ब्राम्हणं ॥३४॥

निधाय ढण्डं भूतेसु, तसेसु थावरेसु च । यो न हन्ति न घातेति, तमहं बूमि ब्राम्हणं ॥३६॥

अविरुद्धं विरुद्धेसु, अत्तबण्डेसु निब्बुतं । सादानेस अनादानं, तमहं ब्रूमि ब्राम्हणं ॥३७॥

यस्स रागो च दोसो च, मानो मक्खो च पातितो । सासपोरिव आरग्ग, तमहं ब्रूमि ब्राम्हणं ॥३८॥

अकक्कसं विञ्ञापनिं, गिरं सच्चं उदीरये । याय नाभिसजे कञ्चि, तमहं बूमि ब्राम्हणं ॥३४॥

यो च दीघं व रस्सं वा, अणु शूलं सुभासभं । लोके अदिन्नं नादियति, तमहं ब्रुमि ब्राम्हणं ॥४०॥

(200)

कमलको पात भएको जल (पानी) र करौतीको धारमा परेको कोदो नटाँसिएफ्रैं जो कामभोगहरूमा लिप्त हुँदैन, उसलाई नै म ब्राम्हण भन्दछु ।।३२।।

जसले यही जन्ममा आफ्ना दु:खहरूलाई विनाश गर्न जानेको हुन्छ, त्यस्तै यसलाई क्षय गर्न पनि जानेको हुन्छ, फोरि जसले त्यस्तो स्कन्धभारलाई छाडी चार योगले विसंयुक्त हुन्छ, अथवा क्लेश नभएको हुन्छ, उसलाई म ब्राम्हण भन्दछु ।।३३।।

जो गम्भीर प्रज्ञा भएको, प्रज्ञावान्, मार्ग-अमार्गको ज्ञाता उत्तम पदार्थ (सत्य) पाएको हुन्छ, उसलाई नै ब्राम्हण भन्दछु ।।३४।।

जो गृहस्थ र गृहत्यागी यी दुबैबाट पनि अलग्ग हुन्छ, तृष्णा नभएको अल्पेच्छु भएको हुन्छ, उसलाई नै ब्राम्हण भन्दछ ।।३४।।

जसले स्थावर र जङ्गम सबै प्राणीहरूप्रति दण्ड त्यागेर न आफूले हिंसा गर्छ न अरूलाई वध गराउँछ, उसलाई नै म ब्राम्हण भन्दछु ।।३६।।

जो अपराधीप्रति पनि प्रतिकार नगर्ने आफूलाई प्रहार गर्नेलाई पनि शान्तपूर्वक सहने, फेरि आसक्तहरूमध्ये अनासक्त भएको हुन्छ, उसलाई म ब्राम्हण भन्दछु ।।३७।।

करौतीको धारमा कोदो नटाँसिएफ्रैं जोसँग राग, द्वेष, अभिमान र कपटा चरण (मृक्ष) टाँसिने हुँदैन, उसलाई म ब्राम्हण भन्दछ् ।।३८।।

जो अकर्कश (कडा नभएको) आदरयुक्त तथा सत्य वचन बोल्छ जसमा कुनैपनि प्रकारका पीडा हुँदैन उसलाई नै म ब्राम्हण भन्दछु ।।३९।।

जसले संसारमा लामो वा छोटो, मोटो वा मसिनो असल वा कमसल, कुनै बस्तु पनि चोर्दैन नदिइकन लिँदैन उसलाई नै ब्राम्हण भन्दछु ।।४०।।

### महातम्भ

आसा यस्स न विज्जन्ति, अस्मि लोके परम्हि च । निरासय विसंयुत्तं, तमहं ब्रूमि ब्राम्हणं ॥४१॥

यस्सालया न विज्जन्ति, अञ्ञाय अकथंकथी । अमतोगधं अनुप्पत्तं, तमहं बूमि ब्राम्हणं ॥४२॥

यों ध पुञ्ञं च पापं च, उभो सङ्गं उपच्चगा । असोकं विरजं सुद्धं, तमहं ब्रूमि ब्राम्हणं ॥४३॥

चन्द्रं व विमलं सुद्धं, विप्यसन्त मनाविलं । नन्दी भव परिक्सीणं, तमहं ब्रुमि ब्राम्हणं ॥४४॥

यो इमं पलिपर्थ ढुग्गं, संसारं मोहमच्चगा । तिण्णो पारगतो झायी, अनेजो अकथंकथी । अनुपादाय निब्बुतो, तमहं बूमि ब्राम्हणं ॥४४॥

र्यो'ध कामे पहुत्वान, अनागारो परिब्बजे । कामभव परिक्खीणं, तमहं बूमि ब्राम्हणं ॥४६॥

यों'ध तण्हं पहुत्वान, अनागारो परिब्बजे । तण्हाभवपरिक्खीणं, तमहं बूमि ब्राम्हणं ॥४७॥

हित्वा मानुसक' योगं, दिब्ब योगं उपच्चमा । सल्योग विसंयुत्तं, तमहं ब्रूमि ब्राम्हणं ॥४८॥

हित्वा रतिं च अरतिं च, सीतिभूतं निरूपधिं । सब्बलोकाभिभुं वीरं, तमहं बूमि ब्राम्हणं ॥४५॥

चुतिं यो वेदि सत्तानं, उपपत्तिं च सब्बसो । असत्तं सुगतं बुद्धं तमहं बूमि ब्राम्हणं ॥५०॥

( 20ピ ))) (



जो यो लोक र परलोकको विषयमा तृष्णारहित, आसक्तिरहित हुन्छ, उसलाई नै म ब्राम्हण भन्दछु ।।४९।।

जोसँग आलय (तृष्णा) छैन, ज्ञानले बुफी शंकारहित भएको हुन्छ फेरि अमृत निर्वाणलाई पाइसकेको छ, उसलाई नै ब्राम्हण भन्दछु ।।४२।।

जसले यहाँ पुण्य र पाप दुबैको आसक्तिलाई छोडिसके, जो शोकरहित, निर्मल र शुद्ध छ, उसलाई नै म ब्राम्हण भन्दछु ।।४३।।

जो चन्द्रमाजस्तै निर्मल छ, शुद्ध, स्वच्छ, निर्लिप्त छ, सबै जन्मको तृष्णा नष्ट भइसकेको छ, उसलाई नै ब्राम्हण भन्दछु ।।४४।।

जसले यो दुर्गम संसारमा जन्म-मरणको चक्करमा पार्ने मोह (रूपी) उल्टो मार्गलाई त्यागिदिएको छ, जो संसारबाट पारंगत, ध्यानी तथा तीर्ण (तरिसकेको) छ, उसलाई नै म ब्राम्हण भन्दछु ।।४५।।

जसले कामविषयलाई छाडी घरबार छोडी प्रव्रजित हुन्छ, काम तृष्णाले परिक्षीण भइसकेको हुन्छ, उसलाई नै म बाम्हण भन्दछु ।।४६।।

जसले तृष्णालाई त्याग गरी घरबार छोडी प्रव्रजित हुन्छ, जोसँग तृष्णा र पुनर्जन्म नष्ट भइसकेको छ, उसलाई नै म ब्राम्हण भन्दछु ।।४७।।

जो मानुषिक योग र दिव्ययोगद्वारा अलग्ग हुन्छ, सबैप्रकारका योगबाट अलग्ग भएको हुन्छ, उसलाई नै म बाम्हण भन्दछु ।।४८।।

जसले रति र अरति (उदासी) लाई त्याग गरी, जो शीतल-स्वभाव तथा क्लेशरहित छ, जो सर्वलोक विजयी, वीर छ, उसलाई नै म ब्राम्हण भन्दछु ।।४९।।

जसले सबैप्रकारका प्राणीहरूको च्युति (मृत्यु) र उत्पत्ति (जन्म) राम्रो-सँग जानिसकेको छ, जो आसक्तिरहित (सुन्दर गतिको प्राप्त) र ज्ञानी हुन्छ, उसलाई नै म ब्राम्हण भन्दछु ।।४०।।

## महावम्म

( 290 )

यस्स गतिं न जानन्ति, देवा गन्धब्बमानुसा । सीणासवं अरहन्तं, तमहं ब्रूमि ब्राम्हणं ॥भ१॥

यस्सपुरे च पच्छा च, मज्झे च नत्थि किञ्चनं । अकिञ्चनं अनादानं, तमहं बूमि ब्राम्हणं ॥५२॥

उसमं पवरं वीरं, महेसिं विजिताविनं । अनेजं नहातकं बुद्धं, तमहं बूमि ब्राम्हणं ॥५३॥

पुब्बे निवासं यो वेदि, सग्गापायं च पस्सति । अथो जातिक्खर्य पत्तो, तमहं बूमि ब्राम्हणं ॥५४॥

समञ्जा हेसा लोकस्मिं, नामगोत्तं पकप्पितं । सम्मुच्या समुदागतं, तत्थ तत्थ पकप्पितं ॥५५॥

दीघरत्तमनुसयितं, दिट्ठिग<mark>तमजानतं ।</mark> अजानन्ता नो पबूवन्ति, जातिया होति ब्राम्हणो ॥५६॥

न जच्चा ब्राम्हणो होति, न जच्चा होति अब्राम्हणो । कम्मना ब्राम्हणो होति, कम्मना होति अब्राम्हणो ॥५७॥

Dhamma.Digital

कस्सको कम्मना होति, सिप्पिको होति कम्मना । वाणिजो कम्मना होति, पेस्सिको होति कम्मना ॥५८॥

चोरो'पि कम्मना होति, योधाजीवो'पि कम्मना । याजको कम्मना होति, राजा'पि होति कम्मना ॥४५॥

एवमेतं यथाभूतं, कम्मं पस्सन्ति पण्डिता । पतिच्चसमुप्पाढढसा, कम्मविपाककोविढा ॥६०॥

( 299 )

महातम्म

जसको गति (पहुँच) देवता, गन्धर्व र मनुष्यहरूलाई थाहाछैन, क्षीणासव (रागदिरहित) र अर्हन्त हो, उसलाई नै म ब्राम्हण भन्दछु ।।४१।।

जोसँग पूर्व र पश्चात् र मध्यलाई केही पनि जानेको हुँदैन, जो परिग्रह रहित र आदानरहित हुन्छ, उसलाई नै म ब्राम्हण भन्दछु ।।५२।।

जो ऋषक (श्रेष्ठ), प्रवर, महर्षि, अकम्प्य (स्थिर) विजेता, स्नातक र वृद्ध (ज्ञानी) छ, उसलाई नै म ब्राम्हण भन्दछु ।।४३।।

जसले पूर्वजन्मको ज्ञान लाभ गरिसकेको छ, स्वर्ग र कुगति (नरक) देखेको छ । जसको पुनर्जन्म क्षीण भइसकेको छ, जो अभिज्ञापरायण (दिव्य शक्तिहरू छन्) फेरि सबै कृत्य जसको समाप्त भइसकेको छ, उसलाई नै म ब्राम्हण भन्दछु ।।४४।।

संसारमा नाम र गोत्र भनेको कल्पित हुन्, फेरि लोकव्यवहारमात्र हो, एक एकको निम्ति कल्पित यो समुत्ति व्यवहारले मात्र आइरहेको प्रथा हो ।। ४४।।

नाम गोत्रलाई प्रकल्पित <mark>भनी थाहा नभएको मिथ्यादृष्टिक मनुष्यहरूले</mark> यो नाम गोत्रलाई समातेर बस्छन्, जसले गर्दा यस किसिमका अज्ञानीहरूले भन्छन् जन्मले नै ब्राम्हण हुन्छ ।।४६।।

जन्मले न ब्राम्हण हुन्छ, न जन्मले अब्राम्हण । कर्मले ब्राम्हण हुन्छ र कर्मले नै अब्राम्हण हुन्छ ।।४७।।

कर्मले कृषक हुन्छ कर्मले शिल्पी । कर्मले ब्यापारी हुन्छ, कर्मले प्रेष्यक (सेवक) हुन्छ ।।४८।।

कर्मले चोर हुन्छ, योद्धा पनि कर्मले हुन्छ, कर्मले याजक (पुरोहित) हुन्छ र राजा पनि कर्मले हुन्छ ।।४९।।

कर्मफल थाहाहुने पण्डितले हेतुद्वारा उत्पन्न कर्मलाई यसरी यथार्थरूपले जानी कर्मविपाकमा दक्ष भएको हुन्छ ।।६०।।

### महातम्म

( 292 )

कम्मना वत्तति लोको, कम्मना वत्तति पजा । कम्म निबन्धना सत्ता, रथस्साणो'व यायतो ॥६१॥

तपन ब्रम्हचरियेन, संयमेन दमेन च । एतेन ब्राम्हणो होति, एतं ब्राम्हणमुत्तमं ॥६२॥

तीहि विज्ञाहि सम्पन्नो सन्तो सीणपुनव्भवो । एवं वासेट्ठ जानाहि, ब्रम्हा सक्को विजानत" न्ति ॥६३॥

एवं वुत्ते वासेट्ठभारद्धाजा माणवा भगवन्तं एतढवोचुं - "अभिक्कन्तं भो गोतम ….पे…. एते मयं भगवन्तं गोलमं सरणं गच्छाम धम्मञ्च भिक्खुसङ्घञ्च, उपासके नो भवं गोतमो धारेतु अज्जतग्गे पाणुपेते सरणं गते" ति ।

१० वासेद्ठसुत्तं नवमं निद्ठितं । 🕰

150

601

लोक कर्मले चलिरहेको छ, प्रज्ञा कर्मले चलिरहेको छ, चलिरहेको रथको पांग्रा जस्तै प्राणी कर्ममा नै बाँधेको हुन्छ ।।६९।।

इन्द्रियसंवररूपी तप, ब्रम्हचर्य, शील, संयम र प्रज्ञाद्वारा नै ब्राम्हण हन्छ । श्रेष्ठ उत्तम ब्राम्हण यही नै हो ।।६२।।

तीन विद्याहरूले युक्त शान्त र पुनर्जन्मरहित हुन्छ, विज्ञहरूको समाजमा त्यो ब्राम्हणमात्र होइन, हे वाशिष्ठ । ऊ ब्रम्हचारी, शक्र पनि हो ।।६३।।

यति भनिसिकेपछि वाशिष्ठ र भारद्वाज माणवकहरूले भगवान् बुद्धलाई यसो भने - "आश्चर्य ! हे गौतम ! आश्चर्य ! हे गौतम ! जसरी बांगा औलाहरूलाई सीधा पारिदिए । अबदेखि हामीहरू गौतमको शरणमा जान्छौ, धर्म र भिक्षुसंघको शरणमा पनि । तपाईंले गौतम आजदेखि हामीहरूलाई अंजलिबद्ध शरणागत उपासकका रूपमा स्वीकार गर्नुहोस् ।"

80 वासेट्ठसुत्त समाप्त Q&

# 90. कोकालिक-सुत्तं (३,९०)

एवं मे सुतं । एकं समयं भगवा सावत्थियं विहरति जेतवने अनाथ-षिण्डिकस्स आरामे । अथ सो कोकालिको भिक्खु येन भगवा तेनुपसङ्क्रमि, उपसङ्क्रमित्वा भगवन्तं अभिवादेत्वा एकमन्तं निर्सादि । एकमन्तं निसिन्नो सो कोकालिको भिक्खु भगवन्तं एतदवोच - "पापिच्छा, भन्ते, सारिपुत्तमोग्गल्लाना, पापिकानं इच्छानं वसं गता" ति । एवं वुत्ते भगवा कोकालिकं भिक्खं एतदवोच -"मा हेवं, कोकालिक, मा हेवं कोकालिक; पसादेहि, कोकालिक सारिपुत्तमोग्गल्लानेसु चित्तं, पेसला सारिपुत्तमोग्गल्लाना" ति ।

ढुतियम्पि स्रो कोकालिको भिक्सु भगवन्तं एतढवोच - "किञ्चापि मे, भन्ते, भगवा सद्भायिको, पच्चयिको, अश्व स्रो पापिच्छा'व सारिपुत्तमोग्गल्लाना, पापिकानं इच्छानं वसं गता" ति ।

दुतियम्पि खो भगवा कोकालिकं मिक्खुं एतदवोच - "मा हेवं, कोकालिक, मा हेवं, कोकालिक: पसादेहि, कोकालिक, सारिपुत्तमोग्गल्लानेसु चित्तं, पेसला सारिपुत्तमोग्गल्लाना" ति ।

ततियम्पि खो कोकालिको भिक्खु भगवन्तं एतढवोच - "किञ्चापि मे, भन्ते, भगवा सद्धायिको पच्चयिको, अथ खो पापिच्छा'व सारिपुत्तमोग्मल्लाना, पापिकानं इच्छानं वसंगता" ति ।

महातम्म

## 90. कोकालियसुत्त (३,१०)

[अग्रश्रावक आयुष्मान् सारिपुत्र र आयुष्मान् मौद्गल्यायन महास्थविर लाई निन्दा गरेको ले कोकालिय भिक्षु नरकमा उत्पन्न भयो । त्यसकारण सन्तहरूको निन्दा गर्नु महापाप हो । निन्दा गर्न योग्यलाई प्रशंसा गर्ने र प्रशंसा गर्न योग्यलाई निन्दागर्ने, यी दुबै एउटैप्रकारका दोष हुन् ।]

यस्तो मैले सुनें । एक समय भगवान् बुद्ध श्रावस्तीमा अनाथपिण्डिकको जेतवनाराममा विहार गरिरहनुभएको थियो । त्यस समय कोकालिय भिक्षु भगवान् बुद्धकहाँ गए । त्यहाँ पुगी भगवान् बुद्धलाई अभिवादन गरी बसे । एकतिर बसेका कोकालिय भिक्षुले भगवान् बुद्धलाई यसो भने - "भन्ते ! सारिपुत्र र मौद्गल्यायन पापेच्छुक (पापगर्न इच्छा भएको) हुन् । पापी, इच्छाको वशमा गइरहेका भिक्षुहरू हुन् ।" यस्तो भनिसकेपछि भगवान् बुद्धले कोकालिय भिक्षुलाई यसो भन्नुभयो - कोकालिय यसो नभन । कोकालिय यसो नभन । कोकालिय सारिपुत्र र मौद्गल्यायन उत्तम छन् ।"

दोसोचोटि पनि कोकालिय भिक्षुले भगवान्बुद्धलाई यसो भने - "भन्ते ! यद्यपि मैले भगवान् बुद्धमाथि श्रद्धा राखेको छु र प्रसन्न पनि छु तर पनि सारिपुत्र र मौद्गल्यायन पापेच्छुक हुन्, पाप इच्छाको वशमा गइरहेका भिक्षुहरू हुन् ।"

दोसोचोटि पनि भगवान् बुद्धले कोकालिय भिक्षुलाई यसो भन्नुभयो -"कोकालिय ! यस्तो नभन । कोकालिय ! यस्तो नभन । कोकालिय ! सारिपुत्र र मौद्गल्यायनमाथि आफ्नो चित्त प्रसन्न गर । सारिपुत्र र मौद्गल्यायन उत्तम हुन् ।"

तेस्रोपल्ट कोकालिय भिक्षुले भगवान् बुद्धलाई यसो भने - "भन्ते ! यचपि मैले भगवान् बुद्धमाथि श्रद्धा राखेको छु र प्रसन्न पनि छु, फेरि पनि सारिपुत्र र मौद्गल्यायन पापेच्छुक हुन्, पाप इच्छाको वशमा गइरहेका भिक्षुहरू हुन् ।"

### महातग्ग

( 298 )

ततियम्पि सो भगवा काकोलिकं भिक्सुं एतढवोच - "मा हेवं कोकालिक, मा हेवं कोकालिक, पसाढेहि, कोकालिक, सारिपुत्तमोग्मल्लानेसु चित्तं, पेसला सारिपुत्तमोग्मल्लाना" ति ।

अथ खो कोकालिको भिक्खु उट्ठायासना भगवन्तं अभिवादेत्वा पद्धविखणं कत्वा पक्कामि ।

अचिर पक्कन्तस्स च कोकालिकस्स भिक्खुनो सासपमत्तीहि पिलकाहि सब्बो कायो फुट्ठो अहोसि, सासपमतियो हुत्वा मुग्गमतियो अहेसुं, मुग्गमतियो हुत्वा कलायमत्तियो अहेसुं, कलायमत्तियो हुत्वा कोलमट्ठियो अहेसुं, कोलट्ठिमतियो हुत्वा कोलमत्तियो अहेसुं, कोलमत्तियो हुत्वा आमलकमत्तियो अहेसुं, आमलकमति यो हुत्वा बेलुवसलाटुकामत्तियो अहेसुं, बेलवसलाटुकामत्तियो छुत्वा बिल्लमत्तियो अहेसुं, विल्लमत्तियो हुत्वा पमिज्जिसु, पुब्बं च लोहितं च पग्धरिसुं । अथ सो कोकालिको भिक्सु तेनेवाबाधेन कालं अकासि । कालकतो च कोकालिको भिक्सु पदुमनिरियं उपपज्जि सारिपुत्तमोग्गल्लानेसु चित्तं आधातेत्वा ।

अथ सो ब्रम्हा सहम्पति अभिक्कन्ताय रत्तिया अभिक्कन्तवण्णो केवलकप्प जेतवनं ओभासेत्वा येन भगवा तेनुपसङ्क्रमि, उपसङ्कमित्वा भगवन्तं अभिवाबेत्वा एकमन्तं अट्ठासि । एकमन्तं ठितो सो ब्रम्हा सहम्पति भगवन्तं एतढवोच – "कोकालिको, भन्ते, भिक्सु कालकतोः कालकतो च, भन्ते, कोकालिको भिक्सु पढुमनिरयं उपपन्नो सारिपुत्तमोग्गल्लानेसु चित्तं आघातेत्वा" ति । इदं अवोच ब्रम्हा सहम्पति, इदं वत्वा भगवन्तं अभिवाबेत्वा पढकिसणं कत्वा तत्थेवन्तरधायि । तेस्रोचोटि पनि भगवान् बुद्धले कोकालिय भिक्षुलाई यसो भन्नुभयो -"कोकालिय ! यस्तो नभन । कोकालिय ! यस्तो नभन । कोकालिय ! सारिपत्र र मौद्गल्यायनमाथि आफ्नो चित्त प्रसन्न गर । सारिपुत्र र मौद्गल्यायन उत्तम हुन् ।"

तब कोकालिय भिक्षु आसनबाट उठी, भगवान् बुद्धलाई प्रणाम र प्रदक्षिणा गरी त्यहाँबाट फर्के ।

कोकालिय भिक्षु त्यहाँबाट गएको केही समयपछि उसको शरीरमा कोदोको गेडा समानको खटिरा निस्क्यो । कोदोसमानको खटिरा परिवर्तन भई मूगीजस्तो खटेरा भयो, मूगीजस्तो खटिराबाट चनाजस्तो ठूलो खटिरामा परिणत भयो । चनाजस्तो खटिराबाट बयरजस्तो खटिरा भयो, बयरजस्तो खटिराबाट अमलाजस्तो र अमलाबाट बेलजस्तो ठूलो भयो । सानो बेलबाट ठूलो बेल जस्तो खटिरा भयो । बेलजस्तो ठूलो भएपछि त्यो ठूलो खटिरा फुट्यो । फुटेपछि खटिरााभित्र भएको पीप र रगत शरीरबाहिर बग्न थाल्यो । तब कोकालिय भिक्षुको त्यही रोगबाट मृत्यु भयो । यसरी आयुष्मान् सारिपुत्र र मौद्गल्यायन महास्थविरप्रति द्वेषचित्त गरेको हुनाले परम नरकमा उत्पन्न भयो ।

त्यसपछि सहम्पति ब्रम्हा रात बितिसकेपछि आफ्नो कान्तिद्वारा सम्पूर्ण जेतवनलाई प्रकाशित गरी जहाँ भगवान् बुद्ध विराजमान हुनुभएको थियो त्यहाँ गए, त्यहाँ गएर भगवान् बुद्धलाई प्रणाम गरी एकतिर उभिरहे । एकतिर उभि-रहेका सहम्पति ब्रम्हाले भगवान् बुद्धलाई यसो भने - "भन्ते ! कोकालिय भिक्षु मरिसक्यो र ! भन्ते ! मरिसकेपछि कोकालिय भिक्षु सारिपुत्र र मौद्गल्यायनप्रति देषचित्त राखेको ले पद्म नरकमा उत्पन्न भएको छ ।" सहम्पति ब्रम्हाले यति भनिसकेपछि भगवान् बुद्धलाई प्रणाम र प्रदक्षिणा गरी त्यही अन्तर्ध्यान भयो ।

महातम्म

अथ खो भगवा तस्सा रत्तिया अच्चयेन मिक्खू आमन्तेसि - "इमं, भिक्खवे, रति ब्रम्हा सहम्पति अभिक्कन्ताय रत्तिया ....पे.... आधातेत्वा" ति । इबं अवोच ब्रम्हा सहम्पति इबं वत्वा मं अभिवाबेत्वा पढकिसणं कत्वा तत्थेवन्तर धार्यी" ति । एवं वुत्ते अञ्ञतरो भिक्खु भगवन्तं एतढवोच - "कीव दीघं तु खो, भन्ते, पढुमे निरये आयुप्पमाण" न्ति ? "दीघं खो, भिक्खु, पढुमे निरये आयुष्पमाण, त' न सुकर' सङ्घातुं एत्तकानि वस्सानोति वा, एत्तकानि वस्ससतानीति वा, एत्तकानि वस्ससतसहस्सानीति वा" ति । "सक्का पन, भन्ते, उपमा कातू" न्ति ? "सक्का भिक्खू" ति भगवा अवोच - "सेय्यथापि, भिक्खु, वीसतिखारिको कोसलको तिलवाहो: ततो पुरिसो वस्ससतस्स अच्चयेन एक एक तिल उद्धरेय्य, खिप्यतर खो सो, भिक्खु, वीसतिखारिको कोसलको तिलवाहो इभिना उपक्कमेन परिक्खयं परियाढानं गच्छेय्य, न त्वेव एको अब्बुढो निरयो । सेय्यथापि, मिक्खु, वीसति अब्बुढा निरया एवं एको निरब्बुढो निरयो । सेय्यथापि, मिक्खु, वीसति निरब्बुदा निरया एवं एको अबबो निरयो । सेय्यथापि, निक्खु, वीसति अबबा निरया एवं एको अहहो निरयो । सेय्यथापि, भिक्खु, सति अहहा निरया एवं एको अटटो निरयो । सेय्यथापि, भिक्खु, वीसति अटटा निरया एवं एको कुमुढो निरयो । सेय्यथापि, मिक्खु, वीसति कुमुढा निरया एवं एको सोगन्धिको निरयो । सेय्यथापि, भिक्स्नु, वीसति सोगन्धिका निरया एवं एको उप्पलको निरयो । सेय्यथापि, भिक्खु, वीसति उप्पलका निरया एवं एको पुरण्डरिको निरयो । सेय्यथापि, मिक्खु, वीसति पुण्डरिका निरया एवं एको पढुमो निरयो । पढुमं खो पन, भिक्खु, निरयं कोकालिको भिक्खु उपपन्नो सारिपुत्तमोग्गल्लानेसु चित्तं आघातेत्वा" ति । इबं अवोच भगवा, इबं वत्वा सुगतो अथापर एतंबवोच सत्था -

पुरिसस्स हि जातस्स, कुठारी जायते मुखे । याय छिन्दति अत्तानं, बालो ढुब्भासितं भणं ॥१॥

( 292 )

महाचग्ग

त्यसपछि भगवान् बुद्धले त्यस रात्री बितिसकेपछि भिक्षुहरूलाई आमंत्रित् गर्नुभयो - "भिक्षहरू ! हिजोको रातमा ब्रम्हा सहम्पतिले यस्तो भनेर गएको थियो । कोकालिय भिक्षु मरेर सारिपुत्र र मौद्गल्यायनमाथि द्वेषचित्त उत्पन्न भएको कारणल ऊ पद्मनरकमा उत्पन्न भयो । यति भनिसकेपछि मलाई प्रणाम गरी, प्रदक्षिणा गरी अन्तर्ध्यान भएर गयो ।" भगवान् शास्ताले यति भनिसकेपछि भगवान् बुद्धलाई भन्नुभयो - "भन्ते ! पद्मनरकको आयु कति लामो हुन्छ ?" भिक्षुहरू ! पद्म नरकको आयु लामो हुन्छ । यसलाई गणना गर्न त्यति सजिलो छैन ताकि कति वर्ष, कति सय वर्ष, अधवा कति लाख वर्ष ?" "भन्ते ! उपमा दिन सक्नुहुन्छ कि ।" भिक्षुहरू ! सक्छु । भगवान् बुद्धले भन्नुभयो - जसरी भिक्षु ! अनुमान गर कि पाँच खारी (त्यस समय नापगर्ने एक हिसाब) तिल अट्ने कोशलको जुन गाडी छ, एक पुरुषले एक हजार वर्ष बितिसकेपछि त्यस (त्यो गाडीबाट) एक खारी तिल निकालिदिनू, यस ऋमले कालान्तरपछि बीस खारी (चार मनको एक खारी हुन्छ) बीस खारी तिलले भरेको गाडी खाली हुन्छ । त्यस्तै अर्बुद नरकको जीवनकालको आयु छैन । भिक्षु ! अर्बुद नरकको बीस जीवनहरूको आयु बराबर हुन्छ । त्यो अर्बुद नरकको एक जीवन काल । भिक्षु । अटट नरकका बीस जीवनहरू आयुको बराबर एक अटट नरकको एक जीवनकाल । भिक्षु अटट नरकको बीस जीवनहरूको बराबर हुन्छ कुमुदनरकको एक जीवन- काल । भिक्षु ! कुमुद-नरकको बीस जीवनहरूको आयु बराबर हुन्छ सोगन्धि नरकको एक जीवन-काल । भिक्षु ! सोगन्धि नरकको बीस जीवनहरूको बराबर हुन्छ उत्पल नरकको एक जीवनकाल । उत्पल नरकको बीस जीवनहरूको आयुको बराबर हुन्छ पुण्डरीक नरकको एक जीवनकाल । पुण्डरीको नरकको बीस जीवनहरूको आयु हुन्छ पद्नरकको एक जीवन- काल । भिक्षु ! सारिपुत्र र मौद्गल्यायनप्रति द्वेषचित्त गरी कोकालिय भिक्षु पदमनरकमा उत्पन्न भएको छ ।" भगवान् बुद्धले यस्तो भन्नुभयो । शास्ता सुगतले भनेर, फेरी अर्को फेरी अर्को यस्तो

कुरा भन्नुभयो -

"यस संसारमा उत्पन्न हुने पुरुषको मुखमा कुठार (बन्चरो) उत्पन्न हुन्छ, कडा शब्दले बोल्ने मूर्ख, त्यसले आफूलाई नै नाश गर्छ ।।१।।

### महावग्ग

( 220 )

यो निन्दियं पसंसति, तं वा निन्दति यो पसंसियो । विचिनाति मुसेन सो कलिं, कलिना तेन सुखं न विन्दति ॥२॥

अप्पमत्तो अयं कलि, यो अक्खेसु धन पराजयो, सब्बस्सापि सहापि अत्तना । अयमेव महत्तरो कलि, यो सुगतेसु मनं पढोसये ॥३॥

सतं सहस्सानं निरखुदानं, छत्तिंस च पञ्च च अखुदानि । यं अरियगरही निरयं उपेति, वाचं मनं च पाणिधाय पापकं ॥४॥

अभूतवाबी निरयं उपेति, यो वांपि कत्वा न करोमिति चाह । उभोपि'ते पेच्च समा भवन्ति, निहीनकम्मा मन्नुजा परत्थ ॥४॥

यो अप्पढुट्ठस्स नरस्स ढुस्सति, सुद्धस्स पोसस्स अनङ्गणस्स । तमेव बालं पच्चेति पापं, सुस्रुमो रजो पटिवातं'व सित्तो ॥६॥

यो लोभगुणे अनुयुत्तो, सो वच<mark>सा परिभासति अ</mark>ञ्ञे । अस्सद्धो कढरियो अवढञ्जू, मच्छरी पेसुणियस्मिं अनुयुत्तो ॥७॥

मुखढुग्ग विभूतमनरियं, भूनहु पापक ढुक्कतकारि । पुरिसन्तकलि अवजात, मा बहु भाणिध नेरयिको'सि ॥८॥

रजमाकिरसि अहिताय, सन्ते गरहसि किब्बिसकारी । बहूनि च बुच्चरितानि चरित्वा, गठिखसि खो पपतं चिररत्तं ॥५॥

न हि नस्सति कस्सचि कम्मं, एति हतं लभतेव सुवामि । बुक्खं मन्बो परलोके, अत्तनि पस्सति किब्बिसकारी ॥१०॥

महावभ्भ

जसले निन्दनीयको प्रशंसा गर्छ, अथवा प्रशंसनीयको निन्दा गर्दछ, उसले आफ्नो मुखले पाप गर्छ, उसको पापको कारण उसलाई सुख प्राप्त कहिले पनि हुँदैन ।।२।।

जसले जुवामा आफनो र आफनो सर्वस्व धन सम्पत्ति हार्छ, त्यो ठूलो हानी होइन, यो नै सबैभन्दा ठूलो हनी हो जसले तथागतप्रति मनले दूषित गरेको हुन्छ ।।३।।

आर्यपुरुषलाई निन्दा गर्नेले आफ्नो मन र वचनलाई पापमा लगाएर ऊ नरकमा उत्पन्न हुनेछ जहाँ कि आयु एक लाख निरर्बुद र एकचालीस अर्बुद हुन्छ ।।४।।

असत्य कुरा गर्ने नरकमा जान्छ र जसले कुनै काम गरेपनि, मैले यस्तो काम गरेको छैन भन्छ यी दुबै हीन कर्म गर्ने मनुष्य परलोकमा समान हुन्छ ।।४।।

जो दोषरहित, शुद्ध, निर्मल पुरुषलाई दोष लगाउँछ, उसलाई पाप उल्टो हावामा फ्याँकेको सूक्ष्म धुलोजस्तो भई त्यही मूर्खलाई लाग्छ ।।६।।

जो श्रद्धारहित छ, जसले अरूलाई दानदिने गरेको सहन सक्तैन, जसले कसैको कुरा पनि सुन्दैन कंजूस छ, चुक्लीखोर काममा लागिरहन्छ र लोभमा लागेको हुन्छ, उसले वचनद्वारा अरूलाई निन्दा गर्दछ ।।७।।

दुर्वच, भूठा बोल्ने, अनार्य, बुद्धिनाशक, पापी, नराम्रो कर्म गर्ने, अधर्म पुरुष र नीच नरकमा जाने व्यक्तिले यहाँ धेरै नबोल ।।८।।

तिमी पापकारी सन्तहरूको निन्दा गर्दै आफ्नो अहितको कर्म गर्दछ । अनेक नराम्रो काम गरेर धेरै समयसम्म खाडलमा खरछ ।।९।।

कसैको कर्म नाश हुँदैन । कर्ताले त्यसलाई प्राप्त नै गर्दछ । पापकारी मूर्खले आफूलाई परलोकमा दु:खमा पर्ने अनुभव गर्दछ ।।१०।।

# महातम्भ

( 222 )

अयोसङ्कुसमाहतट्ठानं, तिण्हधारमयसूलमुपेति । अथ तत्तअयोगुलसन्निमं, भोजनमत्थि तथा पतिरूपं ॥११॥

न हि वग्गु वढन्ति वढन्ता, नाभिजवन्ति न ताणमुपेन्ति । अङ्गारे सन्थते सेन्ति, अगिगनिसमं जलितं पविसन्ति ॥१२॥

जालेन च ओनहियाना, तत्थ हनन्ति अयोमयकूटेहि । अन्धें'व, तिमिसमायन्ति, तं विततं हि यथा महिकायो ॥१३॥

अथ लोहमयं पन कुम्मिं, अगिगनिसमं जलितं पविसन्ति । पच्चन्ति हि तासु चिररत्तं, अगिगनिसमासु समुप्पिलवासो ॥१४॥

अथ पुब्बलोहितमिस्से, तत्थ किं पच्चति किब्बिसकारी । यं यं बिसतं अधिसेति, तत्थ किलिस्सति सम्फुसमानो ॥१५॥

पुलवावसथे सलिलस्मिं, तत्थ किं पच्चति किबिसकारी । गन्तुं न हि तीरमपत्थि, सब्बसमा हि समन्तकपल्ला ॥१६॥

असिपत्तवनं पन तिण्हं, तं पविसन्ति समच्छिदगत्ता । जिव्हं बलिसेन गहेत्वा, आरचया रचया विहनन्ति ॥१७॥

अथ वेतरणि पन ढुग्गं, तिण्हधारं खुरधारमुपेति । तत्थ मन्दा पपतन्ति, पापकरा पापानि करित्वा ॥१८॥

साढन्ति हि तत्थ रूढन्ते, सामा सबला काकोलगणा च । सोणा सिगाला पटिगिज्झा, कुलला वायसा च वितुढन्ति ॥१५॥

5. - A.

महातम्भ

त्यो मनुष्य फलामको काँडा र तीखो धार भएको खुकुरीले घोच्ने नरकमा खरनेछ । त्यहाँ पोलिराखेको फलामको गोलोजस्तो भोजन पाउँछ ।।११। f

नरकपालले ऊसँग मिठो कुरा गर्दैन, उनीहरू प्रसन्न अनुहार लिएर उसकहाँ आउँदैन । आगो ओछ्याइराखेको ठाउँमा सुताउँछ, बलिरहेको आगोभित्र प्रवेश गराउँछ ।।१२।।

जालले छोपेर, फलामको हठौडाले पिट्छ, तिनीहरू घोर अन्धकारमा परिरहेको हुन्छ जुन विस्तृत पृथ्वीजस्तो फैलिरहेको हुन्छ ।।१३।।

त्यसपछि यिनीहरू आगोजस्तो बलिरहेको फलामको कराईमा खसालिइन्छ । फेरि आगोजस्तो त्यसमा चिरकालसम्म माथि र तल भएर पकिँदै गर्दछ ।।१४।।

त्यसपछि पीप र रगतमा मुछी मुछी पापकारी कसरी समय बिताउँदै गर्छ भने जहाँ जहाँ लड्छ त्यहाँ त्यहाँ त्यसैमा लतपत भई मलिन भएर रहन्छ ।।१४।।

पापकारी किराहरूले भरेको पानीमा यसरी बसेर समय बिताइरहेको हुन्छ, उसले कहीं पनि किनारा पाउन सक्तैन किनभने चारैतिर कडा भएको हुन्छ ।।१६।।

घाउले भरिरहेको शरीर भएर यिनीहरू तीखो भएको असिपत्रवनमा प्रवेश गर्छन् । नरकपालहरूले तिनीहरूको जिब्रोलाई चिम्ताले च्यापेर उनीहरूलाई मारिदिन्छ ।।१७।।

तब यिनीहरू छुराको धारसमान तीक्ष्ण धार भएको दुस्तर वैतरणी नदीमा खस्छन् । मूर्ख पापकारी पाप गरी त्यसमा खसिन्छ ।।१८।।

त्यहाँ कालो र छिया छिया पार्ने अग्लो कागले यिनीहरूलाई खाइदिन्छ, कुकुर, स्याल, गिद्ध र कागहरूले रमाइलो गरेर ठुंगि रहन्छन् ।।१९।।

## महातम्म

( 228 )

किच्छा वतायं इध वुत्ति, यं जनो पस्सति किब्बिसकारी । तस्मा इध जीवितसेसे, किच्चकरो सिया नरो न च पमज्जे ॥२०॥

ते गणिता विढूहि तिलवाहा, ये पढुमे निरये उपनीता । नद्वतानि हि कोटियो पञ्च भवन्ति, द्वादस कोटिसतानि पुनञ्जा ॥२१॥

यावढुक्सा निरया इध वुत्ता, तत्थपि ताव चिरं वसितब्बं । तस्मा सुचिपेसल साधुगुणेसु, वाचं मनं सततं परिरक्से" ति ॥२२॥

कोकालिका-सुत्तं दसमं निद्ठितं । Col

११. नालक-सुत्तं (३,११)

आनन्दजाते तिदसगणे पतीते. सकच्च इनदं सुचिवसने च देवे । दुस्सं गहेत्वा अतिरिव थोमयन्ते, असितो इसि अहस दिवाविहारे ॥१॥ Dhamma Digitical दिस्वान देवे मुदितमने उदयो, चित्ति करित्वान इदमवोच तत्थ ।

"किं देवसङ्घो अतिरिव कल्यरूपो, दुस्सं गहेत्वा भमयथ किं पटिच्च ॥२॥

s gran

 $(x,y) \not \in \mathcal{F}_{n-1}(t)$ 

( 22¥ ) – <sub>87</sub>

· · ]

. (90S)

1.1

#### महावभ्भ

पापकारी मनुष्यले नरकमा जुन जीवनको अनुभव गर्दछ, त्यो दुःखमय हुन्छ । त्यसकारण मनुष्यलाई चाहिन्छ कि आफ्नो शेष जीवनमा राम्रो कर्म गर्नु, प्रमादी नहुनु ।।२०।।

पद्मनरकमा जो उत्पन्न हुनेछ उसको आयु पण्डितहरूको हिसाबबाट तिलको भार (एक एक गरी) गनिनेजस्तै लामो, जुन पाँच नरककोटि र बाऱ्ह सय कोटिको बराबर हुन्छ ।।२१।।

यहाँ जतिपनि नरक-दुःख बताइराखेको छ, यी सबैै चिरकालसम्म भोग गर्नुपर्दछ । त्यसकारण पवित्र सदाचारी साधुहरूप्रति आफ्नो मन र वचन संयम पार ।।२२।।

# ∞ कोकालिय सुत्तसमाप्त ०२ ॐ••≪

# ११. नालकसूत्त (३,११)

[दिवाविहारको निम्ति तुषितदेवलोकमा गएका असित ऋषिलाई देवताहरूको जयघोषले सिद्धार्थको उत्पत्तिको सूचना प्राप्त हुन्छ । त्यो ऋषि शुद्धोदन राजाको महलमा गएर कुमारको विषयमा भविष्यवाणी गर्छ । फेरि ऋषिले आफ्नो भानिज नालकलाई सिद्धार्थ कुमारको भविष्यको विषयमा कुरा भन्छ । त्यसपछि समय आएपछि उसलाई शिष्य हुने आदेश दिन्छ । यही आदेशअनुसार पछि नालक भगवान् बुद्धकहाँ जान्छ । त्यसपछि भगवान् बुद्धले उसलाई उपदेश दिनुहुन्छ ।]

असित ऋषि तुषित देवलोकमा दिनको विहारको निम्ति गएर देखे कि सबै देवताहरू आनन्दित छन्, प्रसन्न छन् । देवता र इन्द्र सत्कारपूर्वक शुद्ध वस्त्र धारण गरी अत्यधिक स्तुति गरिरहेका थिए ।।९।।

देवताहरूको प्रसन्न र हर्षित मन देखेर विचार गरेर असित ऋषिले यस्तो भने - "के कारण देवगण अत्यन्त प्रसन्न भई वस्त्र किन उचाल्दै फ्याँक्दै छन् ? ।।२।।

### महातम्म

(226)

-----

यढा पि आसि असुरेहि सङ्ग्रमो, जयो सुरान असुरा पराजिता । तढा पि नेतादिसो लोभहंसनो, कि अब्भुत ढट्ठु मरू पमोदिता ।।३।।

सेलेन्ति गायन्ति च वाबयन्ति च, भुजानि पोठेन्ति च नच्चयन्ति च । पुच्छामि वो हं मेरुमुद्भवासिने, धुनाथ मे संसयं खिप्प मारिसा" ॥४॥

"सो बोधिसत्तो रतनवरो अतुल्यो, मनस्सलोके हितसुखताय जातो । सक्यानं गामे जनपदे लुम्बिनेय्ये, तेन'म्ह तुट्ठा अतिरिव कल्यरूपा ॥४॥

सो सब्बसत्तुत्तमो अग्गपुग्गलो, नरासभो सब्बपजान उत्तमो । वत्तेस्सति चक्कं इसिव्हये वने, नदं'व सीहो बलवा मिगामिमू" ॥६॥

तं सहूं सुत्वा तुरितमवंसरी सो, सुद्धोदनस्स तद भवनमुपागमि । निसज्ज तत्थ इदमवोचासि सक्ये, "कुहिं कुमारो अहमहि दट्ठु कामो" ॥७॥

ततो कुमारं जलितमिव सुवण्णं, उक्कामुसे'व सुकसलसम्पहट्ठं । बह्वल्लमानं सिरिया अनोमवण्णं, बस्सेसुं पुत्तं असितव्हयस्स सक्या ॥८॥

बिस्वा कुमारं सिखिमिव पज्जलन्तं, तारासमं व नमसिगमं विसुद्धं । सुरियं तपन्तं सरबरिव ब्ममुत्तं, आनन्दजातो विपुलमलत्थ पीति ॥५॥

अनेकसाखञ्च सहस्समण्डलं, छत्तं मरू धारयुं अन्तलिक्खे । सुवण्णबण्डा वीतिपतन्ति चामरा, न बिस्सरे चम्मरछत्तगाहका ॥१०॥

महातम्म

जुन समय असुरहरूसँग युद्ध भएको थियो, देवताहरूको विजय भएको थियो र असुर पराजित भएको थियो, त्यस समय पनि यस्तै रोमांचकारी आनन्द मनाइएको थिएन, के अनौठो कुरा लागेर देवताहरू प्रमुदित छन् ? ।।३।।

देवताहरू चिल्लाउँदैछन् गाउँदै छन्, बजाउँदैछन्, फेरि तालीबजाइ रहेका छन्, नाच्दैछन् । मेरुशिखरमा रहने तपाईंहरूसँग मार्ष ! मेरो संशयलाई शीघ्र हटाइदिनुहोस् । । ४ । ।

त्यो अतुलनीय, श्रेष्ठरत्न बोधिसत्त्व मनुस्यहरूलाई हित र सुखको लागि मुनष्यलोकमा शाक्यजनपदको लुम्बिनीग्राममा जन्मनुभएको छ, त्यसकारण हामीहरू सन्तुष्ट र प्रसन्न छौं ।।४।।

उनी सबै प्राणीहरूभन्दा उत्तम, श्रेष्ठ-व्यक्ति, सबै मनुष्यहरूमध्ये श्रेष्ठ, सबै प्रजाहरूभन्दा उत्तम जुनप्रकार बलवान् मृगराज सिंह गर्जना गर्छ त्यस्तैप्रकार ऋषिवन (ऋषिपतन) मा धर्मचक्र प्रवर्तन गर्नुहुनेछ ।।६।।

यस्तो कुरा सुनेर असित<mark> ऋषि शीघ्र शुद्धोदको भवनमा आए । त्यहाँ</mark> बसेर शाक्यहरूसँग भने - "कुमार कहाँ छन् ? म पनि हेर्न चाहन्छु ।।७।।

तब सुन्दर ढंगले निर्मित, चमकदार सुवर्णजस्तो तेज भएको उत्तम रूपवान् पुत्रलाई शाक्यहरूले असित ऋषिलाई देखाए ।।८।।

बलिरहेको आगो, आकाशमा निर्मल चन्द्रमा र मेघरहित शरद्मा सूर्यसमान तेजिलो भएको कुमारलाई देखेर ऋषि आनन्दित भए र उसलाई विपुल प्रीति उत्पन्न हुँदै आयो ।।९।।

आकाशमा देवताहरूले अनेक शाखा र सहस्र मण्डल भएको छत्रलाई धारण गरे । फेरि सुवर्णको दण्ड भएको चमरले हम्काए, परन्तु छत्र चमर धारण गर्नेहरू देखिँदैनन् ।।१०।।

# महावम्म

( 220 )

बिस्ताः जटी कण्हसिरिव्हो इसि, सुवण्णनिक्स विय पण्डुकम्बले । सेतञ्च छत्तं धारयन्तं मुद्धनि, उढग्गचित्तो सुमनो पटिग्गहे ॥११॥

पटिग्गहेत्वा पन सक्युङ्गवं, जिगिसको लक्खण्मन्तपारगू । पसन्निपित्तो गिरमब्भुदीरयि, अनुत्तरयं दिपदानमुत्तमो ॥१२॥

अश्व'त्तनो गमनमनुस्सरन्तो, अकल्यरूपो गलयति अस्सुकानि । बिस्वान सक्या इसिमवोचुं रुढन्तं, नो चे कुमारे भविस्सति अन्तरायो ॥१३॥

दिस्वान सक्ये इसिमवोच अकल्ये, "नाहं कुमारे अहितमनुस्सरामि । न चापि मस्स भविस्सति अन्तरायो, न ओरकायं अधिमनसा भवाथ ॥१४॥

"सम्बोधियञ्ग' फुसिस्सताय' कुमारो, सो धम्मचक्क' परमविसुद्भबस्सी । वत्तेस्सताय' बहुजनहितानुकम्पि, वित्थारिकस्स भविस्सति ब्रम्हचरियं ॥१४॥

"ममञ्चायु न चिरमिधावसे<mark>सो, अथ'न्तरा मे</mark> भविस्सति कालकिरिया । सो'हं न सुस्सं असमधुरस्स धम्म<mark>ं,</mark> तेन'म्हि अट्ठो व्यसनगतो अद्यावी ॥१६॥

सो सामियानं विपुलं जनेत्व पीतिं, अन्तेपुरम्हा निगमा ब्रम्हचारी । सो भागिनेय्यं सयमनुकम्पमानो, समाढपेसि असमधुरस्स धम्मे ॥१७॥

"बुद्धों ति घोसं यढ परतो सुणासि, सम्बोधिपत्तो विचरति धम्ममग्ग । गन्त्वान तत्थ समयं परिपुच्छियानो, चरस्सु तस्मिं भगवति ब्रम्हचरिये" ॥१८॥

788 T

 $(m_{i}) \in \{i\}$ 

( 22년 )

जटाधारी असित ऋषिले पीतवर्ण भएको कम्बलमा राखिएको स्वर्ण मुद्रासमान सुन्दर, त्यसमाथि श्वेत छत्रधारी कुमारलाई देखी हर्षित र प्रमुदित मन भई उसलाई (राजकुमार) ग्रहण गरे ।।११।।

उत्तम शाक्य कुमारलाई ग्रहण गरी, लक्षणशास्त्र र वेद-पारंगत जिज्ञासु ऋषिले प्रसन्न मनले यस्तो कुरा भने - "यो सर्वोत्तम छ । मनुष्यहरूमध्ये उत्तम छ !" ।।१२।।

त्यसपछि आफू परलोक गमन हुने कुरा स्मरण गर्दै उसका नेत्रहरूमा (आँखाहरू) आंसु पग्लिन थाल्यो । शाक्यहरूले ऋषि रोइरहेको देखी भने -"कुमारको निमित्त कुनै विघ्न त छैन ?" ।।१३।।

त्रधृषिले शाक्यहरू दुःखित भएको देखेर भने - "मैले कुमारको कुनै अहित हुने देखेको छैन र न उसको लागि कुनै विघ्न नै हुने, यो साधारण मनुष्य होइन ।" तपाईंहरू प्रसन्न हुनुहोस् ।।१४।।

उत्तम, विशुद्धदर्शी यो<sup>ि</sup>कुमारले सम्बोधि प्राप्त गर्नेछ र बहुजनप्रति अनुकम्पा राखेर अरूहरूको निमित्त धर्मचक प्रवर्तन गर्नेछ, उसको ब्रम्हचर्य फैलिनेछ ।।१४।।

यहाँ मेरो आयु अधिक शेष छैन । यसबीचमा मेरो मृत्यु हुनेछ । मैले असदृश्य धर्मलाई सुन्न पाउनेछैन, त्यसकारण म आतुर छु, अभागी छु, दु:खित छु ।।१६।।

शाक्यहरूलाई विपुल आनन्द दिएर यो ब्रम्हचारी अन्त:पुरबाट निस्के । उनले आफ्नो भान्जालाई अनुकम्पा राखी उसलाई (भान्जा) असदृश्य पराऋमी धर्ममा लगाए ।।१७।।

"सम्बोधि प्राप्त, धर्ममार्गको उपदेश दिने बुद्धको घोष जब अरूबाट सुन्न पाउँछ, त्यसबेला वहाँकहाँ गई ब्रम्हचर्य पालन गर ।।१८।।

### महावग्ग

(230)

तेनानुसिट्ठो हितमनसेन तादिना, अनागते परमविसुद्भदसिना । सो नालको उपचितपुञ्जसञ्चयो, जिनं पतिक्सं परिवसि रक्सितिन्द्रियो ॥१५॥

सुत्वान घोसं जिनवरचक्कवतने, गन्त्वान दिस्वा इसिनिसमं पसन्नो । मोनेय्यसेट्ठं मुनिपवरं अपुच्छि, समागते असितव्हयस्स सासने" ति ॥२०॥

वत्युगाया निद्ठिता ।

अञ्ञातमेतं वचनं, असितस्स यथातथं । तं तं गोतम पुच्छाम, सब्ब धम्मान पारगुं ॥२९॥

अनगारियुपतस्स, मिक्खाचरियं जिमिंसतो । मुनि पबूहि मे पुट्ठो, मोनेय्यं उत्तमं पढं ॥२२॥

मोनय्यं ते उपञ्जिस्सं (ति भगवा), ढुक्करं ढुरभिसम्भवं । हन्द ते नं पवक्खामि, सन्थम्मस्य ढल्हो भव ॥२३॥

समान भावं कुब्बेथ, गामे अक्कुट्ठवन्दितं । मनोपदोसं रम्खेय्य, सन्तो अन्नुण्णतो चरे ॥२४॥

उच्चावचा निच्छरन्ति, दाये अग्गिसिखूपमा । नारियो मुनिं पलोभेन्ति, तासु तं मा पलोभयुं ॥२४॥

विरतो मेथुना धम्मा, हित्वा कामे परोवरे । अविरुद्धो असारतो, पाणेसु तसथावरे ॥२६॥ हितैसीभावले स्थिर, उत्तम विशुद्ध भविष्यद्रष्टाद्वारा उपदिष्ट पुण्यवान् नालकले जिन (बुद्ध) को प्रतीक्षामा तपस्वी भई इन्द्रियलाई रक्षा गरिरहे । १९। १

धर्मचक-प्रवर्तनसमयमा बुद्धको घोष सुनेर, भगवान् शास्ताकहाँ गई श्रेष्ठ ऋषिलाई दर्शन गरी धर्मको विषयमा असित ऋषिले सिकाइएका प्रश्नहरू उत्तम प्रज्ञ श्रेष्ठ भएको ज्ञानीसँग सोधे ।।२०।।

# वत्युगाथा समाप्त

नालक - मैले यस कुराको बारे असित ऋषिसँग यथार्थरूपले थाहा पाएको थिएं । सबै धर्महरूमा पारंगत हे गौतम ! मैले तपाईर्सँग यस विषयमा सोधिरहेको छु । । २१ । ।

घरबार छोडी भिक्षाको भरमा जीवन निर्वाह गरिरहेको मैले प्रश्न गरेपछि उत्तम पदको विषयमा तपाई मुनिले बताउनुहोस् ।।२२।।

भगवान् - दुष्कर र कठिनपूर्वक प्राप्त भएको ज्ञानमार्गको म व्याख्या गर्दैछु । अब त्यस विषयमा तिमीलाई बताउनेछु, त्यसकारण तिमी स्थिरचित्त र दृढचित्त रहेको होऊ ।।२३।।

गाउँमा वन्दना गरेको या निन्दा गरेको प्रति समानभाव राख, मनलाई दूषित नहुनदेऊ, शान्त र विनीत भएर विचरण गर ।।२४।।

दावाग्नि (जङ्गलको आगो ज्वाला) को ज्वालासमान नानाप्रकारका आलम्बन (आकर्षण) उपस्थित हुनेछ । स्त्रीहरूले मुनिलाई प्रलोभित नपारुन् ।।२५।।

मैथुनधर्मबाट विरत भई उत्कृष्ट-निकृष्टबाट रहित भई विषयलाई त्याग गरी स्थावर र जंगम प्राणीहरूप्रति विरोधभाव या असक्तिरहित हुनू ।।२६।।

#### महातम्म

(232)

यथा अहं तथा एते, यथा एते तथा अहं । अत्तानं उपमं कत्वा, न हनेय्य न घातये ॥२७॥

हित्वा इच्छञ्च लोभञ्च, यत्थ सत्तो पुथुज्जनो । चक्खुमा पटिपज्जेय्य, तरेय्य नरकं इमं ॥२०॥

उतूढरो मिताहारो, अप्पिच्छस्स अलोलुपो । स वे इच्छाय निच्छातो, अनिच्छो होति निब्बुतो ॥२५॥

स पिण्डचारं चरित्वा, वनन्तमभिहारये । उपटि्ठतो रूक्समूलस्मिं, आसनूपगतो मुनि ॥३०॥

स झानपसुतो धीरो, वनन्ते रमितो सिया । झायेथ रुक्खमूलस्मिं, अत्तानं अमितोसयं ॥३१॥

ततो रत्त्या विवसने, गामन्त<mark>ममिहार</mark>ये । अव्हानं नाभिनन्देय्य, अमिहारञ्चगामतो ॥३२॥

न मुनि गाममागम्म, कुलेसु सहसा चरे । घासेसनं छिन्नकथो, न वाचं पयुतं भणे ॥३३॥

अलत्थं यदिदं साधु, नालत्थं कुसलं इति । उभयेनेव सो तादी, रूक्खंंव उपनिवत्तति ॥३४॥

स पत्तपाणी विचरन्तो, अमूगो मूग सम्मतो । अप्प ढानं न हीलेय्य, ढातारं नावजानिय ॥३४॥

महावम्भ

जसरी म हूं, त्यसरी यी प्राणी पनि हुन् । त्यसरी नै म हूं । यसप्रकार यसरी आफूलाई समान सम्झेर न अरूलाई वध गर्नू न अरूढ़ारा बध गराइनू ।।२७।।

जुन इच्छा र लोभमा पृथक्जन प्राणी आसक्त रहने छ त्यसलाई त्याग गरी चक्षुष्मान् भई विचरण गर र यस नरकलाई पार गर ।।२८।।

हलुका पेट, मात्राअनुसारको भोजन, अल्पेच्छा र लोभरहित भई, त्यही इच्छाले रहित सन्तोषी व्यक्ति शान्त हुनेछ ।।२९।।

भिक्षा गरेर त्यो मुनि बनको नजिक जान्छ र रूखमुनि गई आसन लगाएर बस्छ ।।३०।।

वनमा रमाई त्यो मुनि धीर ध्यानमा तत्पर हुन्छ । आफूलाई सन्तोष पारी रूखम्नि ध्यान गर्छ ।।३१।।

रात बितिसकेपछि प्रातः भिक्षाको लागि गाउँमा प्रवेश गर्छ । त्यहाँ न कसैको निमन्त्रणा स्वीकार गर्छ, न कुनै व्यक्तिद्वारा ल्याइएको भोजनलाई स्वीकार गर्छ ।।३२।।

न मुनि गाउँमा भएर सहसा कुलहरूमा विचरण गर्छ, आर्यमौन धर्मलाई पालन गरी भिक्षाटन गर्छ । भिक्षाप्रति केही शंका नराखी चूपचाप र शान्तपूर्वक बस्छ ।।३३।।

यदि केही भिक्षा पायो भने पनि उत्तम छ र नपाए पनि ठीक छ । एक स्थानमा स्थित वृक्षको समान यी दुबै अवस्थाहरूमा समान रहेर बस्छ ।।३४१। लाटो नभएतापनि लाटोजस्तो भई हातमा भिक्षा-पात्र लिएर विचरण गर्दै अल्प दानलाई अनादर नगर्ने र न त दातालाई निन्दा गर्ने रहेको छ ।।३४।।

### महातम्भ

( 238 )

उच्चावचा हि पटिपाढा, समणेन पकासिता । न पार बिग्रुण यन्ति, न इबं एकगुण मुत ॥३६॥

यस्स च विसता नत्थि, छिन्न सोतस्स भिक्खुनो । किच्चाकिच्चप्पहीनस्स, परिलाहो न विज्जति ॥३७॥

मोनेय्यं ते उपठिञस्सं (ति भगवा), खुरधारूपमो भवे । जिव्हाय तालुमाहच्च, उदरे संयतो सिया ॥३८॥

अलीनचित्तो च सिया, न चापि बहु चिन्तये । निरामगन्धो असितो, ब्रम्हचरियपरायणो ॥३५॥

एकासनस्स सिक्खेथ, समणूपासनस्स च । एकत्तं मोनमक्खातं, एको च अभिरमिस्सति । अथमासिहि दस दिसा ॥४०॥

सुत्वाधीरानं निग्धोसं, झार्यीनं काम चागीनं । ततो हिरिञ्च सद्भञ्च, मिय्यो कुब्बेथ मामको ॥४९॥

तं नदीहि विजानाथ, सोब्नेसु पढरेसु च । सणन्ता यन्ति कुसोब्भा, तुण्ही याति महोदधि ॥४२॥

यढूनकं तं सणति, यं पूरं सन्तमेव तं । अड्ढकुम्भूपमो वालो, रहढो पुरो व पण्डितो ॥४३॥

यं समणो बहु भासति, उपेतमत्थ संहितं । जानं सो धम्मं देसेति, जानं सो बहु भासति ॥४४॥



а.

Υ.,

( 23Ų )

श्रमणले (बुद्ध) उकृष्ट र निकृष्ट प्रतिपदालाई देखाउनुभयो । मनुष्य दुइचोटि संसार-सागर पार जाँदैन । यो मुक्ति एकचोटि मात्र पनि अनुभव हुँदैन ।।३६।।

जोसँग तृष्णा छैन, जो भिक्षुले भवस्रोतलाई नष्ट गरिसके, कृत्या-कृत्य (कार्याकार्य) ले अलग्ग भइसक्यो, उसलाई कुनैप्रकारको संताप दु:ख हुँदैन ।।३७।।

म तिमीलाई ज्ञानयोग (मौनेय) बताउँखु । त्यो छुराको धारसमान हुनेछ । ओठद्वारा जिब्रोलाई सटाएर पेटप्रति संयमी बन ।।३८।।

आलस्यरहित चित्त भएको बन, कामनालाई धेरै चिन्ता नगर, क्लेश रहित अनासक्त भई ब्रम्हचर्य पालन गर ।।३९।।

एक आसनमा रहने अभ्यास गर । श्रमणहरूको संगति (संगत) गर । एकान्तलाई मौनेय भन्दछ । त्यसकारण एकान्तवास अभिरमण गरी दश दिशालाई पनि प्रकाशित गर । ४०।।

ध्यानी, विषयवासना त्यागी धीरहरूको घोषलाई सुनेर श्रद्धालु व्यक्तिमा (पापकर्म गर्नेमा) लज्जा हुनुपर्दछ र (पुण्यकर्महरू गर्नेमा) श्रद्धालाई अधिकाधिक (धेरैभन्दा धेरै) बढाउनुपर्दछ ।।४९।।

ती पोखरी र कुलोलाई पनि नदी जस्तो सम्भन्नुपर्दछ । सानो कुलो कल-कल आवाज निकालेर बगिरहन्छ, सागर आवाज नआउने गरी बहन्छ ।।४२।।

जोसँग केही कमी र कमजोर हुन्छ, त्यसले आवाज निकालिरहन्छ, फेरि जो पूर्ण छ ऊ शान्त भई रहन्छ । पण्डित भरेको जलासय जस्तो नि:शब्द रहन्छ ।।४३।।

जो श्रमणले अर्थयुक्त भएको कुरा धेरै गर्छ, आफूले बुभी होश राखी उपदेश दिन्छ, फेरि होश राखी कुरा गर्छ ।।४४।।

## महातम्म

( 236 )

यो च जानं सयंतत्तो, जानं न बहु भासति । स मुनी मोनमरहति, समुनि मोनमज्झगा" ति ॥४४॥ ४० नालकसुत्तं एकादसमं निदि्ठतं । Coa ॐ\*\*\*\*

# १२. द्वयतानुपस्सनासुत्तं (३,१२)

एवं मे सुतं । एकं समयं भगवा सावत्थियं विहरति पुब्बारामे मिमार मातुपासादे। तेन सो पन समयेन भगवा तदहुपोसथे पण्णरसे पुण्णाय पुण्णमाय रत्तिया मिक्खुसङ्घपरिवृत्तो अब्भोकासे निसिन्नो होति। अथ सो भगवा तुण्हीमूतं तुण्हीभूतं मिक्खुसङ्घं अनुविलोकेत्वा मिक्खू आमन्तेसि -

"ये ते, भिक्खवे, कुसला धम्मा अरिया निय्यानिका सम्बोधगामिनो, तेसं, वो भिक्खवे, कुसलानं धम्मानं अरियानं निय्यानिकानं सम्बोधगामीनं का उपनिसा सवनायाति इति चे, भिक्खवे, पुच्छितारो अस्यु, एवं अस्यु ते वचनीया-यावदेव द्रुयतानं धम्मानं यथाभूतं आणायाति । किञ्च द्रुयतं वदेथ ? इदं द्रुक्खं. अयं दुक्खसमुदायो ति - अयं एकानुपस्सना । अयं दुक्खनिरोधो, अयं दुक्खनिरोधगामिनी पटिपदा ति - अयं दुतियानुपस्सना । एवं सम्माद्रयतानुपस्सिनो सो, भिक्खवे, भिक्खुनो अप्पमत्तस्स आतापिनो पहितत्तस्स विहरतो द्रिन्नं फलानं अञ्जतरं फलं पाटिकङ्कंदिट्ठेव धम्मे अञ्ज, सति वा उपादिसेसे अना गामिता" ति । इदंवोच भगवा, इदं वत्वा सुगतो अथापरं एतदनोय सत्था –

"रो ढुक्खं नप्पजानन्ति, अथो ढुक्खस्स सम्भवं ।

महातम्भ

. چېچ

( 230 )

जसले थाहापाइसकेतापनि संयमको कारण जानेका धर्मलाई धेरै बोलि-राख्दैन, त्यो मुनि मुनित्वको लागि योग्य हुन्छ त्यस मुनिले मौनेय (ज्ञान) लाई प्राप्त गरिसकेको हुन्छ ।।४४।।

# ∞ नालकसुत्त समाप्त ∞ \*\*\*\*\*

# १२. द्वयतानुपस्सनासुत्त (३,१२)

[यो सूत्रमा प्रतीत्यसमुत्पादको अनुसार दु:खको उत्पत्ति र निरोधलाई समभाइएको छ ।]

यस्तो मैले सुनें । एकसमय भगवान् बुद्ध श्रावस्ती पूर्वाराममा मृगार माताको प्रासादमा विहार गरिरहनुभएको थियो । त्यस समय भगवान् बुद्ध त्यस उपोसथ दिनको रात्री भिक्षुसंघहरूद्वारा घेरिएर खुल्ला मैदानमा बसिरहनु भएको थियो, त्यहाँ भगवान् बुद्धले मौनभावले बसेका भिक्षुसंघलाई देखेर भिक्षुहरूलाई सम्बोधित गर्नुभयो - "भिक्षुहरू ! यो जुन आर्य, उत्तम सम्बोधिमा लाने कल्याणकारक धर्म हो, भिक्षुहरू ! यी आर्य, उत्तम उत्तम सम्बोधितर लैजाने कल्याणकार धमहरूलाई सुन्नमा के लाभ छ ?" यसरी कसैले सोधनी भएमा तिमीहरूले उनीहरूलाई सुनाउनुपर्छ कि दुई धर्मको यथार्थ ज्ञान लाभ हुन्छ ।

कुन कुन दुई धर्मलाई सुनाउनुपर्छ ? यो दु:ख, यो दु:खको हेतु - यो एउटा अनुपश्यना (बिचार गर्नुपर्ने कुरा) हो, यो दु:ख निरोधतिर लैजाने बाटो (मार्ग) हो । यी दुइटा अनुपश्यना (विचाररणीय कुरा) हुन् । यी दुबै कुरामा मनन गर्ने, अप्रमत्त, प्रयत्नशील, तत्पर भिक्षुहरूले दुई फलमध्ये एकमात्र कामना गर्न सक्छ - "यसै जन्ममा पूर्ण ज्ञान अर्हत्त्व प्राप्त हुन्छ अथवा वासनाहरूको शेष रहेमा अनागमीत्व लाभ हुन्छ ।" भगवान् बुद्धले यसो भन्नुभयो । सुगतलेब्यसो भनेर, फेरि उही भगवान् शास्ताले यसो भन्नुभयो -

महावग्भ

(230)

÷.

0

यत्थ च सब्बसो ढुक्खं, असेसं उपरुज्झति । तञ्च मग्गं व जानन्ति, ढुक्खूपसमगामिनं ॥१॥

चेतो विमुत्तिहीना ते, अथो पञ्जाविमुत्तिया । अभब्बा ते अन्तकिरियाय, ते वे जातिजरूपगा ॥२॥

यत्थ च सब्बसो ढुक्खं, असेसं उपरुज्झति । ये च ढुक्खं पजानन्ति, अशो ढुक्खस्स सम्भवं । तञ्ज मग्गं पजानन्ति, ढुक्खूपसमगामिनं ॥३॥

चेतो विमुत्तिसम्पन्ना, अथो पञ्ञाविमुत्तिर्या । भब्बा ते अन्तकिरियाय, न ते जातिजरूपगा" ति ॥४॥

"सिया अञ्जेन'पि परियायेन सम्माद्भयतानुपस्सनाति, इति चे भिक्खते, पुच्तिारो अस्स, 'सिया'तिस्सु वचनीया । कथञ्च सिया ? यं किञ्चि ढुक्ख सम्भोति, सब्बं उपतिपच्चयाति - अयं एकानुपस्सना । उपधीनं त्वेव असेसविरागा निरोधा नटिथ ढुम्खस्स सम्भवोति - अयं ढुतियानुपस्सना । एवं सम्मा ....पे.... अनागान्तिा" ति अथापरं एतढवोच सत्था -

"उपधीनिदाना पभवन्ति ढुक्खा, ये केपि लोकस्मिमनेकरूपा । यो वे अविद्धा उपधि करोति, पुनप्पुन ढुक्खमुपेति मन्दो । तस्मा पजान उपधि न कथिरा, ढुक्खस्स जातिप्यभगानुपस्सी" ति ॥४॥

"सिया अञ्जेन पि परियायेन सम्माद्धयतानुपस्सनाति, इति चे भिक्खवे पुच्छितारो अस्सु, 'सिया' तिस्स वच्चनीया । कथञ्च सिया ? यं किञ्चि ढुक्खं सम्मोति, सब्बं अविज्जा पच्चयाति - अयं एकानुपस्सना । अविज्जाय त्वेव असेसविरागनिरोधा नटिथ ढुक्खस्स सम्भवोति - अयं ढुतियानुपस्सना । एवं सम्मा ....पे.... अनागामिता" ति अथापरं एत ढवोच सत्था – "जाति मरण संसारं, ये वजन्ति पुनप्पुनं ।

( 232 )

महातम्म

जसले दु:खलाई जानेको हुँदैन र दु:खको उत्पत्ति पनि थाहा भएको हुँदैन, सबैप्रकारले सम्पूर्ण दु:ख शान्त हुने हुन्छ र दु:ख नै शान्तिको मार्गतिर लैजाने मार्गलाई पनि जानेको हुँदैन ।।१।।

त्यस्तो व्यक्ति मानसिक विमुक्ति, प्रज्ञाविमुक्तिले रहित हुन्छ । ऊ दुःखको अन्त गर्नेमा अयोग्य हुन्छ । ऊ नै जन्म जरामा रहने हुन्छ ।।२।।

जो सबैप्रकारका सम्पूर्ण दु:खनिरोध हुनेछ, दु:ख र दु:खको उत्पत्ति र दु:खको शान्तितर लैजाने मागलाई जानेको हुन्छ ।।३।।

त्यस्तो व्यक्ति चित्त र प्रज्ञाको विमुक्तिले मुक्त छ । ऊ दुःखलाई अन्त गर्नेमा समर्थ हुन्छ । ऊ नै जन्म-जरामा नपर्ने हुनेछ ।।४।।

के कुनै दोस्रो कम पनि छ, जुन कमले द्वयतानुपस्सना (दुबै गरी अनुपश्यना) गर्न सक्ने हुन्छ ? यस्तो सोधेमा बताउनुपर्दछ कि 'छ' । ती के के हुन् ? जतिपनि दु:ख हुन्छ त्यो वासनाको कारणले हुने हो । यो एउटा अनुपश्यना हुन्छ त्यो वासनाको कारणले हुने हो । यो एउटा अनुपश्यना हो । वासनाहरूका सम्पूर्ण निवृत्ति र निरोधद्वारा दु:ख उत्पत्ति हुँदैन - यो दोस्रो अनुपश्यना हो । भगवान् शास्ताले फोरि भन्नुभयो -

संसारमा (लोकमा) अनेकप्रकारका दु:ख हुन्छन्, त्यो वासनाहरूको कारणले नै उत्पन्न हुने हो । जो मूर्ख वासनाहरूमा रत भई (भुलेर) बसिरहेको हुन्छ । त्यसकारण दु:खको उत्पत्ति र हेतुलाई जानेर मनुष्यहरू वासनाहरूमा भुल्न चाहँदैन ।।४।।

के कुनै अरू दोस्रो कम पनि छ, जुन कमले द्रयतानुपस्सना (दुबै गरी अनुपश्यना) गर्न सकिन्छ ? यस्तो सोधेमा बताउनुपर्दछ कि 'छ' । ती के के हुन् भने - जति पनि दु:ख छ, सबै अविद्याको कारण हुने हो । एउटा अनुपश्यना हो । अविद्या नै निशेष निवृत्ति र निरोध भइसकेपछि दु:खको उत्पत्ति हुँदैन, यी दुई अनुपश्यना हुन् । यति भनिसकेपछि भगवान् शास्ताले फेरि भन्नुभयो -

# महातम्म

(280)

# इत्थभावञ्ञथाभावं, अविज्जा येव सा मति ॥६॥

अविज्जा हयं महामोहो, येनिदं संसितं चिरं । विज्जागता च ये सत्ता, नागच्छन्ति पुनब्भव" न्ति ॥७॥

"सिया अञ्जेन'पि ....पे.... कंश्वञ्च सिया ? यं किञ्चि ढुक्खं सम्भोति सब्बं सङ्घारपच्चयाति - अयं एकानुपस्सना । सङ्घारानं त्वेव असेसविरागनिरोधा नटिश ढुम्खस्स सम्भवोति - अयं ढुतियानुपस्सना । एवं सम्मा ....पे.... अनागामिता" ति अश्वापरं एतढवोच सत्शा -

"यं किञ्चि ढुक्खं सम्भोति, सब्बं सङ्घारपच्चया । सङ्घारानं निरोधेन, नत्थि ढुक्खस्स सम्भवो ॥६॥

एतं अदिनवं ञत्वा, दुक्खं सङ्घारपच्चया । सब्बसङ्घारसमथा, सञ्ञाय उपरोधना । एवं दुक्खक्खयो होति, एतं जत्वा यथातथं ॥५॥

सम्महमा वेदगुनो, सम्मदञ्<mark>ञाय पण्डिता</mark> । अभिभुख्य मारसंयोगं, नागच्छन्ति पुनब्बभव" न्ति ॥१०॥

"सिया अञ्जेन पि….पे… कथंञ्च सिया ? यं किञ्चि ढुक्सं सम्भोति, सब्बं विञ्ञाणपच्चयाति - अयमेकानुपस्सना । विञ्ञाणस्स त्वेव असेसविरागनिरोधा नत्थि ढुक्सस्स सम्भवोति - अयं ढुतियानुपस्सना । एवं सम्मा …पे… अनागामिता" ति अथापरं एतढवोच सत्था -

"यं किञ्चि ढुक्खं सम्मोति, सब्बं विञ्ञाणपच्चया । विञ्ञाणस्स निरोधेन, नटिथ ढुक्खस्स सम्भवो ॥११॥

( 289 )

महातम्भ

अविद्याको कारणले नै मनुष्य बारम्बर जन्म-मृत्युको संसारमा आउँछ, फेरि एक गतिबाट अर्को गतिमा जान्छ ।।६।।

यो, अविद्याको महामोह हो जसको कारणले आश्रित भई संसारमा आउने हुन्छ । जो व्यक्ति विद्याले युक्त हन्छ उसले पुनर्जन्म लिँदैन ।।७।।

के कुनै अरू दोस्रो ऋम पनि छ ? भए कुनचाही हो ? जतिपनि दुःख छन् ती संस्कारहरूको कारण हुने हो । यो एक अनुपश्यना हो । संस्कारहरूको सम्पूर्णत: निरोधले दु:ख हुनेछैन - यो दोस्रो अनुपश्यना हो । भगवान् शास्ताले फेरि भन्नुभयो -

जतिपनि दुःख हुन्छ, ती सबै संस्कारहरूको कारणले हुन्छ । संस्कार हरूको निरोधले दुःख उत्पन्न हुँदैन ।।८।।

संस्कारहरूको कारण दुःख हुन्छ - यो दुष्परिणामलाई जानेर सबै संस्कार हरूलाई शान्ति र संज्ञाको निरोधले दुःखको क्षय हुन्छ - यसलाई यथार्थरूपले जान्ने ।।९।।

सम्यक्दर्शी, ज्ञानी, पण्डितजनले यसलाई राम्ररी जानी साक्षात्कार गरी संयोगलाई जितेर पुनर्जन्ममा लाग्नेछैन ।।१०।।

के कुनै दोस्रो कम पनि छ ? ती के के हुन् ? जतिपनि दुःख छन् ती सबै विज्ञानको कारणले हुनेछ - यो पनि एक अनुपश्यना हो । विज्ञानको सम्पूर्णताको निरोधले दुःख उत्पन्न हुँदैन । यो दोस्रो अनुपश्यना हो । भगवान् शास्ताले फेरि भन्नुभयो -

जति पनि दु:ख उत्पन्न हुन्छ ती सबै विज्ञानको कारणले हुन्छ । विज्ञानको निरोधले दु:ख उत्पन्न हुँदैन ।।११।।

### महावग्ग

(282)

एतं आदीनवं अत्वा, दुक्खं विञ्ञाणपच्चरा । विञ्ञाणूपसमा भिक्खु, निच्छातो परिनिब्बुतो" ति ॥१२॥

"सिया अञ्ञेन'पि ...पे... कथञ्च सिया ? यं किञ्चि ढुक्खं सम्भोति, सब्बं फस्सपच्चयाति - अयमेकानुपस्सना, असेसविरागनिरोधा नतिथ ढुक्खंस्स सम्भवोति - अयं ढुतियानुपस्सना । एवं सम्मा ...पे... अनागामिता" ति । अथापरं एतढवोच सत्था --

"तेसं फस्सपरेतानं, भवसोतानुसारिनं । कुमग्गपटिपन्नानं, आरा संयोजनक्खयो ॥१३॥

ये च फस्संपरिञ्ञाय, अञ्जाय उपसमे रता । ते वे फस्सामिसया, निच्छाता परिनिब्बुता" ति ॥१४॥

"सिया अञ्जेनपि ...पे... कथञ्च सिया ? यं किञ्चि ढुक्खं सम्भोति सब्बं वेढनापच्चयाति - अयमेकानुपस्सना । वेढनानं त्वेव अससेस विराग निरोधा नटिथ ढुक्खस्स सम्भवोति - अयं ढुतियानुपस्सना । एवं सममा ...पे... अनागामिता" ति । अथापरं एतढवोच सत्था -

"सुसं वा यदि वा ढुक्सं, अढुक्समसुसं सह । अज्झतञ्च बहिद्धा च, यं किञ्चि अत्थि वेदितं ॥१४॥

एतं ढुक्खन्ति जत्वा, मोसधम्मं पलोकितं । फुस्स फुस्स वयं पस्सं, एवं तत्थ विरज्जति । वेढनानं खया भिक्खु, निच्छातो परिनिब्बुतो" ति ॥१६॥

"सिया अञ्ञेनपि ...पे... कथञ्च सिया ? यं किञ्चि ढुक्खं सम्भोति सब्बं तण्हापच्चयाति - अयमेकानुपस्सना । तण्हाय त्वेव असेसविरागनिरोधा नत्थि ढुक्खस्स सम्भवोति - अयं ढतियानुपस्सना । एवं सम्मा ...पे... अनागमिता" ति । अथापरं एवढवोच सत्था –

( 283 )

महावभ

 $: \mathbb{C}^{+}$ 

विज्ञानको कारणले दुःख हुन्छ - यस दुष्परिणामलाई जानेर विज्ञानको निरोधले भिक्षु तृष्णारहित भई परिनिर्वाणमा प्राप्त हुन्छ ।।१२।।

के कुनै अरू कम पनि छ ? यो कुनचाही हो ? जति पनि दु:ख छन् ती सबै स्पर्शको कारणले हुन्छ । यो एक अनुपश्यना हो । स्पर्शको सम्पूर्णत: निरोधले दु:खको उत्पत्ति हुँदैन - यो दोस्रो अनुपश्यना हो । भगवान् शास्ताले फेरि भन्नुभयो -

जो मनुष्य स्पर्शमा संलग्न हुन्छ, ऊ संसारस्रोतअनुसार जाने हुन्छ, ऊ कुमार्गमा लागिरहेको हुन्छ, ऊ सांसारिक बन्धनहरूको क्षयद्वारा धेरै टाढा छ ।।१३।।

जुन स्पर्शलाई राम्रोसँग बुभी त्यसलाई साक्षत्कार गरी ज्ञानपूर्वक उपशम (निर्वाण) मा रत हुन्छ, ऊ स्पर्शको निरोधले तृष्णारहित भई परिनिर्वाण प्राप्त गर्दछ ।।१४।।

के कुनै अरू पनि ऋम छ ? त्यो कुनचाही हो ? जति पनि दु:ख छ ती सबै वेदनाको कारणले उत्पन्न हुन्छ - यो एक अनुपश्यना हो । वेदनाको सम्पूर्णत: निरोधले दु:खको उत्पत्ति हुँदैन - यो दोस्रो अनुपश्यना हो । भगवान् शास्ताले फेरि भन्नुभयो - Dhemme Digitical

सुख, दु:ख र उपेक्षाको रूपमा भित्र र बाहिर वेदनाहरू हुन्छन् । 19४11

जुन त्यसलाई नश्वर र क्षणभंगुर (बिग्रिने) देखेर यो दु:ख हो भनी जानेर त्यसलाई साक्षात्कार गरिसकेपछि त्यसको नष्ट भएको देखी - यसप्रकारमा त्यसमा विरक्त हुनेछ, त्यो भिक्षु वेदनाहरूको क्षयद्वारा तृष्णारहित भई परिनिर्वाणमा प्राप्त हुन्छ । 19६ । 1

के कुनै दोस्रो अरू कम पनि छ ? कुन चाही हो ? जतिपनि दु:ख छन् ती सबै तृष्णाका कारण हुन् - यो एक अनुपश्यना हो । तृष्णाको सम्पूर्ण निरोधले दु:खको उत्पत्ति हुँदैन - यो दोस्रो अनुपश्यना हो । भगवान् शास्ताले फेरि भन्नुभयो -

### महातम्म

(288))

"तण्हा दुतियो पुरिसो, दीघमद्भान संसरं । इत्थ भावञ्जथाभावं, संसारं नातिवत्तति ॥१७॥

एतं आदीनवं जत्वा, तण्हा ढुक्खस्स सम्भवं । वीततण्हो अनादानो, सतो भिक्खु परिब्बजे'' ति ॥१८॥

"सिया अञ्जेनपि …पे… कथञ्च सिया ? यंकिञ्चि ढुक्खं सम्भोति सब्बं उपाढानपच्चया" ति - अयमेकानुपस्सना । उपाढानानं त्वेव असेसविरागनिरोधा नटिथ ढुक्खस्स सम्भवों'ति…… अयं ढुन्तिियानुपस्सना । एवं सम्मा …पे… अनागामिता" ति । अथापरं एतढवोच सत्था -

"उपढानपच्चया भवो, भूतो ढुक्खं निगच्छति । जातस्स मरणं होति, एसो ढुक्खस्स सम्भवो ॥१५॥

तस्मा उपादानक्खया, सम्मदञ्जाय पण्डिता । जातिक्खयं अभिञ्जाय, नागच्छन्ति पुनब्भवो" न्ति ॥२०॥

"सिया अञ्जेनपि …पे… कथञ्च सिया ? यं किञ्चि ढुक्खं सक्भोचि सब्बं आरब्भपच्चया'ति - अयमेकानुपस्सना । आरम्भानं त्वेव असेसविरागनिरोधा नत्थि ढुक्खस्स सम्भावो'ति अयं - ढुतियानुपस्सना । एवं सम्मा …पे… अनागामिता" ति । अथापरं एतढवोच्च सत्था –

"यं किञ्चि ढुक्खं सम्भोति, सब्बं आरब्भपच्चया । आरम्भानं निरोधेन, नत्थि ढुक्खस्स सम्भवो ॥२१॥

एवंआदीनवं जत्वा, ढुक्खं आरब्भपच्चया । सब्बारम्भं पटिनिस्सज्ज, अरारम्भे विमुत्तिनो ॥२२॥

उच्छिन्नभवतण्हस्स, सन्तचित्तस्स भिक्खुनो । वित्तिण्णो जाति संसारो, नटिथ तस्स पुनळावो" ति ॥२३॥

( 28¥ )

महातम्म

U Ye

तृष्णाका साथ मनुष्य दीर्घकालसम्म यस संसारमा चक्कर काटिरहेको हुन्छ र यस संसारलाई पार गर्न सक्तैन ।।१७।।

तृष्णाको कारणले नै दुःख उत्पन्न हुन्छ - यस दुष्परिणामलाई जानेर भिक्षुलाई चाहिन्छ कि ऊ तृष्णारहित र आसक्तिरहित भई स्मृतिका साथ विचरण गर्छ ।।१८।।

के कुनै अरू पनि ऋम छ ? - कुनचाही ऋम हो ? जतिपनि दु:ख छन् ती सबै उपादानको कारणले उत्पन्न हुन्छ - यो एक अनुपश्यना हो । उपादानका सम्पूर्णत: निरोधले दु:खको उत्पत्ति हुँदैन - यो दोस्रो अनुपश्यना हो । भगवान् शास्ताले फेरि भन्नुभयो -

उपादानको कारण भव हुन्छ र प्राणी दुःखलाई प्राप्त गर्दछ, उत्पन्न हुने दुःखले गर्दा नै मृत्यु हुन्छ । यो दुःखको उत्पत्ति हो ।।१९।।

त्यसकारण उपादानको क्ष<mark>यले पण्डितहरू राम्रोसँग जानी त्यसलाई</mark> साक्षात्कार गरी जन्मक्षयलाई जानेर पुनर्जन्ममा लागेको हँदैन ।।२०।।

के कुनै दोस्रो कम पनि छ ? कुनचाहीं हो ? जतिपनि दु:ख छन् ती सबै कर्मयुक्त प्रयत्नको सम्पूर्णत: निरोधले दु:ख उत्पत्ति हुँदैन । यो दोस्रो अनुपश्यना हो । भगवान् शास्ताले फोरि भन्नुहुन्छ -

जतिपनि दु:ख उत्पन्न हुन्छ ती सबै कर्मयुक्त प्रयत्नले उत्पन्न हुन्छ । प्रयत्नको निरोधले दु:ख उत्पत्ति हुँदैन ।।२१।।

दुःख प्रयत्नको कारण हुन्छ - त्यो दुष्परिणामलाई जानेर सबै प्रयत्नहरूलाई त्यागेर कर्मयुक्त प्रयत्नरहित भई भवतृष्णाको विनाशमा शान्तचित्त भिक्षु लागेर जन्मरूपी संसारलाई पार गर्नू, फेरि उसको पुर्नजन्म हुँदैन ।।२२-२३।।

( 28& )

#### महावग्ग

"सिया अञ्जेन'पि ...पे... कथञ्च सिया ? यं किञ्चि ढुक्खं सम्भो'ति, सब्बं आहारपच्चया'ति - अयमेकानुपस्सना । अहारानं त्वेव असेसविरोगानिरोधा नटिथ ढुक्खस्स सम्भवो" ति । अयं ढुतियानुपस्सना । एवं सम्मा ...पे... अनागामिता" ति । अथापरं एतदवोच्च सत्था -

"यं किञ्चि ढुक्खं सम्मोति, सब्बं आहार पञ्चया । आहारानं निरोधेन, नटिथ ढुक्खस्स सम्भवो ॥२४॥

एतं आदीनवं जत्वा दुक्खं आहारपच्चया । सब्बाहारं परिञ्जाय, सब्बाहारमनिस्सितो ॥२४॥

आरोग्यं सम्मढञ्ञाय, आसवानं परिक्खया । सङ्घाय सेवी धम्मट्ठो, सङ्घं नोपेति वेढगू" ति ॥२६॥

"सिया अञ्जेन'पि ...पे... कथञ्च सिया ? यं किञ्चि ढुक्खं सम्मोति, सब्बं इञ्जितपच्चया'ति - अयमेकानुपस्सना, इञ्जितान त्वेव असेसविरागनिरोधा नटिथ ढक्खस्स सम्भावो'ति अयं ढुतियानुपस्सना । एवं सम्मा ...पे... अनागामिता" ति । अथापरं एतढवोच सत्था -

"यं किञ्चि ढुक्खं सम्भोति, सब्बं इञ्जितपच्चया । इञ्जितानं निरोधेन, नटिथ ढुक्खस्स सम्भवो ॥२७॥

एतं आदीनवं आत्वा, दुक्खं इञ्जितपच्चया । तस्मा एजं वोस्सज्ज, सङ्घारे उपरुन्धिय । अनेजो अनुपादानो, सतो भिक्खु परिब्बजे" ति ॥२८॥

(280)

के कुनै अरू पनि छ ? कुन चाही हो ? जतिपनि दु:ख छन् ती सुबै आहार (कर्मसम्प्रयुक्त आहार) को कारणले हुन्छ - यो एक अनुपश्यना हो । आहारहरूको सम्पूर्णत: निरोधले दु:ख उत्पत्ति हुँदैन । यो दोस्रो अनुपश्यना हो । भगवान् शास्ताले फेरि भन्नहुन्छ -

जतिपनि दुःख उत्पन्न हुन्छन् ती सबै आहारको कारणले उत्पन्न हुन्छन्, आहारको निरोधले दुःखको उत्पत्ति हुँदैन ।।२४।।

1.1

आहारको कारणले नै दु:ख हुन्छ - यी दुष्परिणामलाई जानेर सबै आहार बाट विरक्त हुनू ।।२४।।

चित्तमलहरू (आसवहरू) को क्षयद्वारा निर्वाण (आरोग्य) लाई राम्रोसँग जानी त्यसलाई साक्षातकार गरी धर्ममा स्थित मनुष्य ज्ञानपूर्वक आहारको सेवन गर्नू । यस्तो मनुष्य फेरि जन्म ग्रहण गर्दैन ।।२६।।

के कुनै दोस्रो पनि कम छ ? कुन चाही हो ? जतिपनि दु:ख छन् ती सबै चंचलताको कारणले हुन्छ - यो एक अनुपश्यना हो । चंचलताहरूको सम्पूर्णत: निरोधले दु:खको उत्पत्ति हुँदैन - यो दोस्रो अनुपश्यना हो । भगवान् शास्ताले फेरि भन्नुहुन्छ -

जतिपनि दुःख उत्पन्न हुन्छ, ती सबै चंचलताको कारणले उत्पन्न हुन्छ । चंचलताहरूको निरोधले दुःखको उत्पत्ति हुँदैन ।।२७।।

त्यसकारण यसलाई त्यागिदिनू, संस्कारहरूलाई निरोध गरिदिनू, तृष्णा र 📆 आसक्तिरहित भई स्मृतिका साथ भिक्षुले विचरण गर ।।२८।।

महावग्ग

(287)

 $\mathbf{a}_{i}$ 

28

12 "

and the second

180

"सिया अञ्जेन पि ...पे... कथञ्च सिया ? निस्सितस्स चलित होति -अयमेकानुपस्सना; अनिस्सितो न चलति अयं ढुतियानुपस्सना । एवं सम्मा ...पे... अनागामिता" ति । अथापरं एतढवोच सत्था -

"अनिस्सितो न चलति, निस्सितो च उपादियं । इत्थभावञ्ञथाभावं, संसारं नातिवत्तति ॥२५॥

एतं आदीनवं जत्वा, निस्सयेसु महब्भयं । अनिस्तिो अनुपादोनो, सतो भिक्सू परिब्बजे" ति ॥३०॥

'सिया अञ्जेन'पि …पे… कथञ्च सिया ? रुपेहि भिक्खवे, आरुप्पा सन्ततरा'ति अयमेकानुपस्सना । आरुप्पेहि निरोधो सन्ततरो'ति अयं ढुतियानुपस्सना । एवं सम्मा …पे… अनागामिता" ति । अथापरं यतदवोच सत्था -

"ये च रूपूपगा सत्ता, ये च <mark>आरूप्पवासिनो ।</mark> निरोधं अप्पजानन्ता, आगन्तारो पुनब्भवं ॥३१॥

येच रूपे परिञ्ञाय, अरूपेसु सुसण्ठिता । निरोधे ये विमुच्चन्ति, ते जना मच्चुहायिनो" ति ॥३२॥

"सिया अञ्जेन पि ...पे... कथञ्च सिया ? यं, भिक्खते, सदेवकस्स लोकस्स समारकस्स सस्समणब्राम्हणिया पजाय सदेवमनुस्साय इदं सच्चन्ति उपनिज्झायितं, तदवियानं एतं मुस्साति यथाभूतं सम्मप्पञ्ञाय सुद्दिट्ठं -अयमेकानुपस्सना । यं, भिक्खते, सदेवकस्स ....पे.... सदेवमनुस्साय इदं मुसाति उपनिज्झायितं तदरियानं एतं सच्चन्ति यथाभूतं सम्मप्पञ्ञाय सुद्दिट्ठं - अयं दुतियानु पस्सना । एवं सम्मा ....पे.... अनागामिता" ति । अथापरं एतदवोच सत्था - के कुनै अरू पनि ऋम छ ? कुनचाहीं हो ? जो तृष्णामा लिप्त भइरहेको छ, त्यसमा चंचलता आउनेछ - यो एक अनुपश्यना हो । जो तृष्णाले निर्लिप्त रहेको हुन्छ त्यसमा चंचलता आउँदैन - यो दोस्रो अनुपश्यना हो । भगवान् शास्ताले भन्नुभयो -

जो तृष्णामा लिप्त हुँदैन, उसमा चंचलता हुँदैन तर तृष्णा लिप्त रहनेसँग चंचलता हुन्छ । ऊ यस लोकमा र परलोकमा चक्कर लगाउनेबाट मुक्त हुँदैन ।।२९।।

तृष्णामा लिप्त हुनेमा महाभय छ - यस दुष्परिणामलाई जानेर तृष्णामा निर्लिप्त र अनासक्त भई स्मृतिको साथ भिक्षु विचरण गर ।।३०।।

के कुनै अरू पनि ऋम छ ? कुनचाही हो ? भिक्षुहरू ! रूपलोकभन्दा अरूपलोक शान्त छ - यो एक छ । यो दोस्रो अनुपश्यना हो । भगवान् शास्ताले फेरि भन्नुभयो -

जुन प्राणी रूपलोकमा रहेको हुन्छ र जो अरूपलोकको निवासी छ उसले निर्वाण नजानेको हुनाले पुनर्जन्म भइरहेको हुन्छ ।।३१।।

जसले रूपलाई जानेर अरूपमा अनासक्त हुन्छ, जो निर्वाणलाई प्राप्त गर्नेमा विमुक्त छ, फेरि मृत्युलाई अन्त गर्छ ।।३२।।

के कुनै अरू पनि ऋम छ ? भिक्षुहरू ! देव, मार, ब्रम्हा, श्रमण तथा ब्राम्हणसहित सबै प्राणीसमूहले जसलाई सत्य भनी मानिरहेका छन्, आर्यहरूले सम्यक् प्रज्ञाद्वारा त्यसलाई यथार्थत: असत्य सम्भिरहेका छन् - यो एक अनुपश्यना हो । देव, मार, ब्रम्हा, श्रमण तथा ब्राम्हणसहित सबै प्राणीसमूहले जसलाई असत्य मानिरहेका छन्, आर्यहरूले सम्यक् प्रज्ञाद्वारा त्यसलाई यथार्थत: सत्य सम्भिरहेका छन् । यो दोस्रो अनुपश्यना हो । भगवान् शास्ताले फेरि भन्नुभयो -

### महातम्म

( 240 )

"अनत्तनि अत्तमानिं, पस्स लोकं सदेवकं । निविदठं नामरूपस्मिं, इदं सच्चन्ति मञ्जति ॥३३॥

रोन रोन हि मञ्ञन्ति, ततो त होति अञ्जथा । तं हि तस्स मुसा होति, मोसधम्मं हि इत्तरं ॥३४॥

अमोसधम्मं विब्बाणं, तदरिया सच्चतो विदू । ते वे सच्चामिसमया, निच्छाता परिनिब्बुता" ति ॥३४॥

"सिया अञ्जेन पि परिशायेन सम्माद्रयतानुपस्सनाति इति चे, भिक्खवे, पुच्छितारो अस्यु, 'सिया' तिस्यु वचनीया । कथञ्च सिया ? यं भिक्खवे, संदेवकस्स ...पे... संदेवमनुस्साय इदं सुखन्ति उपनिज्झायितं तदमरियानं एतं दुक्खन्ति यथाभूतं सम्मप्पञ्जाय सुद्धिट्ठं - अथमेकानुपस्सना । यं. भिक्खवे, संदेवकस्स ...पे... संदेवमनुस्साय इदं दुक्खन्ति उपनिज्झायितं, तदमरियानं एतं सुखन्ति यथाभूतं सम्मप्पञ्जाय सुद्धिट्ठं - अथमेकानुपस्सना । यं. भिक्खवे, संदेवकस्स ...पे... संदेवमनुस्साय इदं दुक्खन्ति उपनिज्झायितं, तदमरियानं एतं सुखन्ति यथाभूतं सम्मप्पञ्जाय सुद्धिट्ठं - अयं दुतियानुपस्सना । एवं सम्मा द्रुयतानुपस्सिनो खो, मिक्खवे, भिक्खुनो अप्पमत्तस्स आतापिनो पहितत्तस्स विहरतो द्रिन्नं फलानं अञ्जतरं फलं पाटिकङ्गं - दिट्ठेव धम्मे अञ्जा, सति वा उपादिसेसे अनागामिता'ति । इदमवोच भगवा, इदं वत्वा सुगतो अथापरं एतदवोच सत्था -

"रूपा सह्ना रसा गन्धा, फस्सा धम्मा च केवला । इट्ठा कन्ता मनापा च, यावतात्थीति वुच्चति ॥३६ ॥

सदेवकस्स लोमस्स, एते वो सुखसम्मता । यत्थ चे ते निरुज्झन्ति, तं तेसं द्रक्खसम्मतं ॥३७॥

सुस्रन्ति दिट्ठमरियेहि, सक्कायस्सु परोधनं । पच्चनिकं इदं होति, सब्बलोकेन पस्सतं ॥३८॥

महाचम्म

अनात्ममा आत्मा मान्नेहरू देवसहित लोकलाई (संसारलाई) हेर । नाम र रूपमा संलग्न प्राणी यसलाई सत्य मानिरहेका छन् ।।३३।।

जसले जुनप्रकारको मानिरहेको छ, त्यो उनीहरूको लागि भिन्नता हुन्छ । यो उनीहरूको मृषा (असत्य) हुनेछ । जो सत्य छ, त्यो नश्वर छ ।।३४।। ज निर्वाण अनश्वर छ । आर्यहरूले व्यसलाई सत्य भनी जानिसकेका छन् । सत्यलाई जान्नेहरू तृष्णारहित भई परिनिर्वाणलाई प्राप्त गर्नेछ ।।३४।।

के कुनै अरू पनि ऋम छ ? कुनचाही हो ? भिक्षुहरू । देव, मार, ब्रम्हा, श्रमण तथा ब्राम्हणसहित सबै प्राणीसमूहले जुन सुखलाई मानेका छन्, आर्यहरूले सम्यक् प्रज्ञाद्वारा त्यसलाई यथार्थतः दुःख सम्भोका छन् - यो एक अनुपश्यना हो । देव, मार, ब्रम्हा, श्रमण तथा ब्राम्हणसहित सबै प्राणीसमूहले जुन दुःख मानेका छन्, आर्यहरूले त्यसलाई सुख भनी सम्भोका छन् । यो दोस्रो अनुपश्यना हो । भिक्षुहरू ! यी दुबै कुरामा मनन गर्नेहरू अप्रमत्त, प्रयत्नशील, तत्पर भिक्षुले दुई फलमध्ये एकलाई मात्र कामना गर्न सकिन्छ - यही जन्ममा पूर्ण ज्ञान या वासनाहरूको शेष रहेमा अनागामिता जसलाई भगवान् बुद्धले यसो भन्नुभयो । सुगतले यसो भनेर फोरि भन्नुभयो -

यहाँ इष्ट प्रिय भएको रूप, शब्द, रस, गन्ध र स्पर्श छन् ।।३६।।

त्यसलाई देवसहित लोकले (संसारले) सुख भनी मानेका छन् । फेरि जब त्यसको निरोध हुन्छ, त्यसलाई दु:ख भनी मानिएको छ ।।३७।।

पाँच स्कन्धहरूको निरोधलाई आर्यहरूले सुख मानेका छन् । सम्यक् दर्शीहरूको निमित्त यो अनुभव सांसारिक अनुभवभन्दा भिन्न छ ।।३८।।

#### महावग्ग

यं परे सुखतो आहु, तदरिया आहु ढुक्खतो । यं परे ढुक्खतो आहु, तदरिया सुखतो विढु । पस्स धम्म ढुराजानं, सम्पमुल्हेत्थ अविद्दसु ॥३५॥

निवुतानं तमो होति, अन्धकारो अपस्सतं । सतञ्च विवटं होति, आलोको पस्सतं इव । सन्तिके न विजानन्ति, मगा धम्मस्स कोविद्धो ॥४०॥

भवराग परेतेहि, भवसोतातुसारिहि । मारधेयात्वपन्नेहि, नायं धम्मो सुसम्बुधो ॥४९॥

को तु अञ्ञत्रमरियेहि, पदं सम्बुद्धमरहति । यं पदं सम्मदञ्जाय, परिनिब्बन्ति अनासवा" ति ॥४२॥

इदमवोच भगवा । अत्तमना ते भिक्खू भगवतो भासितं अभिनन्दुं । इमस्मिं सो पन वेय्याकरणस्मिं भञ्जमाने सट्ठिमत्तानं भिक्खूनं अनपादाय आसवेहि चित्तानि विमुच्चिंसू" ति ।

-≫••€•

८० इयतानुपस्सनासुत्तं द्वादसमं निद्ठितं । CA ८०० महावग्गो ततियो निद्ठितो । CA

( 243 )

महावग्र

अरूहरूले जसलाई सुख भनिरहेका छन् आर्यहरूले त्यसलाई दु:ख भने । फेरि अरूहरूले जसलाई दु:ख भनेका छन् आर्यहरूको निमित सुख भनी सम्भिरहेका छन् । बुझ्न गाऱ्हो यो धर्मलाई हेर । अज्ञहरू यस विषयमा सर्वथा मूढ भइरहेका छन् ।।३९।।

अविद्याले छोपेका मनुष्यहरूको निमित्त सबै अँध्यारो हुन्छ र अज्ञानीहरूको निमित्त अन्धकारमय हुनेछ । धर्मलाई नजानेका मनुष्यहरू नजिकै रहेतापनि सत्यलाई जानेका हुँदैनन् ।।४०।।

भवरागले वशीभूत, भवस्रोतमा परिरहेका र मारको अधीनमा पर्ने मनुष्यहरूको निमित्त यो धर्म बुझ्न त्यतिको सजिलो छैन ।।४९।। आर्यहरूको अतिरिक्त अरू कुनै त्यस सम्बोधिपदको योग्य हुन्छ, जसले राम्रोसँग जानी त्यसलाई साक्षात्कार गरी उनलाई आसवरहित भई परिनिर्वाणलाई प्राप्त गर्ने हन्छ ।।४२।।

भगवान् बुद्धले यसो भन्नुभयो । त्यसपछि प्रसन्न भिक्षुहरूले प्रसन्न मनले भगवान् बुद्धको कथनको अनुमोदन गरे । यो उपदेशलाई भनेको समय साठ्ठी भिक्षुहरूको चित्त आस्रवहरूले रहित भई विमुक्त भए ।

महातम्भ

(298)

## ४. अट्ठकवग्ग १. कामसत्तं (४,१)

कामं कामयमानस्स, तस्स चेतं समिज्झति । अद्धा पीतिमनो होति, लद्धा मच्चो यदिच्छति ॥१॥

तस्स चे कमयमानस्स, छन्द जातस्स जत्तुनो । ते कामा परिहायन्ति, सलविद्वोव रूप्पति ॥२॥

यो कामे परिवज्जेति, सप्परसेव पढ़ा सिरो । सो इमं विसत्तिकं लोके, सतो समतिवत्तति ॥३॥

स्रेत्तं वत्थु हिरञ्ञं वा, गवास्सं बासपोरिसं । थियो बन्धु पुथू कामे, यो नरो अनुगिज्हाति ॥४॥

अबलानं बलीयन्ति, महन्ते नं परिस्सया । ततो नं दुक्खमन्वेति, नावं मिन्नमिवोदकं ॥५॥

तस्मा जन्तु सदा सतो, कामानी परिवज्जये । त पहाय तरे ओघं, नावं सिज्चित्व पारगू ति ॥६॥

80 कामसुत्तं पठमं निदिठत्तं । CA

310000991

( 5ÅÅ )

Downloaded from http://www.dhamma.digital

## ४. अट्ठकवग

## १. कामसुत्त (४,१)

[यो सूत्रमा काम तृष्णाको दुष्परिणाम वर्णन गरिएको छ ।]

भोग विलासको इच्छा गर्ने मनुष्यले आफूले इच्छा गरे अनुसार जब इच्छा पूर्ण हुन्छ, तब त्यो मनुष्य अवश्य पनि प्रसन्न हुन्छ ।।१।।

इच्छा गर्नेले तृष्णामा वशीभूत हुँदा त्यस्तो मनुष्य, ती इच्छा गरिएको काम-भोग प्राप्त नभै नष्ट भएको खण्डमा उसलाई तीरले लागेर घाइते भएको जस्तो पीडा हुन्छ ।।२।।

जसरी सर्पको टाउकोलाई कुल्चिन्छ भनी होश राखी खुट्टा बचाउने गरिन्छ ठीक त्यस्तैप्रकारले जसले काम-भोगलाई त्याग गरिदिन्छ उसले यो संसारमा स्मृतिपूर्वक विषैली तृष्णालाई त्याग गरेको हुन्छ ।।३।।

जो कोही मनुष्य खेती-बारी (बस्तु) सुन, गोरु, गाई, घोडा, दास, स्त्रीहरू या बन्ध् इत्यादि सम्बन्धी अनेकप्रकारका भोग विलासमा फसेका हुन्छन् ।।४।।

तब, त्यस्तो मनुष्यलाई वासनाहरूले डुबाउँछ, फेरि बाधाहरूद्वारा दुःख हुन्छ । त्यसबेला जसरी फुटेको सानो डुङ्गामा पानी पसिने हुन्छ त्यस्तै नै ऊ पनि पछि दुःखमा फँस्छ ।।४।।

त्यसैले मनुष्यहरूले सदैव स्मृतिवान् भई काम-भोगहरूलाई परित्याग गर्नुपर्दछ । त्यस्तोलाई त्याग गरी पानीले भरेको डुंगालाई खाली गरेभै गरी भव सागर तर्नुपर्दछ ।।६।।

#### ॐ कामसुत्त समाप्त २२ ॐ⋯≪

अटठकवग्ग

## २. गुहट्ठकसुत्तं (४,२)

सत्तो गुहायं बहुनाभिछन्नो, तिट्ठं नरो मोहनस्मि पंगाल्हो । ढूरे विवेका हि तथाविधो सो, कामा हि लोके न हि सुप्पहाया ॥१॥

इच्छानिदाना भवसातबद्धा, ते दुप्पमुञ्चा न हि अञ्ञमोक्खा । पच्छा पुरे वा'पि अपेक्खमाना, इमेव कामे पुरिमेव जप्पं ॥२॥

कामेसु गिद्धा पसुता पमूल्हा, अवदानिया ते विसमे निविट्ठा । दुक्खूपनीता परिदेवयन्ति, किंसु भविस्साम इतो चूतासे ॥३॥

तस्माहि सिक्सेथ इधेव जन्तु, यं किञ्चि जञ्ञा विसमन्ति लोके । न तस्स हेतु विसमं चरेय्य, अप्पं हिढं जीवितमाह धीरा ॥४॥

पस्सामि लोके परिफन्दमानं, पजं इमं तण्हागतं भवेसु । हीना नरा मच्चुमुसे लपन्ति, अवीततण्हासे भवाभवेसु ॥४॥

ममायिते पस्संथ फन्दमाने, मच्छे व अप्वोदके सीणसोते । एतम्पि दिस्वा अममो चरेय्य, भवेसु आसत्तिमकुब्बमानो ॥६॥

उभोसु अन्तेसु विनेय्य छन्दं, फस्सं परिञ्ञाय अनानुगिद्धो । यदत्तगरही तदकुब्बमानो, न लिप्पति दिट्ठसुतेसु धीरो ॥७॥

315000991

( 240)

## २. गुहट्ठकसुत्त (४,२)

· 3.

[यो सूत्रमा संसारको असारतालाई जानी निर्वाण प्राप्त गर्ने उपदेश छ ।] शरीरमा आसक्त, अनेक कामनाहरूले आच्छादित (कामनाहरूमा मोहले

छोपेको) मोहमा संलग्न भएको मनुष्य एकान्त-चिन्तनबाट धेरै टाढा हुन्छ । सांसारिक कामनालाई त्याग्नु धेरै कठिन छ ।।१।।

जो इच्छाहरूमा वशीभूत हुन्छ त्यस्तो सांसारिक सुखमा बाँधिएको मनुष्य सांसारिक बन्धनबाट मुक्ति पाउन अति कठिन छ, किनकि अरूले उसलाई मुक्त गराउन सक्दैन । उसले भूत र भविष्यका कुरालाई अपेक्षा (आशा) गरिरहेको हुन्छ । वर्तमान कामनाहरूको निमित्त पनि ऊ तर्सिरहेको हुन्छ ।।२।।

जो कामनाहरूको लालच गरी बख्छ र त्यसमा संलग्न हुन्छ, त्यसमा मोहित हुन्छ र जो कंजूस छ अनि विषयवासनामा निविष्ट (स्थिर) हुन्छ, ऊ दु:खमा परी विलाप गर्दछ ताकि मृत्युपछि के हुने हो भनी ? ।।३।।

त्यसकारण मनुष्यहरूलाई चाहिन्छ कि संसारमा जतिपनि विषमता छन्, त्यसलाई यही जीवनमा जानी (दु:ख भनी बुभ्री) विषमताको आचरण नगर्नु पर्दछ किनभने धीरहरूले यस जीवनलाई अल्प भनिएको छ ।।४।।

संसारमा तृष्णाको वशमा गएर छटपटाइरहेका प्रजाहरूलाई देखिइरहेको छ । सांसारिक विषयमा तृष्णायुक्त भएका हीन मनुष्यहरू मृत्युको मुखमा परी विलाप गर्छन् ।।४।।

अलिकतिमात्र पानी भएको क्षीण जलाशयमा रहेको माछाजस्तै तृष्णामा वशीभूत भई छटपटाइरहेको लाई हेर । त्यसलाई देखेर सांसारिक विषयमा आसक्ति नराखी तृष्णारहित भई विचरण गर ।।६।।

दुबै अन्तको इच्छालाई टाढा राखेर, स्पर्शलाई राम्ररी जानी लालायत नभई, आत्मनिन्दा हुने कुरा नगरी धीरहरूले दृष्टि तथा श्रुतिमा लिप्त हुँदैनन् ।।७।।

#### अट्ठकवग्ग

( 240)

सञ्ज परिञ्ञा वितरेय्य ओद्यं, परिग्महेसु मुनि नोपलित्तो । अब्बुल्हसल्लो चरमप्पमत्तो, नासिंसति लोकमिमं परञ्चा'ति ॥८॥

> छ⊃ गुह्रदठकसुत्तं दुतियं निदि्ठतं । Co& -≫••€

३. दुट्ठट्ठकसुत्तं (४,३)

वढन्ति वे ढुट्ठमना'पि एके, अशो'पि वे सच्चमना वढन्ति । वाढञ्च जात मुनि नो उपेति, तस्मा मुनि नत्थि खिलो कुहिञ्चि ॥१॥

सकञिह दिटि्ठं कथमच्चयेय्य, छन्दानुनीतो रुचिया निविट्ठो । सयं समत्तानि पकुब्बमानो, <mark>यथा हि जानेय्य त</mark>था वदेय्य ॥२॥

यो अत्तनो सीलवतानि जन्तु, अनानुपुट्ठो च परेस पावा । अनरियधम्म कुसला तमाहू, यो आतुमानं सयमेव पावा ॥३॥

सन्तो च भिक्खु अभिनिब्बुततो, इति'हन्ति सीलेसु अकत्थमानो । तमरियधम्मं कुसला वढन्ति, यस्सुस्सढा नत्थि कुहिञ्चि लोके ॥४॥

पकप्पिता सङ्कता यस्स धम्मा, पुरेक्खता सन्ति अवीवढाता । यढत्तनि पस्सति आनिसंसं, तं निसिस्तो कुप्पपटिच्च सन्ति ॥४॥

31CQDD091

 $\mathcal{T}_{1,1} \in \mathcal{C}$ 

۲1

**A** 

( 5着に )

मुनि, परिग्रहमा लिप्त नहुनू, संज्ञालाई राम्रोसँग जानी भवसागर तर । जि कामना (वासना) रूपी तीरलाई निकालेर अप्रमत्त भई विचरण गर्नेले यस लोक वा परलोकलाई इच्छा गर्दैन ।।८।।

## ९०० गुहट्ठकसुत्त समाप्त त्वि -<del>ॐ</del>ग्रेस्

## ३. दुट्ठट्ठकसुत्त (४,३)

[मुनि कुनै पनि विषयमा नपरी स्वतन्त्ररूपले विचरण गर्दछ ।]

कोही मनुष्यले दुष्ट मनद्वारा अरूको निन्दा गर्छ र कोही मनुष्य सत्य मनद्वारा निन्दा गर्दछ । मुनि (भगवान् बुद्ध) यी अपवादहरूमा अल्भिँदैनन् । त्यसकारण मुनिको लागि लोकमा कुनैपनि रागादि कील हुँदैन ।।१।।

रागहरूमा परिरहेको मनले मनपरेको मनुष्यलाई आफ्नो दृष्टिबाट कसरी टाढा राख्न सकिन्छ ? स्वयंले ग्रहण गरेको दृष्टिअनुसार कार्य गर्दै उसले जसरी जानेको छ, त्यसरी नै बताउनेछ ।।२।।

जो मनुष्यले आफ्नो शील-व्रतहरूलाई कसैले नसोधेतापनि आफ्नो शील-व्रतको चर्चा गर्दै, आत्मप्रशंसा गर्छ, उसलाई कुशल मनुष्यले अनार्यधर्मको भन्ने गरेको छ ।।३।।

जो भिक्षु शान्त छ, उपशान्त छ र आफ्ना शीलहरूको सम्बन्धमा स्वयंले बताउँदैन र जसलाई संसारमा कुनैमा पनि राग छैन, त्यसलाई कुशल मनुष्यले आर्यधर्मको भन्दछ ।।४।।

जोसँग दृष्टि कल्पित हुन्छ, कृत हुन्छ, तृष्णा उत्पन्न हुन्छ र अल्भि रहन्छ, फेरि जसले आफ्नो यसप्रकाको दृष्टिमा गुण देख्छ त्यो मनुष्य बनावटी हुन्छ प्रतीत्यसमुत्पन्नधर्ममा आश्रित हुन्छ ।।५।।

#### अट्ठक्तवभ्ग

( 260 )

SPR.

star indi

दिटि्ठ निवेसा न हि स्वातिवत्ता, धम्मेसु निच्चेरय समुग्महीतं । तस्सा नरो तेसु निवेसनेसु, निरस्सति आदियति च धम्मं ॥६॥

धोनस्स हि नत्थि कुहिञ्चि लोके, पकप्पिता ढिट्ठि भवाभवेसु । मायञ्च मानञ्च पहाय धोनो, स केन मच्छेय्य अनूपयो सो ॥७॥

उपयो हि धम्मेसु उपेति वादं अनूपयं केन कथं वदेग्य । अत्तं निरत्तं न हि तस्स अत्थि, अधोसि सो दिटि्ठमिधेव सब्ब'न्ति ॥८॥

> ९० दुदठदठकसुत्तं ततियं निदि्ठतं । Ca रूस्

> > 8. सुद्धट्ठकसुत्तं (8,8)

पस्सामि सुद्धं परमं अरोगं, बिट्ठेन संसुद्धि नरस्स होति । एतामिजानं परमन्ति अत्वा, सुद्धानुपस्सी'ति पच्चेत आणं ॥१॥

बिट्ठे न चे सद्भि नरस्स होति, जाणेन वा सो पजहाति ढुक्खं । अञ्जेन सो सुज्झति सोपधीको, बिट्ठीहि नं पाव तथा वढानं ॥२॥

**HCODDA** 

( 269 )

51.

- 3

दृष्टिद्वारा ग्रहण गरिएको लाई सजिलैसँग छोड्न सक्तैन, किनकि निर्णय पछि नै कुनै दृष्टिद्वारा ग्रहण गर्ने हुन्छ । त्यसकारण त्यस्ता दृष्टिहरूमा रहेर धर्मलाई बारम्बार छोड्छ र ग्रहण गर्छ ।।६।।

शुद्ध मनुष्यले संसारमा कहीपनि कल्पित दृष्टि राख्दैन, किनभने शुद्ध दृष्टि भएको मनुष्यले माया, र अभिमानलाई त्याग गरिसकेको हुन्छ । त्यस कारण वासनारहित अथवा तृष्णारहित मनुष्य विवादमा किन अल्भिदैन ? ।।७।।

वासनायुक्त अथवा तृष्णायुक्त भएको मनुष्य नै विषयविवादमा परेको हुन्छ, वासनारहित भएको मनुष्य विवादमा किन पर्दछ र ! ऊ आफ्नो र अरूको मा अल्भिँदैन किनभने उसले यहाँ सबै दृष्टिलाई छोडिसकेको हुन्छ ।।८।।

## 80 दुद्ठद्ठकसुत्त समाप्त Q2

## 8. सुद्धट्ठकसूत्त (8,8)

[अनासक्तिद्वारा नै मुक्तिको सम्भव] model Digital

"म शुद्ध, परम (श्रेष्ठ) आरोग्यलाई देख्छु" - यस्तो दृष्टिले मनुष्यको शुद्धि हुँदैन । मैले जुन जानेको छु, त्यही नै सर्वश्रेष्ठ हो - यसरी जान, त्यो शुद्धतालाई देख्नेले त्यसलाई नै परम ज्ञान सम्भन्छ ।।१।।

यदि दृष्टिले मनुष्य शुद्ध हुन्छ अथवा ज्ञानले उसको दु:खलाई त्यागिदिन्छ भने आसक्तिमा परेका व्यक्तिको शुद्धि अन्यप्रकारले नै हुनेछ तर यस्तो हुँदैन, त्यो शुद्ध अन्यप्रकारले नै हुनेछ तर यस्तो हुँदैन, त्यो त उसको जस्तो दृष्टि हुन्छ, त्यस्तै नै ठान्दछ ।।२।।

अट्ठकवग्ग

(222)

ब ब्राम्हणो अञ्ञतो सुद्धिमाह, दिट्ठे सुते सीलवते मुते वा । पुञ्जे च पापे च अनूपलित्तो, अत्तञ्जहो नयिध पकुब्बमानो ॥३॥

पुरिम पहाय अपर सितासे, एजानुगा ते न तरन्ति सङ्घ । ते उग्गहाथिन्ति निरस्सजन्ति, कपीव साख पमुख गहाय ॥४॥

सयं समादाय वतानि जन्तु, उच्चावचं गच्छति सञ्जसत्तो । विद्वा च वेदेहि समेच्च धम्मं, न उच्चावचं गच्छति भूरिपञ्जो ॥५॥

स सब्बधम्मेसु विसेनिभूतो, यं किञ्चि ढिट्ठं व सुतं मुतं वा । तमेव ढस्सि विवटं चरन्तं, केनीध लोकस्मि विकप्पयेय्य ॥६॥

न कप्पयन्ति न पुरेक्खरोन्ति, अच्चन्तसुद्धीति न ते वढन्ति । आढानगन्थं गथितं विसज्ज, आसं न कुब्बन्ति कुहिञ्चि लोके ॥७॥

सीमातिगो ब्राम्हणो तस्स नत्थि, जत्वा'व दिस्वा'व समुग्गहीतं । न रागरागो न विरागरत्तो, तस्सीध नत्थि परमुग्गहीत'न्ति ॥८॥

- Che

31500099

112

2. S. 1. 1. 10

₩<sup>2</sup> <sup>1</sup> and the state of the

दृष्टि, श्रुति, शीलव्रत र विचारिता (विचारमध्ये) मध्ये कुनै एकद्वारा ब्राम्हण शुद्ध हुन्छ भनी भनिएको छैन । जो पुण्य र पापमा लिप्त हुँदैन, जो आत्मात्यागी र पुण्य-पाप नगर्ने हुन्छ, उही शुद्ध हुन्छ ।।३।।

जो मनुष्य पहिलेको दृष्टिलाई त्यागी दोस्रो दृष्टिलाई ग्रहण गर्छ, ऊ तृष्णाको वशीभूत भई कहिले पनि आसक्तिलाई पार गर्न सक्तैन । ऊ जुनप्रकार ले बान्दरले एक हाँगालाई छोडेर दोस्रो हागाँ समात्ने हुन्छ, ठीक उस्तै नै एक दृष्टिलाई छोडेर दोस्रोको ग्रहण गर्छ । । ४ । ।

जसले 'अहं' लाई त्याग गरेर आसक्तिरहित भएको हुन्छ, जो ज्ञानमा पनि आश्रय ग्रहण गर्दैन ऊ दलबन्दीहरूमा पनि कसैलाई साथ नदिने र कुनै दृष्टिमा पनि पर्दैन ।।४।।

जसले यहाँ दुबै अन्तहरूमा र यसलोक या परलोकमा उत्पन्न हुनको लागि तृष्णा राख्दैन, उसमा धार्मिक असत्यता उत्पन्न हुने कुनै प्रकारका आसक्तिहरू हुँदैनन् ।।६।।

जो कुनै दृष्टि, श्रुति या वैचारिकताको विषयमा अणुमात्र पनि कल्पित धारणा राख्दैन, कुनैपनि दृष्टिमा अनासक्त त्यस ब्राम्हणलाई यस संसारमा कसले विचलित गर्न सक्नेछ ? ।।७।।

उसले न त दृष्टिहरूको कल्पना गर्दछ, न उनलाई प्रधानरूपले ग्रहण गर्छ । उसले त्यस्तो दृष्टि मानेको हुँदैन । त्यस्तो ब्राम्हणले शीलव्रतले भवसागर पारगर्न सक्तैन । पार भइसकेको अर्हत् यी दृष्टिहरूको फेरमा पर्दैन ।।८-।।

## 80 परममट्ठकसुत्त समाप्त २२ \*\*\*\*

अट्ठक्तवग्ग

(839)

5

### ५. परमट्ठकसुत्तं (४,५)

परमन्ति विट्ठीसु परिब्बसानो, यढुत्तरिं कुरुते जन्तु लोके । हीनाति अञ्जे ततो सब्बमाह, तस्मा विवादानि अर्वीतिवत्तो ॥१॥

यदत्तनि पस्सति आनिसंसं, दिट्ठे सुते सीलवते मुते वा । तदेव सो तत्थ समुग्गहाय, निहीनतो पस्सति सब्बमञ्ज ॥२॥

तं वांपि गन्थं कुसला वढन्ति, यं निसिस्तो पस्सति हीनमञ्ज । तस्मा हि ढिट्ठं व सुतं मुतं वा, सीलब्बतं मिक्स्नु न निस्सयेय्य ॥३॥

दिटि्ठम्पि लोकस्मिं न कप्पयस्य, आणेन वा सीलवतेन वा'पि । समो'ति अत्तानमनूपनेस्य, हीनो न मञ्ञेथ विसेसि वा'पि ॥४॥

अत्तं पहाय अनुपादियानो, <mark>ञाणे पि सो निस्सयं नो करोति ।</mark> स वे वियत्तेसु न वग्गसारी, दिटिउम्पि सो न पच्चेति किञ्चि ॥४॥

यस्सूभयन्ते पणिधीध नत्थि, भवाभवाय इध वा हुरं वा । निवेसना तस्स न सन्ति केचि, धम्मेसु निच्छेय्य समुरुगहीता ॥६॥

तस्सीध ढिट्ठे व सुते सुते वा, पकप्पिता नत्थि अणूपि सञ्जा । तं ब्राम्हणं ढिट्ठिमनाढियानं, केनीध लोकस्मिं विकप्पर्येय्य ॥७॥

न कप्पयन्ति न पुरेक्खरोन्ति, धम्मा पि तेसं न पटिच्छितासे । न ब्राम्हणो सीलवतेन नेय्यो, पारं गतो न पच्च्तेति ताढी ति ॥८॥

अट्ठक्वग्र

(269)

#### ५. परमट्ठकसूत्तं (४,५)

[सत्यदर्शीले दार्शनिक विवादमा लाग्दैन ।]

यो संसारमा आफ्नो दृष्टिलाई सर्वश्रेष्ठ मानेको हुन्छ । त्यसलाई नै प्रशंसा गरेको हुन्छ, अन्य सबैलाई हीन बताउनेछ, त्यसकारण ऊ विवादहरू बाट रहित भएको छैन ।।१।।

जसले आफ्नो दृष्टि, श्रुति शील-वृतको विचारमा गुण देखेको हुन्छ, ऊ त्यसैमा अल्भिरहेको हुन्छ र सबै अन्य दृष्टिलाई हीनको हिसाबले अल्भिरहेको हुन्छ ।।२।।

जसले आफ्नो दृष्टिमा अल्भेर अरूलाई सानो देख्व, कुशल विज्ञहरूले यसलाई ग्रन्थि भनिरहेका छन् । त्यसकारण भिक्षुले दृष्टि, श्रुति, बिचार वा शील-व्रतको चक्करमा नबस्नू ।।३।।

संसारमा ज्ञान र शील-व्रतको विषयमा कुनैप्रकारको मत कल्पना नगर । न त अरूलाई समान सम्भने, फेरि न त यिनीहरूभन्दा सानो वा ठूलो सम्भने हुन्छ ।।४।।

जसले अहंकारलाई त्याग गरी तृष्णारहित हुन्छ, ऊ ज्ञानको चक्करमा बस्दैन, उसले दलबन्दी कसैको पक्ष लिने छैन, फोरि ऊ कुनै दृष्टिमा अल्भिँदैन ।।५।।

जो संग दुई अन्तमा यो लोक र परलोक वा परलोकको निमित्त तृष्णा हुँदैन, त्यससंग धार्मिक क्राको विषयमा दृढ ग्राहीतिर उत्पन्न हुने आसक्ति हुँदैन ।।६।।

उनीसँग दृष्टि, श्रुति वा विचारका विषयमा अणुमात्र पनि कल्पित धारणा बाकी रहँदैन, जुन दृष्टिले अनासक्त भएको त्यो ब्राम्हणलाई यो लोकमा कसले विचलित गर्न सक्छ ।।७।।

उसले जुन धर्मको चक्करमा परी न त्यसको विषयमा कुनै मत दिन्छ न त्यसलाई केही बधाई दिन्छ । भगसागरबाट पार गरी आएको ब्राम्हण फेरि जुन शील-व्रतको चक्करमा आउँदैन ।।८।।

#### ९० परममदठकसुत्त समाप्त व्य

\*\*

<u>34CQQQ991</u>

( ३६६ )

## ६-जरासुत्तं (४,६)

अप्पं वत जीवितं इदं, ओरं वस्ससतापि मिरुयति । यो चेपि अतिच्च जीवति, अश्व खो सो जरसा पि मिरुयति ॥१॥

सोचन्ति जना ममायिते, न हि सन्ति निच्चा परिग्महा । विनाभावसन्तमेविदं, इति दिस्वा नागारमावसे ॥२॥

मरणेन'पि नं पहींयति, यं पुरिसो ममिदन्ति मञ्ञति । एवम्पि विदित्वा पण्डितो, न ममत्ताय नमेश्र मामको ॥३॥

सुपिनेन राथा'पि सङ्गतं, पटिबुद्धो पुरिसो न पस्सति । एवम्पि पियायितं जनं, पेतं कालकतं न पस्सति ॥४॥

बिट्ठा'पि सुता पि ते जना, एसं नाममिदं पतुच्चति । नामेवावसिस्सति, अक्सेय्यं पेतस्स जन्तूनो ॥५॥

सोकपरिदेवमच्छरं, न जहन्ति गिद्धा ममायिते । तस्मा मुनयो परिग्गहं, हित्वा अचरिंसु खेमदस्सिनो ॥६॥

पतिलीनचरस्स मिक्खुनो, भजमानस्स विवित्तमानसं । सामगिगयमाहु तस्स तं, यो अत्तानं भवने न दिस्सये ॥७॥

सब्बत्थ मुनि अनिस्सितो, न पियं कुब्बति नोपि अप्तियं । तस्मिं परिदेवमच्छरं, पण्णे वारि यथा न लिप्वति ॥८॥

( 260 )

## ६. जरासुत्त (४,६)

[तृष्णाले दुःख उत्पन्न हुन्छ । त्यसकारण मनुष्यहरूले आफ्नो यो छोटो जीवनमा तृष्णालाई नाश गरी मुक्ति प्राप्त गर्नुपर्दछ ।]

अहो ! यो जीवन धेरै नै अल्प (छोटो) छ ! सय वर्ष पहिले नै मनुष्य मर्दछ । जो योभन्दा अधिक (धेरै) बाँच्छ, ऊ वृद्धावस्था प्राप्त भई मर्नेछ ।।१।।

ममत्व (दया, माया, प्रेम) मा लागेर मनुष्य शोक गर्छ । कुनैप्रकारको परिग्रह पनि नित्य रहनेछैन । यसमा वियोग रहिरहेको हुन्छ भनी जानेर घर मा नबस ।।२।।

मनुष्यले जसलाई मन परार्दछ त्यसलाई मृत्यु हुने समयमा छोडेर जानेछ । यसकुरालाई जानेर पण्डितहरू ममत्वतिर फुक्दैनन् ।।३।।

जसरी स्वप्नमा प्राप्त बस्तुलाई मनुष्य बिउँभेपछि त्यो बस्तुलाई देख्दैन, त्यस्तै प्रियजनहरूलाई मृत्यु भएपछि देख्नेछैन ।।४।।

जुन देख्छ वा सुन्छ, उसको चर्चा हुनेछ । मृत मनुष्यको नाममात्र रहन्छ ।।४।।

धेरै लोभी र ममत्व भएको मनुष्यले शोक, विलाप र कंजुसी छोड्न सक्तैन । त्यसकारण मुनिहरूले परिग्रहलाई छोडी निर्वाणदर्शी भई विचरण गर्दथे ।।६।।

एकाग्र चित्त भई विचरण गर्नेले, एकान्त-चिन्तनमा लीन भएका भिक्षुको निमित्त यो योग्य छ कि ऊ आफूलाई फेरि पुनर्जन्ममा पार्दैन ।।७।।

मुनि सर्वथा अनासक्त हुन्छ, न उसले कसैलाई प्रिय बनाउँछ र न अप्रिय । जुनप्रकारले पातमाथि जल रहन सक्तैन, त्यसैप्रकार विलाप र कंजूसीले उसलाई प्रभावित गर्दैन ।।८।।

अट्ठककग

(220)

उढविंढु राथां पि पोक्खरे, पढुमे वारि राथा न लिप्पति । एवं मुनि नोपलिप्पति, राढिढं ढिट्ठसुतं मुतेसु वा ॥५॥

धोनो न हि तेन मञ्जति, यदिदं दिट्उसुतं मुतेसु वा । न अञ्जेन विसुद्धिमिच्छति, न हि सो रज्जति नो विरज्जती ति ॥१०॥

७-तिस्समेत्तेय्यसुत्तं (४,७)

 $T_{i}$ 

अटठकवग्ग

मेथुनमनुयुत्तस्स (इच्चायस्मा तिस्सो मेत्तेयो), विधातं बूहि मारिस । सुत्वान तव सासनं, विवेके सिक्सिस्सामसे ॥१॥

मेथुनमनुयुत्तस्स (मेत्तेय्याति भगवा), मुस्सतेवापि सासनं । मिच्छा च पटिपज्जति, एतं तस्मिं अनारियं ॥२॥

एको पुब्बे चरित्वान, मेथुन यो निसवेसति । विश्वी यानं भन्तं व तं लोके, हीनमाहु पुथुज्जनं ॥३॥

यसो कित्तिञ्च या पुब्बे, हायते वा'पि तस्स सा । एतम्पि दिस्वा सिक्सेथ, मेथुनं विप्पहातवे ॥४॥

संकप्पेहि परेतो यो, कपणो विय झायति । सुत्वा परसं निग्धोसं, मंक होति तथा विधो ॥४॥

(282)

Ъ. П जुनप्रकार कमल या पद्मको पातमा जल रहँदैन, उसैप्रकार मुनि दृष्टि, श्रुति या विचारिततामा लिप्त हुँदैन ।।९।।

जो शुद्ध मनुष्य दृष्टि, श्रुति या विचारिकतालाई अपनाउँदैन, ऊ मनुष्यको सहायताले शुद्धिको इच्छा राख्दैन । ऊ न कुनैमा रत हुन्छ, न विरक्त हुन्छ । 1901 ।

## 

## ७. तिस्समेत्तेय्यसुत्त (४,७)

[मुनिहरू मैथुनबाट विरतभई एक्लै विचरण गर्छन्] आयुष्मान् तिस्समेतेय्य -

हे मारिस (मार्ष) ! मैथुन-धर्ममा आसक्त भएको मनुष्यको कसरी अवनति हुन्छ ? यसविषयमा बताइदिनुस् कि तपाईको अनुशासनलाई सुनेर हामीहरू एकान्तवासको शिक्षा ग्रहण गर्छौ । । १ । ।

भगवान् बुद्ध - जो मनुष्य मैथुन-धर्ममा लागिरहेको हुन्छ, उसलाई उपदेश भुल्ने हुन्छ र ऊ मिथ्यामार्गमा जाने हुन्छ - यो उसको लागि अनार्यको कुरा हो ।।२।।

जो पहिले एकलै विचरण गरी फोरे मैथुनको सेवन गर्दछ, ऊ यो संसारमा भ्रान्त (बिग्रेको) रथको समान हो, उसलाई हीन पृथक्जन भनी भन्दछ ।।३।।

जुन पहिले उसको यश र कीर्ति भइरहेको छ, त्यो नष्ट भएर जानेछ । यसलाई जानी र बुभी मैथुन-धर्मलाई त्याग्न अभ्यास गर ।।४।।

जो संकल्पहरूमा वशीभूत हुन्छ, उसले भिखारीजस्तो भई सोच्नेछ, यस्तो मनुष्यले अरू मनुष्यद्वारा निन्दा सुनेर मौन धारण गर्नुपर्नेछ ।।४।।

#### अट्ठक्का

( 260 )

अश्व सत्थानि कुरूते, परवाढेहि चोढितो । एस स्वस्स महागेधो, मोसवज्ज पगाहति ॥६॥

पण्डितो'ति समञ्जातो, एकचरियं अधिटि्ठतो । अथा'पि मेथुने युत्तो, मन्द्रो'व परिकिस्सति ॥७॥

एतमादीनवं ञत्वा, मुनि पुब्बा परे इध । एक चरियं दल्हं कयिरा, न निसेवेथ मेथुनं ॥८॥

विवेकं रोव सिक्सेथ, एतदरियानमुत्तमं । तेन सेट्ठो न मञ्जेथ, स वे निब्बानसन्तिके ॥५॥

रित्तस्स मुनिनो चरतो, कामेसु अनपेक्सिनो । ओघतिण्णस्स पिहरान्ति, कामेसु गथिता पजा'ति ॥१०॥

80 तिस्समेत्तेय्यसूत्तं सत्तमं निट्ठितं । Ca

ट. पस्रसत्तं (४,८)

, and an among story

इधेव सुद्धि इति वाढियन्ति, नाञ्जेसु धम्मेसु विसुद्धिमाहु । यं निस्सिता तत्थ सुभं वढाना, पच्चेकसच्चेसु पुथू निविट्ठा ॥१॥

All the second second

अट्ठकवग्भ

2177

( 269)

अरूहरूका अपवादहरूद्वारा उत्तेजित भई जसले भूठ बोल्ख, त्यो एउटा ठूलो बन्धन हो । ऊ (यो बन्धनमा फँसेर) भूठ बोल्ने सुर गर्छ । ।६।।

पण्डितको रूपमा प्रसिद्ध र एक चर्यामा प्रतिस्थित भएको जो मनुष्य फेरि मैथुन-धर्ममा आसक्त हुन्छ त्यो मनुष्यले मूर्खजस्तो भई अवनति भएर बस्नु पर्दछ ।।७।।

मुनिले आरम्भ र अन्तमा पनि यस दुष्परिणामलाई जानी एक्लै दृढतापूर्वक विचरण गर र मैथु-धर्मलाई सेवन नगर ।।८।।

एकान्त-चिन्तनको अभ्यास गर । यो आर्यहरूको उचित शिक्षा हो । जसले यो शिक्षाको कारण आफूलाई श्रेष्ठ सम्भोको हुँदैन, उही निर्वाणको नजिकै पुगेको हुन्छ ।।९।।

आसक्तिहरूद्वारा रहित भई, कामभोगहरूको अपेक्षा नगरिकन विचरण गर्ने मनुष्य भव-पारंगत मुनिको स्पृहा (इच्छा) काम-भोगहरूमा आसक्त मनुष्यले गर्दछ ।।१०।।

80 तिस्समेत्तेय्सुत्त समाप्त Q2

## ट. पसूरसुत्त (४,८)

[मनुष्यहरू प्रशंसाको इच्छा गरी धर्मसम्बन्धी वाद-विवादमा परिरहन्छन् । मुक्त भएको मनुष्य विवादमा आल्भिँदैन ।]

"यही शुद्धि छ" - मनुष्य यस्तो भनेर विवाद गर्छ र भन्छ कि 'अन्य धर्महरूमा शुद्धि छैन ।' उसले जुन धर्मलाई मानेको हुन्छ त्यही राम्रो भनेर भन्दछ । मनुष्यहरू विभिन्न धर्महरू मान्दछन् ।।१।।

#### अट्ठक्ततम्

( 262 )

ते बाढकामा परिसं विगयह, बालं बहुन्ति मिश्रु अञ्ञमञ्ज । वढन्ति ते अञ्जसिता कथोज्ज, पसंसकामा कुसला वढाना ॥२॥

युत्तो कथायं परिसाय मज्झे, पसंसमिच्छं विनिघाति होति । अपाहतस्मिं पन मंकु होति, निन्दाय सो कुप्पति रन्धमेसी ॥३॥

यमस्स वादं पदिहीनमाहु, अपाहतं पञ्हवीमंसकासे । परिदेवति सोचति हीनवादो, उपच्चमा मन्ति अन्नुत्थुनाति ॥४॥

एते विवादा समणेसु जाता, एतेसु उग्धाति निघाति होति । एतम्पि दिस्वा विरमे कथोज्ज, न हज्जदत्थत्थि पसंसलामा ॥५॥

पंससितो वा पन तत्थ होति, अक्साय वादं परिसाय मज्झे । सो हस्सति उण्णमतिच्च तेन, पप्पुय्य तमत्थं यथामनो अह्व ॥६॥

या उण्णति सास्स विद्यातभूमि, मानातिमानं वढते पनेसो । एतम्पि ढिस्वा न विवाढरेश, न हि तेन सुद्धिं कुसला वढन्ति ॥७॥

सूरो राथा राजसाबाय पुट्ठो, अभिगज्जमेति पटिसूरमिच्छं । येनेव सो तेन पलेहि सूर, पुब्बेंव नत्थि यदिदं युधाय ॥८॥

31000099

( 203 )

विवादको कामना गर्ने परिषद्मा गएर एकले अरूलाई मूर्ख बनाउँछ । उसले विभिन्न गुरुहरूलाई मानेर उनिहरूको प्रशंसा गर्दछ र आफूलाई कुशल मान्दछ ।।२।।

प्रशंसाको इच्छा गरी परिपद्को बीचमा परिसकेपछि संघर्ष हुन्छ । छिद्र गवेसी (अरूहरूको सानो दोष पनि खोज्ने) भई दोष देखाइदिएमा उदास र निन्दित भई रिस उठाई बसिरहन्छ ।।३।।

प्रश्न सोध्नेद्वारा आफू पराजित हुन्छ, पराजित भएको देखाएमा त्यो परास्त मनुष्य विलाप गर्दछ, शोक गर्दछ र उसले यो सोचेर उसले पश्चाताप गर्दछ कि उसले मलाई पराजित गऱ्यो ।।४।।

यस किसिमको विवाद श्रमणहरूबाट उठ्नेछ, उनिहरूको आफू आफूमा नै प्रहार र प्रतिप्रहार हुनेछ । यस किसिमको विवादलाई देखेर विवादरहित हुनू । यसमा प्रशंसा-प्राप्तिको अतिरिक्त अरू केही लाभ हुँदैन ।।४।।

ऊ परिषद्को बीचमा आफ्नो मतलाई प्रशंसा गरेको देखी प्रशंसित हुन्छ । आफ्नो मनले इच्छा गरेको अनुसार पूरा भइसकेपछि हाँस्छ र अभिमान गर्छ । । ६ । । Dhavenna Digital

ऊ आफ्नो अभिमानले विनाशको कारण नजानेर अरूपनि मान र अभिमानको कुराहरू गर्दछ । यसलाई देखेर विवाद नगर्नू र कुशल मनुष्यले यसलाई शुद्धि भनेको छैन ।।७।।

जसरी कि राजभोजनले पुष्ट भएको पहलवान् मुकाबलाको लागि आफ्नो प्रतिद्वन्द्वी पहलवान्लाई हाँक दिने हुन्छ, त्यस्तैै गरी पसूर ! तिमी त्यस्तैप्रकारका मनुष्यहरूकहाँ जानू किनकि मसँग पहिलेदेखि नै युद्ध (विवाद) का निमित्त केही पनि शेष बाकी छैन ।।८।।

#### अट्ठक्तवग्ग

( 208 )

चे बिटि्ठमुग्गय्ह विवाढियन्ति, इदमेव सच्चन्ति च वाढियन्ति । ते त्वं वदस्सु न हि ते'ध अत्थि, वादम्हि जाते पटिसेनिकत्ता ॥५॥

विसेनि कत्वा पन ये चरन्ति, दिट्ठीही दट्ठि अविरुज्झमाना । तेसु त्वं किं लभेथ पसूर, येसीध नत्थि परमुग्गहीतं ॥१०॥

अथं तं पवितक्कमागमा, मनसा बिट्ठिगतानि चिन्तयन्तो । धोनेन युगं समागमा, न हि त्वं सग्घसि सम्पयातवे ति ॥१९॥

> ∞ पसूरसुत्तं अट्ठमं निट्ठितं । ०२ -≫••€

> > ५-मागन्दियसुत्तं (४,५)

दिस्वान तण्हं अरति रगञ्च, नाहोसि खन्दो अपि मेथुनस्मि । किमेविदं मुत्तकरीसपुण्णं, पादां पि नं सम्फुसितं न इच्छे ॥१॥

एतादिसं चे रतनं न इच्छसि, नारिं नरिन्देहि बहुहि प्रत्थितं । दिट्ठिगतं सीलवतानुजीवितं, भवूपपत्तिञ्च वदेसि कींदिसं ॥२॥ जसले दृष्टिलाई ग्रहण गरी विवाद गर्छ र यही सत्य हो भनेर विवाद गर्छ । उसलाई भन्नुपर्दछ कि विवाद उत्पन्न भएपछि तिमीसँग बहस गर्नको निमित्त यहाँ कोही पनि हुनेछैन ।।९।।

जो एक दृष्टिकाले अरू दृष्टिकालाई विरोध नगरिकन प्रतिद्वन्द्वीरहित भई विचरण गर्दछ, त्यस्तो पसूर । शिक्षा पूर्ण भइसकेको लाई तिमीले विवाद गर ाउन सक्छ ? ।।१०।।

आफ्नो दृष्टिको समर्थनमा अनेक कुराहरू सोच्दै जब तिमी शुद्ध पुरुषको अगाडि पुग्यौ भने तिमीले ऊसँग विवाद पाउन सकिँदैन ।।११।।

## ९०० पस्रसुत्त समाप्त ०२ रूस्क

## ५. मागन्दियसुत्त (४,८)

[मागन्दिय ब्राम्हणले भगवान् बुद्धको रूप सौन्दर्य देखी आफ्नी छोरीको विवाह बुद्धसँग गराउने इच्छा प्रकट गर्छ, त्यसपछि बुद्धको निष्कामतालाई जानी दृष्टिवादको विषयमा भगवान् बुद्धसँग प्रश्न गर्छ । भगवान् बुद्धले दृष्टिवादलाई खण्डन गरी प्रज्ञाद्वारा मुक्तिसाधनको मार्ग देखाइदिन्छ ।]

भगवान् बुद्ध - तृष्णा, अरति र रागलाई देखेर पनि मैथुनको इच्छा भएन भने मल-मूत्रले परिपूर्ण यो तिम्रो कन्या के हो ? यसलाई मैले खुट्टाले पनि छुन मन लाग्दैन ।।१।।

मागन्दिय - यसप्रकारका स्त्रीरत्न जसलाई कि राजाहरूले पाउने इच्छा गर्छन्, यदि तपाईं चाहनुहुन्न भने भन्नुस् कि दृष्टि, शीलव्रत, जीवन र पुनर्जन्मको विषयमा तपाईंको के बिचार छ ? ।।२।।

#### अट्ठक्यग्र

( 20& )

इदं वदामीति न तस्स होति. (मागन्दियाति भगवा). धम्मेसु निच्छेरय समुग्महीत ।

पस्सञ्च बिट्ठीसु अनुग्गहाय, अज्झत्तसन्तिं पचिनमबस्सं ॥३॥

विनिच्छरा रानि पकप्पितानि, (इति मागन्दिरो), ते वे मुनी रूसि अनुग्गहारा । अज्ह्रात्तसन्तीति रामेतमत्थ, कथन्नु धीरेहि पवेदितं तं ।।४।।

न दिटि्ठया न सुतिया न ञाणेन (मागन्दियाति भगवा), सीलब्बतेनापि न सुद्धिमाह ।

अबिटि्ठिया अस्सुतिया अञ्जाणा, असीलता अब्बता नोपि तेन । एते च निस्सज्ज अनुग्गहाय, सन्तो अनिस्साय भवं न जप्पे ॥५॥

नो चे किर ढिटि्ठया न सुतिया न आणेन (यति मागन्दियो), सीलब्बतेनापि विसुद्धिमाह । अदिटि्ठया अस्सुतिया अञ्ञाणा असीलता अब्बता नोपि तेन । मञ्ञामहं मोमुहमेव धम्मं, ढिटि्ठया एके पच्चेन्ति सुद्धिं ॥६॥

दिटि्ठञ्च निस्साय अनुपुच्छमानो (मागन्दियाति भगवा), समुग्गहीतेसु पमोहमागा । इतो च नादविख अणुम्पि सञ्ञं, तस्मा तुवं मोमुहतो दहासि ॥७॥

समो विसेसी उढ़ वा निहीनो, यो मञ्जती सो विवदेश तेन । तीसु विधासु अविकम्पमानो, समो विसेसीति न तस्स होति ॥७॥

सच्चन्ति सो ब्राम्हणो किं वढेय्य, मुसा'ति वा सो विवदेथ केन । यस्मिं समं विसमञ्ञापि नत्थि, सो केन वाढं पटिसंयुजेय्य ॥५॥

ओकं पहाय अनिकेतसारी, गामे अकुब्बं मुनि सन्धवानि । कामेहि रित्तो अपुरेक्खरानो, कथं नं विग्गय्ह जनेन कयिरा ॥१०॥

( 200 ).

#### अट्ठक्वग्र

भगवान् बुद्ध - धर्ममा परीक्षा गरिसकेपछि म जस्तो मुक्त पुरुषले कुनैपनि मतलाई अपनाउनेछैन । दृष्टिहरूको दुष्परिणामलाई देखेर त्यसमा आसक्त नभई मैले आध्यात्मिक शान्तिको गवेषणा गरें र त्यसलाई पाएं ।।३।।

मागन्दिय - हे मुनि ! तपाईंले अनुग्रहपूर्वक कल्पितमतहरूको सम्बन्धमा आफ्नो निर्णय कसरी बताउनुहुन्छ ? ।।४।।

भगवान् बुद्ध - न त दृष्टि, श्रुति, ज्ञान, शीलव्रतलाई न अश्रुति, अज्ञान र अशील-अव्रतलाई नै शुद्धि भनिएको छ । यसलाई त्याग गरेर, यसमा आसक्त नभई, शान्त पुरुषले कहीपनि लिप्त नभई पुनर्जन्मको पनि इच्छा गर्दैन ।।४।।

मागन्दिय - यदि दृष्टि, श्रुति, ज्ञान, शील-व्रतद्वारा या अदृष्टि अश्रुति, अज्ञान र अशील-अव्रतद्वारा शुद्धि हुँद<mark>ैन भने यस धर्मलाई भ्रमात्मक मान्दछु</mark> किनकि कुनै मनुष्यले दृष्टिद्वार<mark>ा शुद्धि बताएको हुन्छ</mark> ।।६।।

भगवान् बुद्ध - दृष्टिमा आश्रित भई आसक्त र मोहित भई तिमी प्रश्न गर्दछौ । तिमीलाई आध्यात्मिक शान्तिको अणुमात्र पनि ज्ञान छैन, त्यसकारण तिमीले मलाई भ्रमात्मक सम्भेका छौ । 1911

जसले आफूलाई अरूको समान, त्योभन्दापनि उत्तम वा हीन सम्भि-रहेको हुन्छ, त्यसको कारणले उनी विवादमा पर्छ । जो यी तीनै अवस्थाहरूमा अविचलित हुन्छ, उसलाई समानता र उत्तमताको ख्याल रहनेछैन ।।८।।

जसमा समता या विषमताको ख्याल छैन, त्यो ब्राम्हणले कसलाई सत्य र असत्य सिद्ध गर्नको लागि बहस गर्छ ? उसले कोसँग विवाद गर्छ ? ।।९।।

घरबार त्यागी बेघर भई विचरण गर्ने मुनि गाउँमा मिलिजुली नगर्ने काम-भोगहरूद्वारा रहित, पुनर्जन्मको इच्छा नगर्ने मनुष्यहरूसँग विवादको कुरा नगर ।।१०।।

अट्ठकवग्ग

(200)

रोहि विवित्तो विचरेय्य लोके, न तानि उग्गय्ह, वढेय्य नागो । एलम्बुजं कण्टकं वारिजं यथा, जलेन पङ्केन च नूपलित्तं । एवं मुनि सन्तिवाढो अगिद्धो, कामे च लोके च अनूपलित्तो ॥१९॥

न वेढगू ढिटि्ठया न मुतिया, समानमेति न हि तम्मयो सो । न कम्मना नोपि सुतेन नेय्यो, अनूपनीतो सो निवेसनेसु ॥१२॥

सञ्ञाविरत्तस्स न सन्ति गन्था, पञ्ञाविमुत्तस्स न सन्ति मोहा । सञ्जञ्च दिट्ठिञ्च अग्गहेसुं, ते घट्टयन्ता विचरन्ति लोके ति ॥१३॥

> ∞ मागन्दियसुत्तं नवमं निद्ठितं । ०२ -≫••≪-

> > 90. पुराभेदसुत्तं (४,९०)

कथंदस्सी कथं सीलो, उपसन्तों ति वुच्चति । तं मे गोतम प्रबूहि, पुच्छितो उत्तमं नरं ॥१॥

वीततण्हो पुरा भेदा (ति भगवा), पुब्बमन्तमनिस्सितो । वेमज्हो नूपङ्गेय्यो, तस्स नत्थि पुरेक्खतं ॥२॥

अक्कोधनो असन्तासी, अविकत्थी अकुक्कुचो । मन्तभाणी अनुद्धतो, सवे वाचयतो मुनि ॥३॥

3600099

( 202 )

उत्तम पुरुष जुन दृष्टिहरूबाट अलग भई विचरण गर्छ । फेरि त्यसैमा नै विवाद नगर । जसप्रकार जलमा कंटकमय (काँडा भएको) कमल जल र हिलोमा अलिप्त हुन्छ, त्यसैप्रकार शान्तिवादी तृष्णारहित मुनि कामभोगहरू र संसारमा लिप्त हुँदैन ।।११।।

ज्ञानी पुरुष कुनै दृष्टि या बिचारको कारण अभिमान गर्दैन र ऊ न त्यसमा नै लिप्त हुन्छ । ऊ कुनै कर्मविशेष या श्रुतिको चक्करमा पर्दैन, किनभने ऊ दृष्टिहरूको अधिनमा छैन ।।१२।।

काम-भोगहरूले विमुक्त मनुष्यको निमित्त बन्धन हुँदैन । पूजा-द्वारा विमुक्त मनुष्यमा मोह हुँदैन । जो काम-भोगहरू र दृष्टिमा लिप्त छ, ऊ संघर्ष गर्दै संसारमा विचरण गर्छ ।।१३।।

## 80 मागन्दियसुत्त समाप्त ca

90. पुराभेदसुत्त (8,90)

[यो सूत्रमा शान्त पुरुष्को परिचय दिइराखेको छ ।]

देवता - कुनप्रकारको दर्शन (ज्ञान) भएको र कुनप्रकारको शील भएको व्यक्तिलाई उपशान्त भन्ने गरिएको छ ? हे गौतम ! सोधेको छु, उत्तम मनुष्यको विषय बारे भन्नुहोस् ।।१।।

भगवान् बुद्ध - जसले शरीर त्याग्नुपूर्व नै तृष्णारहित भइसकेको हुन्छ र जो भूत तथा भविष्यमा आश्रित हुँदैन, जो वर्तमानमा पनि आश्रित हुँदैन, उसको निमित्त कहीपनि आसक्ति हुँदैन ।।२।।

जो कोध, त्रास, आत्म-प्रशंसा र चंचलतारहित छ, जसले बिचारगरी बोल्ने हुन्छ, अभिमानरहित छ र वचनमा संयमी छ, ऊ मुनि हो ।।३।।

### अट्ठक्वञ्ञ

( 200 )

निरासत्ति अनागते, अतीतं नानसोचति । विवेकदस्सी फस्सेसु, दिटि्ठसु च न निय्यति ॥४॥

पतिलीनो अकुहको, अपिहालु अनच्छरी । अप्पगलो अजेगुच्छो, पेसणेय्ये, च नो युतो ॥५॥

सातियेसु अनस्सावी, अतिमाने च नो युतो । सण्हो च पटिभानवा, न सद्धो न विरज्जति ॥६॥ लाभकम्या न सिक्सति, अलाभे न च कुप्पति । अविरुद्धो च तण्हार्य, रसे च नानुगिज्झति ॥७॥

उपेक्सको सदा सतो, न लोके सञ्जते सम । न विसेसी न नीचेय्यो, तस्स न सन्ति उस्सदा ॥८॥

यस्स निस्सयता नत्थि अत्वा धन्मं अनिस्सितो । भवाय विभवाय वा, तण्हा यस्स न विज्जति ॥४॥

तं ब्रूमि उपसन्तों ति, कामेसु अनपेक्सिनं । गन्था तस्स न विज्जन्ति, अतारि सो विसत्तिकं ॥१०॥

न तस्स पुत्ता पसवों वा, खेत्तं वत्थुं न विज्जति । अत्तं वापि निरत्तं वा, न तस्मिं उपलब्भति ॥११॥

<sup>ा</sup>रोन नं वज्जु पुथुज्जना, अथो समणब्राम्हणा । तं तस्स अपुरेक्खतं तस्मा वाढेसु नेजति ॥१२॥

वीतगेधो अमच्छरी, न उस्सेसु वढते मुनि । न समेसु न ओमेसु, कप्प नेति अकप्पियो ॥१३॥

( 279 )

अट्ठकवग्ग

્ત્િ

 $\Pi$ 

जसले भविष्यको विषयमा आसक्ति राख्दैन र भूतको विषयमा पश्चात्ताप गर्दैन, जो स्पर्शहरूमा विवेकदर्शी (रत हुँदैन) छ, ऊ दृष्टिहरूको चक्करमा पर्दैन ।।४।।

जो राग, ढोंग (ठगी) स्पृहा र मात्सर्य (कंजूस) रहित हुन्छ । जो प्रगल्भी हुँदैन, घृणारहित भएको हुन्छ, ऊ फेरि चुगलखोरीमा लाग्दैन ।।४।।

जो काम-भोगहरूमा रत रहँदैन, अभिमान रहित हुन्छ, शान्त र प्रतिभावान् छ, ऊ न त श्रद्धालु हुन्छ, न त विरक्त नै हुन्छ ।।६।।

जो लाभको इच्छाद्वारा शिक्षा प्राप्त गर्दैन, अलाभ भएमा पनि कुपित (रीस) हुँदैन, त्यो विरोध भावरहित भएको तृष्णाको वशमा गएर स्वादमा पनि भुल्नेछैन ।।७।।

जो उपेक्षक छ, सँधै स्मृतिमान् भइ रहेको हुन्छ, संसारमा कसैलाई पनि समान, श्रेष्ठ या नीच मान्दैन, उसमा राग हुँदैन ।।८।।

जसले अनासक्तको भावलाई बुभी आसक्तिरहित भइसकको छ, उनीसँग भव वा विभवप्रति तृष्णा हुँदैन ।।९।।

काम-भोगहरूको अपेक्षा नगर्ने त्यस्तो व्यक्तिलाई नै उपशान्त भन्दछु । उसको निमित्त सांसारिक बन्धन छैन । ऊ तृष्णाबाट टाढा गइसकेको छ ।।१०।।

जसको निमित्त पुत्र, पशु, खेत या धन छैन भने न उसको निमित्त आफ्नो या अरू भन्ने हुन्छ ।।११।।

जुन कुरामा साधारण मनुष्य, जसलाई श्रमण र ब्राम्हणले दोषी प्रमाणित गर्ने हो, ऊ त्यसमा दोषी हुँदैन । त्यसकारण ऊ आफ्नो निन्दाले विचलित हुँदैन ।।१२।।

राग र मात्सर्य (कंजूसी) मुनि आफूलाई श्रेष्ठ, समान वा निम्न व्यक्ति गन्दैन । समयबाट अलग भई उसले त्यसको भेदलाई पनि मान्दैन ।।१३।। अट्ठकवग्ग (१८२१) यस्स लोके सक' नत्थि, असता च न सोचति । धन्मेसु च न गच्छति, स वे सन्तो'ति वुच्चती'ति ॥१४॥

> छ्र पुराभेदसुत्तं दसमं निट्ठितं । Q अःर्रेस्स्

११. कलहविवादसुत्तं (४,११)

कुतो पहूता कलहा विवादा, परिदेवसोका सह मच्छारा च । मानातिमाना सह पेसुणा च, कुतो पहूता ते तदिङ्ग ब्रुहि ॥१॥

पिया पहूता कलहा विवादा, परिदेवासोका सह मच्छरा च । मानातिमाना सह पेसुणा च, मच्छरिययुत्ता कलहाविवादा । विवादजातेसु च पेसुणानि ॥२॥

पिया जु लोकस्मिं कुतो निबाना, ये वापि लोभा विचरन्ति लोके । आसा च निट्ठा च कुतो निबाना, ये सम्परायाय नरस्स होन्ति ॥३॥

छन्दानिदानानि पियानि लोके, ये वा'पि लोभा विचरन्ति लोके । आसा च निट्ठा च रतो निदाना, सम्परायाय नरस्स होन्ति ॥४॥

छन्दो तु लोकस्मिं कुतो निदानो, विनिच्छया वांपि कुतो पहूता । कोधो मोसवज्जञ्च कश्वंकथा, ये वांपि धम्मा समणेन वुत्ता ॥५॥

सातं असातन्ति यमाहु लोके, तमूपनिस्साय पहोति छन्दो । रूपेसु दिस्वा विभवं भवञ्च, विनिच्छयं कुरूते जन्तु लोके ॥६॥

अट्ठकवञ्ग

( 273 )

जसको संसारमा केही पनि छैन, जो अभावको निमित्त पश्चात्ताप गर्दैन र जो सबै धर्महरूमा रागादिको वशमा पर्दैन । उसलाई नै शान्त भन्ने गर्दछ ।।१४।।

## ∞ पुराभेदसुत्त समाप्त व्æ +>++≪-

## ११. कलहविवादसुत्त (४,११)

[यस सूत्रमा कलह तथा विवादको कारण देखाइएको छ ।]

देवता - कृपया यो भन्नुहोस् कि कलह, विवाद, विलाप, शोक, मात्सर्य (कंजूस), मान, अभिमान तथा चुगली कहाँबाट उत्पन्न हुन्छ ? ।।१।।

भगवान् बुद्ध - कलह, विवाद, विलाप, शोक, मार्त्सय (कंजूस) मान, अभिमान र चुगली प्रियताबाट उत्पन्न हुन्छ ।।२।।

देवता - संसारमा प्रिय वस्तु भएको मा मूल कारण के हो, जसले गर्दा लोभले मनुष्य संसारमा विचरण गरिरहन्छ । तृष्णा र अनुरागको हेतु पनि यही नै हो, जसले गर्दा पुनर्जन्म गराइदिन्छ ? ।।३।।

भगवान् बुद्ध - मनपर्ने बस्तुको निदान इच्छ हो, फेरि यसको कारणले मनुष्य लोभको वशमा गई विचरण गरेर बसिरहेका हुन्छन् । तृष्णा र अनु-रागको हेतु पनि यही नै हो, जसले गर्दा मनुष्यहरूको पुनर्जन्म हुने कारण पनि यही नै हो ।।४।।

देवता - श्रमण (बुद्ध) ले जुन धर्म बताउनुभएको छ त्यसअनुसार इच्छा कहाँबाट उत्पन्न हुन्छ ? अथवा विनिश्चय, कोध, असत्यभाषण तथा सन्देह कहाँबाट उत्पन्न हुन्छ ? ।।४।।

भगवान् बुद्ध - संसारमा प्रिय र अप्रिय बस्तु छन्, त्यसको कारण इच्छा हो । रूपको विनाश र उत्पत्तिलाई देखेर मनुष्य यहाँ कुनै निश्चयमा पुग्नेछ ।।६।।

अट्ठकवग्ग

( 278 )

1.1.1

कोधो मोसवज्जञ्च कथंकथा च, एते पि धम्मा द्वयमेव सन्ते । कथंकथी आणपथाय सिक्खे, ञत्वा पुवुत्ता समणेन धम्मा ॥७॥

सातं असातञ्च कुतो निदाना, किस्मिं असन्ते न भवन्ति हेते । विभवं भवञ्चापि यमेतमत्थं, एतं मे पब्रुहि यतो निदानं ॥८॥

फस्सनिदानं सातं असातं, फस्से असन्ते न भवन्ति हेते । विभवं भवञ्चापि यमेतमत्थं, एतं ते पबूमि इतो निदानं ॥५॥

फस्सो न लोकस्मिं कुतो निदानो, परिग्गहा चापि कुतो पहुता । किस्मिं असन्ते ममत्तमत्थि, किस्मिं विभूते न फुसन्ति फस्सा ॥१०॥

नामञ्च रूपञ्च पटिच्च फस्सा इच्छानिदानानि परिग्गहानि । इच्छ च सन्त्या न ममत्तमत्थि, रूपे विभूते न फुसन्ति फस्सा ॥१९॥

कथं समेतस्स विभोति रूपं, सुखं ढुखं वा'पि कथं विभोति । एतं मे पबूहि यथा विभोति, तं जानियाम इति मे मनो अहु ॥१२॥

न सञ्जसञ्जी न विसञ्जसञ्जी, नों पि असञ्जी न विभूतसञ्जी । एवं समेतस्स विभोति रूपं, सञ्जानिदाना हि पपञ्चसङ्घा ॥१३॥

( 22A)

 $\overline{A} = \overline{B}$ 

 $\dot{\epsilon}$ 

श्रमणले जानेर यी धर्महरूलाई बताउनुभएको छ कि कोध, असत्यभाषण र सन्देह - यो धर्म पनि दुबै (प्रिय र अप्रिय) कुराहरूबाट उत्पन्न हुने हुन्छ । सन्देह गर्ने व्यक्तिको लागि ज्ञान-पथको अभ्यास गर्नुपर्दछ ।।७।।

देवता - मलाई यसको उत्पत्तिको कारण बताउनुस् कि सुख (सात) र दु:ख (असात) वेदनाहरू कहाँबाट उत्पन्न हुन्छन् ? कुन नहुने हो त्यो हुँदैन ? नाश र उत्पत्ति∓जुन भन्नुभएको छ, उसको कारण पनि बताउनुहोस् ।।⊏।।

भगवान् बुद्ध - स्पर्शको कारण सुख र दुःख वेदनाहरू हुन् । स्पर्श नभएमा त्यो हुँदैन । जो विनाश र उत्पत्ति भनिएको छ, त्यसको कारण पनि त्यही हो भन्दछु ।।९।।

देवता - संसारमा स्पर्श कहाँबाट उत्पन्न हुन्छ ? परिग्रह कहाँबाट उत्पन्न हुन्छ ? कुनचाहीं कुरा नभएमा ममत्व हुँदैन ? कुनचाहीं कुरा नभएमा स्पर्श हुँदैन ? ।।१०।।

भगवान् बुद्ध - नाम र रूपले स्पर्श हुन्छ । इच्छाको कारण परिग्रह हुन्छ । इच्छा नभएको खण्डमा ममत्व (लालच) हुँदैन र रूप नभएको कारणले स्पर्श हुँदैन ।।१९।।

देवता - कुनचाही अवस्थामा रूप निरोध हुन्छ, फेरि सुख र दु:खको निरोध कसरी हुन्छ ? त्यसको निरोध यथार्थरूपले मलाई बताउनुहोस्, मलाई यसबारे थाहा पाउन धेरै उत्सुकता भएको छ ।।१२।।

भगवान् बुद्ध - संज्ञाको कारण नै सबै प्रपंच उत्पन्न हुन्छ, त्यसकारण जो संज्ञामा हुँदैन, जो संज्ञारहित पनि छैन र जो असंज्ञी पनि छैन त जसले संज्ञाको अतिक्रमण गरिसकेको छ - यस्तो अवस्था भएमा रूप हुँदैन ।।१३।। अट्ठकवग्ग (१८६) यं तं अपुच्छिम्ह अकित्तयी नो, अञ्ञ तं पुच्छाम तबिङ्घ बूहि । एत्तावतग्गं नो वढन्ति हेके, यक्खस्स सुद्धिं इध पण्डितासे । उबाहु अञ्ञम्पि वढन्ति एत्तो ॥१४॥

एत्तावतञ्गम्पि वढन्ति हेके, यक्खस्स सुद्धिं इध पण्डितासे । तेसं पुनेके समयं वढन्ति, अनुपादिसेसे कुसला वढाना ॥१५॥

एते च जत्वा उपनिस्सिता'ति, जत्वा मुनी निस्सये सो विमसी । जत्वा विमुत्तो न विवादमेति, भवाभवाय न समेति धीरो'ति ॥१६॥

## १२. चूलवियूहसुत्तं (४,१२)

सकं सकं बिटि्ठपरिब्बसा<mark>ना, विग्गयह नाना</mark> कुसला वढन्ति । 'यो एवं जानाति स वेढि धम्मं, इढं पटिक्कोसमकेवली सो' ॥१॥

एवम्पि विग्गरह विवाढियन्ति, बालो परो अकुसलो'ति चाहु । सच्चो बु वाढो कतमो इमेसं, सब्बे'व हिमे कुसला वढाना ॥२॥



( 260 )

देवता - मैले जुन सोधें, त्यसलाई तपाईंले बताउनुभयो, अब म अर्को कुरा सोध्छु, त्यसलाई बताउनुहोस् कि कुनै पण्डितले प्राणीहरूको अन्तिम शुद्धि (अरूप समाधि) यहाँ हो भनी बताएको छ । के योभन्दा माथि पनि शुद्धिको विषयमा बताउनेहरू पाइन्छन् ? ।।१४।।

भगवान् बुद्ध - कुनै कुनै पण्डितले व्यक्तिको शुद्धिमा यतिमात्र बताएका छन् कि कोहीले उनका उच्छेदका कुरा भनेको हुन्छ, तर कुशल मनुष्यले निर्वाणलाई नै शुद्धि भनको हुन्छ ।।१४।।

"यी दृष्टिहरूलाई ग्रहण गरी त्यसैमा फँसिएको छ" - यस्तो मुनि (बुद्ध) ले विवेकपूर्वक जानेर विमुक्त हुनुभएको छ, त्यस्तो मुनि विवादमा लाग्दैन र न धीर, उत्पत्ति र विनाशको चक्करमा नै पर्दछ ।।१६।।

# 80 कलहविवादसुत्त समाप्त C&

१२. चूलवियूहसुत्त (४,१२)

[मनुष्य मतको कारणले विवादमा परिरहन्छ, त्यसपछि अनेक सत्यहरू बारेमा भनिरहेका हुन्छन् । सत्य त एकमात्र छ । जसले दृष्टिलाई छाड्छ, ऊ विवादमा अल्भिँदैन ।]

देवता - मनुष्यले आ-आफ्ना दृष्टिमा दृढतापूर्वक ग्रहण गरी - "हामी कुशल छौँ" भनेर विवाद गर्छ र भन्छ कि जसले त्यस्तो जानेको छ, त्यही धर्मको जानकार छ र जसले यसलाई विरोध गर्छ, ऊ ज्ञानी होइन ।।१।।

विग्रहमा परी उसले यस्तो विवाद गर्छ, उसले भन्छ कि जो विराधी छ ऊ मूर्ख हो, फोरि अकुशल हो । तिनिहरूमध्ये सच्चा मतका के हुन् ? सबैले आफूलाई कुशल भन्दछन् ।।२।।

अट्ठक्वग्भ

( 275 )

परस्स वे धम्ममनानुजानं, बालो मगो होति निहीनपञ्जो । सब्बे'व बाला सुनिहीनपञ्जा, सब्बेविमे ढिटि्ठपरिब्वसाना ॥३॥

सन्दिटि्ठिया चे पन वीवदाता, संसुद्धपञ्जा कुसला मुतीमा । न तेसं कोचि परिहीनपञ्जो, टिटि्ठ हि तेसम्पि तथा समत्ता ॥४॥

न चाहमेतं तथियन्ति ब्रूमि, यमाहु बाला मिथु अञ्जमञ्जं । सकं सकं बिटि्डमकंसु सच्चं, तस्मा हि बालों ति परं बहुन्ति ।।४।।

यमाहु सच्च तथियन्ति एके, तमाहु अञ्जे तुच्छ' मुसा ति । एवम्पि विग्गयह विवादियन्ति, कत्मा न एक' समणा वढन्ति ॥६॥

एकं हि सच्चं न ढुतियमत्थि, यस्मिं पजानो विवदे पजानं । नाना ते सच्चानि सयं थुनन्ति, तस्मा न एकं समणा वढन्ति ॥७॥

कस्मा तु सच्चानि वढन्ति नाना, पवादियासे कुसला वढाना । सच्चानि सुतानि बहूनि नाना, उढाहु ते तक्कमनुस्सरन्ति ॥८॥

न हेव सच्चानि बहूनि नाना, अञ्ञत्र सञ्ञाय निच्चानि लोके । तक्कञ्च दिट्ठीसु पकप्पयित्वा, सच्च मुसा'ति द्रूयधम्ममाह्व ॥५॥

बिट्ठे सुते सीलवते मुते वा, एते च निस्साय विमानदस्सी । विनिच्छये ठत्वा पहुस्समानो, बालो परो अकुसलो'ति चाह ॥१०॥

भगवान् बुद्ध - जसले अरूको धर्मलाई स्थान दिँदैन ऊ मूर्ख हो, ऊ पशु र प्रज्ञाविहीन हुनेछ र सबै मूर्ख र प्रज्ञाविहीन छन् । यी सबै दृष्टिहरूका चक्करमा परिरहेका छन् ।।३।।

यदि मनुष्य आफ्नो दृष्टिमा पवित्र हुन्छ, ऊ शुद्ध, प्रज्ञ, कुशल र मतिमान् छ, उनमा कुनै पनि प्रज्ञा विहीन्ता हुँदैन, किनकि उनका दृष्टि परिपूर्ण छ ।।४।।

यस्तै नै हो भनी भन्न त सक्दिन - "यही सत्य हो" जुन कुरालाई लिएर मनुष्य एक अर्कोलाई मूर्ख बताउनेछन्, उनीहरूले आ-आफ्नो दृष्टिलाई सत्य सिद्ध गर्छन् र एकले अर्कोलाई मूर्ख बताउँछन् ।।४।।

देवता - कुनै मनुष्यले जसलाई सत्य भनिएको छ, अरू मनुष्यले त्यसलाई प्रलाप र असत्य बताउँदछ । यसप्रकारले पनि विग्रहमा परी विवाद गर्दछ, श्रमणले एउटै कुरा किन भन्दैन ? ।।६।।

भगवान् बुद्ध - सत्य भनेको एउटै छ अरू छैन, जसको सम्बन्धमा व्यक्ति व्यक्तिसँग विवाद गर्छ । उसले स्वयम् नाना सत्यहरूलाई एउटै कुरा बताउँदैन ।।७।।

देवता - के मनुष्य नाना सत्यहरूलाई बताउँछन् ? ऊ आफूलाई कुशल सम्भे विवाद गर्छ ? के सुनेका सत्य नानाप्रकारका र धेरै नै छन् ? या उसले तर्कको अनुसरण गर्दछ ? ।।८।।

भगवान् बुद्ध - संज्ञाको अतिरिक्त संसारमा धेरैजसो विभिन्नप्रकारका सत्य तथा नित्य छैन । दृष्टिहरूमा तर्कलाई लगाएर सत्य र असत्य - यी दई धर्महरूलाई बताउँदछु ।।९।।

दृष्टि, श्रुति, शील-व्रत, बिचार - यसको कारण अरूलाई अनादर गर्दै प्रसन्नतापूर्व कुनै निश्चयमा स्थित भई मनुष्यले अरूलाई मूर्ख र अकुशल भन्ने गरेका हुन्छन् ।।१०।।

### अट्ठकवग्ग

( 260 )

बेनेव बालों ति परं वहाति, तेनानुमानं कुसलोहि चा'ह । सरामत्तना सो कुसलो ववानो, अञ्जं विमानेति तथेव पाबा ॥११॥

अतिसारबिटि्ठिया सो समत्तो, मानेन सत्तो परिपुण्णमानी । सयमेव साम मनसामिसित्तो, बिटि्ठ हि सा तथा समत्ता ॥१२॥

परस्स चे हि वचसा निहीनो, तुमो सहा होति निहीनपञ्जो । अथ चे सयं वेदगू होति धीरो, न कोचि बालो समणेसु अत्थि ॥१३॥

अञ्ञं इतो या'भिवदन्ति धम्मं, अपरद्भा सुद्भिमवकेलीनो । एवं हि तिथ्या पुथुसो वदन्ति, सन्दिदि्उरागेन हि ते'भिरत्ता ॥१४॥

इधवे सुद्धिमिति वादियन्ति, नाञ्जेसु धम्मेसु विसुद्धिमाहु । एवम्पि तिथ्या पुथुसो निविट्ठा, सकायने तत्थ दल्हं वदाना ॥१४॥

सकायने चापि दल्हं वदानो, कमेत्थ बालो'ति परं दहेय्य । सयमेव सो मेधकं आवहेय्य, परं वदं बालमसुद्ध धम्मं ॥१६॥

विनिच्छर्ये ठत्वा सर्यं पहाय, उंद्र सो लोकस्मिं विवादमेति । हित्वान सब्बानि विनिच्छर्यानि, न मेधकं कुरूते जन्तु लोकें ति ॥१७॥

अट्ठक्वञा

( 229 )

मनुष्यहरूले जसको कारणले अरूलाई मूर्ख पार्छ, त्यही कारणले आफूलाई कुशल भनिरहन्छ । आफूलाई कुशल भन्नेले त्यही कारण द्वारा अरूलाई अवज्ञा (अनादर) गर्छ ।।११।।

जो मनुष्यले आफ्नो त्यस दृष्टिलाई पूर्ण मान्छ र ऊ मानले परिपूर्ण अभिमानी भई जानेछ । ऊ स्वयं आफूलाई पण्डित सम्भनेछ, किनकि उसको दृष्टि नै त्यस्तै हुन्छ ।।१२।।

यदि अरूले भनेमा हीन हुने भए, तब स्वयं पनि प्रज्ञाविहीन हुन सक्नेछ । यदि आफूले भनेमा कुनै ज्ञानी र धीर भए श्रमणहरूमा कुनै पनि मूर्ख हुँदैनन् ।।१३।।

"जो यसको विपरीत अरू दृष्टि बताउँछ र जो शुद्धिका मार्गद्वारा विचलित छ, ऊ अकेवली (अज्ञानी) छ ।" - यस्तोलाई प्राय: तार्किक (दोस्रो मतावलंबी) भन्दछ, किनकि ऊ आफ्नो दृष्टि-रागमा रत हुन्छ ।।१४।।

"शुद्धि यही नै हो, दोस्रो <mark>धर्ममा शुद्धि छैन" -</mark> यस्तो प्राय: तैर्थिकका कुरा भन्ने छन् । उत्तम पुरुषहरू आफ्नो दृष्टिमा स्थिर र दृढ भई बताउनेछ ।।१४।।

जसले आफ्नो दृष्टिलाई दृढतापूर्वक ग्रहण गरी अरूलाई मूर्ख बताउनेछ, दोस्रो धर्मलाई मूर्ख र अशुद्ध भन्नेले ऊ स्वयं कलहको आह्वान गर्दछ ।।१६।।

ऊ आफ्नो दृष्टिमा स्थित भई स्वयं (अरू शास्तहरूढ़ारा आफूलाई) तुलना गरी संसारमा विवाद गरिरहन्छ तर ज्ञानी पुरुषले सबै दृष्टिहरूलाई त्याग गरी संसारमा कलह गर्दैन ।।१७।।

> छ चूलवियूहसत्त समाप्त Q अ्ञेग्स्

अट्ठकवग्ग

( 222 )

14

.1.

# १३. महावियूहसुत्तं (४,९३)

ये केचि, मे दिट्ठिपरिब्बसाना, इदमेव सच्चन्ति विवादियन्ति । सब्बेंव ते निन्दमन्वानयन्ति, अथो पसंसंपि लभन्ति तत्थ ॥१॥

अप्पं हि एतं न अलं समाय, ढवे विवाढस्स फलानि ब्रूमि । एवम्पि ढिस्वा न विवाढिरोथ, खेमामिपस्सं अविवाढभूमिं ॥२॥

या काचि'मा सम्मुतियो पुशुज्जा, सब्बा'व एता न उपेति विद्रा । अनूपयो सो उपयं किमेय्य, बिट्ठे सुते सन्तिमकुब्बमानो ॥३॥

सीलुत्तमा संयमनाहु सुद्धिं, वतं समाढाय उपटि्ठतासे । इधेव सिक्सेम अश्व'स्स सुद्धिं, भूवपनीता कुसलावढाना ॥४॥

स चे चुतो सीलवततो होति, स वेधति कम्म विराधयित्वा । स जप्यति पत्थयतीध सुद्धिं, सत्था'व हीनो पवसं घरम्हा ॥५॥

सीलब्बतं वा'पि पहाय सब्बं, कम्मञ्च सावज्ज'नवज्जमेतं । सुद्धिं असुद्धिं'ति अपत्थयानो, विरतो चरे सन्तिमनुगगहाय ॥६॥

तपूपनिस्साय जिगुच्छितं वा, अथ वा'पि ढिट्ठ'व सुतं मुतं वा । उद्धंसरा सुद्धमनुत्थुनन्ति, अवीततण्हासे भवाभवेसु ॥७॥

अट्ठक्तवग्भ

# १३. महावियूहसूत्त (४,९३)

[जो दृष्टिवादमा पर्छ उसले शुद्धि प्राप्त गर्न सक्तैन । सत्यदर्शी दृष्टिवादलाई त्याग गरी शान्ति प्राप्त गर्छ ।]

देवता - जसले कुनै दृष्टिहरूलाई ग्रहण गरी 'यही सत्य हो, भनी विवाद गर्छ, उसलाई सबैले निन्दित पनि गर्न सकछ अथवा प्रशंसा पनि प्राप्त गर्न सक्छ ? ।।९।।

भगवान् बुद्ध - यो अल्पमात्र हो, शान्तिको निमित्त पर्याप्त छैन । म विवादका दुई फल बताउँदछु । निर्वाणको निर्विवाद भूमि र कल्याणकर देखेर विवादमा नलाग ।।२।।

जतिपनि पृथक् जनहरूका मान्यताहरू छन्, ती सबैमा बुद्धिमान् लाग्दैन । दृष्टि र श्रुतिलाई ग्रहण नगर्ने, आसक्तिरहित त्यसले के ग्रहण गर्छ ? ।।३।।

शीललाई उत्तम मान्नेले संयमले शुद्ध हुन्छ भनी भन्छ । उसले व्रत ग्रहण गरी भन्छ कि त्यसको शुद्धि यही नै सिक । भवमा पर्ने मनुष्यहरूले आफूलाई कुशल भन्छन् ।।४।।

ऊ शील-व्रतद्वारा च्युत हुन्छ, उसले आफ्नो कर्म बिग्ग्रो भनी सम्भोर कम्पित हुन्छ । समूहबाट छुटेकोजस्तो वा घरबाट निकालेर पठाएको जस्तो शोक गर्छ, त्यसपछि शुद्धिको कामना गर्दछ ।।५।।

सबैले शीलव्रत तथा सदोष-निर्दोष कर्मलाई त्यागेर, शुद्धि र अशुद्धिको कामना गर्दै शान्तिको निमित्त विरक्त भएर विचरण गर ।।६।।

कुनै मनुष्य तप अथवा घृणित कामद्वारा अथवा दृष्टि, श्रुति या विचार द्वारा पुनर्जन्मको तृष्णालाई नछोडिकन नै उच्चस्वरले शुद्धि हुन्छ भनी बताउँछ ।।७।।

### अट्ठक्वग

( 268 )

पत्थयमानस्स हि जप्पितानि, संवेदितञ्चापि पकप्पितेसु । चुतूपपातो इध यस्स नत्थि स, केन वेधेय्य कुहिं चि जप्पे ॥७॥

यमाहु धम्मं परमं ति एके, तमेव हीनं ति पनाहु अञ्जे । सच्चो नु वादो कतमो इमेसं, सब्बे व हीमे कुसला वदाना ॥५॥

सकं हि धम्मं परिपुण्णमाहु, अञ्जस्स धम्मं पन हीनमाहु । एवम्पि विग्गरह विवादिर्यान्त, सकं सकं सम्मुतिमाहु सच्चं ॥१०॥

परस्स चे वंभयितेन हीनो, न कोचि धम्मेसु विसेसि अस्स । पुथू हि अञ्जस्स वढन्ति धम्मं, निहीनतो सम्हि ढलहं वढाना ॥११॥

सद्धम्मपूजा पि नेसं तथेव, यथा पसंसन्ति सकायनानि । सब्बे पवादा तथिवा भवेय्युं, सुद्धी हि तेसं पच्चत्तमेव ॥१२॥

न ब्राम्हणस्स परनेय्यमत्थि, धम्मेसु निच्छेय्य समुग्गहीतं । तस्मा विवादानि उपातिवत्तो, न हि सेट्ठतो पस्सति धम्ममञ्जं ॥१३॥

जानामि पस्सामि तथेव एतं, दिटि्ठया एके पच्चेन्ति सुद्धिं । अद्वविख चे कि हि तुमस्स तेन, अतिसित्वा अञ्जेन वदन्ति सुद्धिं ॥१४॥

अटठकवग्ग

as yes de

आकांक्षा भएका सँग तृष्णा हुन्छ, जसले उपाय गर्छ उही कम्पित हुन्छ, जोसँग मृत्यु र जन्म हुँदैन, उसलाई किन र कहाँ कम्पित हुने हुन्छ र तृष्णा गर्छ ? ।।८।।

देवता - जसलाई कोही मनुष्य उत्तम धर्म बताउँछ, उसलाई नै अरू मनुष्यले हीन भन्दछ । यसमा कुनचाही कथन सत्य हो ? यी सबैले आफूलाई कुशल भन्ने गरेका छन् ।।९।।

भगवान् बुद्ध - आफ्नो धर्मलाई परिपूर्ण बताउने अरूको धर्मलाई हीन बताउनेको भिन्न मत भएको ले नै विवाद गर्छ, र आफ्नो धारणा-लाई सत्य बताइएको हुन्छ ।।१०।।

यदि अरूलाई निन्दा गर्दैमा हीन हुने भए तब धर्ममा कुनैपनि श्रेष्ठ हुँदैन अनि सबैले अरूको धर्मलाई हीन बताउँछ र आफ्नो धर्मलाई ठोस भनी बताउँछ । 19911

मनुष्यले जसरी आफ्नो धर्म-मार्गको प्रशंसा गर्छ त्यसरी नै त्यसलाई पूजा पनि गर्छ । यदि यसैलाई सत्य भनी प्रमाण मानेको भए सबै वाद सत्य हुन्छन्, फोरि त्यसैको शुद्धि पनि भिन्न भिन्न हुन्छन् ।।१२।।

ब्राहण (सत्यको निम्ति) अरूको निर्भर हुँदैन । ऊ धार्मिक दृष्टि-हरूमा दृढग्राही हुँदैन, त्यसकारण ऊ विवादले अलग्ग हुन्छ, उसले अरू धर्मलाई श्रेष्ठ मान्दैन ।।१३।।

"मैले यसलाई उस्तै जानेको छु र देखेको छु" - यस प्रकार कनै मनुष्य दृष्टिले शुद्धि बताउँछ । यदि उसले देखको भए के देख्यो ? उसले यथार्थ मार्ग छोडेर अरू ऋमले शुद्धि बताउँछ ।।१४।।

### अट्ठकवग्ग

( 228 )

पस्सं नरो ढकिखति नामरूपं, ढिस्वान वा अस्सति तानिमेव । कामं बहुं पस्सतु अप्पर्क वा, न हि तेन सुद्धिं कुसला वढन्ति ॥१४॥

निविस्सवादी न हि सुद्धिनायो, पकप्पितं दिटि्ठ पुरेक्खरानो । यं निस्सितो तत्थ सुभं वदानो, सुद्धिं वदो तत्थ तथह्सा सो ॥१६॥

न ब्राम्हणो कप्पमुपेति सङ्घं, न हि दिटि्ठसारी न'पि जाणबन्धु । जत्वा च सो सम्मुतियो पुथुज्जा, उपेक्खति उग्गहणन्तमञ्जे ॥१७॥

विसज्ज गन्थानि मुनीध लोके, विवादजातेसु न वग्गसारी । सन्तो असन्तेसु उपेक्खको सो, अनुग्गहो उग्गहणन्तिमज्जे ॥१८॥

पुब्बासवे हित्वा नवे अकुब्बं, न छन्द्रगू नों पि निविस्सवादी । स विप्पमुत्तो दिटि्ठगतेहि धीरो, न लिप्पति लोके अनत्तगरही ॥१५॥

स सब्बधम्मेसु विसेनिभूतो, यं किञ्चि दिट्ठं व सुतं मुतं वा । स पन्नभारो मुनि विप्पमुत्तो,

न कप्पियो नूपरतो नपरतो न पत्थियों ति (भगवा) ॥२० ॥

(:**2ĽU**)

अट्ठक्वग्ग

देख्ने मनुष्यले नाम-रूपलाई देख्छ । देखेर त्यलाई मान्नेछ । उसले थोरै वा धेरै किन देख्छ । कुशलजनले यसलाई नै शुद्धि हो भनी भन्दैनन् ।।१४।।

जो जुनचाही वादमा आसक्त हुन्छ, ऊ शुद्धिमा प्राप्त हुँदैन । किनकि उसले कुनै दृष्टि मानेको हुन्छ । मनुष्य जसमा आसक्त हुन्छ त्यसलाई शुभ बताउँछ र जसलाई शुद्धि बताइएको छ उसलाई सत्य मानेको हुन्छ ।।१६।।

ब्राम्हण विवेकयुक्त भएको ले तृष्णा - दृष्टिमा अल्भिर्भैंदैन । उसले दृष्टिलाई अनुसरण गर्दैन र न ज्ञान-बन्धु नै हुनेछ । उसले पृथक्जनहरूको धारणालाई कुनचाही मनुष्यहरूले मनुष्यत्व ग्रहण गर्ने हुन् त्यसलाई जानी उसको उपेक्षा गर्छ ।।१७।।

मुनि यो संसारमा बन्धनहरूलाई छोडेर विवाद गर्नेहरूको पक्षधर हुँदैन । ऊ अशान्तहरूमध्ये शान्त जसलाई अन्य मनुष्यले ग्रहण गर्ने हुन्छ, त्यसलाई उपेक्षा गर्छ ।।१८।।

जसले पहिलेका आसवहरूलाई छोडी नयाँ आसवहरूलाई उत्पन्न गर्न दिँदैन, इच्छारहित, वादमा अनासक्त, दृष्टिहरूबाट पूर्ण रूपले मुक्त हुन्छ ऊ धीर संसारमा लिप्त हुँदैन र ऊ न आफूलाई नै निन्दा गर्छ ।।१९।।

जतिपनि दृष्टि, श्रुति र बिचार छन् ती सबैमाथि ऊ विजयी हुन्छ । ऊ पूर्णरूपले युक्त, भार त्यक्त (भार त्याग गरेको) संस्कार, उपरति तथा तृष्णाले रहित हुन्छ ।।२०।।

# छ महावियूहसुत्त समाप्त Q ्र≫••रू

### अट्ठक्तवग्ग

( 242 )

### १४. तुवटकसूत्तं (४,१४)

पुच्छामि तं आदिच्चबन्धु, विवेकं सन्तिपढं च महेसि । कथं दिस्वा तिब्बाति भिक्सू, अनपादियानो लोकस्मिं किञ्चि ॥१॥

मूलं पपञ्चसङ्घाय (इति भगवा), मन्ता अस्मीति सब्बमुपरुन्धे । या काचि तण्हा अज्झतं, तासं विनया सदा सदा सतो सिक्खे ॥२॥

यं किञ्चि धम्ममभिजञ्ञा, अज्झतं अथ वा पि बहिद्धा । न तेन मान कुबेथ, न हि सा निब्बुति सतं वुत्ता ॥३॥

सेरयो न तेन मञ्जेय्य, नीचेय्यो अथ वां पि सरिक्सो । फुट्ठो अनेकरूपेहि, नातुमानं विकप्पयं तिट्ठे ॥४॥

अज्झत्तमेव उपसमे, नाञ्ञतो मिक्खु सन्तिमेसेय्य । अज्झत्तं उपसन्तस्स, नत्थि अत्तं कुतो निरत्तं वा ॥५॥

मज्झे यथा समुद्दस्स, ऊमि नो जायति ठितो होति । एवं ठितो अनेजस्स, उस्सढं भिक्खु न करेय्य कुहिं चि ॥६॥

अकित्तरि विवटचक्खु, सक्खिधम्मं परिस्सयविनयं । पटिपढं वढेहि भद्वं ते, पातिमोक्खं अथ वा'पि समाधि ॥७॥

अटठकवञ्य

Downloaded from http://www.dhamma.digital

## १४. तुवटकसूत्त (४,९४) 🗉

[यो सूत्रमा यो देखाइएका छ कि शान्ति प्राप्तिको निमित्त भिक्षुले के गर्नुपर्छ ?] (भिक्षचर्य्या)

देवता - आदित्यबन्धु ! महर्षि ! म तपाईंसँग विवेक तथा शन्तिपदको विषयमा सोध्छु । त्यसैको दर्शनले संसारमा सबैमा अनासक्त भई, भिक्षु कसरी शान्त हुनेछ ? ।।१।।

भगवान् बुद्ध - सबै प्रपंचहरूको जड अहंकार हो भनी जानी ज्ञानीले जुनसुकै कथनले त्यसलाई अन्त गर । जतिपनि अनुशय चित्तमा तृष्णाहरू छन्, त्यसबाट रहित हुनको निमित्त सँघै स्मृतिमान् भई अभ्यास गर ।।२।।

बाहिर र भित्र जतिपनि गुण छन्, त्यसलाई जानी त्यसको कारणले गर्व नगर किनभने साधुजनले त्यसलाई शान्ति भनेको छैन ।।३।।

त्यसको कारण न अरूभन्द<mark>ा आफूलाई श्रेष्ठ सम्भन</mark>े, न नीच र न समान । अनेकप्रकारले स्पर्श पाएर पनि <mark>आफूलाई विकल्पमा</mark> नलगाऊ ।।४।।

आफ्नो भित्री चित्तलाई शान्त गर । भिक्षु भएर अरू उपायद्वारा शान्तिको गवेषण नगर जसको भित्र शान्त हुन्छ उसमा अपनत्व (आफ्नोभाव) हुँदैन, परत्व (अरूको भाव) भन् कहाँ ? । । ४ । ।

जस्तो कि समुद्रको बीचमा लहर उठ्दैन, प्रत्युत स्थिरता बनिरहेको हुन्छ, त्यसरी नै स्थिर, चंचलतारहित भिक्षुले कुनैमा पनि तृष्णा नगर ।।६।।

देवता - उन्मीलित चक्षु ! (खुलेको आँखाले) (तपाईंले) आफ्ना बाधाहरूलाई टाढा गर्न साक्षात् धर्मउपदेश गर्नुभएको थियो । आफ्नो भद्र (राम्रो) प्रतिपदालाई बताउनुहोस् जो कि प्रातिमोक्ष या समाधि होउन् ।।७।।

(300)

### अट्ठकवग्भ

चक्खूहि नेव लोलस्स, गामकथाय आवरये सोत' । रसे च नानुगिज्झेय्य, न च ममायेथ किञ्चि लोकस्मि ॥८॥

फस्सेन यदा फुट्ठस्स, परिदेवं भिक्खु न करेय्य कुहिं चि । भवं च नाभिजप्पेय्य, भेरवेसु च न सम्पवेधय्य ॥४॥

अन्नानमथो पानानं, खाढ़नीयानमथों'पि वत्थानं । लद्धा न सन्निधिं कथिरा, न च परित्तसे तानि अलममानो ॥१०॥

झायी न पाढलोलस्स, विरमे कुक्कुच्चा नप्पमज्जयेय्य । अश्व आसनेसु सयनेसु, अप्पसहेसु मिक्सु विहरेय्य ॥११॥

निह्नं न बहुलीकरेख्य, जागरियं भजेख्य आतापी । तन्दिं मायं हस्सं खिड्डं, मेथुनं विप्पजहे सविभूसं ॥१२॥

आश्वब्बणं सुपिनं लक्खणं, नो विदहे अश्वो पि नक्खतं । विरुत च गढ्भकरणं, तिकिच्छं मामको न सेवेय्य ॥१३॥

निन्दाय नप्पवेधेय्य, न उण्णमेय्य पसंसितो मिक्खु । लोमं सह मच्छरियेन, कोधं पेसुनियञ्च पनुदेय्य ॥१४॥

कर्यविक्कर्य न तिट्ठेय्य, उपवाढं भिक्खु न करेय्य कुहिं चि । गामे च नामिसज्जेय्य, लाभकम्या जनं न लापयेय्य ॥१५॥

न च कत्थिता सिया भिक्खु, न च वाचं पयुतं भासेय्य । पागब्भियं न सिक्खेय्य, कथं विग्गाहिकं न कथयेय्य ॥१६॥

मोसवज्जे न निय्येथ, सम्पजानो सठानि न कथिरा । अथ जीवितेन पञ्जाय, सीलब्बतेन नाञ्जतिमञ्जे ॥१७॥

(309)

### अट्ठक्वञ्स

भगवान् बुद्ध - चक्षुको विषयमा लोलुपता नगर । नचाहिँदो कुरातिर आफ्नो कानलाई बन्द गर । स्वादमा लोलुपता नगर संसारमा कसैलाई पनि आफ्नो नठान ।।८।।

दु:खद स्पर्श भएतापनि भिक्षुले कही पनि विलाप नगर । भवको तृष्णा नगर र भयानकताबाट कम्पित नहुनू ।।९।।

अन्न अथावा पेय (पिउने बस्तु) खाद्य अथवा वस्त्र पाएमा त्यसलाई संग्रह नगर । त्यसलाई प्राप्त नभएतापनि चिन्ता नगर ।।१०।।

ध्यानी बन, घुमक्कड (घुम्ने) न बन, व्याकुलताले विरत बन, प्रमादी नबन । भिक्षुभई एकान्तमा विहार गर ।।१९।।

धेरै निद्रालु न हुनू, उद्योगी बन, जागरणशील बन । तन्द्रा, माया (छल) हास्य, क्रीडा, ख्याल, मैथुन र श्रृंगारलाई त्यागिदिनू ।।१२।।

हाम्रा शिष्य ! तन्त्र-मन्त्र, स्वप्नबिचार, लक्षण हेर्ने र नक्षत्रहरूको विश्वासलाई त्यागिदिनु । पशु-पंक्षीको बोली सुनेर व्यवहार गर्ने गर्भ धारण गर्ने, चिकिल्सा गर्ने (वैद्यक) जस्ता कुरामा श्रद्धालु भिक्षुले अभ्यास नगर्नू ।।१३।।

भिक्षुले निन्दाबाट विचलित नहुनू, प्रशंसामा नफुल्नू र लोभ मात्सर्य (कंजूसी) क्रोध तथा चुगलीलाई त्यागिदिनू ।।१४।।

भिक्षु कय-विकयमा नलाग । कहीं कसैलाई दोष नदिनू, गाउँमा कसैलाई गाली नदिनू र लाभको इच्छाले मनुष्यलाई नबोल्नू ।।१४।।

भिक्षू आत्मप्रशंसी नहुनू, स्वार्थपूर्ण कुरा नगर्नू, उद्दण्डता (प्रगल्भ) नसिक्नू र कगडा-लडाईंका कुरा नगर्नू ।।१६।।

असत्य भाषण नगर्नू, जानी-बुफी शठता (कपट) नगर्नू, फोरि जीविका, प्रज्ञा, शील-व्रतको विषयमा अरूलाई अनादर नगर्नू ।।१७।।

### अट्ठक्वम

(302)

सुत्वा रूसितो बहुं वाचं, समणानं पुथुवचनानं । फरूसेन ते न पतिवज्जा, न हि सन्तो पटिसेनिकरोन्ति ॥१८॥

एतं च धम्ममञ्जाय, विचिनं भिक्खु सढा सतो सिक्खे । सन्तीति निब्बुतिं जत्वा, सासने गोतमस्स नप्पमज्जेरय ॥१४॥

अभिभू हि सो अनभिभूतो, सक्खिधम्मं अनीतिहमदस्सी । तस्मा हि तस्स भगवतो सासने, अप्पमत्तो सदा नमस्समनुसिक्से'ति (भगवा) ॥२०॥

> छ तुवटसुत्तं चुइसमं निट्ठितं । Qa -≫••रू

१५. अत्तदण्डसुत्तं (४,१५)

अत्तढण्डा भयं जातं, जनं पस्सथ मेधकं । संवेगं कित्तयिस्सामि, यथा संविजितं मया ॥१॥

फन्दमानं पजं दिस्वा, मच्छे अप्पोदये यथा । अञ्ञमञ्ञे हि त्यारुद्धे, दिस्वा मं भयमाविसि ॥२॥

समन्तमसरो लोको, दिसा सब्बा समेरिता । इच्छं भवनमत्तनो, नाह्रसासिं अनोसितं ॥३॥

ओसाने त्वेव व्यारुद्धो, बिस्वा मे अरती अहु । अथेत्थ सल्लमह्रविस्व, बुह्रसं हढयनिस्सितं ॥४॥



1.2

1.19

(303)

बहुभाषी (धेरै गफ अथावा कुरा) श्रमणहरूको दोषयुक्त धेरै कुराहरू सुनेर उसलाई कठोर (कडा) जवाफ नदिनू, साधुजनहरूप्रति हंस्रक नहुनू ।।१८।।

यी धर्मलाई जानेर विवेकी भिक्षु सधै स्मृतिमान् रहन अभ्यास गर्नू, निर्वाणको शान्ति जानेर गौतमको शिक्षामा प्रमाद नगर्नू ।।१९।।

उनले विजयी अजेय भई धर्मलाई साक्षातरूपले बुफिसके । त्यसकारण अप्रमत्त भई उस भगवान् बुद्धको शिक्षाको सम्मानपूर्वक अभ्यास गर्नू ।।२०।।

## ९० तुवटकसुत्त समाप्त 😪

s Julija

## १५. अत्तदण्डसुत्त (४,१५)

[यसमा भगवान् बुद्धले आफ्नो वैराग्यको कारण भन्नुहुन्छ, त्यसपछि तृष्णा-रहित भई निर्वाण प्राप्त गर्ने मार्ग देखाउनुहुन्छ ।]

आफ्नो दुष्कर्मद्वारा नै भय उत्पन्न हुन्छ, कलह गर्ने मनुष्यहरूलाई हेर । म संवेगको कुरा गर्दछु, जसरी कि मलाई संवेग (विरक्ति) प्राप्त भएका थियो ।।१।।

जसरी थोरै पानीमा माछाहरू छटपटिन्छन्, त्यसरी नै मनुष्यहरू छटपटिने हुन्छन्, एक अर्कोको बिरुद्धमा लागेका मनुष्यहरूलाई हेरेर मलाई भय उत्पन्न भयो ।।२।।

सारा संसार असार छ, सबै दिशाहरू विचलित छन् । आफ्नो निमित्त कल्याणकर स्थानलाई चाहँदै कहीं पनि आपत्तिबाट खाली ठाउँ मैले पाइन ।।३।।

अन्तमा सर्वत्र विरोध भावलाई देखी ममा वैराग्य भयो । त्यसपछि मैले यहाँ पत्तालगाउन कठिन भएको मा घोच्ने काँडालाई देखें ।।४।।

### अट्ठक्तवग्ग

(308)

येन सल्लेन ओतिण्णो, ढिसा सब्बा विधावति । तमेव सल्लं अब्बुय्ह, न धावति न सीढति ॥५॥

तत्थ सिक्खानुगीयन्ति, यानि लोके गथिनानि न तेसु पसुतो सिया निब्बिज्झ सब्बसो कामे, सिक्खे निब्बाणमत्तनो ॥६॥

सच्चो सिया अप्यगब्भो, अमायो रित्तपेसुणो । अक्कोधनो लोभपाप, वेविच्छ विचरे मुनि ॥७॥

निह्नं तन्दिं सहे थीनं, पमादेन न संवसे । अतिमाने न तिट्ठेय्य, निब्बाणमनसो नरो ॥८॥

मोसवज्जे न निय्येथ, रूपे स्नेहं न कुब्बरे । मानं च पिरिजानेय्य, सहसा विरतो चरे ॥५॥

पुराणं नामिनन्देय्य, नवे सन्तिं <mark>न कु</mark>ब्बरे । हीयमाने न सोचेय्य, आका<mark>सं न सितो सिया ॥</mark>१०॥

गेधं बूमि महोधों ति, आजवं बूमि जप्पनं । आरम्मणं पकम्पनं, कामपंको बुरच्चयो ॥११॥

सच्चा अवोक्कम्म मुनि, थले तिट्ठति ब्राम्हणो । सब्ब सो पटिनिस्सज्ज, स वे सन्तो'ति वुच्चति ॥१२॥

स वे विद्धा स वेढगू, जत्वा धम्मं अनिस्सितो । सम्मा सो लोके इरियानो, न पिहेतीध कस्सचि ।१३॥

यों ध कामे अच्चतरि, सङ्गं लोके ढुरच्यं । न सो सोचति नाज्झेति, छिन्नसोतो अबन्धनो ॥१४॥

(309)

#### अट्ठकवग्ग

जुन काँडाले घोच्दा प्राणी सबै दिशाहरूमा दगुर्ने हुन्छ, त्यही काँडालाई निकाल्दै न दगुर्छ, न बस्छ ।।४।।

यहाँ संसारमा आसक्तिजनक धेरैजसो शिक्षाहरू दिएका हुन्छन्, त्यसमा नलाग । जहिलेपनि (सर्वथा) कामनातिर उदास भई आफ्नो मुक्तिको निम्ति अभ्यास गर ।।६।।

मुनि सत्यवादी हुनू, उद्दण्ड (प्रगल्भी) नहुनू, कपटी नहनू, ऋोध, लाभ, पाप तथा कंजूसीबाट रहित भई विचरण गर ।।७।।

निर्वाणापेक्षी (निर्वाण चाहनेले) मनुष्यले निद्रा, तन्द्रा तथा आलस्यलाई जित, प्रमादमा नरहनू अभिमानमा नलाग ।।८।।

भूठो कुरा नबोल, रूपको स्नेह नगर, मानलाई त्यागीदिनू हिंसाबाट विरत भई विचरण गर ।।९।। 🛛 📂 🥿

पुरानोलाई अभिनन्दन नगर, नयाँको आशा नगर, हराएको मा चिन्ता नगर र तुष्णामा लिप्त नहुनू ।।१०।।

मैले लोभलाई ठूलो पानीको बाढी भनें, आसक्तिहरूलाई बकवाद भनें, आलम्बन कम्पन हो र काम-भोगरूपी पंक हिलो हो ।।११।।

श्रेष्ठ मुनि सत्यद्वारा नहटिकन निर्वाणरूपी स्थलमा स्थित हुन्छ । सर्वत्यागी ऊ अवश्य शान्तमा गनिनेछ ।।१२।।

त्यही विद्वान् हो, त्यही ज्ञानी हो, जसले धर्मलाई जानेर अनासक्त भई सम्यक्रूपले संसारमा विचरण गर्छ, फोरि कसैसँग पनि स्पृहा (प्रेम) गर्दैन ।।१३।।

जसले यहाँ कामभोगहरूलाई त्यागिसकेको छ कि संसारमा दुष्ट र आसक्ति छ यस्तो धारालाई काटेर बन्धनरहित व्यक्ति न शोक गर्छ र न चिन्ता गर्छ ।।१४।।

### अट्ठकवग्भ

( 30£ )

यं पुब्बे तं विसोसेहि, पुच्छा ते मां हु किञ्चनं । मज्झे वे नो गहेस्ससि, उपसन्तो चरिस्ससि ॥१४॥

सब्बसो नामरूपस्मिं, यस्स नटिथ ममायितं । असता च न सोचति, स वे लोके न जीयति ॥१६॥

यस्स नत्थि इदं में ति, परेसं वा पि किञ्चनं । ममत्तं सो असंविन्दं, नत्थि में ति न सोचति ॥१७॥

अनिट्ठरी अननुगिद्धो, अनेजो सब्बधीसमो । तमानिसंसं पब्रूमि, पुच्छितो अविकम्पिनं ॥१८॥

अनेजस्स विजानतो, नटिथ काचि निसङ्घति । विरतो सो वियारम्भा, खेमं पस्सति सब्बधी ॥१५॥

न समेसु न ओमेसु, न उत्सेसु वढते मुनि । सन्तो स वीतमच्छरो, नाढेति न निरस्सती'ति (भगवा) ॥२०॥

# १६. सारिपुत्तसुत्तं (४,१६)

न मे बिट्ठो इतो पुब्बे (इच्चायस्मा सारिपुत्तो), नस्सुतो उढ कस्सचि । एवं वग्गुवढो सत्था, तुसितो गणिमागतो ॥१॥

अट्ठक्वञ्ग

( 306 )

जुन पहिलेको आसक्ति छ त्यसलाई त्यागिदिनू, पछि तिमीले कुनै पनि ग्रहण नगर, बीचमा ग्रहण नगरिकन उपशान्त भई विचरण गर्नुपर्छ ।।१४।।

जोसँग नाम र रूपमा सर्वथा नै ममत्व छैन, जसले अभावमा वा नभएपछि शोक गर्दैन, त्यसले नै संसारमा जन्म ग्रहण गर्दैन ।।१६।।

जोसँग कुनै वस्तुको विषयमा "यो मेरो हो" या "यो अरूको हो" - भन्ने भाव हुँदैन, ममत्वमा नलाग्ने उसले अभावमा शोक गर्दैन ।।१७।।

अनिष्ठुरता, निर्लोभिता, वितृष्णा सर्वत्र समताका कुरा सुन्दा निर्भयताको सुपरिणाम बताइने रहेको छ ।।१८।।

तृष्णारहित विज्ञसँग कुनै संस्कार हुँदैन । प्रयत्नले विरत ऊ सर्वत्र क्षेमले बस्दछ ।।१९।।

मुनि आफूसमानका र तल्लोस्तरका श्रेष्ठहरूमध्ये आफूलाई यो हूं भनी भन्दैन । शान्त मार्त्सर्यरहित उनले न त कुनैलाई ग्रहण गर्दछ न त छोड्छ ।।२०।।

# १६. सारिपुत्तसुत्त (४,१६)

[आयुष्मान् सारिपुत्र महास्थविरले सोध्नुभएपछि भगवान् बुद्धले भिक्षुजीवनको मार्ग निर्देशन गर्नुभयो ।]

सारिपुत्र - तुषितलोक (देवलोक) बाट मनुष्यलोकमा यस्तो मृदुभाषी भगवान् शास्तालाई न आजसम्म मैले देखेको थिएं, न कोहीबाट सुनेका थिएं । 1911

### अट्ठकवग्ग

(307)

 $\frac{1}{2}$  it :

120

. .

191

सदेवकस्स लोकस्स, यथा दिस्सति चक्खुमा । सब्बं तमं विनोदेत्वा, एको रतिमज्झगा ॥२॥

तं बुद्धं असितं तादिं, अकुहं गणिमागतं । बहुन्नमिध बद्धानं, अत्थि पञ्हेन आगमं ॥३॥

मिक्खुनो विजिगुच्छतो, भजतो रित्तमासनं । रूक्खमूलं सुसानं वा, पब्बतानं गुहासु वा ॥४॥

उच्चावचेसु सयनेसु, कीवन्तो तत्थ भेरवा । येहि भिक्खु न वेधेय्य, निग्घोसे सयनासने ॥४॥

कति परिस्सयालोके, गच्छतो अमतं दिसं । ये भिक्खु अभिसम्भवे, पन्तमिह सयनासने ॥६॥

क्यास्स व्यप्पथयो अस्सु, क्यास्सस्सु इध गोचरा । कानि सिलब्बतानस्सु, पहितत्तस्स भिक्खुनो ॥७॥

कं सो सिर्क्स समादाय, एकोदि निपको सतो । कम्मारो रजतस्सेव, निद्धमे मलमत्तनो ॥७॥

विजिगुच्छमानस्स यदिदं फासु (सारिपुत्ता ति भगवा), सयंन रित्तासनं सेवतो चे । सम्बोधिकामस्स यथानुधम्मं, तं ते पवक्खामि यथा पजानं ॥५॥

पञ्चन्नं धीरो भयानं न भाये, भिक्ख सतो सपिरयन्तचारी । डंसाधिपातानं सिरिंसपानं, मनुस्सफस्सानं चतुप्पदानं ॥१०॥

परधम्मिकानं न सन्तसेय्य, दिस्वा'पि तेसं बहुभेरवानी । अथापरानि अभिसम्भवेय्य, परिस्सयानि कुसलानुएसी ॥११॥

(302)

अट्ठकवग्ग

देवताहरूसहित लोकको (संसारको) जसरी चक्षुष्मान् एउटै रूपमा देख्न सकिन्छ । वहाँले सबै अन्धकारलाई टाढा गरी एक्लै नै प्रव्रज्या सुख प्राप्त गरी विचरण गर्नुभयो ।।२।।

मनुष्यहरूको बीचमा रहनुभएका अनासक्त, स्थिर, निष्कपट भगवान् बुद्धसँग धेरै बद्ध प्राणीहरू प्रश्न सोध्नको निमित्त आइरहेका छन् ।।३।।

वृक्षमूलहरू, श्मशानहरू, पर्वतहरू र गुफाहरूमा एकान्त-चित्तको अभ्यास गर्ने अनासक्त भिक्षु कम्पित हुँदैन ।।४।।

अमृत (निर्वाण) तिर जानेहरूको निमित्त जति किसिमका बाधाहरू हुन्छन् जसद्वारा भिक्षु एकान्त शयनासनमा रहेर टाढा राखिन्छ ।।६।।

संयमी भिक्षुको वचन कस्तो हुन्छ ? विषय कस्तो हुन्छ ? फेरि शीलव्रत कस्तो हुन्छ ? 1911

एकान्तसेवी (समाधिस्थ) ज्ञानी र स्मृतिमान् भिक्षु जुन शिक्षालाई ग्रहण गरी सुनारले चाँदी सफा गरेको समान आफ्नो मललाई टाढा राख्छ ? ।। ८।।

भगवान् बुद्ध - विरक्त चित्त, एकान्त स्थान-सेवी, धर्मानुसार सम्बोधिको इच्छा गर्नेका लागि जुन अनुकूल छ त्यसको विषयमा अनुभवअनुसार तिमीलाई बताउँछु ।।९।।

धीर स्मृतिमान् संयत आचरण भएको भिक्षु पाँच प्रकारका भयदेखि नडराउनू । भिनंगा, डस्ने सर्पहरूबाट, मनुष्यहरूको स्पर्श र पशुहरूद्वारा नडराउनू ।।१०।।

जो अरू धर्मावलम्बीहरू हुन्छन्, उनीहरूको धेरै भयानक भेषलाई देखी नडराऊ । कुशल गवेषक अरू बाधाहरूसँग पनि सामना गर ।।११।।

### अट्ठकवग्ग

(390)

आतंकफस्सेन खुढाय फुट्ठो, सीतं अच्चुण्हं अधिवासयेय्य । सो तहि फुट्ठो बहुधा अनोको, विरियं परक्कम्म ढल्हं करेय्य ॥१२॥

थेय्य' न करेय्य न मुसा भणेय्य, मेत्ताय फस्से तसथतावरानि । यदाविलत्तं मनसो विजञ्ञा, कण्हस्स पक्खो'ति विनोदयेय्य ॥१३॥

कोधातिमानस्स वसं न गच्छे, मूलं'पि तेसं पलिखञ्ज तिट्ठे । यथप्पियं वा पन अप्पियं वा, अद्भा भवन्तो अभिसंभवेरय ॥१४॥

पञ्ञं पुरक्खत्वा कल्याणपीति, विक्खम्भये तानि परिस्सयानि । अरतिं सहेथ सयनम्हि पन्ते, चतुरो सहेथ परिदेवधम्मे ॥१५॥

किं सु असिस्सामि कुवं वा असिस्सं, ढुक्सं वत सेत्थ कुवज्ज सेस्सं । एते वितक्के परिदेवनेय्ये, विनयेथ सेस्रो अनिकेतसारी ॥१६॥

अन्नं च लद्भा वसनं च का<mark>ले, मत्तं स ज</mark>ञ्जा इध तोसनत्थं । सो तेसु गुत्तो यतचारि गामे, रुसितो'पि वाच फरूसं न वज्जा ॥१७॥

ओक्खित्तचक्खु न च पाढलोलो, झानानुयुत्तो बहुजागरस्स । उपेक्खमारब्भ समाहितत्तो, तक्कासय कुक्कुच्चियूप छिन्दे ॥१८॥

चुबितो वचीहि सतिमाभिनन्दे, सब्रम्हचारीसु सिलं पभिन्दे । वाचं पमुज्चे कुसलं नातिवेलं, जनयादधम्माय न चेतरोय्य ॥१५॥

31500099

(399)

रोग-पीडा, भोक-वेदना, शील तथा अधिक गर्मीलाई सहनू । जसल अनेकप्रकारले पीडित भई, घरबार छोडी वीर्य तथा पराक्रमलाई दृढ गर । 19२1 ।

चोरी नगर, असत्य नबोल, दुर्बलहरू र सबलहरू प्रति मैत्री गर । या दमन र व्याकुल भएमा पनि त्यसलाई मारको पक्षपाती भनी सम्भी टाढा राख ।।१३।।

कोध तथा अभिमानको वशमा नबस, त्यसको मूल हाँगालाई उखाडि-दिनू । अवश्य उसले प्रिय-अप्रिय दुबैलाई टाढा राख्छ ।।१४।।

प्रज्ञापूर्वक कल्याणरत भई त्यस्ता बाधाहरूलाई टाढा राख । एकान्त स्थानमा अरतिमाथि विजय प्राप्त गर, चारप्रकारका विलापका कुरामा विजय प्राप्त गर ।।१४।।

के खाने ? कहाँ खाने ? हिजो दु:खले सुतें, आज कहाँ सुत्ने ? -परिवेदनीय यी वितर्कलाई घर छोडी विचरण गर्ने शैक्ष्यले यसलाई टाढा राख ।।१६।।

समयमा अन्न तथा वस्त्र पाएर त्यसले त्यहाँ आफ्नो सन्तोषको मात्रालाई जान । त्यसले उनको विषयमा संयत हुनु, संयमद्वारा गाउँमा घुम । रूप्टता (रिस) उठेपनि कठोर कुरा नगर ।।१७।।

आँखाले तलतिर हेरी घुमक्कड नभई, ध्यानमा लीन र सधैँ जागरुक, उपेक्षक र एकाग्रचित्त भई, काम-भोगसम्बन्धी वितर्कहरू र चंचलतालाई त्यागिदिनू ।।१८।।

आचार्य आदिको वचनहरूद्वारा देखाइएका मा स्मृतिमान् भई त्यसलाई स्वीकार गर, गुरुभाइहरूप्रति द्वेषभाव त्यागिदिनू, कल्याणकारी अनुकूल कुरा भन, मनुष्यहरूमा विवाद उठ्ने कुरा न सोच ।।१९।।

#### अट्ठक्वग

(392)

अथापर' पञ्च रजानि लोके, येस' सतिमा विनयाय सिक्खे । रूपेसु सहेसु अथो रसेसु, गन्धेसु फस्सेसु सहेथ रागं ॥२०॥

एतेसु धम्मेसु विनेय्य छन्दं, भिक्सु सतीमा सुविमुत्तचित्तो । कालेन सो सम्मा धम्म परिवीमंसमानो, एकोंदिभूतो विहुने तमं सो ति (भगवा) ॥२१॥

> सारिपुत्तसुत्तं सोलमयं निदि्ठतं । & अद्ठवग्गो चतुत्यो निद्ठितो । अम्म्स्

> > ४. पारायणवग्गो

१. वत्थुगाथा (५,१)

कोसलानं पुरा रम्मा, अगमा ढम्खिणापर्थ । आकिञ्चञ्ज पत्थयानो, ब्राम्हणो मन्तपारमू ॥१॥

सो अस्सकस्स विसये, अलकस्स समासने । वसी गोढावरी कूले, उठ्छेन च फलेन च ॥२॥

a di tanàna amin'ny fisiana amin'ny fisiana amin'ny fisiana amin'ny fisiana amin'ny fisiana amin'ny fisiana ami Ny fisiana amin'ny fisiana amin'ny fisiana amin'ny fisiana amin'ny fisiana amin'ny fisiana amin'ny fisiana amin'

and the second of the second o

पाराराणवग्भ

N 25

2 + + 2 - 1 ·

a 🖷 🖓 👘 🖓 🖓

life a comme

(393)

Downloaded from http://www.dhamma.digital

संसारमा पाँचप्रकारका रज छन्, उनबाट टाढा रहनको निमित्त अभ्यास गर । रूप, शब्द, रस, गन्ध र स्पर्शका रागमाथि विजय पाउनू ।।२०।।

यी कुराहरूप्रति अनुराग त्याग गरी स्मृतिमान् र विमुक्त चित्त अएको हुनू । त्यसैले समयमा धर्मलाई अनुशीलन गरी, एकाग्र चित्त भई अन्धकारलाई नाश गर ।।२१।।

# छ सारिपुत्रसुत्त समाप्त Q अःरू

### ५. पारायणवग्ग

१. वत्थुगाथा (५,१)

[यस वर्गमा बावरी ब्राम्हणका शिष्यहरूद्वारा सोधिएका प्रश्नहरूका उत्तर छन् । बावरी कोशल नरेश प्रसेनजितका पुरोहित थियो । ऊ प्रव्रजित भएर आफ्ना शिष्यहरूका साथ उत्तरापथबाट दक्षिणापथमा गए र गोदावरी नदीको किनारमा आश्रम बनाएर रहन थाले । उस समय उत्तरापथमा भगवान् तथागतका उपदेशहरूको उसले चर्चा सुनी आफ्ना सोऱ्ह (१६) शिष्यहरूलाई भगवान् तथागतकहाँ पठाए । उनीहरूले यात्रा गर्दै राजगृहमा भगवान् तथागतलाई दर्शन गरे र भगवान् तथागतसँग अलग्ग अलग्ग प्रश्न साधे । भगवान् तथागतले उनीहरूका प्रश्नहरूको उत्तर दिनुभयो । यो वत्थुगाथा संगीतिकारक भिक्षुहरूद्वारा रचित छ, जसको प्रवक्ता आयुष्मान् आनन्द थिए ।]

मंत्रले पारंगत एक ब्राम्हण सर्वत्यागी हुने कामनाद्वारा कोशल-जनपदको रम्य नगर (श्रावस्ती) बाट दक्षिणापथतिर गए ।।१।।

ऊ (आन्ध्रको) अलकको नजिक रहेको अश्वक (अस्सक) राज्यको मध्य अर्थात् (यी दुई राज्यको सीमाना) गोदावरीकिनारमा बसी भिक्षाद्वारा र फलफूल-द्वारा जीविका गरी बसेका थिए ।।२।।

### पाराराणवग्ग

(398)

तस्सेव उपनिस्साय, गामो च विपुलो अहु । ततो जातेन आयेन, महायञ्ज अकप्पयि ॥३॥

महायञ्ञ यजित्वान, पुन पाविसि अस्समं । तस्मिं पतिपविद्ठमिहं, अञ्ञो आगञ्छि ब्राम्हणो ॥४॥

उग्घट्टपाढो तसितो, पंकदन्तो रजस्सिरो । सो च नं उपसङ्कम्म, सतानि पञ्च याचति ॥५॥

तमेनं बावरी दिस्वा, आसनेन निमन्तयि । सुखं च कुसलं पुच्छि, इदं वचनमब्रवि ॥६॥

यं सो ममं देग्यधम्म, सब्बं विस्सज्जितं मया । अनुजानाहि मे ब्रम्हे, नत्थि पञ्च सतानि मे ॥७॥

सचे मे याचमानस्स, भवं नानूपदस्सति । सत्तमे दिवसे तुय्हं, मुद्धा फलतु सत्तधा ॥८॥

अभिसङ्करित्वा कुहुको, भेरवं सो अकित्तयि । तस्स तं वचं सुत्वा, बावरी ढुक्खितो अहु ॥५॥

उस्सुसति अनाहारो, सोकसल्लसमप्पितो । अथो'पि एवं चित्तस्स, झाने न रमती मनो ॥१०॥

उत्रस्तं ढुक्सितं दिस्वा, देवता अत्थकामिनी । बावरिं उपसङ्घम्म, इदं वचनमब्रवी ॥११॥

न सो मुद्धं पजानाति, कुहुको सो धनत्थिको । मुद्धनि मुद्धपाते वा, ञाणं तस्स न विज्जति ॥१२॥

(399)

पाराराणतम्म

त्यसको आश्रयमा ठूलो एउटा गाउँ थियो । त्यहाँबाट प्राप्त आम्दानी-द्वारा उसले महायज्ञको आयोजन गरे ।।३।।

महायज्ञ गरी पुनः आश्रममा प्रवेश गरे । त्यहाा प्रवेश गरिसकेपछि त्यहाँ अरू ब्राम्हण आए ।।४।।

नराम्रो र मैलो खुट्टा तृषित (काँपिरहेको) शरीर, रुँदै, मैलले भरेको दाँत, धूलोले भरेको टाउको भएर उसकहाँ आएर उसले बावरी ब्राम्हणसँग पाँच सय कार्षापण मागे ।।४।।

बावरी ब्राम्हणले उसलाई देखेर आसन दिए, कुशल-मंगल सोधे र यो कुरा भने ।।६।।

जतिपनि मसँग दान दिने वस्तु थिए, मैले ती सबै दान दिएं । हे ब्राम्हण ! मलाई क्षमा गर । मसँग पाँच सय कार्षापण छैन ।।७।।

यदि मैले मागेको मा तिमीले दिएनौ भने, सातौँ दिन तिम्रो टाउको सात टुका भई फुटनेछ ।। ८ ।।

त्यस ढोंगीले बनावटी किया गरेर भय देखाएर केही बोले । उसको त्यो कुरा सुनेर बाबरी दु:खित भए ।।९।।

त्यो शोकरूपी काँडाले घोचेको कारण निराहार भई उसको शरीर सुकेर दुब्लो भयो । उसको यस किसिमको चित्त भएको ले गर्दा ध्यानमा मन लागेको थिएन ।।१०।।

त्राहिमाम् र दुःखी भएको देखेर एक हितैषी देवता (आश्रामवासी देवता) बावरी ब्राम्हणकहाँ आएर यस्तो कुरा भने ।।११।।

ऊ धन चाहेको ढोंगी 'शिर' लाई जानेको छ, शिर र शिर फुट्ने ज्ञान जसँग छैन ।।१२।।

### पाराराणतम्भ

(398)

भोती चरहि जानाति, तं मे अक्साहि पुच्छिता । मुद्धं मुद्धाधिपातं च, तं सुणोम वचो तव ॥१३॥

अहम्पेतं न जानामि, जाणं में त्थ न विज्जति । मुद्धं मुद्धाधिपातो च, जिनानं हेत दस्सनं ॥१४॥

अथ को चरहि जानाति, अस्मिं पुथविमण्डले । मुद्धं मुद्धाधिपातं च, तं वे अक्खाहि देवते ॥१४॥

पुरा कपिलवत्शुम्हा, निक्खन्तो लोकनायको । अपच्चो ओक्काकराजस्स, सक्यपुत्तो पमंकरो ॥१६॥

सो हि ब्राम्हण सम्बुद्धो. सब्बधम्मान पारगू । सब्बामिञ्ञाबलप्पत्तो, सब्बधम्मेस चक्खुमा । सब्बधम्मक्खयं पत्तो, विमुत्तो उपधिसङ्घर्ये ॥१७॥

बढ़्रो सो भगवा लोके, धम्मं देसेति चक्खुमा । तं त्वं गत्वान पुच्छरस्यु, सो ते त<mark>ं</mark> व्याकरिस्सति ॥१८॥

सम्बुद्धों ति वचो सुत्वा, उदग्गो बावरी अहु । सोकस्स तन्नूका आसि, पीतिं च विपुलं लमि ॥१५॥

सो बावरी अत्तमनो उदय्यो, तं देवतं पुच्छति वेदजातो । कतमम्हि गामे निगमम्हि वा पुन, कतमम्हि वा जनपदे लोकनाथो । यत्थ गन्त्वा नमस्सेमु, सम्बुद्धं दिपदुत्तमं ॥२०॥

सावात्थियं कोसलमन्दिरे जिनो, पहुतपञ्जो वरभूरिमेधसो । सो सक्यपुत्तो विधुरो अनासवो, मुद्धाधिपातस्स विढू नरासभो ॥२१॥

पाराराणतम्भ

बावरी ब्राम्हण - हे देवता ! यदि तपाईंलाई शिर र शिरलाई कटाउने ज्ञान थाहा भए म सोढ़ैछु के तपाईंले यसलाई सुन्ने इच्छा गर्नुभएको छ ।।१३।।

देवता - मलाई पनि यो कुरा थाहाछैन, यसको ज्ञान मसँग छैन । शिर र शिर फुटाउने ज्ञान बुद्धविषय (बुद्धले मात्र भन्नुहुन्छ) हो ।।१४।।

बावरी ब्राम्हण - त्यसो भए यो पृथ्वीमण्डलमा शिर र शिर फुटाउने विद्या कसले जानेका छ ? ।।१४।।

देवता - पहिले इक्ष्वाकुराजाका पुत्र, शाक्यपुत्र प्रकाशमानुन्, लोकनायक कपिलवस्तु नगरबाट निस्कनुभएको छ ।।१६।।

हे ब्राम्हण ! वहाँ सम्बुद्ध सबै धर्ममा पारंगत हुनुहुन्छ, वहाँमा सबै अभिज्ञाको बल प्राप्त छ, सबै धर्महरूमा चक्षुमान् हुनुहुन्छ । सबै क्लेशहरू र आसक्तिहरू नष्ट गरी विमुक्त हुनुभएको छ ।।१७।।

चक्षुष्मान् भगवान् बुद्ध लोकमा (संसारमा) धर्मोपदेश दिइरहनु भएको छ । तिमी वहाँ कहाँ गई सोध । वहाँले तिम्रो उत्तर दिनुहुनेछ ।।१८।।

'सम्बुद्ध' वचन सुनेर बावरी प्रफुल्लित भयो । उसको शोक कम भयो र उसलाई आनन्द लाग्यो ।।१९।।

बावरी - त्यसपछि सन्तुष्ट, हर्षित तथा आनन्दित भएका बावरीले देवतासँग सोधे - वहाँ लोकनाथ जुन ग्राममा जुन नगरमा, जुन जिल्लामा बसिरहनु भएको छ ? त्यहाँ गएर वहाँ नर-श्रेष्ठ सम्बुद्धलाई नमस्कार गर्न पाइनेछ ? ।।२०।।

देवता - कोशल जनपदको श्रावस्ती नगरमा वहाँ महाप्रज्ञ, उत्तमप्रज्ञ, भारमुक्त, आश्रवरहित, नरश्रेष्ठ, शिर फुटाउनेमा ज्ञाता शाक्यपुत्र जिन (बुद्ध) हुनहुन्छ ।।२१।।

### पाराराणवग्ग

(396)

ततो आमन्तयी सिस्से, ब्राम्हणे मन्तपारगे । एथ माणव अक्खिस्सं, सुणोथ वचनं मम ॥२२॥

यस्सेसो ढुल्लभो लोके, पातुभावो अभिण्हसो । स्वज्ज लोकम्हि उप्पन्नो, सम्बुद्धो इति विस्सुतो । सिप्पं गन्त्वान सावत्थिं, पस्सव्हो ढिपढुत्तमं ॥२३॥

कथं चरहि जानेमु, दिस्वा बुद्धों ति ब्राम्हण । अजानतं नो पबूहि, यथा जानेमु तं मयं ॥२४॥

आगतानि हि मन्तेसु, महापुरिसलक्खणा । द्वतिंसा च व्याख्याता, समत्ता अनुपुब्बसो ॥२४॥

यस्सेते होन्ति गत्तेसु, महापुरिसलक्खाणा । द्वे व तस्स गतियो, ततिया हि न विज्जति ॥२६॥

सचे अगारं अज्झावसति, विजेय्य पठविं इमं । अदण्डेन असत्थेन, धम्मेनमनुसासति ॥२७॥

सचे च सो पब्बजति, अगारा अनगारियं । विवत्तच्छढो सम्बुद्धो, अरहा भवति अन्नूत्तरो ॥२८॥

जाति गोत्तं च लक्खणं, मन्ते सिम्से पुनापरे । मुद्धं मुद्धाधिपातं च, मनसा येव पुच्छश्च ॥२५॥

अनावरणढस्सावी, यढि बुद्धो भविस्सति । नसा पुच्छितो पञ्हे, वाचाय विस्सजेस्सति ॥३०॥



(392)

Downloaded from http://www.dhamma.digital

बावरी ब्राम्हण - त्यसपछि वेदहरूमा पारंगत ब्राम्हण शिष्यहरूलाई उसले सम्बोधित गरे - हे माणवहरू ! (तरुण ब्राम्हणको विद्यार्थी) आऊ । म तिमीहरूलाई भन्छु, मेरो कुरा सुन ।।२२।।

संसारमा जसको उत्पन्न हुनु प्राय: दुर्लभ छ, उनी आज सम्बुद्ध नामले प्रसिद्ध, संसारमा उत्पन्न भइसकेको छ । श्रावस्तीमा गएर उ त्यस नर-श्रेष्ठको दर्शन गर ।।२३।।

शिष्य - हे ब्राम्हण ! कसरी हामीहरूले देखेर थाहापाउँछौँ कि वहाँ नै बुद्ध हो ? हामी थाहा नपाउनेहरूलाई बताउनुस्, जसद्वारा हामीहरूले वहाँलाई चिन्न सकौ ।।२४।।

बावरी - वेदहरूमा महापुरुष लक्षण उल्लेख भएको छ । ऋमश: अनि परिपूर्णत: वत्तीस लक्षण लहरै वर्णन गरिराखिएको छ ।।२४।।

जसको शरीमा महापुरुषलक्षण हुन्छ, उनको दुई गति हुनेछ, तेस्रो गति हुँदैन ।।२६।।

यदि यस पृथ्वीलाई जितेर घरमा बस्नु भयो भने विना दण्ड, विना शस्त्रले नै धर्मद्वारा शासन गर्दछ ।।२७।।

यदि घरबार त्यागी प्रव्रजित भई गएछ भने तृष्णाले रहित हुँदै सर्वश्रेठ, अर्हत् बुद्ध हुनेछ ।।२८।।

जाति, गोत्र, लक्षण, मंत्र, शिष्यहरू शिर र शिर फुटिने विषयमा प्रश्न सोध ।।२९।।

यदि बुद्ध आवरणरहित दृष्टा (दृष्टिले देखिने सबैलाई) भयो भने मनले सोधेका सबै प्रश्नहरूको उत्तर बचनद्वारा दिनुहुनेछ ।।३०।।

#### पाराराणवम्भ

( 320 )

4

बावरिस्स वचो सुत्वा, सिस्सा सोलस ब्राम्हणा । अजितो तिस्समेत्तेय्यो, पुण्णको अथ मेत्तगू ॥३१॥

धोतको उपसीवो च, नन्दा च अथ हेमको । तोदेय्यकप्पा दुभयो, जातुकण्णी च पण्डितो ॥३२॥

भद्रावुधो उदयो च, पोसालो चापि ब्राम्हणो । मोघराजा च मेधावी, पिंगियो च महा इसि ॥३३॥

पच्चेकगणिनो सब्बे, सब्बलोकस्स विस्सुता । झायी झानरता धीरा, पुब्बवासनवासिता ॥३४॥

बावरिं अभिवादेत्वा, कत्वा च नं पढ़किखणं । जटाजिनधरा सब्बे, पक्कामुं उत्तरामुखा ॥३४॥

अलकस्स पतिठानं, पुरिमं माहिस्सतिं तदा । उज्जेनिं चापि गोनद्धं, वेदिस वनसव्हयं ॥३६॥

कोसम्बिं चापि साकेतं, सावत्थिं च पुरुत्तमं । सेतव्यं कपिलवत्थुं, कुसिनारं च मन्दिरं ॥३७॥

पावं च भोगनगर, वेसालिं मागधं पुरं । पासाणकं चेतियं च, रमणीयं मनोरमं ॥३८॥

तसितो वुदकं सीतं, महालाभे'व वाणिजो । छायं धम्माभितत्तो'व तुरिता पब्बतमारुहं ॥३५॥

भगवा च तम्हि समये, भिक्खुसङ्घपुरक्खतो । भिक्खुनं धम्मं देसेति, सोहो'व नदती वने ॥४०॥

( 329 )

#### पाराराणवम्भ

बावरी ब्राम्हणको कुरा सुनी सोऱ्ह ब्राम्हणशिष्य - 9. अजित, २. तिस्समेत्तेय्य, ३. पुणक ४. मेत्तगू, ४. घोतक, ६. उपसीव, ७. नन्द, ८. हेमक, ९. तोदेय्यकप्प, १०. दुभय , ११. जतुकण्ण, १२. भद्रबुध, १३. उदय, १४. पोसाल, १४. मोघराज र १६. पिड्गिय आदि सबै प्रत्येक गणी हुन्, सबै संसारमा प्रसिद्ध छन् । ध्यानी ध्यानमा, लीन हुने धीर र पूर्व राम्रो संस्कारहरूले युक्त थिए, बावरीलाई प्रणाम गरी उसको प्रदक्षिणा गरी, सबै जटा र मृगछालाधारी उनीहरू उत्तरतिर गए । । ३१-३४ । ।

तिनीहरू पहिले आलकराज्यमा प्रतिष्ठान (पैठन) नगर गए । त्यहाँबाट महिष्मती (मध्यप्रदेश स्थित महिष्मती) नगर गए । उज्जयिनी (वतमान उज्जैन मध्य-प्रदेश), गोनद्ध (गोधपुर) विदिशा (वर्तमान भलसा, मध्यप्रदेश) र वन नाम गरेको नगरमा तुम्बनगर भन्ने गरेको छ, वर्तमान तुम्बेन, मध्यप्रदेश (कसै कसैले वनश्रावस्ती पनि भन्दछ) भए ।।३६।।

कोशाम्बी (कोसम, जिल्ला इलाहाबाद, उत्तरप्रदेश) र साकेत (अयोध्या, उत्तरप्रदेश) तथा उत्तम नगर श्रावस्ती (सहेट महेट, जिल्ला बहराइच उत्तर प्रदेश) सेतव्य (अज्ञात) कपिलवस्तु र कुशीनारा (कुशिनगर, जिल्ला देवरिया, उत्तर प्रदेश) गए ।।३७।। Dhemme Digital

पावा, (सठियाँव, जिल्ला देवरिया, उत्तरप्रदेश), योगनगर (अज्ञात), वेशाली (बनिया बसाढ, जिल्ला वैशाला) विहार र राजगृह (वर्तमान राजनगर, विहार मागधपुर राजगृहको नाम छ) रमणीय मनोरम पाषाणचैत्यमा पुगे ।।३८।।

जसरी प्यास लागेको मनुष्य शीतल जल प्राप्त गर्ने, ब्यापारीको लागि महालाभ हुने र गर्मीले पीडितले छायाको इच्छा गर्छ, त्यसरी नै तिनीहरू शीघ्र पर्वतमा चढे ।।३९।।

त्यस समय भगवान् बुद्ध भिक्षुसंघको बीच बनमा सिंहजस्तो गर्जने भई भिक्षुसंघलाई उपदेश दिइरहनुभएको थियो ।।४०।।

### पाराराणतम्भ

( 322 )

अजितो अहस सम्बुद्धं, वीतरंसी'व भानुमं । चन्दं यथा पन्नरसे, पारिपूरिं उपागतं ॥४९॥

अश्व'स्स गत्ते दिस्तान, परिपूर' च त्यञ्जन । एकमन्तं ठितो हट्ठो, मनोपञ्हे अपुच्छश्व ॥४२॥

आदिस्स जम्मनं ब्रूहि, गोत्तं ब्रूहि सलक्खणं । मन्तेसु पारमिं ब्रूहि, कति वाचेति ब्राम्हणो ॥४३॥

वीसं वस्ससतं आयु, सो च गोत्तेन बावरि । तीणिस्स लक्खणा गत्ते, तिण्णं वेढान पारगू ॥४४॥

लक्खणे इतिहासे च, सनिघण्डुसकेटुने । पञ्चसतानि वाचेति, सधन्मे पारमिं गतो ॥४४॥

लक्खणानं पविचयं, बावरिस्स नरुत्तमं । तण्हच्छिद पकासेहि, मा नो कङ्गायितं अहू ॥४६॥

मुख जिव्हाय छाढेति उण्णस्स ममुकन्तरे । कोसोहितं वत्थुगुय्हं, एवं जानहि माणव ॥४७॥

पुच्छं हि किञ्चि असुणन्तो, सुत्वा पञ्हे वियाकते । विचिन्तेति जनो सब्बो, वेदजातो कतञ्जलि ॥४८॥

को तु देवो ब्रम्हा वा, इन्दो वा'पि सुजंपति । मनसा पुच्छिते पञ्हे, कमेतं पटिभासति ॥४५॥ अजितले प्रखर रश्मिसहित (शतरशिम सूर्जजस्तो) प्रकाशमान् सूर्य तथा पूर्णिमाको दिन पूर्णता प्राप्त चन्द्रमाजस्तो सम्बुद्धलाई देखे ।।४१।।

त्यसपछि उनले शरीरमा परिपूर्ण लक्षणहरूलाई देखेर हर्षित भई, एकतिर उभिई आफ्नो मनको प्रश्न सोधे ।।४२।।

हाम्रा आचार्यको आयु बाताउनुहोस्, लक्षण बताउनु होस्, वेदहरूको योग्यता बताउनुहोस्, वहाँले कति ब्राम्हणहरूलाई पढाउनुभएको छ ।।४३।।

भगवान् बुद्ध - उसको आयु सय वर्षसम्म छ, उनी गोत्रमा बावरी हुन्, उसको शारीरमा तीन लक्षण छ र ऊ तीन वेदहरूले पारंगत छ ।।४४।।

ऊ लक्ष्यण (शास्त्र), इतिहास तथा निघण्टु सहित केतुभको पाँचसय शिष्यहरूलाई पढाउँदछ र ऊ आफ्नो धर्ममा पारंगत छ ।।४४।।

अजित - हे नरश्रेष्ठ ! (हे नरोत्तम) तृष्णालाई छेदन गर्ने तपाई बावरीका लक्षणहरूको वर्णन गर्नुहोस् जसबाट कि हामीहरूको निम्ति कुनै शंका नरहुन् ।।४६।। Dhamma Digital

भगवान् बुद्ध - उसले आफ्नो जिब्रोद्वारा अनुहार धाँट्न सक्छ, आँखीभौको बीचमा उस्नलोम (उहवलोम) छ । लिङ्गकोष छोपेको छ । मानव - यसप्रकार ले जान्नू ।।४७।।

कुनै प्रश्नलाई बिना सुनी नै उत्तर दिएको सुनेर सबै मनुष्य प्रमुदित भए । अञ्जलिबद्ध (खुट्टामा ढोगी वन्दना गर्ने योग्य) भई सोध्न थाले ।।४८।।

कुनचाहीं देव, ब्रम्हा, इन्द्रका, सुजम्पतिहरूद्वारा मन मनले गरेका प्रश्नहरूको उत्तर दिन सकिन्छ ? ।।४९।।

### पाराराणतम्भ

(328)

57.5

मुद्धं मुद्धाधिपातं च, बावरी परिपुच्छाति । तं व्याकरोहि भगाव, कड्कं विनय नो इसे ॥५०॥

अविज्जा मुद्धांति जानाहि, विज्जा मुद्धाधिपातिनी । सद्धासतिसमाधीहि, छन्दविरियेन संयुता ॥४१॥

ततो वेदेन महता, संथम्भित्वान माणवो । एकंसं अजिनं कत्वा, पादेसु सिरसा पति ॥४२॥

बावरी ब्राम्हणो भोतो, सह सिस्सेहि मारिस । उदग्गचित्तो सुमनो, पादे वदन्ति चक्खुम ॥५३॥

सुसितो बावरी होतु, सह सिस्सेहि ब्राम्हणो । त्वं चापि सुसितो होहि, चिरं जीवाहि माणव ॥५४॥

बावरिस्स च तुरुहं वा, सब्बेसं सब्बसंसयं । कतावकासा पुच्छव्हो, यं किञ्चि मनसिच्छश्र ॥५५॥

सम्बुद्धेन कतोकासो, निसीढित्वान पञ्जलि । अजितो पठमं पञ्ह, तत्थ पुच्छि तथागतं ॥४६॥

> छ्र) वत्युगाया निट्ठिता । Q२ +≫++≪-

> > पाराराणवम्भ

( 324 )

अजित - टाउको र टाउको फुट्नेको विषयमा बावरीले प्रश्न सोध्न पठाएको छ । भगवान् बुद्धले त्यसको उत्तर दिनुहोस्, ऋषि ! हामीहरूको शंकालाई दूर गर्नुहोस् ।।४०।।

भगवान् बद्ध - (चतुरार्यसत्यलाई नजान्ने) अविद्यालाई टाउको भनी थाहापाउँछ र श्रद्धा, स्मृति, समाधि भनी थाहापाउँछ ।।४१।।

त्यपछि महान् प्रीतिले युक्त भएका माणवहरूले आफूहरूमा स्मृति राखी, एक काँधमा मृगको छाला ओढेर भगवान् बुद्धको चरणमा टाउको राखेर वन्दना गरे।।४२।।

अजित - हे मार्ष ! (हे मारिष) शिष्यहरूसहित बावरी ब्राम्हण हर्षित र प्रसन्न भई चक्षुमान्को चरणमा वन्दना गर्दछ ।।४३।।

भगवान् बुछ - बावरी ब्राम्हण र शिष्यहरूसहित सुखी होउन् । तिमी पनि सुखी होऊ । माणव ! चिरंजीवी होऊ ।।४४।।

बावरी तथा तिमीहरूको कुनै शंका रहेको विषयमा सोध्नको निम्ति अवकाश दिइरहेको छु । जुनचाही चाहन्छौ त्यो सोध ।।४४।।

सम्बुद्धले अवकाश दिएपछि बसेर अञ्जलिबद्ध भई आजितले वहाँ भगवान् तथागतसँग पहिलो प्रश्न गरे ।।४६।।

पाराराणतम्भ

( 326 )

## २. अजितमाणवपुच्छा (५,२)

केन स्सु निवुतो लोको (इच्चायस्मा अजितो), केन स्सु नप्पकासति । किस्सामिलेपन बूसि, किं सु तस्स महत्मयं ॥१॥

अविज्जाय निवतो लोको (अजिताति भगवा), वेविच्छा पमादा नप्पकासति । जप्पामिलेपनं ब्रूमि, ढुक्सं अस्स महत्मयं ॥२॥

सवन्ति सब्बधी सोता (इच्चायस्मा अजितो), सोतानं किं निवारणं । सोतानं सवरं ब्रुहि, केन सोता पिथिय्यरे ॥३॥

यानि सोतानि लोकस्मिं (अजिताति भगवा), सति तेसं निवारणं । सोतानं संवरं ब्रुमि, पञ्जायेते पिथिय्यरे ॥४॥

यञ्ञ चेव सती च (इच्चायस्मा अजितो), नामरूपं च मारिस । एतं मे पुट्ठो पबूहि, कत्थेतं उपरुज्झति ॥४॥

यं एतं पञ्हं अपुच्छि, अजित तं वढामि ते । यत्थ नामं च रूपं च, असेसं उपरुज्झति । विञ्ञाणस्स निरोधेन, एत्थेतं उपरुज्झति ॥६॥

ये च सङ्कतधम्मासे, ये च सेखा पुथू इध । तेसं मे निपको इरियं, पुट्ठो पबूहि मारिस ॥७॥

कामेसु नामिगिज्झेय्य, मनसानाविलो सिया । कुसलो सब्बधम्मानं सतो भिक्सु परिब्बजे'ति ॥८॥

( 320 )

पाराराणवम्म

Downloaded from http://www.dhamma.digital

## अजितमाणवले सोधेका प्रश्न (५,२)

अजित - संसारलाई केले ढाकेको छ ? के कारणले प्रकाशित नभएको ? कसलाई यसको आलेप (मल) भन्दछ ? यसको निमित्त के महाभय हो ? ।।१।।

भगवान् बुद्ध - संसारमा अविद्याले ढाकेको छ । लोभ तथा प्रमादको कारण त्यो प्रकाशित हुँदैन, तृष्णालाई म आलेपंमल भन्दछु । दु:ख यसको निमित्त महाभय हो ।।२।।

2

अजित - सर्वत्र तृष्णाका धाराहरू बगिरहेका छन् । धाराहरूको के निवारण छ ? धारहरूको आवरणलाई बताउनुहोस्, धाराहरूलाई के द्वारा बन्द गर्न सकिन्छ ? ।।३।।

भगवान् बुद्ध - संसारमा जतिपनि धाराहरू छन्, स्मृति त्यसको निवारण हो । त्यस धाराहरूको आवरण बतउँछु । यो प्रज्ञाले बन्द हुनेछ ।।४।।

अजित - हे मार्ष ! प्रज्ञा, स्मृति र नाम-रूप यिनको अन्त कहाँ हुन्छ ? सोधेको मेरो प्रश्नको उत्तर बताउनुहोस् ।४।।

भगवान् बुद्ध - अजित ! जुन प्रश्न तिमीले गऱ्यौ, म तिमीलाई बताउँछु । जहाँ नाम र रूप सम्पूर्णतः निरुद्ध हुनेछ, विज्ञानको निरोधले यसको निरोध हुनेछ । ।६ । ।

अजित - जुन सबै ज्ञानको विषयमा जानिसकेको छ र जुन त्यहाँ शैक्ष र अरू मनुष्य छन्, मार्ष ! यी सोधिएका कुरालाई ज्ञानी तपाईले यसको चर्यालाई बताउनुहोस् ।।७।।

भगवान् बुद्ध - काम-भोगहरूमा लिप्त नहुनू, मनलाई निर्मल राख्नू, सबै धर्महरूमा कुशल हुनू, यही स्मृति स्मृतिमान् भिक्षुको चर्या हो ।। ८।।

#### 

#### पाराराणतम्भ

<u>्</u> ( ३१८ )

# ३. तिस्समेत्तेय्यमाणवपुच्छा (५,३)

कों ध सन्तुसितो लोके (इच्चायस्मा तिस्सो मेत्तेयो), कस्स नो सन्ति इञ्जिता । को उभ'न्तममिञ्जाय, मज्झे मन्ता न लिप्पति । कं बूसि महापुरिसो'ति, को इध सिब्बनिमच्चगा ॥१॥

कामेसु ब्रम्हचयिवा (मेत्तेय्याति भगवा), वीततण्हो सदा सतो । सङ्घाय निब्बुतो भिक्सु, तस्स नो सन्ति इञ्जिता ॥२॥

सो उभन्तमभिञ्ञाय, मज्झे मन्ता न लिप्पति । तं बूमि महापुररिसो'ति, सो इध सिब्बनिमच्चगा'ति ॥३॥

> 80 तिस्समेत्तेय्यमाणवपुच्छा दुतिया निद्ठिता । CR अप्ति के प्रियमाणवपुच्छा दुतिया निद्ठिता । CR

> > 8. पुण्णकमाणवपुच्छा (५,४)

अनेजं मूलबस्साविं (इच्चायस्मा पुण्णको), अत्थि पञ्हेन आगमं । किं निस्सिता इसयो मनुजा, खतिया ब्राम्हणा देवतानं । यञ्जमकप्पयिसु पुथु इध लोके, पुच्छामि तं भगवा ब्रमि मेतं ॥१॥

ये केंचि'में इसयो मनुजा (पुण्णकाति भगवा), खतिया ब्राम्हणा ढेवतान यञ्जमकप्पयिंसु पुथ्न इध लोके,

आसिंसमाना पुण्णक इतथभावं जरं सिता यञ्जमकप्पयिंसु ॥२॥

ये केचि'मे इसयो मतुजा (इच्चायस्मा पुण्णको), खतिया ब्राम्हणा देवतानं, यञ्ञमकप्पयिंसु पुथू'ध लोके ॥३॥

कंच्चिं सु ते भगवा यञ्ञपथे अप्यमत्ता, अतारूं जातिं च जरं च मारिस । पुच्छामि तं भगवा बूमि मे तं ॥४॥

( 32년 )

Q

पाराराणवम्भ

### तिस्समेत्तेय्य माणवले साधेका प्रश्न (५,३)

तिस्समेत्तेय्य - यो संसारमा को सन्तुष्ट छ ? कुनचाहीमा चंचलता छैन ? कस्तो ज्ञानी दुबै अन्तहरूलाई जानी बीचमा लिप्त हुँदैन ? कसलाई महापुरुष भन्दछ ? को यहाँ तृष्णाबाट टाढा गएको छ ? । । १ । ।

भगवान् बुद्ध - हे मेत्तेय्य ! जसले काम-भोगहरूलाई त्याग गरेर ब्रम्हचारी हुन्छ, तृष्णारहित हुन्छ, उसमा चंचलता हुँदैन ।।२।।

त्यो ज्ञानी दुबै अन्तहरूलाई जानेर बीचमा लिप्त हुँदैन । म त्यसलाई महापुरुष भन्दछ । उही तुष्णाबाट टाढा गएको हुन्छ ।।३।।

# 

## 8. पुण्णकमाणवले सोधेका प्रश्न (५,८)

पुण्णक - तृष्णारहित, अकुशलमूल आदि थाहापाउनेसँग म प्रश्न गर्न आएको छु । कुन कारण ऋषिहरू मनुष्यहरू, क्षत्रिहरू र ब्राम्हणहरूले देवताहरूको नामले यो संसारमा धेरै यज्ञ गरेका थिए ? भगवान् बुद्ध ! तपाईंसँग सोध्छ, तपाईं यसलाई बताउनुहोस् ।।१।।

भगवान् बुद्ध - पुण्णक ! यो संसारमा जिन ऋषिहरू, यनुष्यहरू, क्षेत्रीयहरू तथा ब्राम्हणहरूले देवताहरूको नामले धेरै यज्ञ गरिसकेका थिए ।।२।।

पुण्णक - बूढा भइसकेपछि पनि जीवनको कामना गर्दै यो संसारमा ऋषिहरू, मनुष्यहरू क्षत्रियहरू तथा ब्राम्हणहरूले देवताहरूको नामले धेरै यज्ञ गरिसकेका थिए, शास्ता ! के यो यज्ञपथमा अप्रमत्त भई जन्म र बूढापनलाई पार भएका छन् ? हे मार्ष ! म यो सोध्छु, भगवन् तथागत ! तपाईं यसलाई बताउनुहोस् । 1३-४। 1

#### पाराराणवम्भ

(330)

आसिसन्ति थोमयन्ति अभिजप्पन्ति जुहन्ति (पुण्णकाति भगवा), कामाभिजप्पन्ति पटिच्च लाभं ।

ते याजयोगा भवरागरत्ता, तातरिंसु जातिजरं'ति ब्रुमि ॥४॥

ते चे नातरिंसु याजयोगा (इच्चायस्मा पुण्णको), यञ्जेहि जातिं च जरं च मारिस । अथ को चरहि देवमनुस्सलोके, अतारि जातिं च जरं च मारिस । पुच्छामि तं भगवा बूहि मे तं ॥६॥

सङ्काय लोकस्मिं परोवरानि (पुण्णकाति भगवा), यस्सिञ्जितं नत्थि कुहिंचि लोके । सन्तो विधूमो अनियो निरासो, अतारि सो जातिजरं तिब्रूमी ति ॥७॥

# ५. मेत्तगूमाणवपुच्छा (५,५)

पुच्छमि तं भगवा ब्रूहि मे तं (इच्चायस्मा मेत्तगू), मञ्ञामि तं वेदगुंभधावितत्तं । कुतो बु दुक्खा समुदागता इमे, ये केचि लोकस्मिं उानेकरूपा ॥१॥

ढुक्खरूस वे मं पभवं अपुच्छसि (मेत्तगूति भगवा), तं ते पवक्खामि यथा पजानं । उपधीनिढाना पभवन्ति ढुक्खा, ये केचि लोकस्मिं अनेकरूपा ॥२॥

यो वे अविद्धा उपधिं करोति, पुनप्पुनं, ढुक्खस्स जातिप्पभवानुपस्सी ॥३॥

पाराराणतम्भ

(339)

भगवान् बुद्ध - हे पुण्णक ! लाभको कारण उनीहरूले गुणगान गरिरहेका छन्, प्रशंसा गरिरहेका छन्, चर्चाहरू गरिरहेका छन् यज्ञहरू गरिरहेका छन् र कामभोगहरूको इच्छा गर्छन् । म बताउँछु कि यज्ञमा आसक्त भवतृष्णमा रत उनीहरू जन्म तथा बुढ्याईंबाट पार भएका छैनन् ।।४।।

पुण्णक - हे मार्ष ! दानमा रत मनुष्य यज्ञहरूद्वारा जन्म तथा बुढयाई पार भएको छैन भने फेरि हे मार्ष ! देवमनुष्य संसारमा कुन जन्म तथा बुढाई पार भएको छन् ? म यो सोध्छ भगवान् तथागता मलाई यो बताउनु होस् । । ६ । ।

भगवान् बुद्ध - जसले संसारको आर-पारलाई जानिसकेको छ, जसमा संसारबाट कतै पनि पार गरेको छैन, शान्त वासनारहित बुढ्याइँबाट पार भइसकेको छ - यस्तो मैले बताएको छु ।।७।।

# 80 पुण्णकमाणवले संघेका प्रश्न समाप्त CA

# ५. मेत्तगूमाण्वले सोधेका प्रश्न (५,५)

मेत्तेगू - भगवन् शास्ता ! तपाईं सँग सोधूं ? मैले तपाईंलाई ज्ञानी तथा संयमी भनी मानेको छु । संसारमा जुन अनेकप्रकारका दु:खहरू छन् यी दु:ख कहाँबाट उत्पन्न हुन्छ ? ।।१।।

भगवान् बुद्ध - तिमीले मसँग दु:खको उत्पत्तिको बारेमा सोध्यौँ, मैले जस्तो जानेका छु तिमीलाई बताउँछु । संसारमा, जो कुनै अनेकप्रकारका दु:ख छन्, ती दु:ख तृष्णा (उपधि) को कारण उत्पन्न हुन्छ ।।२।।

जसले अजानकार (तृष्णाको सीमानै नरहेको) तृष्णा राखेको हुन्छ, ऊ मूर्ख बार-बार दु:खमा डुबेको हुन्छ । त्यसलाई जानेर, दु:खको उत्पत्ति तृषाको कारणले नै हुन्छ भनी मनन गरेर तृष्णामा न लाग ।।३।।

#### पाराराणतम्भ

(332)

र्य तं अपुच्छिम्ह अकित्तयी नो, अञ्ञ तं पुच्छामि तदिङ्घ ब्रूहि । कथं नु धीरा वितरन्ति ओघं, जातिजरं सो कपरिंह्ववं चे । तं मे मुनि साधु वियाकरोहि, तथा हि ते विदितो एस धम्मो ॥४॥

कित्तयिस्सामि ते धम्मं (मेत्तगूति भगवा), दिट्ठे धम्मे अनीतिहं । यं विदित्वा सतो चरं, तरे लोके विसित्तिकं ॥५॥

तं चाहं अभिनन्दामि, महेसी धम्ममुत्तमं । यं विदित्वा सतो चर, तरे लोके विसत्तिकं ॥६॥

यं किञ्चि सम्पजानासि (मेत्तगूति भगवा), उद्धं अधो तिरियञ्चापि मज्झे । एतेसु नन्दि च निवेसनं च, पनुज्ज विञ्ञाणं भवे न तिट्ठे ॥७॥

एवं विहारी सतो अप्यमत्तो, भिक्खु चरं हित्वा मामायितानि । जातिजरं सोकपरिद्वेवं च, इधेव विद्वा पजहेरुय ढुक्खं ॥८॥

एतामिनन्दामि वचो महेसिनो, सुकित्तितं गोतम'नूपधीकं । अद्भा हि भगवा पहासि दुक्खं, तथा हि ते विदितो एस धम्मो ॥५॥

ते चापि जून पजहेरय ढुक्स, ये त्वं मुनि अट्ठितं ओवढेरय । तं तं नमस्सामि समेच्च नाग, अप्पेव मं भगवा अट्ठितं ओवढेरय ॥१०॥

5.

राणतम्म

मेत्तगु - मैले तपाईसँग जुन कुरा सोधें त्यसलाई तपाईंले सन्तुष्टजनक बताउनुभयो । अब म दोस्रो प्रश्न सोधिरहेको छु, यसलाई बताउनुहोस् । कसरी धीर मनुष्यले जन्म, बुढ्यौलीशोक र बिलापको बाढीलाई पार गर्छ ? हे मुनि ! त्यसलाई राम्रो प्रकारले मलाई बताउनुहोस् ताकि यस धर्मलाई तपाईंले कुन किसिमले जान्नुभएको छ ? ।।४।।

भगवान् बुद्ध - म तिमीलाई यो धर्मको बारेमा बताउँछु, जसले यो जन्ममा स्वयं साक्षात्कार गरी यसलाई जानेर स्मृतिमान् भई विचरण गर्दै संसार मा तृष्णालाई पार गरी जानेछ । । ४ । ।

मेत्तगू - हे महर्षि ! म युस उत्तम धर्मलाई अभिनन्दन गर्दछु जसलाई जानेर स्मृतिमान् भई विचरण गर्दै मानिस संसारमा तृष्णालाई पार गर्नेछ ? । ।६। ।

भगवान् बुद्ध - माथि, तल, छड्के तथा बीचमा जुनसुकै पनि जानेको छ, त्यसमा तृष्णा तथा रागलाई त्यागेर मनको भवलाई लाग्न नदिनू ।।७।।

यसप्रकार स्मृतिमान् र अप्रमादी भएर विचरण गर्ने भिक्षुले ममत्व, जन्म बुद्ध्याई, शोक, र विलापलाई छोडेर विचरण गर्दै दु:खलाई त्यागी दिनेछ ।। दा।

मेत्तगू - महर्षिको यस कुरालाई अभिनन्दन गर्छु । हे गौतम ! तपाईले निर्वाणलाई सुन्दर ढंगले बताउनुभयो । अवश्य नै भगवान् तथागतले दुःखलाई प्रहाण गरिसकेको छ किनकि तपाईले त्यसरी नै यो धर्मलाई जान्नुभएको छ ।।९।।

निश्चय नै उनीहरूले दु:खलाई त्यागिदिनेछन्, जसलाई हे मुनि ! तपाईंले सँधै उपदेश दिनुहुनेछ । हे नाग ! (उत्तम पुरुष !) म तपाईंकहाँ आएर नमस्कार गर्छु । धेरै राम्रो छ कि भगवन् शास्ता ! मलाई सधै उपदेश दिनुहोस् । 1901 ।

पाराराणवग्ग

(338)

i.c.i

tie-

यं ब्राम्हण वेदगुं अभिजञ्ञा, अकिञ्चनं कामभवे असत्तं । अद्भा हि सो ओघमिमं अतारि, तिण्णो च पारं अखिलो अकड्वो ॥११॥

विद्वा च सो वेदगू नरो इध, भवाभवे सङ्ग्रभिमं विसज्ज । सो वीततण्हो अनियो निरासो, अतारि सो जातिजर'ति ब्रमि'ति ॥१२॥

## ६. धोतकमाणवपुच्छा (५,६)

पुच्छामि तं भगवा ब्रूहि मे तं (इच्चायस्मा धोतको), वाचाभिकङ्गामि महेसि तुय्हं । तव सुत्वान निग्धोसं, सिक्खे निब्बाणमत्तनो ॥१॥

तेन हातप्पं करोहि (धोतकाति भगवा), इधेव निपको सतो । इतो सुत्वाना निग्धोसं, सिक्से निब्बाणमत्तनो ॥२॥

पस्सामहं देवमनुस्सलोके, अकञ्चिन ब्राम्हणं इरियमानं । तं तं नमस्सामि समन्तचक्खु, पमुञ्च मं सक्क कथंमथाहि ॥३॥

नाहं गमिस्सामि पमोचनाय, कथंकथिं धोतक कञ्चि लोके । धम्मंच सेट्ठं आजानमानो, एवं तुवं ओधमिमं तरेसि ॥४॥

`cli s⁵

URRUDDD

भगवान् बुद्ध - जुन ब्राम्हणलाई मैले ज्ञानी, अकिञ्चन र कामभवमा अनासक्त भनी जानिरहेको छु, सम्भानू कि अवश्य पनि उसले संसाररूपी बाढीलाई पार गरिसकेको छ र उनीहरू चित्त-मल तथा सन्देहद्वारा रहित भएका छन् ।।१९।।

भगवान् बुद्ध - विज्ञ, ज्ञानी त्यस्तो मनुष्य पुनर्जन्मको आसक्तिलाई छोडेर तृष्णारहित भई, पापरहित भई, कामनारहित भई जन्म तथा बुढ्याइँलाई पार गरिसकेको छ - यसरी मैले बताएं ।।१२।।

## भित्तगूमाणवले सोधेका प्रश्न समाप्त ८२ ॐ

# ६. धोतकमाणवले सोधेका प्रश्न (५,६)

धोतक - भगवन् तथागत ! तपाईंसँग यो कुरा सोध्छु, मलाई बताउनु होस् । हे महर्षि ! मैले तपाईंको कुराको आकांक्षा गरिरहेको छु । तपाईंको उपदेश सुनी आफ्नो निर्वाण प्राप्तिको निम्ति अभ्यास गर्नेछु ।।१।।

भगवान् बुद्ध - प्रज्ञावान् भई, स्मृतिमान् भई यहीं नै तिमीले प्रयत्न गर । मेरो उपदेश स्नी आफू विमुक्ति (निर्वाण प्राप्त हुने) हुन सिक ।।२।।

धोतक - मैले देव र मनुष्यलोकमा तपाई अकिंचन ब्राम्हणलाई विचरण गरिरहेको देखेको छु । हे समन्तचक्षु ! तपाईंलाई म नमस्कार गर्छु । हे समन्तचक्षु ! हे श्रेष्ठ ! मलाई संशयहरूद्वारा मुक्त गर्नुहोस् ।।३।।

भगवान् बुद्ध - हे धोतक ! मैले संसारमा कुनै संशयीलाई मुक्त गर्नको लागि जानेको छैन । जब तिमीले श्रेष्ठ धर्मलाई जानेको हुन्छ, यसप्रकार तिमीले यस बाढीलाई पार गरेर अवश्य जानेछौ ।।४।।

#### पाराराणतम्भ

(33&)

अनुसास ब्रम्हे करूणायमानो, विवेकधम्मं यमहं विजञ्ञं । यशाहं आकासो'व अव्यापज्जमानो, इधेव सन्तो असितो चरेय्य ।।४॥

कित्तयिस्सामि ते सन्ति (धोतकाति भगवा), ढिट्ठे धम्मे अर्मीतिहं । यं विढित्वा सतो चरं, तरे लोके विसत्तिकं ॥६॥

तं चाहुं अभिवन्दामि, महेसिं सन्तिमुत्तमं । यं विदित्वा सतो चरं, तरे लोके विसत्तिकं ॥७॥

यं किञ्चि सम्पजानासि (धोतकाति भगवा), उद्धं अधोतिरियंचापि मज्झे । एतं विदित्व सङ्गोंति लोके, भवाभवाय मांकासि तण्हांन्ति ॥८॥

> 80 धोतकमाणवपुच्छा पञ्चमी निद्ठिता । CA ॐ••≪

# ७. उपसीवमाणवपुच्छा (५,७)

एको अहं सक्क महन्तमोधं (इच्चायस्मा उपसीवो), अनिस्सितो नो विसहामि तारितुं । आरम्मणं बूहि समन्तचक्खु, यं निस्सितो ओघमिमं तरेय्य ॥१॥

आकिञ्चञ्ञ पेक्खमानो सतीमा (उपसीवाति भगवा), नत्थीति निस्साय तरस्सु ओघं । कामे पहाय विरतो कथाहि, तण्हुक्खयं रत्तमहाभिपस्स ॥२॥

s di seri di se

**UIS ISIDIU99** 

धोतक - हे ब्रम्ह । करुणा राखी मलाई उपदेश दिनुहोस् जसबाट कि मैले विवेकी धर्मलाई जान्न सकूं र आकाशसमान निर्मल भई, यही शान्त भई, अनासक्त भई विचरण गरुं । । ४ । ।

भगवान् बुद्धं - म तिमीलाई शान्ति बताउनेछु, जसले यस जन्ममा साक्षात् गरी, जानेर, स्मृतिमान् भई विचरण गर्नेछ र संसारमा तृष्णालाई पार गर्नेछ ।।६।।

धोतक - महर्षि ! मैले त्यंस उत्तम शान्तिलाई पनि प्रणाम गर्दछु जसलाई जानेर स्मृतिमान् भई विचरण गर्दै संसारमा तृष्णालाई पार गर्न सक्नेछु ।।७।।

भगवान् बुद्ध - माथि, तल, बिठाउँमा, बीचमा जतिसम्म जानेका छौ, त्यसलाई संसारमा आसक्ति जानेर पुनर्जन्मको निम्ति तृष्णा नगर ।।८।।

## 

७. उपसीवमाणवले सोधेका प्रश्न (५,७)

उपसीव - हे शक्र ! म एक्लै छु । यो धेरै ठूलो बाढी हो । बिना सहारा म यसलाई पार गर्न समर्थ छैन । हे समन्तचक्षु ! केही आलम्बन बताउनुहोस् जसको सट्टामा यस बाढीलाई पार गरी जानसकूं ।।१।।

भगवान् बुद्ध - आकिंचन्यायतन देख्दै स्मृतिमान् भई "केही पनि छैन ।" भनी शून्यतालाई आलम्बन गर्दै बाढीलाई पार गरेर जाऊ । कामहरूलाई त्याग गरी, संशयहरूबाट विरत भई, रात-दिन तृष्णा-क्षयको चिन्तन गर ।।२।।

#### (330)

#### पाराराणतम्भ

सब्बेसु कामेसु यो वीतरागो (इच्चायस्मा उपसीवो), आकिञ्चञ्ज निस्सितो हित्वमञ्ज । सञ्जाविमोक्से परमे विमुत्तो, तिट्ठे नु सो तत्थ अनानुयायी ॥३॥

सब्बेसु कामेसु यो वीतरागो (उपसीवाति भगवा), आफिञ्चञ्ज निस्सितो हित्वमञ्ज । सञ्जाविमोक्से परमे विमुत्तो, तिट्ठेय्य सो तत्थ अनानुयायी ।।४।।

तिट्ठे चे सो तत्थ अनानुयायी, पूगं'पि वस्सानं समन्तचक्खु । तत्थेव सो सीति सिया विमुत्तो, भवेथ विञ्ञाणं तथाविधस्स ॥४॥

अच्ची यथा वातवेगेन खितो (उपसीवाति भगवा), अत्थं पलेति न उपेति सङ्घं । एवं मुनी नामकार्या विमुत्तो, अत्थं पलेति न उपेति सङ्घं ॥६॥

अत्थं गतो सो उढवा सो नत्थि, उढाहु वे सस्सतिया अरोगो । तं मे मुनि साधु वियाकरोहि, तथा हि ते विदितो एस धम्मो ॥७॥

अत्थं गतस्स न पमाणमत्थि (उपसीवाति भगवा). येन नं वज्जु तं तस्स नत्थि । सब्बेसु धम्मेसु समूहतेस, समूहता वाढपथा'पि सब्बे'ति ॥८॥

उपसीव - जो सबै कामहरूबाट विरत छ, जसले आकिंचन्यायतनको सहारामा अन्य सबैलाई (अन्य तलका छ:प्रकारका समापत्तिहरूको त्याग गरी) त्यागिसकेको हुन्छ, सातौँ संज्ञा विमोक्षहरूमा उत्तम आकिंचन्यायतनमा विमुक्त भएमा के उनी त्यहाँ नगइकन रहन सक्छ ? ।।३।।

भगवान् बुद्ध - जो सबै कामहरूबाट विरत हुन्छ, जसले आकिंचन्यायतनको सहारामा अन्य सबै कुरा त्याग गरेको छ, सातौ संज्ञा-विमोक्षहरूमा उत्तम आकिंचन्यायतनमा विमुक्त भयो भने ऊ त्यहाँ गएबिना रहन सक्छ ।।४।।

उपसीव - हे समन्तचक्षु ! यदि ऊ त्यहाँ गएबिना पनि धेरै वर्षसम्म रहयो भने त्यप्रकारको व्यक्तिको विज्ञान त्यही (आकिंचन्यायतम नै) विमुक्त र शान्त भएको हुन्छ ।।४।।

भगवान् बुद्ध - जसरी चिनगारी तेजी (हावाको वेगले) ले निभिन्छ, आगोको राप अस्त भएर जान्छ, फोरे देखिनेछैन, त्यसप्रकार मुनि नाम-कायद्वारा विमुक्त भएर निभ्ने छ । फोरे देखिनेछैन । ६ । ।

उपसीव - अस्त भइसकेको त्यो सकिइसक्यो अथवा अपरिवर्तनशील र शाश्वत भई गइसकेको छ कि ? हे मुनि ! त्यसलाई राम्रोसँग मलाई बताउनुहोस् किनकि तपाईले यस धर्मलाई त्यसरी नै जानिसक्नुभएको छ ।।७।।

भगवान् बुद्ध - निभिसकेको कुनै प्रमाण छैन, जसमा त्यसलाई बताउन सक्नेछ, त्यो उसमा छैन । सबै धर्महरू शान्त भएर गएपछि सबै वादपथ पनि शान्त हुनेछन् ।।८।।

# ∞ उपसीवमाणवका प्रश्न समाप्त ०२ ॐ••€

पाराराणवम्भ

(380)

# ८. नन्दमाणवपुच्छा (५,८)

सन्ति लोके मुनयो (इच्चायस्मा नन्द्रो), जना वदन्ति तथिदं कथंसु । जाणूपपन्नं नो मुनिं वदन्ति, उदाहु वे जीवितेनूपपन्नं ॥१॥

न दिटि्ठया न सुतिया न आणेन, मुनीध नन्द कुसला वदन्ति । विसेनिकत्वा अनिघा निरासा, चरन्ति ये ते मुनयो'ति ब्रूमि ॥२॥

ये केचि मे समणब्राम्हणासे (इच्चायस्मा नन्दो), दिट्ठस्तुतेना पि वदन्ति सुद्धिं । सीलब्बतेनापि वदन्ति सुद्धिं, अनेकरूपेन वदन्ति सुद्धिं । कच्चिसु ते भगवा तत्थ यता चरन्ता, अतारुं जातिं च जरं च मारिस । पुच्छामि तं भगवा ब्रुहि मे तं ॥३॥

ये केचि मे समणब्राम्हणासे (नन्दाति भगवा), दिट्उस्सुतेनापि वदन्ति सुद्धिं । सीलब्बतेनापि वदन्ति सुद्धिं, अनेकरूपेन वदन्ति सुद्धिं । किञ्चापि ते तत्थ यता चरन्ति, नातरिंसु जातिजरं'ति ब्रूमि ॥४॥

ये केचिमे समणब्राम्हणासे (इच्चायस्मा नन्दो), दिट्ठस्सुतेनापि वदन्ति सुद्धिं । सीलब्बतेनापि वदन्ति सुद्धिं, अनेकरूपेन वदन्ति सुद्धिं । सचे मुनि बूसि अनोघतिण्णे, अथ को चरहि देवमनुस्सलोके । अतारि जातिं च जरं च मारिस, पुच्छामि तं भगवा बूहि मे तं ॥४॥

### **ट.** नन्दमाणवले सोधेका प्रश्न (५,८)

नन्द - मनुष्यहरू भन्छन् कि संसारमा मुनि छ, त्यसो भए उनी कुन प्रकार का हुन् ? ज्ञानको कारण कसैलाई मुनि भनिन्छ अथवा आजीविकाको (चर्याको) कारणले ।।१।।

भगवान् बुद्ध - नन्द ! पण्डितजन न दृष्टिको कारण, न श्रुतिको कारण, न ज्ञानका कारण यहाँ कुनैलाई मुनि भन्दछ । जुन शोक, पाप र तृष्णाद्वारा रहित भई विचरण गर्दछ, उसैलाई म मुनि भन्दछु ।।२।।

नन्द - जो कोही श्रमण-ब्राम्हण हो, उसलाई देख्ने र सुन्नेले पनि शुद्धि बताउँछ, शील-व्रतले पनि शुद्धि बताउँछ, अनेकप्रकारले शुद्धि बताउँछ । हे भगवन् तथागत ! हे मार्ष ! यसप्रकार त्यसमा संयमी भई विचरण गर्नेले जन्म र बुढ्याइँलाई पार गरिसकेको छ ? भगवन् शास्ता । मैले तपाईँसँग सोधिरहेका छु, त्यसकुरा मलाई बताउनुहोस् ।।३।।

भगवान् बुद्ध - जो कोही श्रमण-ब्राम्हण हो उसलाई देखेमा र सुनेमा पनि शुद्धि बताइन्छ । यद्यपि ऊ त्यसमा संयमी भई विचरण गर्छ, उनले जन्म र बुढ्याइँलाई पार गरेको छैन - यसरी मैले भनेको छु । । ४ । ।

नन्द - जो कोही श्रमण-ब्राम्हण छ, ऊ देख्नेमा, सुन्नेमा शुद्धि बताउँछ, शील-व्रतले पनि शुद्धि बताउँदछ, अनेकप्रकारले शुद्धि बताउँदछ । यदि हे मुनि ! तपाईं उनलाई बाढीले पार गरेको छैन भनी बताउनुहुन्छ भने कसले देव-मनुष्य लोकमा मार्ष ! जन्म र बुढ्याइँ पार गरेको हुन्छ ? भगवन् शास्ता म तपाईंसँग सोध्छ, मलाई बताउनुहोस् । । ४ । ।

पाराराणवग्ग

(382)

बाहं सब्बे समणब्राम्हणासे (नन्दानि भगवा), जातिजराय निवता ति बूमि । चेसीध दिट्ठं व सुतं मुतं वा, सीलब्बतं वापि पहाय सब्बं । अनेकरूपं पि पहाय सब्बं, तण्ह परिञ्जाय अनासवासे । ते वे नरा ओधतिण्णति ब्रूमि ॥६॥

एताभिनन्दामि वचो महेसिनो, सुकित्तितं गोतम'नूपधीकं । रेसीध दिट्ठ'व ....पे.... अनासवासे । अहम्पि ते ओघतिण्णाति ब्रमी'ति ॥७॥

> ∞ नन्दमाणवपुच्छा सत्तमा निद्ठिता । ०२ २३०० स्तिमा निद्ठिता । ०२

> > ५. हेमकमाणवपुच्छा (५,५)

ये मे पुब्बे वियाकंसु (इच्चायस्मा हेमको), हुरं गोतमसासना, 'इच्चासि इति भवस्सिति' । सब्बं तं इतिहीतिहं, सब्बं तं तक्कवड्ढनं । नाहं तत्थ अभिरमि' ॥१॥

त्वं च मे धम्ममक्खाहि, तण्हानिग्घातनं मुनि । यं विदित्वा सतो चरं, तरे लोके विसत्तिकं ॥२॥

इध दिट्ठसुतमुतविञ्ञातेसु, पियरूपेसु हेमक । छन्दराग विनोदनं, निब्बाणपदमच्चुतं ॥३॥

एतढञ्ञाय ये सता, ढिट्ठधल्माभिनिब्बुता । उपसन्ता च ते सढा, तिण्णा लोके विसत्तिक'न्ति ॥४॥

(383)

पाराराणतम्म

भगवान् बुद्ध - मैले सबै ब्राम्हणलाई 'जन्म र बुढ्याइँले आच्छादित भएको भनी भनेको छैन । जसले यहाँ सबैलाई देखेर सुनेर विचरणद्वारा सबै शील-व्रतलाई त्यागी, सबै अनेक रूपहरूलाई त्यागिदिएको छ, जसले तृष्णालाई जानेर आसवरहित भएको छ, उनीहरू अवश्य यो प्रवाहबाट उत्तीर्ण भएर आएका मनुष्यहरू हुन् - यस्तो मैले भनेको छु ।।६।।

नन्द - महर्षिको यो कुरालाई मैले अभिनन्दन गरें । तपाई गौतमले राम्ररी बताउनुभयो जसले यहाँ देखेको र सुनेको बिचार गरेको र शील-व्रत आदि तथा अनेकप्रकारका रूपलाई टाढा राखेर तृष्णालाई जानी वासनाले रहित भइसकेका उनीहरूलाई जन्म जरा रूपी स्रोतले उत्तीर्ण भएको भनी म मान्दछु ।।७।।

# 

# ५. हेमकमाणवले सोधेका प्रश्न (५,८)

गौतमको शासन आउनुभन्दा पहिले जसले मलाई (आफ्नो धारणाको सम्बन्धमा) शिक्षा दिने हो, ती सबैले बताउँछन् कि "यस्तो भइरहेको छ र यस्तो हुनेछ ।" ती सबै कुराहरू कल्पित र तर्क बढाउनेमात्र थिए, त्यसमा मेरो मन सन्तुष्ट छैन ।।१।।

हेमक - हे मुनि ! तपाईंले मलाई तृष्णानाश गर्ने धर्म बताउनुहोस् जसमा गएपछि स्मृतिसाथ विचरण गर्दै संसारमा तृष्णालई पार गर्न सक्नेछ ।।२।।

भगवान् बुद्ध - हेमक ! यहाँ दृष्ट, श्रुत, ज्ञात, प्रिय रूपहरूप्रति दृढ आसक्तिलाई जुन दूर गर्नुपर्ने हो, त्यो अच्युत निर्वाण पद हो ।।३।।

जो जान्ने स्मृतिमान् यही नै जीवनमा निवृत्त हुन्छ फेरि जहिले पनि उपशान्त भई तृष्णालाई नाश गरी संसारबाट पार भएर जान्छ ।।४।।

# 80 हेमकमाणवका प्रश्न समाप्त Ca रूम्ल

पाराराणवग्भ

(388)

## १०. तोदेय्यमाणवपुच्छा (५,१०)

1.80

यसिमं कामा न वसन्ति (इच्चायस्मा तोढेय्यो), तण्हा यस्स न विज्जति । कथंकथा च यो तिण्णो, विमोक्खो तस्स कीढिसो ॥१॥

यस्मिं कामा न वसन्ति (तोबे्य्याति भगवा), तण्हा यस्स न विज्जति । कथंकथा च यो तिण्णो, विमोक्सो तस्स नापरो ॥२॥

निरासयों सो उद आससानो, पञ्ञाणवा सो उद पञ्ञकय्यी । मुनि अहं सक्क यथा विजञ्ञ, तं मे वियाचिक्स समन्तचक्सू ॥३॥

निरासयो सो न सो आससानो, पञ्जाणवा सो न च पञ्जकप्पी । एवंपि तोढेय्य मुनिं विजान, अकिञ्चनं कामभवे असत्त'न्ति ॥४॥

80 तोदेय्यमाणवपुच्छा दसमा निद्ठिता । Ca

११. कप्पमाणवपुच्छा (५,११)

मज्झे सरम्मि तिट्ठतं (इच्चायस्सा कप्पो), ओघे जाते महलाये | जरामच्चुपरेतानं, ढीपं पब्रूहि मारिस । त्वं च मे ढीपमक्खाहि, यथयिढं नापरं सिया ॥१॥

मज्झे सरस्मिं तिट्ठतं (कप्पाति भगवा), ओघे जाते महब्भये । जरामच्चुपरेतान, दीपं पबूमि कप्प ते ॥२॥

पाराराणवम्भ

90. तोदेय्यमाणवले सोधेका प्रश्न (५,90)

तोदेय्य - जोसँग वासनाहरू छैन, जोसँग तृष्णा छैन र सन्देहबाट टाढा रहेको छ उसको विमोक्ष कस्तो हुन्छ ? ।।९।।

भगवान् बुद्ध - जोसँग वासना छैन, जोसँग तृष्णा छैन र जो सन्देहबाट टाढा गइसकेको छ, उसको विमोक्ष अरू कोही पनि छैन ।।२।।

तोदेय्य - ऊ तृष्णारहित भएको हो वा तृष्णायुक्त भएको हो, ऊ प्रज्ञावान् हो वा प्रज्ञाको प्राप्तिमा लागेको हो ? हे समन्तचक्षु ! तपाईं बताउनुहोस् जसमा कि म मुनिलाई जान्न सकूं ।।३।।

भगवान् बुद्ध - ऊ तृष्णारहित छ, न कि तृष्णायुक्त छ, ऊ प्रज्ञावान् छ, न कि प्रज्ञाप्राप्तिमा लागेको छ । हे तोदेय्य ! अकिंचन, कामभवमा अनासक्त मुनिलाई यसरी पनि जान्नुपर्दछ ।।४।।

# 80 तोदय्यमाणवका प्रश्न समाप्त C&

Dhamma.Digital

## ११. कप्पमाणवले सोधेका प्रश्न (५,११)

कप्प - "हो मार्ष ! जलाशयरूपी संसारको बीचमा रहनुभएकालाई बुढ्याइँ र मृत्युरूपी महाभयानक बाढी आएपछिको र सुरक्षिाको निम्ति द्वीप बताउनु होस् र तपाईले यस्तो द्वीप बताउनुहोस् जहाँ कि यो दुःख फेरि न होस् ।।१।।

भगवान् बुद्ध - "हे कप्प ! जलाशयरूपी संसारमा रहनको लागि बुढ्याइँ र मृत्युरूपी महभयानक बाढी अएमा (सुरक्षाको निम्ति सुखी हुने तिमीलाई द्वीप बताउँछु ।।२।।

#### पाराराणवग्ग

(38&)

अकिंचनं अनाढनं, एतं दीपं अनापरं । निब्बाणं इति नं बूमि, जरामच्चुपरिक्खयं ॥३॥

एतढञ्ञाय ये सता, ढिट्ठधम्माभिनिब्बुता । न ते मारवसान्नुगा, न ते मारस्स पद्धग्रू ति ॥४॥

## १२. जतुकण्णिमाणवपुच्छा (५,१२)

सुत्वान हं वीरमकामकामिं (इच्चायस्मा जतुकण्णी), ओधातिगं पुट्उुमकाममागमं । सन्तिपदं बुहि सहाजनेत्त, यथातच्छं भगवा बुहि मे तं ॥१॥

भवगा हि कामे अभिभुय्य इरियति, आदिच्चों व पठविं तेजि तेजसा । परित्तपञ्जस्स मे भूरिपञ्ज, आचिक्स धम्मं यमहं विजञ्ज । जातिजराय इध विप्पहानं ॥२॥

कामेसु विनय गेधं (जतुकण्णीति भगवा), नेक्खम्मं ढट्ठु खोमतो । उग्गहीतं निरत्तं वा, मा ते विज्जित्थ किञ्चनं ॥३॥

यं पुब्बे तं विसोसेहि, पच्छा ते मा'हु किञ्चनं । मज्झे चे नो गहेस्ससि, उपसन्तो चरिस्ससि ॥४॥ सब्बतो नामरूपसिमं, वीतगेधस्स ब्राम्हण । असवा'स्स न विज्जन्ति, येहि मच्चूवसं वजे'ति ॥४॥

# 50 जतुकण्णिमाणवपुच्छा द्वादसमा निट्ठिता । CA ->>-

U Z Z D G D D

अकिंचन र अनासक्ति नै त्यो द्वीप हो अरू होइन । बुढ्याइँ र मृत्युलाई अन्तको निर्वाण भनी बताउने छु ।।३।।

यसलाई जानेर जो स्मृतिमान् यही जन्ममा शान्त भई भएको छ, ऊ मार को वशीभत छैन, नत मारको अनुगामी नै हुनेछ ।।४।।

## 80 कप्पमाणवल्मा प्रश्न समाप्त । Ca रूस्ट

# १२. जतुकण्णिमाणवले सोधेका प्रश्न (५,१२)

जतकुण्णि - हे सर्वज्ञ ! मैले तपाईंको निष्काम र बाढीलाई पार गरेको सुनेर प्रश्न गर्ने इच्छाले आएको हूं । शान्तिपदलाई बताउनुहोस्, यथार्थरूपले भगवान् बुद्ध मलाई बतउनुहोस् ।।९।।

भगवान् बुद्धले कामवासनाहरूमा विजयी भई त्यसैप्रकार प्रकाशमान् भई विचरण गर्दछ, जुनप्रकार कि सूर्यले आफ्नो तेजद्वारा पृथ्वीलाई प्रकाशित गर्छ । हे महाप्रज्ञ । मलाई अल्पप्रज्ञको धर्म बताउनुहोस् जसमा कि मैले यही जन्म र बुढ्याईंलाई दूर गर्न सकिन्छ ।।२।।

भगवान् बुद्ध - निष्कामतालाई कल्याणकर देखिँदै कामभोगहरूको आसक्तिलाई त्यागिदिनू । तिमीलाई अपनाउने या त्याग्नुमा केहीपनि बाकी हुँदैन ।।३।।

जुन पूर्वको संस्कार छ त्यसलाई नष्ट गरिदिनू र पछि कुनैपनि त्यस्तोलाई न अपनाउनू । यदि तिमीले बीचमा कुनै ग्रहण गरेनौ भने उपशान्त भएर विचरण गर्न पाइनेछ ।।४।।

हे ब्राम्हण ! जुन सबैप्रकारका नामरूपप्रति तृष्णारहित हुन्छ, त्यस्ता त्यस्ताहरूमा वासना रहँदैन जसले गर्दा मृत्युको वशमा पर्ने हो ।।४।।

# 

(387)

 $\mathcal{L}_{\frac{1}{2}}^{+}$ 

Æ

## १३. भद्रावुधमाणवपुच्छा (५,१३)

ओकंजहं तण्हच्छिदं अनेजं (इच्चायस्मा भद्रावुधो), नन्दिंजहं ओद्यतिण्णं विमुत्तं । कप्पंजहं अभियाचे सुमेधं, सुत्वान नागस्स अपनभिस्सन्ति इतो ॥१॥

नाना जना जनपदेहि सङ्गता, तव वीर वाक्यं अभिकङ्क्षमाना । तेसं तुवं साधु वियाकरोहि, तथा हि ते विदितो एस धम्मो ॥२॥

अदानतण्हं विनयेश्व सब्बं (मद्रावुधाति भगवा), उद्धं अधो तिरियञ्चापि मज्झे । यं यं हि लोकस्मिं उपादियन्ति, तेनेव मारो अन्वेति जन्तु ॥३॥

तस्मा पजानं न उपाढ़ियेथ, भिक्खु सतो किञ्चनं सब्बलोके । आदानसत्ते इति पेक्खमानो, पजं इमं मच्चुधेय्ये विसत्त'न्ति ॥४॥

80 भद्राबुधमाणवपुच्छा तेरसमा निट्ठिता । Ca

१४. उदयमाणवपुच्छा (५,१४)

झांचिं विरजमासीनं (इच्चायस्मा उदयो), कतकिच्चं अनासवं । पारगुं सब्बधम्मानं, अत्थि पञ्हेन आगमं । अञ्ञाविमोक्खं पबूहि, अविज्जाय पभेदनं ॥१॥

पहानं कामच्छन्दानं (उदयाति भगवा), दोमनस्सान चूभयं । थीनस्स च पतूदनं, कुक्कुच्चानं निवारणं ॥२॥

उपेक्सा सतिसंसुद्धं, धम्मतक्कपुरेजवं । अञ्जाविमोक्सं पूर्बमि, अविज्जाय पभेढनं ॥३॥

किं सु संयोजनो लोको, किं सु तस्स विचारणं । किस्स'स्स विष्पाहानेन, निब्बाणं इति वुच्चति ॥४॥

( 386 )

#### पाराराणतम्भ

Downloaded from http://www.dhamma.digital



## १३. भद्रावुधमाणवले सोधेका प्रश्न (५,१३)

भद्रवुध - गृहत्यागी, तृष्णारहित, चंचलतारहित रागत्यागी (भव) बाढी-द्वारा पार भएका, विमुक्त, संस्कारत्यागी ज्ञानीद्वारा याचना गर्दछ । तपाई श्रेष्ठ (नाग) को उपदेशलाई सुनेर मनुष्य यहाँबाट हटेर जानेछ ।।१।।

हे वीर ! तपाईंको वचनको आकांक्षा गर्दै जनपदहरूबाट अनेकप्रकारका मनुष्यहरू एकत्रित भएका छन् । तपाई उनीहरूलाई राम्रोप्रकारले बताइदिनु होस्, किनकि तपाईंलाई यो धर्मको ज्ञात छ ।।२।।

भगवान् बुद्ध - माथि, तल, अर्घेलो र बीचका सबै आसक्तिरूपी तृष्णालाई त्याग । संसारमा मनुष्यहरूले जुन-जुन कुरालाई अपनाउनेछन्, त्यसैको कारण मार मनुष्यको पछि पछि परिरहन्छ ।।३।।

त्यसकारण तृष्णामा आसक्त, मृत्युराज्यमा लीन यी प्रजालाई देख्दै स्मृतिमान् भिक्षुले सारा संसारमा कसैको प्रति आसक्ति नगर ।।४।।

# 80 भद्रावुधमाण्वका प्रश्न समाप्त CA

# १४. उदयमाणवले सोधेका प्रश्न (५,१४)

उदय - ध्यानी मलरहित कृतकृत्य, आस्रवरहित सबै धर्महरूमा पारगत, तपाईंसँग म प्रश्न गर्न आएको छु । प्रज्ञाद्वारा विमुक्ति प्रस्त हुने र अविद्याको नाशको बारेमा बताउनुहोस् ।।१।।

भगवान् बुद्ध - कामरागहरू र दौर्मनस्य - यी दुईको त्याग स्त्यान (शारीरिक आलस्य) लाई नष्ट गर्ने, कौकृत्य (सन्देह) को निवारण, उपेक्षा, स्मृतिको परिशद्धि र धार्मिक विचारले उत्पन्न ज्ञानलाई मैले विमुक्ति प्राप्ति र अविद्याको नाश गर्ने भनी बताएको छु ।।२-३।।

उदय - लोकको बन्धन के हो ? त्यसको विचरणभूमि के हो ? कुनचाहीं त्यागलाई निर्वाण भनिएको छ ? ।।४।।

#### पाराराणतम्भ

(340)

\*5

नन्दी संयोजनो लोको, वितक्कस्स विचारणा । तण्हाय विप्यहानेन, निब्बाणं इति वुच्चति ॥५॥

कथं सतस्स चरतो, विञ्ञाणं उपरुज्झति । भगवन्तं पुट्ठुमागम्म, तं सुणोम वचो तव ॥६॥

अज्झतं च बहिद्धा च, वेदनं नाभिनन्दतो । एवं सतस्स चरतो, विञ्ञाणं उपरुज्झती'ति ॥७॥

# SO उदयमाणवपुच्छा चुद्दसमा निट्ठिता । CA ॐ···

१५. पोसालमाणवपुच्छा (५,१५)

यो अतीतं आदिसति (इच्चायस्मा पोसालो), अन्नेजो छिन्नसंसयो । पारगुं सब्बधम्मानं, अत्थि पञ्हेन आगमं ॥१॥

विभतरूपसंञ्जिस्स, सब्बकायप्पहायिनो । तिन्व अज्झतं च बहिद्धा च, नत्थि किञ्चीति पस्सतो । जाणं सक्कानुपुच्छामि, कथं नेय्यो तथाविधो ॥२॥ विञ्जाणटि्ठतियो सब्बा (पोसालाति भगवा), अभिजानं तथागतो । तिट्ठन्तमेनं जानाति, विमुत्तं तप्परायणं ॥३॥

आकिञ्चञ्ञासंभवं जत्वा, नन्दी संयोजनं इति । एवमेवमभिञ्ञाय, ततो तत्थ विपस्सति । एतं जाणं तथं तस्स, ब्राम्हणस्स वुसीमतों ति ॥४॥

> अ पोसालमाणवपुच्छा पन्नरसमा निद्ठिता । अ अर्भेस्स्

(349)

पाराराणतम्भ

Downloaded from http://www.dhamma.digital



भगवान् बुद्ध - लोकको बन्धन राग हो । वितर्क उसको विचरणभूमि हो । तृष्णाको त्यागलाई निवांण भनिएको छ ।।४।।

उदय - स्मृतिमान् व्यक्ति कसरी विचरण गरेमा विज्ञानको निरोध हुनेछ ? यहाँ भगवान् बुद्धसँग सोध्न आएको छु । हामी तपाईको कुरा सुन्न चाहन्छौ ।।६।।

भगवान् बुद्ध - भित्र र बाहिरको वेदनालाई अभिनन्दन नगरिकन -त्यस्तो स्मृतिमान् व्यक्तिसँग विचरण गरेमा विज्ञानको निरोध हुनेछ ।।७।।

### 

१५. पोसालमाणवले सोधेका प्रश्न (५,१५)

जो भगवान् बुद्ध भूतकालिक जन्महरूको कुरा बताउनुहुन्छ, जो चंचलता-रहित, संशयनष्ट र सबै धर्महरूमा पारंगत हुनुहुन्छ, तपाईसँग हामी प्रश्न सोध्नको निमित्त आएका छौँ । 19 । i

हे शक्त ! रूप-संज्ञाहरूले रहित, सबै अरूप-संज्ञाहरूबाट मुक्त, "भित्र र बाहिर केही पनि छैन" त्यसरी देख्नेसँग ज्ञानको विषयमा सोध्छौ । त्यस्तो व्यक्ति कसरी ज्ञानमा अगाडि बढ्न सक्छ ? ।।२।।

भगवान् बुद्ध - विज्ञानका सबै स्थितिहरूको ज्ञाता तथागत, स्थिर, विमुक्त र विमुक्ति-परायण व्यक्तिलाई जान ।।३।।

आकिंचन्यायतनलाई उत्पन्न गर्नेले कर्मसंस्कारलाई जानेर, रागलाई बन्धन सम्भ्रेर - यस्तो जानी त्यहाँ विपश्यना गर्दछ (त्यहाँ त्यो आकिंचन्यायतन समापत्तिद्वारा उठेर त्यस समापत्तिलाई अनित्य आदिको तरिकामा विपश्यना गर्नेछ - अट्ठकथा) त्यस्तो पूर्णता प्राप्त भएको ब्राम्हणको यो ज्ञान यथार्थ हो ।।४।।

## ∞ पोसालमाणवका प्रश्न समाप्त ∞ +>>++++++

पारायणवग्ग

(345)

i Po

### १६. मोघराजमाणवपुच्छा (५,१६)

ढ्राहं सक्कं अपुच्छिस्सं (इच्चायस्मा मोघराजा), न मे व्याकासि चक्खुमा । याव त्ततियं च देवीसि, व्याकरोतीति मे सुतं ॥१॥

अयं लोको परो लोको, ब्रम्हलोको सदेवको । दिट्ठिं ते नाभिजानामि, गोतमस्स यसस्सिनो ॥२॥

ेंछवं अभिक्कन्तढंस्साविं, अत्थि पञ्हेन आगमं । कथं लोक अवेक्खन्तं, मच्चुराजा न पस्सति ॥३॥

सुञ्ञतो लोकं अवेक्सरसु, मोधराज सढ़ा सतो । अत्तानुदिदि्ठं उहच्च, एवं मच्चुतरो सिया । एवं लोकं अवेक्सन्तं, मच्चुराजा न पस्सतीं ति ॥४॥

80 मोघराजमाणवपुच्छा सोलमसा निद्ठिता । CA

# १७. पिंगियमाणवपुच्छा (५,१७)

जिण्णो हमस्मि अबलो वीतवण्णो (इच्चायस्मा पिंगियो), नेता न सुद्धा सवनं न फासु । मा'हं नसं मोमुही अन्तराय । आचिक्स धम्मं यमहं विजञ्ज । जातिजराय इध विप्पहानं ॥१॥

बिस्वान रूपेसु विहञ्जमाने (पिंगियाति भगवा), रूप्यन्ति रूपेसु जना पमत्ता । तस्मा तूवं पिंगिय अप्यमत्तो, जहस्सु रूपं अपूनब्भवाय ॥२॥

पाराराणतम्भ

(343)

## १६. मोघराजमाणवले सोधेका प्रश्न (५,१६)

हे शक ! मैले तपाईंसँग दुईचोटि प्रश्न गरिसकें । चक्षुष्मन् ! तपाईंले मलाई उत्तर दिनुभएन । मैले सुनेको छु कि देवर्षि ! तेस्रोचोटिमा मलाई अवश्य पनि उत्तर दिनुहुनेछ । ।१।।

यो लोक, परलोक तथा देवसहित ब्रम्हलोक छन् । तपाई यशस्वी गौतमको दृष्टिलाई हामीहरूले थाहापाएनौँ ।।२।।

यसप्रकार विशुद्धदर्शी ! म तपाईंसँग प्रश्न सोध्नको निम्ति आएको छु । संसारलाई कुनरूपले देख्नेलाई मृत्युराजले देख्न सक्तैन ।।३।।

हे मोघराज । सधै स्मृतिमान् भई संसारलाई शून्यताको रूपले हेर । आत्मदृष्टिलाई नाश गरी मृत्युबाट अलग्ग हुन्छ । यसरूपले संसारलाई हेर्नेलाई मृत्युराजले देख्न सक्तैन ।।४।।

# 80 मोघराजका प्रश्न समाप्त Qa

१७. पिंगियमाणवले सोधेका प्रश्न (५,१७)

पिंगिय - म जीर्ण छु, दुर्बल छु, मेरो सुन्दरता गइसक्यो (पिंगियको अबस्था एकसय बीस वर्ष थियो - अट्ठकथा) मेरो नेत्र (आँखा) शुद्ध छैन, कानले पनि राम्रो र ठीकसँग सुन्दैन । मलाई धर्मोपदेश गर्नहोस् जसबाट यहाँ मैले जन्म-जराको मालालाई लगाएर बीचैमा मृत्यु हुनुपर्नेछैन ।।१।।

भगवान् बुद्ध - रूपको कारणले मनुष्य आकुल व्याकुल हुन्छ, जुन विनाश हुने रूपलाई हेरी मनुष्य प्रमत्त हुन्छ, त्यस किसिमको मनुष्यलाई हेरी पिंगिय तिमी अप्रमादी हुनू । रूपलाई अन्त गरी फेरि जन्म हुनेबाट मुक्त हुनू ।।२।।

#### पाराराणतम्भ

(348)

बिसा चतस्सो विबिसा चतस्सो, उढ़्रं अधो बस बिसता इमायो । न तुरहं अबिट्ठं असुतं मुतं वा. अथो अविज्ञातं किञ्चनमत्थि लोके । आचिक्स धम्मं यमहं विजज्ञं, जातिजराय इध विप्पहानं ॥३॥

तण्हा धिपन्ने मनुजे पेक्खमानो (पिगियाति भगवा), सन्तापा जाते जरसा परेते । तस्मा तुवं पिगिय अप्यमत्तो, जहस्सु तण्हं अपुनब्भवाया ति ॥४॥

१८. पारायणसूत्तं (५,१८)

इदमवोच भगवा मगधेसु विहरन्तो पासाणके चेतिये, परिचारक सोलसान ब्राम्हणानं अज्झिट्ठो पुट्ठो पुट्ठो पञ्हे व्याकासि । एकमेकस्स चे पि पञ्हस्स अत्थं अञ्जाय धम्मं अञ्जाय धम्मानुधम्मं पटिपज्जय्य, गच्छेय्येव जरामर णस्स पारं । पारंगमनीया इमे धम्मा तिः तस्मा इमस्स धम्मपरियायस्स पारायणं त्वेव अधिवचनं ।

Downloaded from http://www.dhamma.digital

अजितो तिस्समेत्तेय्यो, पुण्णको अथ मेत्तगू । धोतको उपसीवो च, नन्दो च अथ हेमको ॥१॥

तोदेय्यकप्पा ढुभयो, जतुकण्णी च पणिडतो । भद्रावुधो उदयो च, पोसालो चापि ब्राम्हणो । मोधराजा च मेधावी, पिंगियो च महाइसि ॥२॥

एते बुद्धं उपागञ्खुं. सम्पन्नचरणं इसिं । पुच्छन्ता निपुणे पञ्हे, बुद्धसेट्ठं उपागमुं ॥३॥

**UISISIOURADI** 

पिंगिय - चार दिशाहरू, चार अनुदिशाहरू, माथि र तल - यी दश दिशाहरू छन् । यो संसारमा कुनै यस्तो बस्तु छैन, परिस्थिति छैन जसलाई तपाईंले देख्नुभएको छैन, न कानले सुनेको छैन, न बुभ्मेको छैन । त्यसकारण तपाईंले मलाई धर्मोपदेश दिनुहोस् जसलाई बुभ्मी यही नै जन्म, जरालाई अन्त गरुं ।।३।।

भगवान् बुद्ध - तृष्णामा वशीभूत, सन्तप्त, बुद्ध्याइँले चिन्तित मनुष्यहरू देखेर पिंगिय तिमी अप्रमत्त भई फोरि जन्म नलिनको निम्ति तृष्णालाई त्याग गरिदिनू ।।४।।

# 

# १ट. पारायणसुत्त (५,१८)

भगवान् बुद्ध मगधमा पाषाणक चैत्यमा विहार गरिरहेको समय यो भन्नुभएको थियो कि बावरीका सोऱ्ह ब्राम्हण शिष्यहरूले सोधेका प्रश्नहरूको उत्तर दिनुभयो । जसले एक-एक प्रश्नको उत्तर बुफी धार्मिक तात्पर्य थाहापाई धर्मानुधर्मको आचरण गर्छन् उनीहरू जरामरणबाट पार हुन्छन् । यो धर्मले पार गरिदिने भएको ले गर्दा यो धर्मको पारायण नाम भएको हो ।

अजित, तिस्समेत्तेय्य, पुण्णक, र मेत्तगू, धोतक र उपसीव, नन्द र हेमक, तोदेय्य, कप्प दुइजना र पण्डित जातुकण्णि, भद्रावुध, महर्षि पिंगिय - यी आचारवान् ऋषिहरू बुद्धकहाँ गए, पूर्ण भएको प्रश्न सोद्धै श्रेष्ठ बुद्धकहाँ गए । । १,२,३। ।

#### पाराराणतम्म

( 398 )

तेस बुद्धो त्याकासि, पञ्हे पुट्ठो यथातथ । पञ्हानं वेय्याकराणेन, तोसेसि ब्राम्हणे मुनि ॥४॥

ते तोसिता चक्खुमता, बुद्धनाढिच्चबन्धुना । बम्हचरिय्यमचरिंसु, वरपञ्ञस्स सन्तिके ॥५॥

एकमेकस्स पञ्हस्स, यथा बुद्धेन देसितं । तथा यो पटिपञ्जेय्य, गच्छे पारं अपारतो ॥६॥

अपारा पारं मच्छेच्य, भावेन्ती मग्गमुत्तमं । मग्गो सो पारं गमनाय, तस्मा पारायणं इति ॥७॥

पारायणमनुगायिस्सं (इच्चायस्मा पिंगियो), यथा अह्वविख तथा अक्खासि, विमलो भूरिमेधसो, निक्कामो निब्बनो नाथो, किस्स हेतु मुसा भणे ॥८॥

पहीनमलमोहस्स, मानमक्खप्पहायिनो । हन्दाहं कित्तयिस्सामि, गिर<mark>ं वण्णूपसंहितं ॥५॥</mark>

तमोन्नुढो बुद्धो समन्तचक्खु<mark>, लोकन्तगू सब्बभवातिवत्तो ।</mark> अनासवो सब्बद्धक्सप्पहीनो, सच्चव्हयो ब्रम्हे उपासितो मे ॥१०॥

बिजो यथा कुब्बनकं पहाय, बहुप्फलं काननं आवसेय्य । एव पहं अप्पबस्से पहाय, महोबधिं हंसरिव ज्झपत्तो ॥११॥

ये'मे पुब्बे वियाकंसु, हुरं गोतमसासनां 'इच्चासि इति भविस्सति' । सब्बं तं इतिहीतिहं, सब्बं तं तक्कवड्ढनं ॥१२॥

#### पाराराणवग्भ

भगवान् बुद्धले तिनीहरूले सोधेका प्रश्नलाई यथार्थरूपले उत्तर दिनु-भयो । मुनिले प्रश्नहरूको उत्तर दिएर ब्राम्हणहरूलाई प्रसन्न र सन्तुष्ट गरिदिनुभयो ।।४।।

आदित्यबन्धु, चक्षुष्मान् बुद्धद्वारा प्रसन्न र सन्तुष्ट गराइदिइसकेपछि उनीहरूले श्रेष्ठ प्रज्ञा भएको बुद्धकहाँ ब्रम्हचर्य पालन गरे ।।४।।

एक-एक प्रश्नको जसरी कि भगवान् बुद्धले उत्तर दिनुभयो, त्यसलाई अनुयायी भएका सबै यहाँबाट त्यहाँ पार हुनेछ ।।६।।

उत्तम मार्गलाई अभ्यास गर्दै यहाँबाट त्यहाँ पार पुग्छ त्यो पार पर्ने मार्ग हुन् त्यसकारण यसलाई पारायण भनेको हो ।।७।।

पिंगिय - म पारायणको वर्णन गर्दछु जुन निर्मल महाप्रज्ञले जसरी देख्नुभयो, त्यसरी बताए । नाथ निष्काम छ, तृष्णारहित छ । उसले असत्य किन बोल्छ ? ।।८।।

मोहमलरहित, मान र म्रक्षरहित भगवान् बुद्धको मधुर स्तरको वर्णन म अवश्य गर्छु ।।९।।

हे ब्राम्हण ! अन्धकारलाई दूर गर्ने, बुद्ध, समन्तचक्षु (सर्वदर्शी) संसारको अन्तलाई जानेर सारा भवहरूलाई पार भएको, अनास्रव सबै दु:खहरूलाई प्रहाण गर्ने, सत्य नाम भएको मद्वारा उनलाई उपासना गरिएको छ ।।१०।।

जसरी पक्षी सानो बनलाई छोडेर धेरै फल भएको ठूलो जंगलमा बसोवास गर्छ, त्यसरी नै म अल्पदर्शीहरूलाई छोडेर महाजलाशय (मानसरोवर) मा जाने हंसजस्तो भगवान् बुद्धकहाँ पुगें ।।११।।

पहिले गौतमको अनुशासनबाट बाहिर धर्मविषयमा जुन मनुष्यहरूले सुनाउने हो "यस्तो भएको थियो, यस्तो हुनेछ भनी" ती सबै परम्पराको कथा रहेछ । फेरि शंका बढ्ने रहेछ ।।१२।।

#### पाराराणतम्भ

(340)

एको तमत्नुदासीनो, जातिमा सो पभकरो । गोतमो भूरिपञ्जाणो, गोतमो भूरिमेधसो ॥१३॥

यो मे धम्ममदेसेसि, सन्दिटि्ठकमकालिकं । तण्हुक्खयमनीतिकं, यस्स नत्थि उपमा क्वचि ॥१४॥

किं तु तम्हा विप्यवसंसि, मुहुत्तमपि पिगिय । गोतमा भूरिपञ्जाणा, गोतमा भूरिमेधसा ॥१५॥

यो ते धम्मदेसेसि, संदिटि्ठकमकालिकं । तण्हुक्खयमनीतिकं, यस्स नत्थि उपमा क्वचि ॥१६॥

नाहं तम्हा विप्यवसामि मुहुत्तमपि ब्राम्हण । गोतमा भूरिपञ्जाणा, गोतमा भूरिमेधसा ॥१७॥

यो मे धम्ममदेसेसि, सन्दिटिठकमकालिक । तण्हुक्खयमनीतिकं, यस्स नदिश उपमा क्वचि ॥१८॥

पस्सामि नं नसा चक्खुनां व, रतिंदिवं ब्राम्हणं अप्यमत्तो । नमस्समानो विवसेमि रत्तिं, तेनेव मञ्ञामि अविप्यवास ॥१५॥

सद्धा च पीती च मनो सती च, नापेन्ति मे गोतमसासनम्हा । यं यं दिसं वजति भूरिपञ्जो, स तेन तेनेव नतोहमस्मि ॥२०॥

जिण्ण्स्स मे ढुब्बलथामकस्स, तेनेव कायो न पलेति तत्थ । सङ्कट्पयचत्ताय वजामि निच्चं, मनो हि मे ब्राम्हण तेन युत्तो ॥२१॥

पंके सयानो परिफन्दमानो, दीपा दीपं उपप्लविं । अथ'द्दसासिं सम्बुद्धं, ओघतिण्णमनासवं ॥२२॥ अन्धकारलाई टाढा गरिदिने एकमात्र उनी श्रेष्ठ हुन् । प्रकाश दिनुहुने हो, गौतम महाज्ञानी हो, गौतम महाप्रज्ञावान् हो ।।१३।।

जसले मलाई आँखाहरूको अगाडि तत्काल फलदायी, तृष्णालाई नाश गर्ने र दु:खलाई टाढा गर्ने धर्मोपदेश दिनुभयो । त्यस्ता वहाँको उपमा कसैले पनि दिन सक्दैन ।।१४।।

बावरी - जसले यहाँ तत्क्षणमा नै फल दिने तृष्णा नाश हुने, दु:खलाई टाढा पठाउने सांदृष्टिक धर्म जुन तिमीलाई उपदेश दिएं फोरे कसैले पनि त्यस धर्मलाई उपमा दिन सबदैन, पिंगिय ! के तिमीले त्यो महाप्रज्ञ गौतमसँग, महाविज्ञ गौतमसँग एक मुहूर्तसम्म पनि अलग्ग रहन सक्छौ ? ।।१४,१६,१७।।

पिंगिय - जसले मलाई आँखाको अगाडि तत्काल फलदायी, तृष्णालाई नाश गर्ने र दु:खलाई दूर गर्ने धर्मोपदेश दिए, जुन धर्मोपदेश अरूद्वारा उपमा नै दिन सकिँदैन त्यस्तो महाप्रज्ञ गौतमसँग म मुहूर्तमात्र पनि अलग रहन सक्दिन ।।१८।।

हे ब्राम्हण ! म रात-दिन अप्रमत्त भई मनको आँखाद्वारा उनलाई देख्दछु । नमस्कार गर्दा गर्दै रात व्यतीत गर्छु । त्यसैले म उनीबाट अलग रहन सक्दिन ।।१९।।

मेरो श्रद्धा, प्रीति, मन र स्मृति गौतमको शिक्षाबाट हट्नेछैन । वहाँ जुन जुन दिशाहरूमा महाप्रज्ञ जानुहुनेछ, म त्यहाँ-त्यहाँ नतमस्तक (मेरो शिर भुक्ने) हुनेछ ।।२०।।

जीर्ण बलहीन मेरो शरीर म त्यहाँ जान सक्तिन । मैले नित्य मनले गइरहेको छ । हे ब्राम्हण ! मेरो मन उनको साथमा छ ।।२१।।

म हिलोमा सुत्दै (काम भोगहरूको हिलोमा सुत्दै - अट्ठकथा) छटपटाउँदै एक द्वीपबाट अर्को द्वीपमा गइरहें । अन्तमा मैले संसाररूपी बाढीले पार भएका अनासव सम्बुद्धको दर्शन पाएं ।।२२।।

#### पाराराणवग्ग

(360)

यथा अहू वक्कलि मुत्तसद्भो, भद्रावुधो आलविगोतमो च । एवमेव त्व'पि ममुञ्ञचस्यु सद्भं, गमित्ससि त्वं पिंगिय मच्चुधेय्यपारं ॥२३॥

एस भिरयो पसीढ़ामि, सुत्वान मुनिनो वचो । विवत्तच्छह्नो सम्बुद्धो, असिलो पटिभानवा ॥२४॥ अधिदेवे अभिञ्ञाय, सब्बं वेदि परोवरं । पञ्हानन्तकरो सत्था, कड्वीनं पटिजानतं ॥२४॥

असंहीरं असंकुप्पं, यस्स नत्थि उपमा क्वचि । अब्रा गमिस्सामि न मेत्थ, कड्डा, एवं मं धारेहि अधिमुत्तचित्त न्ति ॥२६॥

> अत्रु पारायणवग्गो निद्ठितो । निद्ठितो सुत्तंनिपातो । रा अद्ठभाणवारपरिमाणाय पालिया । रा अद्रुभाणवारपरिमाणाय पालिया । रा रा स्र

#### पाराराणवम्भ

Downloaded from http://www.dhamma.digital

भगवान् बुद्ध - जुनप्रकार वक्कलि, भद्रवुध र आलवि गौतम श्रद्धाद्वारा मुक्त भएका छन् त्यसैप्रकार तिमी पनि श्रद्धा गरी मुक्त होऊ । पिंगिय ! तिमी मृत्युको राज्यबाट टाढा भएर जाऊ ।।२३।।

पिंगिय - म मुनिको यो कुरालाई सुनेर अत्यधिक प्रसन्न छु । तपाई खुल्ला ज्ञान भएको सम्बुद्ध चित्त-मलरहित र ज्ञानी हुनुहुन्छ ।।२४।।

तपाईंले श्रेष्ठ धर्मलाई जानेर आर-पारका सबै कुरा जानिसक्नुभएको छ, भगवान् शास्ता, सन्देह गर्ने मनुष्य र समभज्दार मनुष्यहरूको प्रश्नहरूलाई अन्त गरिदिने तपाईं हुनुहुन्छ ।।२४।।

निर्वाण अजेय छ । अटल छ । जसको कुनै उपमा छैन । मैले अवश्य पनि उसलाई प्राप्त गर्नेछु । त्यसको विषयमा मलाई कुनै सन्देह छैन । पूर्ण रूपले मुक्त चित्त भएको भनी मलाई धारण गर्नुहोस् ।।२६।।

# 80 पारायणसुत्त समाप्त Q3

80 आठ भाणवारको बराबर पालिमा सुत्तनिपात समाप्त **अ** 

पाँच वर्गहरू, आठ भाणवारहरू तथा बहत्तर सूत्रहरूमा संग्रहित खुद्दकनिकायान्तर्गत सुत्तनिपात समाप्त । विद्यालय

**≫**•€

पाराराणवग्ग

(362)



( कविरकुमार वज्राचार्य )

# अनुवादक-परिचय

| 🔅 जन्मस्थान  | - | केलटोल, काठमाडौं                                                                                                                             |
|--------------|---|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 🔹 पिताको नाम | - | धरानन्द वज्राचार्य                                                                                                                           |
| 🔹 माताको नाम | - | दयालक्ष्मी वज्राचार्य                                                                                                                        |
| 💠 जन्ममिति   | - | २००६ भाद्र २० जते                                                                                                                            |
| 💠 निवासस्थान | - | खुसिबुँ, नयाँ बजार, वडा नं. १६, काठमाडौँ                                                                                                     |
| 💠 शिक्षा     | - | ए.स. एल्. सी.                                                                                                                                |
| 🛠 सेवा       | - | <ol> <li>धर्मभूमि विहारको लागि जञ्जादानमध्येको सेवा</li> <li>धर्मभूमि विहार संचालकमध्येको व्यवस्थापन<br/>सेवा</li> </ol>                     |
| 🔅 विदेशभ्रमण |   | प्रजन्स, इटाली, स्पेन, जर्मनी, नेदरल्याण्डस,<br>स्वीजरल्याण्ड, बेलायत, अष्ट्रिया, दुबई, जापान,<br>मलेसिया, सिंगापुर, थाइल्याण्ड, चीन, भारत । |
|              |   |                                                                                                                                              |

田

Downloaded from http://www.dhamma.digital